Kommentare

Rainer Wolf
Im Fiaker der Moderne. Von den Schwierigkeiten
okologischer Gerechtigkeit*

Im Zusammenhang mit der 6kologischen Selbstbedrohung moderner Industriege-
sellschaften sind zentrale Begriffe der Moderne wie Wachstum und Fortschritt,
Wissenschaft und Technik, Rationalismus und Intellektualitdt in Verruf geraten.
Der Beitrag der gesellschaftlichen Krifte, fiir die diese Begriffe stehen, zur Zuspit-
zung der Umweltrisiken und zur Verstirkung von anderen selbstdestruktiven
Potentialen unserer Zivilisation ist kaum in Zweife] zu ziehen. Daher ist auch -
wenn schon nicht das Szenario des » Ausstiegs« aus — so doch das des »Umbaus« der
»Risikogesellschaft«' ein politisches Ziel mit iiberraschend hohen sozialen Akkla-
mationswerten.

In diesem Zusammenhang erhalten normative Orientierungen wieder an Aktualitit,
die im Prozef der Moderne schon lingst erodiert zu sein schienen. Hans Jonas hat
mit seinem »Prinzip Verantwortung« einen »Versuch einer Ethik fiir die technologi-
sche Zivilisation« vorgelegt?, deren Berechtigung die beiden anderen grofien alten
Manner der Technikskepsis kraft spater naturwissenschaftlicher Selbstkritik, Joseph
Weizenbaum und Erwin Chargaff, fiir zwei Schliisselbereiche der technischen
Entwicklung mit nachhaltiger Wirkung untermauert haben’. Die Liste ihrer curo-
piischen Sekundanten fiir eine Reethisierung der Technik ist mittlerweile so umfas-
send, dafl ein Nichteinstimmen in diesen Chor schon beinahe anstoflig erscheint.
Problematischer und kontroverser ist es allerdings, wenn aus diesen Monitorien zur
internen Selbstbegrenzung der Wissenschaft instrumentelle Schlufifolgerungen zur
externen Kontrolle der Technik abgeleitet werden. Wird etwa das ckologische Heil
darin gesehen, daf8 »die Preise die Wahrheit sagen sollen«* oder daff die Verursacher
von Umweltschiden verschiarft zivil- und strafrechtlich zur Verantwortung gezogen
und strengeren administrativen Kontrollen unterworfen werden sollten, wird an
Modelle von markt- und staatsvermittelter Gerechtigkeit appelliert, die sich zu
Beginn der Moderne etabliert hatten. Ihre Geltung ist heute jedoch durch den
Prozefl der Moderne selbst in Frage gestellt, weil sie durch ihren geringen Grad an
Komplexitit der zentralen Entwicklungsrichtung der Modernisierung nicht mehr
hinreichend gerecht werden kénnen: der funktionalen Differenzierung im Zusam-

* Leicht iiberarbertetes und durch Literaturhinweise erginztes Referat fiir die Tagung »Soziologische
Theorien des Rechts und Gerechugkeit« am 19./20. April 1991 1n Kassel.

Vgl. etwa die Beitrige in Ulrich Beck (Hg.), Politik 1n der Risikogesellschaft, Frankfurt/Main 1991.
Hans Jonas, Das Prinzip Verantwortung. Versuch emer Ethik fir die technische Zivilisauon, Frankfury/
Main 1984.

3 Joseph Weizenbaum, Die Macht der Computer und die Ohnmacht der Vernunft, Frankfurt/Main 1977;
Erwin Chargaff, Das Feuer des Heraklits. Skizzen aus einem Leben vor der Natur, Frankfurt/Main
1989; ders., Warnungstafeln, Stuttgart 1982.

Ernst Ulrich von Weizsicker, Erdpolitik. Okologische Realpolitik an der Schwelle zum Jahrhundert der
Umwelt, Darmstadt 1990, S. 143 ff.

N~

N

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 06:0212. © Inhalt.
Inhatts im it, fidr ader ir



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1991-3-351

352

menhang mit der Herausbildung immer generalisierter und abstrakter gefafiter
Steuerungsmedien.

Wenn das, was nach Max Weber fiir die Kausalitit in der Wissenschaft zutrifft, auch
auf die Rationalisierung der modernen Welt insgesamt {ibertragbar ist, so ist die
Moderne »kein Fiaker, den man beliebig halten lassen kann, um nach Befinden ein-
und auszusteigen«.’ Und dies gilt dann auch fiir das Recht, das den Weg aus der
Risikogesellschaft flankieren soll. Es erscheint daher fraglich, ob es mit Gerechtig-
keitsbegriffen, die aus der Diskurstradition des 18. und 19. Jahrhunderts entlehnt
sind, noch problemangemessen operieren kann. Vielmehr wire zu tiberlegen, ob es
niche Institute, die gerade die »Modernisierung der Moderne«® reflektieren, entwik-
keln miifite. Diese Paradoxie ist auch in den Arbeiten von Ulrich Beck, der den Weg
der Risikogesellschaft »in eine andere Moderne« so eindringlich skizziert hat’, nicht
aufgelost. Analytisch tritt er Weber explizit bei, wenn er zum Fiaker-Bild anmerke,
»dies gilt auch, wenn sie (die Risikogesellschaft, R. W.) in die Kurve der Selbstan-
wendung geht«®. Auf der anderen Seite finden sich in seinen praktischen Schlufifol-
gerungen viele Hinweise auf Regulations- und Gerechtigkeitskonzepte, die aus der
Frithzeit der Moderne entlehnt sind. Im folgenden versuche ich die These essayi-
stisch zu skizzieren, dafl die Entwicklung der Moderne das historisch produktive,
weil verdichtete Spannungsverhilenis von Recht und Gerechtigkeit in ein Verhiltnis
zunehmender Distanz verwandelt hat, aus dem ein rechtspolitisches Projekt zur
»Modernisierung der Moderne« zwar Anstofle, aber keine instrumentellen Direkti-
ven mehr gewinnen kann.

Das implizite Programm der Moderne ist die »Entzauberung der Welt<®. Auf die
»Entzauberung des Staates«'® folgt die »Entzauberung des Rechts«. Es wird zum
Instrumentenkasten verrechtlichter Politik: immer komplexer, immer professionel-
ler, immer selbstreferentieller. Aber auch deshalb immer weniger mit volkstimli-
chen Begriffen der Gerechugkeit (an-)greifbar. Formales Recht, Fachbeamtentum,
»Herrschaft kraft Wissen«'' bestimmen die Architektur des modernen Staates. Max
Weber, sein soziologischer Palladio, widmet dem Thema »Gerechtigkeit« in seiner
Rechtssoziologie gerade zwei Bemerkungen'?. Dies gilt auch fiir heutige Aufrisse
der Rechtssoziologie, die sich im Schatten seines Werkes allerdings ironisierend als
»Bonsai-Literatur«'? qualifizieren lassen missen.

In den Lehr-, Rechtfertigungs- und Disziplinierungshandbiichern des modernen
Verwaltungsrechts steht viel Instrumentelles. Dies verwundert wenig, denn ihr
Adpressat, die Biirokratie, ist bekanntlich nach Balzac ein gigantischer Mechanismus,
der von Zwergen bedient wird. Und deren fleifliges Wirken gleicht eher einem
gelenkigen »muddling through« als einem prinzipienfesten Entscheiden nach funda-
mentalen Gerechtigkeitsprinzipien. Den interpretatorischen Bezugsrahmen fiir den
Einsatz des Rechts bilden vom Arbeitsschutz bis zur Verkehrsberuhigung die
Arenen der jeweiligen Fachpolitiken und nicht ein fester Kanon von generalisierten
Gerechtigkeitspostulaten. Auch in der Kommentierung der Rechtspraxis spielt der

Max Weber, Der Beruf zur Politik, m: ders., Soziologie. Universalgeschichtliche Analysen. Politik,
Stuttgart 1973, S.173.

So lautete das Motto des letzten Soziologen-Tages (1990) in Frankfurt.

Ulrich Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt/Main 1986.

Ulrich Beck, Der Konflikt der zwer Modernen. in: ders. (Fn. 1), S. 193.

Max Weber, Vom inneren Beruf zur Wissenschaft, in: ders. (Fn. ), S. 317.

Helmut Willke, Entzauberung des Staates, in: Jahrbuch zur Staats- und Verwaltungswissenschaft 1,
Baden-Baden 1987, S. 285 ff.

11 Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, Tubingen 1972, S. 129.

12 Ebd. S. 469 und 664.

13 Rudiger Lautmann, Vom Wildwuchs zum Bonsai — die Rechtssoziologie im Lehrbuch, K] 1990, S. 346.

~

[RRN-TE-CR N

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 06:0212. ©
Inhatts im i

r oder i



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1991-3-351

Topos »Gerechtigkeit« keine zentrale Rolle. Im Index der NJW des Jahres 1990
findet sich dazu keine einzige Fundstelle, wihrend es der Begriff »Straflenverkehr«
auf immerhin 17 Nennungen bringt. Nur ein Indiz fiir das Niveau dieses Leib- und
Magen-, aber wohl nicht Kopforgans unserer Justizjuristen?

Ganz im Gegensatz dazu ist fiir die politisch Verantwortlichen Gerechtigkeit nach
wie vor unerlifilicher Bestandteil der politischen Programmatik. Und manchmal
findet sich neben der Pflichtrhetorik sogar Bedenkenswertes iiber »Zukunft und
staatliche Verantwortung«'4. Aber Gerechtigkeit ist hier Bestandteil der politischen
Gestaltung und nicht des Rechts.

Dies bedeutet nicht, daff es keine modernen Gerechtigkeitstheorien gibt, aber die
»Theoriehauptleute«' versammeln sich ohne Unteroffiziere und Mannschaften.
Gerechtigkeitstheorien sind in die Grundlagen- und Grenzgebiete der Rechtswis-
senschaft emigriert. Dort wird der Diskurs iiber den »Sinn fiir Angemessenheit«'¢
gepflegt. Die akademische Gerechtigkeitswissenschaft ist ein Orchideenfach wie die
Rechtssoziologie und die Rechtstheorie geworden. Doch damit nicht genug: Die
juristische Diskussion tber Gerechtigkeit lebt von den Erkenntnissen fremder
Disziplinen: Diskurstheorien, Politische Okonomie und analytische Sprachtheorie
haben die neueren Lehren zur Gerechtigkeit subventioniert.

Nun kann man mit Marx behaupten, dafl in Deutschland immer schon die Theorie
so unpraktisch war wie die Praxis theorielos. Denn auch in der Rechtswissenschaft
des 19. Jahrhundert war von Dogmatik viel und von Gerechtigkeit wenig die Rede.
Uberhaupt scheinen Juristen keine besonders gute Adresse fiir Auskiinfte iiber
Gerechtigkeit zu sein. Wir lesen tiber sie bei Friedrich Schiller mehr als bei Carl
Friedrich von Savigny. Und auch in der attischen Tragddie wird Gerechtigkeit mehr
gehandelt als im corpus iuris traktiert. Dies liegt zu einem guten Teil daran, dafl sich
die sozialen Quellen von Gerechtigkeitsvorstellungen weder durch Positivierung
noch durch Professionalisierung vollstindig domestizieren lassen: »Einer hat es in
sich. Einer meint zu spiiren, was recht ist«'7. Damit beginnt dann das politische
Drama der Gerechtigkeit auf’s Neue.

Gerechtigkeit steht in einem spannungsreichen Verhiltnis zum positiven Recht. Sie
ist »Norm der Normen«'® und damit Programm und Programmkritik des positiven
Rechts zugleich. Gerechtigkeit arbeitet mit Verdoppelungen: fas und nefas, posit-
ves und iberpositives Recht, gottliches und weltliches Recht, Naturrecht und
Gesetzesrecht, summum ius summa iniuria. In diesen Akkordbrechungen liegt
subversives Potential. Gerechtigkeit ist Kritik am ungerechten Urteil, ist Kritik am
falschen Recht, ist Herrschaftskritik. Gerechtigkeit ist der Artikulationsmodus der
Gesellschaftskritik — zumindest bis zum Sieg der biirgerlichen Revolution.
Danach wird die Rechts- und Herrschaftskritik teilweise profanisiert. Ein Grund
dafiir liegt darin, daf8 fundamentale Gerechtigkeitskriterien nach und nach Bestand-
teil des positiven Rechts werden. Wenn etwa H.L.A. Hart Gerechtigkeit mit
Fairnef'? identifiziert, so ist mit der Installation des Rechtsstaates, insbesondere mit
der Ausdifferenzierung der Anwendungsregeln des Gleichheitsgrundsatzes und der
Verfahrensregeln des »due process of lawe«, ein Grofitel] der Sprengkraft der

14 Vgl. etwa Joachim Jens Hesse/Christoph Zéopel (Hg.), Zukunft und staatliche Verantwortung, Forum
Zukunft Bd. 1, Baden-Baden 1987.

15 Diesen Begriff verdanke ich Rudolf Wiethslter, Soldaten sind Soldaten sind Soldaten, KJ 1991, S. 62.

16 Klaus Giinther, Der Sinn fiir Angemessenheit. Anwendungsdiskurse in Moral und Recht, Frankfurt
1988.

17 Ernst Bloch, Naturrecht und menschliche Wiirde, Frankfurt 1972, S. 15.

18 Niklas Luhmann, Rechtssystem und Rechtsdogmatik, Stuttgart 1974, S. 21.

19 H.A.L. Hart, Der Begriff des Rechts, Frankfurt/Mamm 1973, S. 219.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 06:0212. ©
Inhatts im i, fii

ir oder i

353


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1991-3-351

354

Gerechtigkeitspostulate absorbiert, die sich historisch gegen Willkiirherrschaft und
Kadijustiz gerichtet haben.

Dies bedeutet gerade nicht, dafl es keinen Grund zur Emporung mehr gibe, sondern
daf8 diese Emporung in Kanile gelenkt wird, die die faire Chance gewihrleisten, eine
Anderung ungerechter Entscheidungen durch Anderung des Rechts im Wege des
Rechts zu erreichen. Das Recht ist selbstreflexiv geworden. Durch die Verfassungs-
gerichtsbarkeit und das parlamentarischen Mehrheiten zugangliche demokratische
Gesetz kann sich der Stoff fiir Gerechtigkeitsrebellionen in Verfassungsstreitverfah-
ren und in Fragen der Beschaffung von politischen Mehrheiten umwandeln.

In den Grundstrukturen unseres materiellen Rechts sind weiter essentielle inhaltli-
che Gerechtigkeitspostulate positiviert. So bewahrt sich etwa Gerechtigkeit auch als
ein Maflstab der Zurechnung von individueller Verantwortung. Kausalitdt, Rechts-
widrigkeit des Verhaltens und tber Fahrlissigkeit oder Vorsatz konstituiertes
schuldhaftes Tun oder Unterlassen machen den grofien Dreischritt des Straf- und
Zivilrechts aus. Das offentliche Recht begniigt sich — naher an einer objektivieren-
den Verantwortungs- als an einer Gesinnungsethik*® — mit den ersten beiden
Kriterien, wird aber durch Zusatzkonfigurationen wie dem ubiquitir waltenden
Verhiltnismifligkeitsprinzip gleichwohl so domestiziert, dafl einer unbilligen Inan-
spruchnahme von Biirgern durch den Staat vorgebeugt werden kann. Dafl die
Grundrechte gleichfalls naturrechtliche Grundwerte eines Kernbereichs gerechter
Sozialordnung kodifizieren, sei hier nur angemerkt. Sie thematisieren Verantwor-
tung als Selbstverantwortung: Freiheit.

Soweit zum Thema »Gerechtigkeit und biirgerlicher Rechtsstaat«. Nun eine Asso-
ziation zum Thema »soziale Frage«. Gerechtigkeit ist auch ein Mafistab fiir Zutei-
lung materieller Giiter. Die Arbeiterbewegung hat im 19.Jahrhundert die Frage
nach der Gerechtigkeit*' mit ihrer Kritik der kapitalistischen Produktionsverhalt-
nisse reformuliert und radikalisiert. Die gesellschaftliche Ungleichheit und die
soziale Herrschaft wurden als vorentscheidend fuir das reale Ausmaf} an politischer
Freiheit und Gleichheit thematisiert. Mit dem Erfolg des Wohlfahrtsstaates nach
dem Zweiten Weltkrieg wurde die basale Herausforderung des Rechts, nicht nur
Gleichheit vor dem Gesetz, sondern auch soziale Gleichheit in der Kompetenz zu
schaffen, tiber wirtschaftliche Entscheidungen mitzubestimmen, in die Forderung
nach sozialer Teilhabe am wachsenden Konsum und der Garantie sozialer Sicherheit
umgemiinzt. Die tiberraschend glatte Einebnung der Strukturprobleme der »sozia-
len Frage« durch die Leistungs- und Transfersysteme des Sozialstaates hat die
Sprengkraft des grofien Gerechtigkeitsthemas des 19.Jahrhunderts gleichsam im
»Gehiuse der Horigkeit«*? biirokratischer Problemabschichtung domestiziert. Wo
immer die Sozialpolitik nach den Mafistdben derivatirer sozialer Gerechtigkeit
Ungerechtigkeiten entdeckte, wurden diese durch ein hochst kompliziertes Ausbau-
und Ausdifferenzierungsprogramm sozialpolitischer Annexkodifikationen in — wie
bescheiden auch immer dimensionierte —~ Leistungsanspriiche Gberfihrt und damit
politisch und juristisch pazifiziert. Dabei scheint die Dogmatik des Arbeits- und
Sozialrechts umso erfolgreicher, je weiter sie sich vom Basisdiskurs uber Gerechtig-
keit in einer zwischen Arbeit und Kapital polarisierten Gesellschaft entfernt.
Gleichwohl ist das Gerechtigkeitsproblem sozialer Polarisierung eher vertagt als
gelost. Die Verteilungsmaxime »suum culque« ist als Operationalisierung zuteilen-

20 Max Weber, Der Beruf zur Politik; in: ders. (Fn.5), S.175.

21 Vgl. dazu Wolfgang Abendroth, Zum Begriff des demokrauschen und sozialen Rechtsstaates 1m
Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland, 1n: ders., Antagonistische Gesellschaft und politische
Demokratie. Aufsitze zur poliuschen Demokraue, Neuwied und Berlin 1967, S. 109 (1261.).

22 Max Weber, Asketischer Protestanusmus und kapitalisuscher Geist, in: ders. (Fn. ), S. 380.

~

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 06:0212. © Inhalt.
Inhatts i i

r oder in KI-Sy


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1991-3-351

der Gerechtigkeit mit Recht dem Verdacht ausgesetzt, Ungleichbehandlung zu
legitimieren. Tustitia distributiva und iustitia commutativa als Mafstibe der nikoma-
chischen Ethik* bemiihen sich um eine differenziertere Zuteilung von politischen
Chancen und 6konomischen Giitern. Gleichwohl bleibt die Ideologiekritik gegen-
tiber ihrem Erfinder Aristoteles bestehen. Viel weiter als in der Operationalisierung
dieser Maximen ist die Theorie des Sozialstaates und die Judikatur zur Steuergerech-
tigkeit aber auch nicht gekommen. Thre Weisheiten erschopfen sich weitgehend in
der juristischen Bestitigung der politischen Erfahrung, dafl Anteile eines wachsen-
den Kuchens leichter zu verteilen sind als eine Umverteilung im sozialen Besitzstand
und in den erworbenen Rechtspositionen zu bewerkstelligen — eine Lehre, die sich
auch noch im Verhiltnis zu den fiinf neuen Landern bestitigen wird.

Eine dauerhafte politische Abschottung des Strukturproblems einer im Hinblick auf
die Verfiigungsherrschaft iiber Produktionsmittel polarisierten Gesellschaft vom
Niveauproblem vergleichbarer Lebensverhiltnisse setzt eine bestandig wachsende
Verteilungsmasse voraus. Und dies ist eine voraussetzungs- und konfliktreiche
Primisse. Fiir den Staat bedeutet dies, daf die Verfiigung iiber Geld, das durch
offentliche Bindung noch nicht festgelegt ist, zur entscheidenden Innovationsres-
source politischer Steverung wird. Kein Wunder, dafl die Beschaffung dieser
Finanzmittel zu einem erheblichen Teil iiber die Staatsverschuldung auf dem
Kapitalmarkt erfolgt, was wiederum iiber die wachsenden Anteile der Kreditfinan-
zierungsquote Riickwirkungen auf die politische Handlungsfahigkeit hat. Nun wird
man uber die Grenzen der Staatsverschuldung auch im Hinblick auf die Verantwor-
tung des Staates zur Zukunftsgestaltung trefflich streiten und dafiir auch verfas-
sungsrechtliche Grenzlinien entwerfen konnen. Aber kaum einer wird etwa die
Kreditfinanzierungsquote des Aufbauprogramms fiir die fiinf neuen Linder von
64% als gerecht oder ungerecht bewerten wollen. Damit entfallt hier weitgehend
Gerechtigkeit als juristisches Argumentationsleitbild.

Fachpolitiken brauchen die Verzauberung gesellschaftlicher Interessen in Gerechtig-
keitspostulate nicht mehr, sie brauchen parlamentarische Mehrheiten und admini-
strative Ressourcen. Gesetzliches Recht/Unrecht kann im Rechtsstaat nach dessen
Regeln selbst thematisiert werden. Und umgekehrt gilt: Die akademischen Theorien
der Gerechtigkeit erreichen gerade diejenigen nicht, die Anlaf} haben, sie einzufor-
dern: Arme, Alte, Arbeitslose, Alleinerziehende, Auslinder, Asylbewerber und das
tibrige »Patchwork der Minderheiten« (Lyotard), in dem sich die postmoderne Pola-
risierung einer »Individualisierung jenseits von Klasse und Schicht«* manifestiert.
Allerdings hat seit jeher ein Rest an undomestizierten populistischen Einforderun-
gen von Gerechtigkeit iiberdauert. Die 6ffentliche Meinung kann immer wieder
Fehlverhalten mit Hinweis auf diesen Topos wirkungsvoll skandalisieren. Das
Leitbild der Gerechtigkeit hat auch die grofen auf8erparlamentarischen Bewegungen
in der Bundesrepublik mitgeprigt und eben die genannten Ausgrenzungen kritisch
thematisiert. Populistische Bewegungen argumentieren jedoch mit Gerechtigkeits-
vorstellungen, die sich meist weit ab vom offiziellen akademischen Diskurs der
Gerechtigkeit bewegen: »Wo Recht zu Unrecht wird, wird Widerstand zur Pflicht«.
Wohlmeinende Juristen haben dann viel Miihe, den gezielten »symbolischen«
Rechtsverstof mit der Berufung auf iiberpositive Gerechtigkeitsnormen wieder
einzufangen®s.

23 Anstoteles, Nikomachische Ethik, Buch V, 1133 a 2.

24 Ulrich Beck (Fn.7), S.1211f.

25 Vgl. dazu Giinter Frankenberg, Demonstrationsfreiheit. Eine verfassungsrechtliche Skizze, K] 1981,
S.370ff.; Ralf Dreier, Widerstand und ziviler Ungehorsam im Rechtsstaat, in: Peter Glotz (Hg.), Ziviler
Ungehorsam im Rechtsstaat, Ffm. 1983, S. 54 ff.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 06:0212. ©
Inhatts im i

r oder i

355


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1991-3-351

356

Ungerechtigkeit ist damit heute ein Werturteil tiber den politischen Skandal von
Ausgrenzungen aus dem juste milieu unserer gerechten Rechtsordnungen — allen
voran das Verhaltnis zur Dritten Welt. Ob die offenkundig nicht kurzfristig
einzuebnende soziale Mauer zwischen den alten und den neuen Bundeslindern
neben dem unzweifelhaft an Dramatik gewinnenden politischen auch einen neuen
juristischen Gerechtigkeitsdiskurs einer sozial-raumlich polarisierten Zwei-Drittel-
Gesellschaft entfachen wird, bleibt abzuwarten. Gewagt werden kann allerdings die
Prognose, daf} die juristische Bearbeitung des Postulats von der Gleichartigkeit der
Lebensverhiltnisse wenig zu tun haben wird mit den Anspriichen auf Teilhabe, die
zwischen Anklam und Zwickau formuliert werden. Erhebliche Ubersetzungslei-
stungen werden notwendig, um zwischen populistischen und professionalisierten
Interpretationen des Sozialstaates zu vermitteln.

Populistische Forderungen werden auch aus der Umweltschutzbewegung an das
Recht unter Berufung auf tiberpositive Werte adressiert. Es geht um ein Recht der
Natur, um Rechte von Tieren, die nicht mehr als Sachen behandelt werden sollen,
um die Abkehr vom anthropozentrischen Umweltschutz*®. Wird der juristisch
begleitete okologische Umbau der Industriegesellschaft in eine andere Richtung
gehen als der Weg des Sozialstaates? Zunachst bleibt festzuhalten: Das Recht ist
durchaus zur Modernisierung fihig. Trotz und wegen seiner Ausdifferenzierungen
ist das Recht lernfihig geblieben. Es ist in der Lage, sich auf ein labiles Gleichge-
wicht einzupendeln, und verfiigt damit Gber eine erstaunliche Stabilitit, die Thomas
Blanke mit »Okologie der Moral«¥ bezeichnet hat, Wie steht es aber mit der »Moral
der Okologie«? Kann sich eine Gerechtigkeit der Natur entfalten? Und umgekehrt:
Sind die Veranderungen im Recht, die zum Erhalt der Natur politisch eingefordert
werden, gerecht? Was bedeutet die alte Gerechtigkeitsvorstellung vom fairen Ver-
fahren im Umweltschutz? Wie kann eine gerechte Verteilung der Lasten aussehen?
Wie kann das Prinzip Verantwortung funktionieren?

Ohne Zweifel gibt es hier starke Stromungen zur Reethisierung der Politik, aber
auch zur weiteren Instrumentalisierung des Rechts. Ulrich Becks »Risikogesell-
schaft« bezeichnet eine »andere«, aber eben auch eine Moderne. Und dies bestitigt
sich gerade am Beispiel des Rechts und der Gerechtigkeit. Wir sitzen nicht mehr im
vergleichsweise betulichen »Fiaker der Moderne«, sondern eher in einem Ferrari.
Und wenn man nach Max Weber bereits aus dem Fiaker nicht mehr beliebig
aussteigen konnte, so gilt dies fiir den Ferrari noch weniger. Wir wissen nicht
einmal, ob er funktionierende Bremsen besitzt. Wir sollten uns zumindest fragen,
ob das Vertrauen in die Bremskraft des Rechts allein ausreicht.

Das Recht — ein Zentralmodul der alten Moderne — verliert durch die Vielzahl
konkurrierender technischer Normen- und Regelwerke die normative Oberhoheit.
lhre hohere Ausdifferenzierung und stiarkere Anwendungsorientierung macht das
Recht zum Frihsticksdirektor im Groflkombinat sozialer Regulierung. In dieser
Hinsicht scheint es ebenso antiquiert®® zu sein wie in seinem Versprechen, als
Sicherheitsgarant einer Gesellschaft zu fungieren, die das Risiko zu ihrem heimli-
chen Leitmotiv gewihlt hat. Wissenschaft wurde statt dessen zum pridominanten
Orientierungsmuster und subsidiiren Sicherheitsgaranten. Die vielen Verweisungen
des Rechts auf den »Stand der Technik« und den »Stand von Wissenschaft und
Technik« verdeutlichen diesen sozialen Aufstieg der »Eule der Minerva«. Allerdings

26 Vgl. dazu Klaus Bosselmann, Eigene Rechte fiir die Natur?, K] 1986, S.1ff.

27 Thomas Blanke, Lernprozesse im Recht: Von der Okologie der Moral zur Moral der Okologte, in:
Donner/Magoulas/Simon/Wolf (Hg.), Umweltschutz zwischen Staat und Markt. Moderne Konzeptio-
nen im Umweltschutz, Baden-Baden 1989, S. 183 ff.

28 Rainer Wolf, Zur Anuquiertheit des Rechts in der Risikogesellschaft, in: Beck (Fn.1), S. 378.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 06:0212. © Inhalt.
Inhatts im i

r oder in KI-Sy


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1991-3-351

nimmt mit der Flug- auch die Fallhohe zu, da unser Vogel nunmehr nicht nur wie
bei Hegel mit »Beginn der Dammerung«®, sondern auch zu Gelegenheiten fliegen
soll, die der Episteme gar nicht gut bekommen konnen. Kein Wunder, daf§ sie schon
lingst mit den Viren des Gewiflheitsverlustes und der Selbstpolitisierung infiziert
ist.

Trotz ciner Flut yon Verrechtlichung ist das Umweltrecht weit entfernt, 6kologi-
sche Gerechtigkeit zu verkiinden. Bereits diese Begrifflichkeit wirkt paradox. Der
Erhalt der natiirlichen Lebensgrundlagen ist keine Frage von »Gut« oder »Bdse«,
von »Fair« oder »Unfair«, sondern der Selbsterhaltung. Der »binire Code«* der
Gerechtigkeit wirkt deplaziert, denn auf der Ebene des schlichten Uberlebens gibt
es nichts zu entscheiden, weil weder ein Wert- noch ein Interessenkonflikt existiert.
Deshalb ist auch das allgemeine Ziel des Erhalts der natiirlichen Lebensgrundlagen
unstreitig. Die Erkenntnisse der Okologie stehen nicht in Streit und miissen heute
so wenig durch Theologie oder durch Jurisprudenz gerechtfertigt werden wie der
zweite Hauptsatz der Thermodynamik. Sie sind selbstevident. Die Erdatmosphire,
das Grundwasser, die Artenvielfalt stehen als natiirliche Lebensgrundlagen nicht zur
generellen Disposition. Der finale Okozid findet mit wenigen Ausnahmen herostra-
tischer Fanatiker keine Fiirsprecher. Die globale Umweltzerstérung akkumuliert
sich intentionslos und zwischen den Maschen des politischen Netzes wohlgeordne-
ter Verantwortungsbereiche und Zustindigkeiten.

Streitbefangen sind die Umweltfolgen konkreter Handlungen, die nicht auswegslos
im Okozid enden. Streitbefangen ist die Zumutbarkeit von einzelnen Projekten.
Streitbefangen ist die Realisierbarkeit von Alternativen. Streitbefangen ist, wer die
Kosten von Umweltschutzmafinahmen zu tragen hat. Streitbefangen sind die beiden
zentralen Gerechtigkeitsderivate »Zurechnung« und »Zuteilung« als »Gegengifte«3’
gegen Umweltzerstorungen. Doch gilt dies nicht nur fiir ihre konkrete Anwendung
im Einzelfall. Problematisch erscheint, ob mit ihnen iberhaupt ein Recht der
Risikogesellschaft sinnvoll agieren kann oder ob nicht die Existenz von Kollektivri-
siken dem Operieren mit Kategorien individualisierender Gerechtigkeit den Boden
entzieht.

Claus Offe hat darauf hingewiesen, dafl die Umweltzerstorung einer anderen Logik
folgtals der soziale Verteilungskonflikt zwischen Arbeit und Kapital. Dort gibt es in
der Regel einen wachsenden Kuchen des Sozialprodukts, der in einem »Positivsum-
menspiel« verteilt werden kann, ohne daf} der soziale Besitzstand gefihrdet sein
mufl. Umweltzerstorung ist jedoch ein »Negativsummenspiel der kollektiven
Selbstschidigung«?2. Aristoteles, Pareto und andere Besitzstandstheoretiker kom-
men in Schwierigkeiten. Allein die Jiinger der property rights scheinen noch in ihren
autopoietischen Klosterzellen vor der Kenntnisnahme der realen Welt geschiitzt.
Eine »gerechte« Politik der Selbstbeschrinkung zu entwickeln, fillt schwer. Die
hiufig praktizierte und vielleicht einzig praktikable politische Kiirzungslogik de-
monstriert die Praxis des Staatshaushaltes. Sie besteht in der allgemeinen Kiirzung
der Ansitze um feste Prozentanteile. Dies wird zu Recht als sozial ungerechtes und
politisch einfallsloses »Rasenmiherprinzip« gescholten. Die Umweltpolitik ver-
schirft dieses Dilemma, wenn sie an Industrie-, Schwellen- und Entwicklungslinder
dhnlich gestrickte Sparvorschlige des Haushaltens mit Ressourcen adressiert. »Erd-

29 G.W.F.Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und Staatswissenschaft 1m
Grundrisse, herausgegeben und eingeleitet von Helmut Rewchelt, Frankfurt-Berlin-Wien 1972, S. 14.

30 Niklas Luhmann, Okologische Kommunikation, Opladen 1986, S. 75.

31 Ulrich Beck, Gegengifte. Die organisierte Unverantwortlichkeit, Frankfurt/Main 1988.

32 Claus Offe, Selbstbeschrinkung als Methode und als Resultat, in: Beck (Fn. 1), S.225.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 06:0212. ©
Inhatts im i

r oder i

357


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1991-3-351

358

politikk«?? mit gleichen Mafistaben zu machen, erscheint ebenso wenig akzeptabel
wie mit ungleichen Maf3staben.

Dies mag ein Beispiel verdeutlichen. Der motorisierte Verkehr ist der Grofiverursa-
cher der Klimaverinderung. Wiirde man das Mobilititsschema der entwickelten
Industrielander generalisieren, mufite sich die Zahl der Pkws weltweit von 400 Mio
auf 3 Mrd erhdhen und damit auch die Umweltbelastung um etwa das Siebenfache
zunehmen. Eine solche Erhchung aus okologischen Griinden zu verweigern, ist
gleichfalls prekdr. In ganz Afrika fahren weniger Pkws als in Nordrhein-Westfalen,
und in China gibt es etwa ebenso viele wie in Schleswig-Holstein und Hessen. Fiir
die Verkehrsumweltpolitik der Industrielinder wiederum ist die Zielvorstellung,
zum Schutz der Erdatmosphire bis zum Jahr 2005 die CO,-Emissionen um 25% zu
reduzieren, so ziemlich das Auflerste, was man realistischerweise von technischen
Losungen erwarten kann. Dies wird nicht ausreichen. Ist es gerecht, dann durch
prohibitive Verbrauchssteuern von dem iiberwiegenden Teil der Bevélkerung west-
licher Industrielinder zu verlangen, auf den Pkw zu verzichten, damit thre Oberen
Zehntausend wie die in Ouagadougou und Peking dkologisch freie Fahrt haben?
Auch mit dem zweiten Prinzip, Verantwortung, gibt es Schwierigkeiten. Ulrich
Beck hat gezeigt, wie der Weg der »Risikogesellschaft« gerade durch das politsche
Wirken »organisierter Unverantwortlichkeit«3 bereitet wird. Fiir eine Reaktorkata-
strophe die Bedienungsmannschaft verantwortlich zu machen, ist ebenso abstrus
wie den Klirmeister fiir die Briihe, die aus seiner Anlage in den Vorfluter eingeleitet
wird. Man kann die Verantwortungskette nach oben bis zum Konzernvorstand oder
zum Oberkreisdirektor durchkimmen, eine verantwortliche Person wird sich nur
finden lassen, wenn die ohnmichtige Wut tber die Zerstérung der Natur die
Prinzipien von Kausalitit, Rechtswidrigkeit und Schuld und damit Kernbereiche
des biirgerlichen Rechtsstaates tiber Bord zu werfen bereit ist. Eine Verschirfung
des Umweltstrafrechts auf der Grundlage der Prinzipien der Verantwortung in der
Erwartung zu fordern, dadurch die Wirksamkeit des Rechts nachhaltig zu erhohen,
ist ein Spiel fur die politische Galerie.

Ahnliches gilt fiir Haftungsanspriiche im Zivilrecht. Hier hatte in der Vergangenheit
die Berufung auf das Verursacherprinzip immer weniger den Charakter einer
Verantwortungs-, sondern immer mehr den einer Exkulpationsregel. Sie lieff Scha-
denersatzanspriiche regelmifig scheitern. Die Einfithrung der Gefihrdungshaftung
durch das neue Umwelthaftungsgesetz fithrt nicht zur individuellen Verantwortung
jenseits von Vorsatz und Fahrlassigkeit zuriick. Ihr logisches Korrelat ist die
Deckungsvorsorge iiber Versicherungen. Und eben dadurch wandelt sich der
Schadenersatz von einer bilateralen Ausgleichsregelung zu einer kollektiven Trans-
ferleistung. Der Geschadigte erhilt die Kompensationsleistungen, die er mit der
Versicherung ausgehandelt hat.

Ohne Zweifel sind bisher viele Ersatzanspriiche jenseits der Verschuldensproblema-
tik auch an Beweislastregeln gescheitert, weil der Geschiadigte den Kausalitatsnach-
weis nicht fithren konnte, von wem der Schaden verursacht wurde. Die rechtsstaatli-
chen Grenzen einer Beweislastumkehr sind jedoch dort offenkundig, wo nicht das
Wissensgefille zwischen Verursachern und Geschidigten kompensiert, sondern ein
Kausalnexus zwischen Kollektivrisiken und einer Vielfalt potenueller Verursacher
fingiert werden soll.

Natiirlich sind 6kologisch gutmeinende und politisch eilfertige juristische Helfer
sofort zur Stelle, um das leckgeschlagene Schiff der Verantwortung wieder seetiich-

33 von Weizsicker (Fn. 4).
34 Beck (Fn.31).

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 06:0212. © Inhalt.
Inhatts im i, fii

ir oder i



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1991-3-351

tig zu machen. Wenn bei Distanz- und summativen Schiden ein bestimmter
Verursacher nicht auszumachen ist, andererseits nicht von der Hand zu weisen ist,
dafl ein Betrieb oder eine Branche zu der Verursachung solcher Kollektivrisiken
mitbeitrigt, wird eine pro-rata-Haftung nach dem Anteil der jeweils emittierten
Schadstoffe vorgeschlagen®. Doch damit wird allenfalls ein Beitragsmodus zur
Kompensation kompensierbarer Schiden, vorgestellt. Wo das Verursacherprinzip
aus dem Kontext individualisierbarer Zurechnung gebrochen und auf Einstands-
pflichten fiir Kollektivrisiken ausgedehnt wird, mutiert es vom Gerechtigkeits-
postulat zur 6kologischen Kontributionsordnung, die dann nach dem Vorbild der
»Diisseldorfer-« oder »Frankfurter-Tabelle« nach dem Muster des Scheidungs- und
Reiserechts in komplizierten und gar nicht »naturnahen« Verfahren vollstrecke
werden miifite.

Die Erweiterung der zivilrechtlichen Haftung ist ein diskutables umweltpolitisches
Ziel, mit Gerechtigkert fiir die Natur oder mit »Frieden mit der Natur«<*® hat sie
wenig zu tun. Uberdies darf man sich davon weder durchgreifende Effekrte fiir die
Skologische Lage der Nation noch fir die »Weltrisikogesellschaft« erwarten. Nicht
die Schadenskompensation, sondern die unterstellte praventive Wirkung moglicher
Schadenersatzforderungen auf das Verhalten potentieller Schadiger wird von den
rechtspolitischen Fiirsprechern der zivilrechtlichen Haftung betont. Und diese
Erwartung ist nach allen Erfahrungen mit dem Schadenersatz im Straflenverkehr
eine ausgesprochen frithmoderne Fixierung auf eine Marktrationalitit, die es im
Zeichen der Versicherungsgesellschaft’” nicht (mehr) gibt.

Auch Oko-Steuern und -Abgaben unterstellen solche Effekte der Internalisierung
von Kosten. Sie enthalten die Option: umweltfreundliches Verhalten zum Nulltarif
oder umweltschidliches Verhalten mit monetiren Befreiungszahlungen von 6kolo-
gischen Verbindlichkeiten. Die Freiheit der Wahl appelliert dabei nicht an die
okologische Verantwortung, sondern an die Vernunft des Geldbeutels. Wer es sich
leisten kann und will, darf weiterhin die Umwelt belasten. Thr Lenkungseffekt ist
gerade nicht verursacherspezifiziert, die Verhaltenssteuerung streut breit. Gleich-
sam mit dem 6konomischen Schleppnetz wird versucht, umweltpolitische Massen-
wirkung zu erzielen. Dabei ist es 6kologisch unerheblich, wer im einzelnen in seinen
Maschen hingenbleibt. Dies sind in der Regel — wie soll es bei 6konomischen
Instrumenten auch anders sein — nicht die sozialen Gruppen, die besonders reak-
tionsfahig sind, sondern eher die sozial Schwachen. Wenn die Benutzung der
nattirlichen Ressourcen verteuert wird, bleibt der unterstellte okologische Len-
kungseffekt nicht ohne soziale Polarisierung. Ob er tatsachlich eintrite, 123t sich aus
den Modellrechnungen nicht hinreichend verlafilich ableiten. Genau entgegenge-
setzt zu ihrer 6ffentlichen Propagierung als selbstregulative Lenkungsinstrumente
werden Oko-Steuern und -Abgaben damit wohl eher die Funktion haben, die
Finanzmittel fiir die Renaturierung einer zerstorten Natur — besser fur thre Rekulti-
vierung - bereitzustellen. Auch dies mag umweltpolitisch erforderlich sein, von der
Idee einer Skologischen Gerechtigkeit ist wenig auffindbar.

Obwohl der Begriff der Verantwortung in der Risikogesellschaft zu einer altviterli-
chen Kategorie der personalen Zurechnung geworden ist, ist die Umweltdiskussion
stark durch das Insistieren von Hans Jonas auf der Aktualitit der »Zukunftsverant-
wortung« stimuliert worden. Seine Ethik der technologischen Zivilisation basiert

35 Vgl. dazu Gert Briiggemerer, Umwelthaftungsrecht — Ein Beitrag zum Recht der »Risikogesellschaft«?,
KJ 1989, S. 209 (221) m. w. N.

36 Klaus Michael Meyer-Abich (Hg.), Frieden mit der Natur, Freiburg-Basel-Wien 1979.

37 Francois Ewald, Versicherungs-Gesellschaft, K] 1989, 385 ff.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 06:0212. ©
Inhatts im i

r oder i

359


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1991-3-351

360

auf der Primisse, das treuhinderisch zu verwaltende Erbe der Menschheit diirfe
nicht grundlos verschleudert werden’®. Die Erweiterung der biblischen Handlungs-
maximen eines guten Hausvaters auf eine Solidaritdt der Gesellschaft gegentiber
zukiinfugen Generationen ist jedoch nur in einer Gesellschaft moglich, die unter
Zukunftsoptionen wihlen kann, die erkennen kann, welche Entscheidungen reversi-
bel und welche nicht reversibel sind, welche Entscheidungen in Zukunft zu Schiden
fuhren konnen. Und sie unterstellt, daR Entscheidungen iiber die Zukunft in der
Gesellschaft lokalisierbar sind. Alles das 1st im Zustand der »organisierten Unver-
antwortlichkeit« und der vagierenden Risiken eben nicht gesichert.

Neben den Forderungen zur Aufnahme einer »Staatszielbestimmung Umwelt-
schutz« oder eines »Umweltgrundrechts« in das Grundgesetz, die allerdings nur auf
eine anthropozentrische Erhohung des Wertes der Umwelt fiir die Gesellschaft
zielen, ist schliefllich aus dem defizitiren Schutz der Natur im Konzept des
birgerlichen Rechtsstaates die Forderung nach einer »Rechtsgemeinschaft der Na-
tur«¥ abgeleitet worden, in der Tiere und Pflanzen zu gleichberechtigten Rechts-
subjekten emanzipiert werden sollten. Dies ist in der Tat ein Entwurf fur eine
»Naturfrommigkeit«#°, der Anspruch erhebt, ein neues Naturrecht zu formulieren.
Allerdings auf der Basis eines hermeneutischen Zirkels: Frommigkeit ist ein zutiefst
anthropogenes Phinomen. Wie fiir alle sozialen Projekte eines Naturrechts des
Menschen bleibt auch fiir ein Naturrecht der Natur die Erkenntnis Martin Luthers
giiltig: »De jure naturae multa fabulamur«. Hermeneutische Zirkel verursachen
offensichtlich bei Personen, die sich in ihnen fangen lassen, rechtspolitischen
Orientierungsverlust durch kognitive Schwindelanfille. Und dies war auch der |
Erfolg der Kampagne, Tiere nicht mehr als juristische Sachen zur behandeln.
Niklas Luhmann pointiert dies mit der Paradoxie: »Gerade dort, wo es um Natur
geht, funktioniert das Naturrecht nicht«!', Wird aus den ethischen Uberlegungen,
wie die Gesellschaft der Natur gerecht werden kénne, gar eine rechtspraktische
Nutzanwendung gezogen, wird diese offensichtlich unsinnig. Denn um die Belange
der Natur wire es erst recht schlecht bestellt, wenn man darauf warten wiirde, bis
sie ithre Rechte mit einer Klagschrift vor Gericht einklagen wiirde. Das hohle Pathos
solcher Konzepte 1afit sich auf Treuhandmodelle von Prozefistandschaften zugun-
sten der Natur reduzieren — also Verbandsklage »avec phrase« (Marx). Die sollte es
geben, aber — »sans phrase«.

Schlechte Zeiten fiir 6kologische und moralische Fundamentalisten. Eine »Moral
der Okologie« ist nicht in Sicht. Wo Unkontrollierbarkeiten mit den antiquierten
Mitteln des »Sicherheitsrechts« verwaltet werden, droht in der Risikogesellschaft die
»Realsatire«**. Mehr als die forcierte Politisierung der Risikogesellschaft und ihres
Rechts mit dem Ziel der institutionellen Stirkung von Besorgnispotentialen kann
allerdings kaum erwartet werden. Auf dem Recht lastet dabei die Doppelfunktion
der Kanalisierung und der kritischen Thematisierung der Risiken. Eine solche
Modernisierung wird allerdings den Umbau zentraler Regelungspramissen des
Rechts in eine wenig populire Richtung zu noch abstrakteren Rechtskategorien und
immer weiter steigenden Anspriichen auf professionelle Umsetzung lenken.

38 Jonas (Fn.2), S. 184 ff., 245 ff.

39 Klaus Michael Meyer-Abich, Vom biirgerlichen Rechtsstaat zur Rechtsgemeinschaft der Nawur —
Bedingungen ener verfassungsmifligen Ordnung der menschlicben Herrschaft in der Naturgeschichte,
in: Scherdewege 1982, S. 581 ff.

40 Meyer-Abich (Fn. 36), S. 36.

41 Luhmann (Fn. 30), S. 134.

42 Beck (Fn.1), S. 190.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 06:0212. ©
Inhatts im i

r oder i



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1991-3-351

Grundnorm fiir problemadiquatere Maf8stibe eines Rechts in der Risikogesellschaft
kénnte das Postulat des Erhalts der kologischen Vielfalt sein. Es miifite jedoch als
Programm der »eingestandenen Imperfektion«® interpretiert werden. Die daraus
ableitbare politische Leitmaxime miifite defensiv auf den Schutz der »Pluralitat von
Entscheidungsméglichkeiten«** zielen und kénnte offensiv in die Forderung nach
Erh6hung der »Lernfihigkeit« von Recht und Politik gewendet werden. Okologi-
sche Rechtspolitik kénnte danach als Auftrag verstanden werden, Monostrukturen
durch Diversifizierung zu vermeiden, technologische Alternativen offenzuhalten,
»Optionswerte« stiarker zu beriicksichtigen, bei der Technikgestaltung auf »Feh-
lerfreundlichkeit«# zu setzen und auf die Begrenzung der »Irrtumskosten«®” Wert
zu legen. Das Genehmigungsrecht miifite daher, soweit Uberhaupt méglich und
absehbar, »auf die Produktion vollendeter Tatsachen« durch den Einbau von
Mechanismen zum »Nachfassen« und »Nachbessern«# verzichten und wahrschein-
lich generell Abschied nehmen von der klassischen Genehmigung mit thren rechts-
staatlichen Bestandsschutzgarantien und diirfte nur noch einstweilige »Arbeitser-
laubnisse«*® erteilen.

Die politischen Risiken eines solchen Rechts sind nicht zu verleugnen. Dies gilt
nicht nur in bezug auf die Rechtssicherheit fiir die betroffenen Unternehmen. Wenn
es keine rechtliche Garantie fiir die Sicherheit der Gesellschaft vor den Risiken der
Technik gibt, sondern nur noch politisch-administrative Notprogramme zur Risi-
kosteuerung, lafit sich dies gegentiber den Gerechtigkeitsiiberzeugungen der Betrof-
fenen nur noch miihsam vermitteln. Kein Wunder, wenn unter Umwelt- und
Naturschiitzern nicht selten anzutreffende Vorstellungen von einer »Bambi-Natur«
ihr Pendant in ebensolchen Wunschbildern eines Rechts suchen. Auch deshalb ist
die Anhebung der Abstraktionshohe des Rechtsinhaltes ohne eine weitere Politisie-
rung der Verfahren der Normsetzung, der politisch administrativen Implementation
und der gerichtlichen Evaluation wenig sinnvoll. Dies bedeutet eine zielgerichtete
Erweiterung des Kreises der beteiligten Akteure, die das Besorgnispotential im
Recht verstirken kénnen, also der kritischen Masse von Wissenschaft, einschligig
engagierten Verbinden und — wo greifbar ~ von Betroffenen. Die Veranstaltung von
»normvorbereitenden Diskursen«, die Institutionalisierung der Technologiefolgen-
abschitzung, die Einsetzung von Enquete-Kommissionen, die Einholung von »Biir-
gergutachten«, die Verbesserung der Offentlichkeirsbeteiligung in administrativen
Verfahren, die Einfilhrung der Verbandsklage konnten Schritte in Richtung auf
mehr Begriindungszwinge und etwas mehr Organisation von gesellschaftlicher
Verantwortung sein. Diese abstraktere Ebene der Verantwortung kdnnte dann die
individualisierende Zurechnung des biirgerlichen Rechts ablosen und sie zu einem
Kriterium politischer Einstandspflichten machen.

Dies bedeutet keinen Gewihrleistungsanspruch auf einen zuverlissigen Weg aus der
Gefahr. Das Recht der Risikogesellschaft kann selbst nicht frei von Risiken sein. Es
ist prozedural die Geschiftsordnung der Passagiere im Fiaker der Moderne, sich
tiber die Richtung zu verstindigen, die man dem Kutscher als Fahrtziel angeben

43 Beck (Fn.1), S.193.

44 Karl-Heinz Ladeur, Alternauven zum Konzept der Grenzwerte im Umweltrecht — Zur Evolution des
Verhiltnisses von Norm und Wissen im Polizeirecht und Umweltplanungsrecht, in: Gert Winter (Hg.),
Grenzwerte, Diisseldorf 1986, S.278.

45 F G.Miiller, Der Optionswert und seine Bedeutung fiir die Umweltpolitik, in: ZfU 1983, S. 249 ff.

46 Christine von Weizsicker/Ernst Ulrich von Weizsicker, Fehlerfreundlichkeit als Evolutionsprinzip und
Knterium der Technikbewertung, in: Universitas 1986, S. 781 ff.

47 D.Collingridge, The social Control of Technology, London 1982.

48 BVerfGE 49, 49 (130) »Schneller Briiter«.

49 Klaus-Marun Groth, Die gentechmsche Herausforderung, KJ 1988, S. 261.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 06:0212. © Inhalt.
Inhatts im i

r oder in KI-Sy

361


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1991-3-351

362

sollte. Es ist mit seinen neuen Mafistiben der Besorgnis gegeniiber dem harten
Zugriff der »technischen Realisation«*® auf die Politik nicht mehr als das von Hegel
in die Rechtsphilosophie eingefiihrte »Gewebe der Penelope«’’, das jeden Tag neu
begonnen werden muf.

Jiirgen Seifert
Verfahrensregeln fiir Streitkultur
Ein Plidoyer fiir eme Verfassungsdebatte

Hochkaritige sozialdemokratische Juristen haben sich im Sommer 1990 zusammen-
gesetzt, um in vielen Sitzungen die verfassungsrechtlichen Vorstellungen zu erarbei-
ten, die von der SPD in die Verfassungsdebatte eingebracht werden sollten. Diese
Arbeitsgruppe unter Vorsitz von Hans Peter Bull, Innenminister des Landes
Schleswig-Holstein, orientierte sich an dem, was als erforderlich angesechen wurde
und was als realisierbar galt. Das Grundsatzpapier »Zur Verfassung des deutschen
Staates« hitte Aufmerksamkeit verdient'. Es blieb — ebenso wie acht konkrete
Punkte zur Weiterentwicklung des Grundgeserzes im Beschlufl des Bremer Parteita-
ges vom 28.-31.Mai 1991 »Deutschland in neuer Verfassung«® — fast unbeachtet.
Keine Zeitung hat diese Forderungen nachgedruckt oder sich mit thnen auseinan-
dergesetzt.

Das ist nicht zufillig. Die SPD (in West und Ost) hatte es 1990 nicht vermocht, ihre
Forderung nach Bildung eines Verfassungsrates verfassungsrechtlich bindend um-
zusetzen’. Sozialdemokraten waren hart, soweit es um die Geltung einer Fiinf-
Prozent-Klausel bundesweir, d. h. auch der DDR ging; sie begniigten sich dagegen
mit Formelkompromissen, soweit es um die Verbindung eines Beitritts nach Art. 23
mit einer Verfassungsberatung ging. Weder Art. 5 des Einigungsvertrages noch die
Fortgeltung des verinderten Art. 146 Grundgesetz sind ein Instrument, um eine
Verfassungsdebatte zu erzwingen*. Die Koalitionsvereinbarung der Regierungspar-
teien des neugewihlten Bundestages mufl als Absage an jede Form einer Verfas-
sungsdebatte gelesen werden.

Das »Kuratorium firr einen demokratisch verfafiten Bund deutscher Linder« — am
15.Juni 1990 im Reichstag gegriindet — entstand auf Grund einer Initiative von
Revolutiondren des Herbstes 1989. Diese Initiative versuchte, durch Griindung
eines Kuratoriums die Ideen des Verfassungsentwurfs des »Runden Tisches« in eine
Verfassungsdebatte einzubringen. Die Namensgebung ist nur auf dem Hintergrund
der damaligen Situation verstindlich. Doch das Kuratorium — inzwischen ein Kreis

so Ernst Forsthoff, Der Staat der Industriegesellschaft, Miinchen 1971, S. 30ff.
st Hegel (Fn.29), S.1.

»Zur Verfassung des deutschen Staates. Das Grundsatzpapier fiir den Partervorstande, in: Recht und
Politik, H. 4, 1990, S. 207—216; Mitglieder der Arbeitsgruppe waren neben Hans Peter Bull: Claus Arndt,
Lutz Gusseck, Horst Isola, Erich Kiichenhoff, Jutta Limbach, Edgar Reiners, Hans-Peter Schneider,
Herbert Schnoor und Arno Walter.

Deutschland in neuer Verfassung. Beschliisse des Parteitages der SPD, Bremen, 28.—31. 5. 1991, Nr. 29 bis
36.

Gefordert im Beschluf} des Partervorstandes der SPD vom 7. 3. 1990 »Schritte zur deutschen Einheit«.
Den besten Uberblick iiber diese Ausemandersetzungen gibt Dieter Sterzel, »In neuer Verfassung? Zur
Notwendigkert eines konsututionellen Griindungsaktes fiir das vereimgte Deutschland«, in: Knitische
Justiz, Jg.23, H. 4, 1990, S. 385-396.

N

ENIRV

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 06:0212. ©
Inhatts im i

r oder i



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1991-3-351

