
Axiom II | 147 

 

Entäußerungsgrad definiert. Die „Art der Welt“ lässt sich also in direktem Bezug 

zum evolutionsbiologischen Entäußerungsgrad messen. Die menschliche Geburt 

bedeutet evolutionsbiologisch das Ankommen in einer fremden Umwelt: Das 

menschliche Neugeborene benötigt die Sorge (allo)mütterlicher Instanzen zur 

Entschädigung seines Anpassungsmangels gegenüber der entäußerten Welt und 

zum Überleben. 

Die Frage, warum die Stelle der Mutter so entscheidend für die Entwicklung 

der Individuen und die ontogenetischen Prozesse ist, kann nun so beantwortet 

werden, dass die Nähe der Mutter, ihr Bei- und Mit-da-Sein, Zeichen eines Ver-

lustes und zugleich einer Ferne ist. In der Differenz zwischen Welt(losigkeit) 

und Welt(haftigkeit) ist ihr In-Sein in der Welt eine Alterität für das individuali-

sierte Neu(gekommene/geborene), und es bedeutet Bildbarkeit der Welthaftig-

keit, da ihre Alterität das allererste Zeichen eines Verlustes markiert. 

 

 

6.  PROPOSITIO II: TOTEMISMUS UND EXOGAMIE:  

DIE (STAMM-)MUTTER IST PERIPHERISCH ZUR 

GESELLSCHAFT ODER DER GEBÄRENDE KÖRPER 

ALS SCHNITTSTELLE ZWISCHEN  

GESELLSCHAFT UND UMWELT 

 

 
Diagramm 6: Mutter als Schnittstelle zwischen Gebärmutter und Welt 

 

Die Gründung sozialer Einheiten lässt sich aus Bindungsmechanismen herleiten, 

durch die einzelne Menschen sich versammeln und durch die sie in einem Insu-

lationseffekt eine Identität zweiter Ordnung bilden, wobei sie sich von der „alten 

Natur“
 100

, wie Classens bemerkt, distanzieren. Dieser Abstraktionsprozess der 

Bildung sozialer Einheiten ist die Basis aller Institutionen und markiert das 

Thema dieser Propositio. 

                                                             
100  Vgl. D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte, S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 | Matrixiale Philosophie 

Die Herausbildung von Bindungsstrukturen beruht auf einer doppelten Be-

ziehung mit der Außenwelt der Gruppe: Einerseits wird der Bezug zum Außen 

durch Exogamieregeln gesetzt, durch welche dieGruppe mit anderen Gruppen 

zusammenhängt. Der Kontakt nach außen komplementiert sich mit der kohäsi-

ven inneren Bindung, die wiederum in einer mimetischen Bindung mit dem 

Außen ihren Ursprung hat, und dieser Bezug wird von Generation zu Generation 

unter einem bestimmten Gruppenabzeichen
101

, das auf eine außerordentliche Ge-

stalt verweist, vererbt und weitergeleitet. 

In dieser Propositio wird es die Übereinstimmung zwischen Exogamie und 

Totemismus darstellen, denn diese liegt darin, dass beide sich mit dem Außen 

der sozialen Einheit koppeln. Es wird aber auch auf ihren Unterschied hindeuten: 

Während der Totemismus eine Bindung erster Ordnung mit der Umwelt hervor-

bringt, besteht die Exogamie in der Integration der äußerlichen Mimese bzw. 

einer totemistischen Differenz in der Gruppe, was dazu führt, die Gruppe neu 

einzurichten. Bei der Handlung mit dem Außen aber wurde einmal die erste to-

temistische Differenz in die soziale Einheit integriert. Durch den Re-entry der 

Außendifferenz in der Gruppe lässt sich diese nun so von der „alten Natur“ dis-

tanzieren, dass in ihrem Inneren die Teilnehmer hausen. 

Die Mutter spielt in den Institutionalisierungsvorgängen der sozialen Einhei-

ten eine hervorragende Rolle. Dies beruht nicht nur auf dem Insulationseffekt 

ihrer Anwesenheit, der zur Stabilität der Gruppe führt (sodass sie dem Außen 

gegenüber die Erschaffung eines Innenklimas vorantreibt), sondern auch darauf, 

dass sie eine Differenz gegenüber der Außenwelt in die soziale Einheit einführt, 

eine eidetische Differenz, nämlich eine Differenz, welche die Art von Müttern 

betrifft: tierische Differenz, pflanzliche Differenz etc. Deshalb wird in dieser 

Arbeit der Mutter den sozialen Einheiten gegenüber eine peripherische Stellung 

beigemessen, da ihre Weltinnerlichkeit durch einen unmittelbaren Bezug nach 

außen bedingt ist. Peripherisch wird hier nicht als marginal verstanden, sondern 

in dem Sinne, dass ihr die Begrenzungslinie und Randzone der sozialen Bildung 

entspricht, und zwar aufgrund ihres doppelten Gefüges: Einerseits steht sie auf-

grund ihrer spezifischen Differenz in unmittelbarer Bindung mit dem Außen 

(dem Sozialen), andererseits bedeutet diese Bindung aber eine zentrale Motiva-

tionsinstanz zur Kohäsion der Gruppe. 

  

                                                             
101  Die Namensgebung setzt einen Prozess der Abstraktion der Gruppe entgegen der 

„ersten Natur“ in Gang. Vgl. Claessens, ebd., S. 201ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 149 

 

6.1  Stammmutter: In der Peripherie der Sozialität 

 

Wie in der Einleitung definiert, bezeichnet das Wort „Matrix“ die Menge aller 

Arten von Müttern. In diesem Sinne fallen unter den Begriff verschiedene Arten 

von Müttern wie Mutter-Mensch, Mutter-Tier, Mutter-Metall, Mutter-Pflanze 

etc., die die spezifische Gemeinsamkeit kennzeichnet, den Übergang von einer 

geschlossenen Umwelt
102

 zur entäußerten Welthaftigkeit zu vollziehen. Der müt-

terliche Beitrag beschränkt sich dabei nicht auf den biologischen Akt des Gebä-

rens, sondern vielmehr (wie in der ersten Propositio des Axioms I nachgewiesen) 

nimmt sie die Bedeutung einer schon in der Welt Seienden ein, die durch Mit- 

und Bei-Sein für die Grundversorgung und existenzielle Sicherheit der Neugebo-

renen sorgt. Die (allo)mütterliche Fürsorge hat, wie Axiom I ausdrückt, eine 

doppelte Auswirkung: Einerseits ist sie die allererste fundamentale Grundver-

sorgerin, die Geborgenheit und Sicherheit gibt, um den in der Gebärmutter in 

Gang gesetzten und wegen seines Austritts durchbrochenen ontomorphologi-

schen Vorgang in einem anderen Milieu fortzusetzen, anderseits wirkt (wie im 

ersten Propositio Axiom II erläutert) die Mutter als eine Mit- und Bei-Seiende, 

durch welche sich die Differenz zwischen intrauterinem und extrauterinem Mi-

lieu realisiert. 

In diesem Sinne wurde in Axiom I der Tat des Gebärens eine ontologische 

Dimension zugeschrieben, da es eine Welt-Grenze festsetzt zwischen einem In-

nen (Körper der Mutter) und einem Außen (entäußerte Welt). Daher stellt der 

mütterliche Körper eine Begrenzung des Begriffes und der Idee der Welt dar. Er 

repräsentiert eine Demarkationslinie, welche die Abgrenzung zweier Umwelten 

bestimmt. Die Frage, wie sich diese zwei Umwelten ausdifferenzieren und zum 

berührt die Frage des Unterschiedes zwischen verschiedenen Arten von Müttern. 

Darüber hinaus wurde festgestellt, dass die Mütter sich nach der Art von Welt, 

die sie umgeben, in der sie leben oder beherbergt werden, unterscheiden. Der 

Mutter-Mensch ist eine Mutter, die in der Menschenwelt lebt, das Mutter-Tier 

ein Tier, das in der Tierwelt lebt usw. Jede Welt steht in einer spezifischen 

wechselseitigen Beziehung mit der spezifischen Art, und was diese unterschei-

det, ist der differentiale Modus, wie die Umwelt auf sie wirkt und wie diese auf 

die Umwelt reagiert. 

                                                             
102  Vgl. zur Geschlossenheit der intrauterinen Weltlichkeit B. Intrauterine Entwick-

lungsbiologie. Ausdifferenzierung in der Geschlossenheit in Axiom III. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 | Matrixiale Philosophie 

Die Stellung der Mutter ist infolgedessen per definition aporetisch, da ihr 

Status die biologische Taxonomie des Naturreiches widerruft
103

. Ihre ambivalen-

te Stellung, die Tatsache, dass sie die Tierheit als Pflanzlichkeit und Mensch-

lichkeit in sich umschließt, wirft die Frage auf, was der größte gemeinsame Teil 

ist, ob dieser überhaupt gedacht werden kann und unter welcher Voraussetzung 

die Gattung „Mutter“ in verschiedene Arten aufgespalten und ausdifferenziert 

werden kann. 

Aus phänomenologischer Perspektive haben alle Arten von Müttern trotz  

biologischer und morphologischer Unterschiede und genetischer Differenzen 

eine Gemeinsamkeit, und zwar die Tatsache, dass ihre Körper eine peripherische 

Position zwischen entäußerter Welt und noch nicht entäußerter Weltlichkeit ein-

nehmen. 

Die ethnologische und anthropologische Literatur des späten 19. Jahrhun-

derts richtete ihre Aufmerksamkeit vor allem auf die Frage, ob es eine Art von 

Müttern gäbe, welche die Qualität eines Tieres, einer Pflanze oder eines Men-

schen in sich berge. Im Zusammenhang mit ethnologischen und sozialanthropo-

logischen Forschungen über das Verhalten und die Organisationssysteme von 

Ureinwohner-Gesellschaften stieß man auf eine verwandtschaftliche Verbindung 

zwischen Mensch (Gruppe), Tier oder Pflanze und auf ein symbolisch funktion-

svolles Zeichen, das alle Arten von Müttern enthält: die Totemmutter. Ebenso 

fragt sich vor allem die ethnologische und anthropologische Literatur des späten 

19. Jahrhunderts und Anfang des 20. Jahrhunderts, wie das Totem definiert und 

klassifiziert werden kann, wenn in ihm mehr Arten als die Menschheit zusam-

mentreffen
104

 und, im Fall eines Muttertotems, ob es eine Art von Müttern gibt, 

welche die Qualität eines Tieres, einer Pflanze oder eines Menschen in sich ber-

gen.
105

 

Folgerichtig dringen die Forscher damals in die Diskussion über die feinen, 

willkürlichen Grenzen zwischen Natürlichem und Kultur ein und untersuchen, 

ob und inwiefern die Stellung der Mutter in der Gesellschaft einem Verhalten 

entspricht, das auch in zoologischen Gruppen zu finden ist. Darüber hinaus lautet 

die ethno-anthropologische Frage: Unter welchen Umständen und Faktoren ko-

diert das spezifische Merkmal, das alle Arten von Müttern teilen, soziale Syste-

me? 

                                                             
103  Vgl. dazu B. Entdifferenzierung: Die Totemmutter als surreale Matrix in Axiom II 

Propositio II. 

104  C. Lévi-Strauss: Le totémisme aujourd’hui, 1962. 

105  R. Briffault: The Mothers, Vol. 1 – 4, 1927. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 151 

 

Das Genuine einer analytischen Untersuchung über die Gruppe aller Mütter 

liegt darin, dass sie auf die Beziehungsknoten zwischen von der Wissenschaft 

abgespaltenen und ausgeschlossenen Forschungsgegenständen bezüglich ver-

schiedener biologischer oder soziologischer Arten aufmerksam macht. Eine For-

schung, die sich den Müttern an sich widmet, widersetzt sich der kulturdominan-

ten Zäsur zwischen Kultur und Natur, da sie den Blick auf die spezifische Ge-

meinsamkeit richtet, die alle Müttertypen einigt: die Tatsache, dass sie für den 

Vollzug einer ontologischen Translokalisation geeignet sind, wobei die Grenze 

zwischen Natürlichem und Künstlichem zusammenbricht. Die Propositio wird 

der Frage der Stammmutter gewidmet, und deren Funktion in sozialen Systemen 

operiert nun als Enklave zum Verständnis der gekreuzten Liaisons zwischen 

menschlichen und tierischen Gruppen, tierischen und pflanzlichen Individuatio-

nen und der Rekonstruktion einer phylogenetischen Verbindung auf Basis eines 

matrixialen Merkmals: die generative Bildungskraft zur Aufrechthaltung und 

Stabilisierung der Gesellschaft. 

Infolgedessen ist für unsere Forschung nicht die Rede vom Universalismus 

des Instinktes und des Natürlichen der Menschengattung – auch, wenn es für die 

Gattung der Mütter ein Merkmal bedeutet, da die animalische Natur des Men-

schen (worauf die klassische Schule der Anthropologie des 19. Jahrhunderts 

aufmerksam machte) und dessen Universalismus innerhalb des Rahmens der ge-

sellschaftlichen Beobachtungsordnung festgelegt sind. Durch den universalen 

Charakter der Kulturisierung sind die Menschen von ihrer animalischen Natur 

entfernt, weil die Feststellung der Instinkte und Naturtriebe dazu geführt hat, de-

ren Gesetzlichkeit und Normativität universal festzusetzen, sodass diese nur im 

Rahmen kultureller Codes, einer Sammlung von Verboten und Gesetzen, befrie-

digt werden können. Nach den anthropologischen und psychoanalytischen Stu-

dien des 19. und 20. Jahrhunderts ist die animalische Natur der Menschen als 

universaler Wert für die Menschen bestimmten Gesetzen und Normen unterwor-

fen, die zur Kultur gehören.
106

 Sich animalisch zu verhalten ist durch verschie-

dene Formen des Verbotes formalisiert und durch die Kultur kodifiziert. 

Im Fall des Muttertieres und Muttermenschen sind Zeugungstrieb und Auf-

rechthaltung einer Gruppe nicht auf die Menschheit zu universalisieren, sondern 

nur und ausschließlich auf das Muttersein, da es sie spezifisch kennzeichnet. Bei 

                                                             
106  Vgl. Lévi-Strauss: „[…] halten wir also fest, dass alles, was beim Menschen univer-

sal ist, zur Ordnung der Natur gehört und sich durch Spontaneität auszeichnet, und 

dass alles, was einer Norm unterliegt, zur Kultur gehört und die Eigenschaft des Re-

lativen und des Besonderen aufweist.“ C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen 

der Verwandtschaft, S. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 | Matrixiale Philosophie 

der Gruppe Mutter gilt nicht die Anerkennung des abstrakten Universalismus des 

Naturtriebs (deren Annahme auf den universalen Anspruch des Gesetzes zurück-

verfolgt wird), sondern sie ist eine operative Funktionalität zur Bildung und Her-

ausbildung sozialer Strukturen, die innerhalb einer Einheit in Rückkopplung mit 

dem Außen reguliert werden müssen. Nach dieser „Regulierung des Instinktes“ 

ist die Universalisierung des Instinktes einerseits – im Falle der Matrix als Gat-

tung aller Arten von Müttern – auf die animalische Dimension der Mutter zu-

rückzuverfolgen, indem die Mutter so menschlich ist wie tierisch; anderseits sind 

die hochkomplexen Formen des Instinktverhaltens der Tier-Mutter im Mutter-

Mensch durch kulturelle Normativität im Komplexen aufgehoben.
107

 

Für die weitere Entwicklung dieser Gedankenlinie im Zentrum der Untersu-

chung verfolge ich die Absicht, den Universalismus der Instinkte als eine gleich 

beteiligte Eigenschaft der sozialen Stellung der Mutter der Gruppe gegenüberzu-

stellen, weil die Universalisierung kultureller Codes und Vorschriften zur 

menschlichen Absonderung des Tierischen erfolgt. 

 

6.1.1  Über die Selbstbildung des „sozialen Uterus“ 

Die Regulierung und Aufrechterhaltung einer Gruppe erfolgt durch Bindungs-

strategien zwischen den Elementen, aus denen sie sich zusammensetzt, und Dis-

tanzierungstechniken, von denen sich die Gruppe als Einheit vom Außen und 

von ihrer Umwelt ausdifferenziert. Der kohäsiven Kraft liegt eine bestimmte Lo-

gik auf der Grundlage exklusiver und inklusiver Verhältnisse mit der Umwelt 

zugrunde, indem Differenzen nur dann in die Gruppe eingeführt werden, wenn 

das gemeinsame erste Hauptmerkmal nach innen anerkannt wird in der Differenz 

nach außen. Das Bildungsverfahren der sozialen Einheit erfolgt, wenn sich die 

Gruppe vom Außen abgrenzt, indem eine Differenz nach außen die Komponente 

der Gruppe unter den Gleichen hält. Die Differenzierung nach außen fällt mit der 

Identifizierung aller Mitglieder der Gruppe unter ein bestimmtes Merkmal inner-

halb der Grenze, sodass die Grenze dem Außen gegenüber die innere Bestim-

mung zu jedem Mitglied der Gruppe erlässt. 

                                                             
107  Auf Basis der biologischen Funktion sind der Zeugungstrieb und die Mechanismen 

zur Aufrechterhaltung der Gruppe bei den Tierarten in den Bindungsprozessen in 

höheren und komplexeren Instinktverhältnissen gegeben als beim Menschen. Die 

anthropologisch-strukturalistische Schule, mithin die klassische psychoanalytische, 

wird über eine Übertragung des menschlichen Instinktverlustes in der Normativie-

rung und Gesetzlichkeit des sozialen Umfelds reden, sodass die Instinkte nur durch 

eine Referenz auf den Komplex verstanden werden und wiederum die Komplexe nur 

im Begriff der Instinkte gefunden werden.  Vgl. J. Lacan: Die Familie, S. 45ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 153 

 

Die Einheit einer Gruppe ist bedingt durch eine etablierte Übereinstimmung 

der Mitglieder mit dem, was die Gruppe bezeichnet. Diese „Identität mit sich 

selbst“ beruht auf einem Unterschied gegenüber der Umwelt, von der die Gruppe 

sich abgrenzt. Der systemische Vorgang, wie die Gruppe sich zusammensetzt, 

geht der Fragestellung nach der Identität und Differenz einer Menge nach, einer 

begrenzten Teilnahme, nach der die Identität der Gruppe selbst durch die An-

erkennung einer Alterität (Außen) und ihre Verinnerlichung gegeben wird, so-

dass alle Teilnehmer der Gruppe unter einem Namen gleich sind. 

Zur Behandlung dieser Problematik ist es erforderlich, von dem Grundsatz 

auszugehen, dass die Soziabilität (die Tatsache, sich in der Gemeinschaft zu-

sammenzusetzen) in einer Operation besteht, bei der Beziehungen gesetzt und 

Bindungen vollzogen werden. Die Fragestellung der Begründung einer sozialen 

Gruppe und ihres Unterschieds gegenüber einer zoologischen Gruppe berührt 

nicht zuletzt die Techniken, durch die Gruppenzusammenhänge vollzogen wer-

den, mit der Folge, dass der Umfang der Gruppen zugleich ihre Stabilisierung 

vermehrt.
108

 Die Bildung einer Gruppe entspricht dem Vorgang des Gruppenzu-

sammenhangs, durch den sie eine Stabilisierung gegenüber der Umwelt erreicht. 

Den Vorgängen des Zusammenhangs der Gruppe liegt eine „Gesellungstendenz“
 

109
 zugrunde, was dem Menschen zentrale Bedingungen zum Überleben ermög-

licht. Daher ist die Gruppierung nach der modernen Sozioanthropologie als eine 

„sozio-biologische Institution“
 110

 zu betrachten. 

Die Frage bleibt: Wie werden Gruppengenossen zu Gruppengenossen ge-

macht? Oder, nach Classens, „wie wird der Gruppengenosse des Gruppengenos-

sen Mäzen?“
111

 Die Selbstbildung der Gruppengenossen liegt in der evolutionä-

ren Begründung der Frühgeburtlichkeit des Homo Sapiens
112

 und beruht auf dem 

Hintergrund, dass die Gruppe sich gegen Druck der Außenwelt mit körperlicher 

Anpassung schützt.
113

 Die gegen die Außenwelt vorangetriebene Schutztechnik 

wird „Insulationsprinzip“ genannt.  

                                                             
108  Vgl. D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte, S. 82. 

109  Claessens: „Gruppenzusammenhang und neue Stabilisierungstendenzen müssen zur 

Erklärung der Entwicklung des Menschen zusammen gesehen werden. Tendenz oder 

Disposition zu Gruppenzusammenhang sind mit der evolutionären Vorgabe ‚Gesel-

lungstendenz‘ wesentlich mit vorgegeben.“ Ebd., S. 63. 

110  Vgl. dazu FN 381. 

111  Vgl. ebd., S. 61. 

112  Vgl. zum Begriff Neotenie: B. Neotenie als Fötale Wende in Axiom II Propositio 

III. 

113  Vgl. ebd., S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 | Matrixiale Philosophie 

Mit ,Insulation‘ meint Hugh Miller in der lebenden Welt, die, in anderer Weise als 

,Nischen‘ und doch ähnlich, Abwehrkräfte gegen den allgemeinen Anpassungsdruck ent-

wickeln: naturwüchsig sich bildende ,Bio-Soziotope‘. Diese Abwehrkräfte in der prakti-

zierten Insulation entstehen genauso ungewollt, wie eine Gruppe von Pflanzen zusammen-

stehen oder auch einer Gruppierung von unterschiedlichen Tieren, vielleicht wegen gene-

tischer Vorteile, zusammenleben mag. Ungewollt entwickeln solche zusammenstehenden 

oder lebenden Lebewesen ,künstliche Innenklimata‘, d. h. Innenklimata, die sich charakte-

ristisch gegen das herrschende Außenklima absetzen.
114

 

 

In diesem Sinn geht die Verfestigung eines Gruppenschutzes auf das von Hugh 

Miller angeführte Prinzip „Isolation gegen selektive Pression“
 115

 zurück, nach 

dem sich Lebewesen gegen den allgemeinen Anpassungsdruck entwickeln. Der 

Insulationsgrundsatz entspricht einem Prinzip der Evolution: Die Funktion will 

das System gegen äußeren Anpassungsdruck schützen, und infolgedessen wird 

im System ein Trieb zur Selbstbildung ökologischer Nischen ausgelöst
116

, was 

die Stiftung der Genossenschaft einschließt. Die Bildung der Nischentechniken 

umfasst zusammen mit dem Aufbau der Abwehr-Werkzeuge nach Classen 

Techniken, durch die das Menschwerden sich in Distanz zur „alten“ Natur setzt; 

die Herausbildung sozialer Einheit bringt also einen Distanzierungseffekt gegen-

über der Natur mit sich. 

Die Nischentechniken sind „sozio-biologische Institutionen“
117

 weil die 

Gruppenzusammenfassung eine Stabilisierung der Distanzierung statt Flucht vor 

der Gefährdung ermöglicht. Die Gruppenbildung wie auch die Nischensuche ga-

                                                             
114  Ebd., S. 60. 

115  Claessens: „Mit ‚Insulation‘ meint Hugh Miller Systeme in der lebenden Welt, die, 

in anderer Weise als ‚Nischen‘ und doch ähnlich, Abwehrkräfte gegen den allge-

meinen Anpassungsdruck entwickeln: naturwüchsig sich bildende ‚Bio-Soziotope.‘“ 

Ebd., S. 60.  

116  Claessens: „[...] denn das Hauptcharakteristikum dieser Insulationsphänomene ist ihr 

Schutzcharakter; sie stellen selbstgebildete ökologische Nischen dar. Dieses Ni-

schenprinzip, Prinzip ökologischer aber auch differenzierter Formen von Nischen, 

ist ein Prinzip der Evolution überhaupt.“ Ebd., S. 61. 

117  Claessens: „Die bedeutendsten Vorgaben aber, die dem werdenden Menschen ge-

macht worden sind, waren die Horde oder Gruppe und die ‚Nische‘. Wegen ihrer 

bedeutenden Stellung innerhalb der Überlebenshilfen in der Evolution und ihrer ur-

alten Herkunft sollen sie ‚sozio-biologische Institutionen‘ genannt werden.“ Ebd., S. 

36. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 155 

 

rantieren Offenheit gegenüber der Außenwelt aufgrund der durch die Insulation 

hervorgerufenen Distanz. 

 

Das Begreifen einer neuen Lebenstechnik, hier der Abwehr von eigentlich zur Flucht nöti-

ger Gefährdung durch Distanzierungsmittel, und dann die ständige Anwendung von Dis-

tanzierungsmitteln statt Flucht und die Stabilisierung dieser neuen Lebenstechnik in der 

Gruppe, die sich erst einmal quasi zufällig, dann durch die Aktionen einzelner geschützt 

sieht, diese Schutztechnik schafft im Tier-Mensch-Übergangsfeld das, was Hugh Miller 

‚Isolation gegen selektive Pression‘ genannt hat, Verfestigung eines Gruppenschutzes auf 

Dauer: Gruppenschutz gegen den von der Außenwelt kommenden Druck auf körperliche 

Anpassung; der Gruppengenosse wird Mäzen des Gruppengenossen.
118

 

 

Classens bringt hier zum Ausdruck, dass der soziale Raum, das heißt die Genos-

senschaft, aufgrund ihres Isolationseffekts die biologische Funktion eines schon 

verlassenen Bildungsraums ersetzt: des Uterus. Die von Menschen geschaffene 

Bindungsorganisation erfüllt die Funktion der ersten naturellen ökologischen Ni-

sche. Insofern nennt Classens die Genossenschaft einen „sozialen Uterus“, wo-

mit ihre Tendenz gemeint ist, extrauterine „Immunsysteme“ zu bilden, die unter 

dem Erziehungsdruck der Außenwelt Schutz garantieren.
119

 

 

Während die Evolution den Säugetieren zunächst Nischen in einem überlebensfreundli-

chen Medium wie dem Wasser, dann den eindeutigeren Schutz des Eis und zuletzt den 

durch das Mutterlebewesen übertrug (das insofern ‚Mäzen‘ des Nachwuchses wird, als es 

in sich selbst jenes künstliche Innenklima entwickelt, das Voraussetzung anspruchsvolle-

rer Entwicklung ist), kehrt sich diese Entwicklung beim Menschen um: Jetzt wird der Ute-

rus wieder ein sozialer Raum, was nichts anderes bedeutet, als dass ein Teil der Schutz-

funktion des mütterlichen Innenraumes nach außen verlagert wird, was nicht möglich wä-

re, wenn ein solcher Außenraum nicht vorher geschaffen würde: der ‚soziale Uterus.‘
120

 

                                                             
118  Ebd., S. 64. 

119  Claessens: „Die allgemeine akzeptierte These der ‚Philosophischen Anthropologie‘ 

von der Offenheit des Menschen wird seit Portmann/Gehlen damit in Zusammen-

hang gebracht, daß der Mensch im Zuge einer soziobiologisch nicht näher gekenn-

zeichneten evolutionären Entwicklung eine ‚Frühgeburt‘ sei, die ihre Existenz, d. h. 

ihre Überlebenschancen nur dem ‚sozialen uterus‘ verdankt, in den sie aus dem Mut-

terleib heraus hineingeboren wird, innerhalb dessen sein Überleben und sein Aufzie-

hen einerseits nach entwicklungspsychologischen Gesetzmäßigkeiten geschieht, an-

dererseits unter dem Erziehungsdruck der Außenwelt garantiert wird.“ Ebd., S. 50. 

120  Ebd., S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 | Matrixiale Philosophie 

In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage, welche Rolle die Mutter in der 

Bildung der Gruppen spielt, wenn sie auf eine generative Phylogenese verweist 

jenseits der aus Menschen zusammengesetzten Gruppen. Daher ist die Mutter 

nicht nur verantwortlich für die biogenetische Erhaltung und Stabilisierung der 

Gruppe durch Fortpflanzung, sondern auch bevollmächtigt zu ihrer inneren und 

äußeren Organisation als soziale Einheit. 

Der Mutter-Mensch nimmt in der Bildung und Gestaltung sozialer Systeme 

eine Sonderstellung ein, durch die er eine bestimmte Eigenschaft mit anderen, 

nichtmenschlichen Arten teilt: die biologische Funktion der Information. Die 

Frage nach der Grenze zwischen biologischer und sozialer Bestimmung der Mut-

ter stellt sich innerhalb eines kulturelle Codes. Zum Beispiel fällt die Bedeutung 

der Mutter unterschiedlich aus, je nachdem, ob die Bindung eines Kindes als 

Säugling zwei oder drei Jahre dauert (wie in manchen Sippen in Neu-Guinea) 

oder nur ein Jahr (in der „zivilisierten“ Gesellschaft).
121

 In diesem Sinne hat die 

Mutter eine Sonderstellung in der Gestaltung der Gruppe inne, ausgehend von 

der Tatsache, dass die mütterliche Bindung eine biologische Eigenschaft ist, die 

alle Säugertiere für ihr Überleben kennzeichnet. Ihre Figur steht an der Schwelle 

zwischen animalischem und sozialem, biologischem und materischem Bereich. 

Die grenzwertige Stellung der Stamm-Mutter beruht darauf, dass sie nicht a 

priori in einer bestimmten Art ausdifferenziert ist. Sie ist noch nicht in einem 

Menschen, einem Tier oder einer Pflanze vergegenständlicht und objektiviert, 

sondern verweist a priori auf alle Arten, die außerhalb der sozialen Wesen die 

spezifische Differenz eines Bildungstriebes besitzen. Der entdifferenzierte Art-

begriff für die Stamm-Mutter, die innerhalb der Gruppe kohäsive Kraft gibt, soll 

hier Totem-Mutter
122

 heißen. 

                                                             
121  Malinowski setzt den Schwerpunkt des Familiendramas auf die Entbindung der 

Kind-Mutter-Beziehung. Bei den Eingeborenen der Trobiand-Inseln von Nordost-

Neuguinea dauere das Säuglingsalter, „in dem das Kind für seine Nahrung von der 

Mutterbrust und für seine Sicherheit von dem Schutz der Eltern abhängig ist, zwei 

oder drei Jahre. In der zivilisierten Gesellschaft ist es nur ein Jahr lang, sagt Malin-

owski. Aus Anlass der frühen Entbindung der Mutter in den entwickelten Ländern 

und deren Ersetzung mit (allo)mütterlichen Instanzen ist die Familie und damit ihr 

psychologischer Kernkomplex für welche, die „Mutterschaft ein moralisches, reli-

giöses und sogar künstlerisches Ideal der Zivilisation ist.“ B. Malinowski: Ge-

schlechtstrieb und Verdrängung bei den Primitiven, S. 21- 30. 

122  Vgl. dazu Totemmutter: Membran der Gesellschaft und B. Totemmutter als Surreale 

Matrix in Axiom II Propositio II.  

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 157 

 

Auf Grundlage der exogamischen Vorschriften
123

 und des totemistischen Ab-

stammungsprinzips wurden die sozialen Gruppen vom Außen ausdifferenziert 

und nach Innen entdifferenziert. Die Totem-Mutter nimmt infolge der Differenz 

der Gruppe zur Umwelt einen Namen an, der die Zugehörigkeit des Einzelnen 

zur Gruppe festlegt. Der Frage jedoch, wie und unter welchen Voraussetzungen 

diese sozialen gens entsteht, entspricht die peripherische Figur der Mutter als 

Differenz-Enklave, zwischen dem sozialen Umfeld und ihrer Umwelt, nämlich 

der Natur.  

Von diesem Standpunkt aus soll die im 19. Jh. aufgestellte rechtshistorische 

und ethnologische Hypothese einer allgemeinen vorgeschichtlichen matriarcha-

len Kulturstufe dargestellt werden, welche die zentrale These vertritt, dass die al-

lererste soziale Institution auf eine Abstammung der mütterlichen Linie zurück-

geht. Wenn wir kritisch sind und nicht auf die auf evolutionistischen Ansätzen 

beruhende Matriarchatstheorien eingehen, bietet diese These die Gelegenheit, 

die Figur der Mutter bei der Begründung der soziobiologischen Institutionen zu 

berücksichtigen. Die Matriarchatstheorien besagen, dass die allererste soziale 

Gruppe auf einer von Müttern organisierten Genossenschaft beruht. Die sozialen 

Bindungsprozesse stellen den Standpunkt der Mutter-Nachwuchs-Beziehung als 

Primärsozialisationsinstanz dar, die zur ersten extrauterinen Bildungskraft führt. 

Dazu haben die rechthistorischen Forschungen vom Ende des 19. Jh. die These 

vertreten, dass allererste soziale Bindungen über eine Abstammung der mütterli-

chen Linie auf eine „Ahnfrau“ zurückverfolgt werden können. 

 

6.2  Mütterlicher Genos:  

Uterine Deszendenz und mütterliche Erbfolge 

 

Im Rahmen der Forschung über die Bildung sozialer Gruppierungen vertreten 

rechthistorische und ethnologische Beiträge des 19. Jahrhunderts die Hypothese, 

dass die ersten sozialen Bindungsstrukturen einem kollektiven Typus entspre-

chen, in dem „die rechtlichen und sozialen Beziehungen über die Abstammung 

der mütterlichen Linie organisiert sind.“
124

 Johann Jakob Bachofen in der Recht-

geschichte und Lewis Henry Morgan in der Ethnologie zählen zu den Pionieren, 

welche die Existenz von durch Mütter organisierten sozialen Gruppen behaupte-

                                                             
123  Vgl. dazu Exogamie als Organisationsform des Totemismus und Grenzerhaltung 

und Bindungsorperation: zwei Geschichte der Vorschriften, in: Axiom II Propositio 

II. 

124  „Mutterrecht“, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 6, S. 261. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 | Matrixiale Philosophie 

ten. Auch wenn es viele Gründe gibt, diese Theorien kritisch zu betrachten
125

 

(vor allem, da die These einer hervorragenden Stellung der Frau auf politischem, 

wirtschaftlichen und religiösen Gebiet letztlich sozialdarwinistischen Gedanken-

gängen folgt) ist es ihr zu verdanken, die Erörterung der gesellschaftlichen Rolle 

der Mutter in Gang gesetzt zu haben.
126

 

Die Existenz eines mütterlichen Gens ist eine Evidenz, die Anerkennung 

einer allgemeinen vorgeschichtlichen matriarchalen Kulturstufe dagegen ist um-

stritten.
127

 Der Begriff Matriarchat kennt keine wissenschaftlich allgemein an-

erkannte Definition
128

 und wird ab Ende des 19. Jahrhunderts zur Bezeichnung 

mit der hervorragenden Anerkennung der weiblichen Figur organisierten Gesell-

schaften verbunden, sei es aufgrund des Abstammungsrechts durch die Mutterli-

nie, aufgrund der Bestimmung des Wohnsitzes der Mutter, um die herum sich 

die Gens organisieren oder aufgrund der Herrschaft einer Stammmutter. Die 

Rechtsordnung der Gesellschaften, die über mütterliche Abstammung organisiert 

sind, wirkte sich über die sogenannte Filiationsordnung (Abstammungsregeln 

                                                             
125  Zu Ende des 19. Jh und Anfang des 20. Jh. entstand das Interesse an sozialen Bin-

dungsstrukturen, deren Verwandtschaftsstruktur sich nach der Figur der Mutter re-

gelt. Es gilt als sicher, dass die Deutung derartiger sozialer Formen nach einer evolu-

tionären Sicht so analysiert wurde, dass die menschlichen Formen des Zusammenle-

bens nicht auf durch Mütter organisierte soziale Zellen zurückgehen. 

126  Nachdem der Rechtshistoriker und Altertumsforscher Johann Jakob Bachofen in 

seinem Werk Das Mutterrecht. Eine Untersuchung über die Gynaikokratie der alten 

Welt nach ihrer religiösen und rechtlichen Natur (1861) die mütterliche Stammes-

ordnung in klassischen Mythen und Symbolen identifizierte, wies 16 Jahre später 

der Pionier der Ethnologie, Lewis Morgan, eine an den Müttern ausgerichtete 

Rechtsordnung bei den nordamerikanischen Ureinwohnern, „den Irokesen“, in sei-

nem Werk Ancient Society (1877) nach. 1884 gab Friedrich Engels, basierend auf 

den Thesen von Bachofen und Morgan, „Der Ursprung der Familie, des Eigentums 

und des Staates“ heraus, in dem seine Staatstheorie auf ursprüngliche soziale Bin-

dungsformen (Gentes) zurückgeht, wobei die soziogenetische Erbschaft mütterli-

cherseits zu finden ist. Die theoretische und spekulative Linie von Bachofen über 

Morgan und Engels bis hin zu Malinowski (1962) bildet eine argumentative Linie in 

der Begründung mütterliche Theorien. 

127  Vgl. M. Fehlmann: Die Rede vom Matriarchat. Zur Gebrauchsgeschichte eines Ar-

guments, Zürich: Chronos Verlag 2011. 

128  Vgl. E. Hartmann: Zur Geschichte der Matriarchatsidee, Antrittsvorlesung. Heft 

133. Universität Berlin: Humboldt Universität, 2004. Siehe https://edoc.hu-

berlin.de/humboldt-vl/133/hartmann-elke-3/PDF/hartmann.pdf vom 10.08.2014. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://edoc.hu-berlin.de/humboldt-vl/133/hartmann-elke-3/PDF/hartmann.pdf
https://edoc.hu-berlin.de/humboldt-vl/133/hartmann-elke-3/PDF/hartmann.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://edoc.hu-berlin.de/humboldt-vl/133/hartmann-elke-3/PDF/hartmann.pdf
https://edoc.hu-berlin.de/humboldt-vl/133/hartmann-elke-3/PDF/hartmann.pdf


Axiom II | 159 

 

über die mütterliche Linie
129

) auch auf religiöse Vorstellungen aus:
130

 die Große-

Herrin-Mutter als große Gebärfreudige aller geborenen Geschöpfe und als  

Suprasorgerin, die alle ihrer Geschöpfe nährt. 

Es darf nicht unbeachtet bleiben, dass frühe Sozialstrukturen überwiegend in 

Stämmen organisiert waren und darauf zielten, den Stamm über die Zeit hinaus 

aufrechtzuerhalten. Derartige Gesellschaften werden ethnosoziologisch segmen-

täre Gesellschaften genannt. Uns interessiert vor allem, dass die Argumentation, 

Mütter seien organisierte soziale Einheiten, darin besteht, dass segmentäre Ge-

sellschaften durch innere Differenzierung entstehen, indem das System sich 

durch innere Teilung reproduziert. Es werden soziale Einheiten gebildet, die na-

türliche Unterschiede (Alter, Geschlecht etc.) unter einem Familiennamen integ-

rieren und gleichwertig machen. Innere Bindungsformen wie Familie oder 

Stamm sind gesellschaftliche Differenzierungsformen, sodass sie „in prinzipiell 

gleiche Teilsysteme gegliedert wird, die wechselseitig füreinander Umwelten 

bilden.“
131

 

Die in der Antike, vor allem im frühen Griechenland, im Stamm organisier-

ten Gentilorganisationen sind auf Verwandtschaft zurückgehende Organisatio-

nen und werden durch bestimmte Heiratsregeln gebildet. Die soziale und rechtli-

                                                             
129  Der Sozialanthropologe Malinowski widmet eine Forschung der Organisation der 

Sexualität des Stammes Trobriander, wo Verwandtschaft durch hervorragende Stel-

lung der Mutter bezeichnet wurde, bei welcher der Onkel mütterlicherseits die väter-

liche Beziehung zum Kind hat. Vgl. B. Malinowski: Das Geschlechtsleben der Wil-

den in Nordwest-Melanesien, 1979. Nicht zuletzt stellt der Sozialanthropologe Brif-

fault in einer vier Bände umfassenden Studie über die Rolle der Mütter den Ur-

sprung sozialer Organisation in matrilinealen und matrilokalen Gesellschaftsstruktu-

ren als institutionelle Form organisierter Stämme dar, vgl. Briffault, Robert: The 

Mothers. 

130  Der Mythologe Robert von Ranke-Graves erkennt ein Grundmuster entsprechend 

der Göttin „ritual mattern“ in Griechenland, aber auch im Mittelmeerraum und Vor-

deren Orient: „Mein Studium der griechischen Mythologie sollte mit dem Kennler-

nen des matriarchalen Systems, das in Europa vor dem Erscheinen der patriarchalen 

Eroberer aus Osten und Norden herrschte, beginnen [...] ich habe die folgende histo-

rische These im Einklang mit der modernen archäologischen und anthropologischen 

Forschung aufgestellt. Das vorgeschichtliche Europa kannte keine männlichen Göt-

ter. Die große Göttin allein wurde als unsterblich, unveränderlich und allmächtig be-

trachtet. Der Begriff Vaterschaft war nicht in die religiöse Gedankenwelt aufge-

nommen worden.“ R. Ranke-Graves: Die Weiße Göttin, S. 12f. 

131  N. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 634. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 | Matrixiale Philosophie 

che Strukturierung der Verwandtschaft umfasst bestimmte Mechanismen: Be-

schränkung nach außen durch Vorschriften (Exogamie) und Identifikation jedes 

Mitglieds zu einer Gruppe und darüber hinaus Zugehörigkeitsgefühl zu einer 

Gruppe und Teilnahme am selben Merkmal. 

 

6.2.1  Von Müttern organisierte Gesellschaften:  

rechtshistorische und ethnologische Forschung 

Geboren werden beinhaltet nach dem Ansatz der Gentilorganisationen, sich an 

den Stamm zu binden. Auch wenn die aus Gens organisierte Gesellschaft sich 

blutsverwandtschaftlich strukturiert, sind die einzelne Gens auf gemeinsame Ur-

ahnen zurückzuführen, durch deren Namen sich die Gens anderen Gruppen 

gegenüber identifizieren. 

 

,Gens‘, ‚genos‘ und ganas in Latein, Griechisch und Sanskrit haben sämtlich die ursprüng-

liche Bedeutung von Blutsverwandtschaft. Sie enthalten dasselbe Element wie gingo und 

ganamai in den nämlichen Sprachen, was erzeugen bedeutet; hierdurch war für jede Gens 

einen unmittelbare gemeinsamen Urstammung der Mitglieder ausgedrückt. Eine Gens ist 

daher eine Gesamtheit von Blutsverwandten, die alle von einem gemeinsamen Urahnen 

abstammen, durch einen Gentilnamen bezeichnet sind und Bande des Blutes zusammen-

gehalten werden.
132

 

 

Die neuere Ethnologie geht davon aus, dass stammesorganisierte Gesellschaften 

einer mütterlichen Linie (Abstammung) folgen, was sie aus der Rechtsordnung 

des mütterlichen Familienrechtes schließt. Ähnlich konstatiert die Rechtswissen-

schaft, dass Gens und Gentilorganisation, überwiegend von einem Stammvater 

organisiert, auf eine mütterliche Gen-Organisation zurückzuführen sind. 

 

6.2.1.1  Recht: Stamm und Recht 

Mit dem Rechtshistoriker Bachofen begann ein kulturwissenschaftlicher Zweig 

damit, Entdeckungen im Bereich der Archäologie auszuwerten, die darauf 

schließen ließen, dass die soziale Organisation des Altertums auf einer rechtli-

chen Ordnung beruhte, in der Abstammung und Erbfolge der mütterlichen Linie 

folgten. Bachofen kam zu dem Schluss, dass in den frühen Gesellschaftsstruktu-

ren des Altertums das Erbsystem auf die Mutterlinie fiel
133

 und dass der älteste 

                                                             
132  L.H. Morgan: Die soziale Organisation der Irokesen und anderer indianischer Völ-

ker in: Die Urgesellschaft, S. 53. 

133  Vgl. J. Bachofen: Das Mutterrecht und Urreligion, S. 79. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 161 

 

Ausdruck der Rechtsordnung darin bestand, uterine Deszendenz der Verwandt-

schaftssysteme zu begünstigen.
134

 

Für die (hypothetische) Vorrangstellung der Mutter durch matrilineale Erb-

rechtsvermittlung verwendet Bachofen den Begriff „Mutterrecht“, was mit einer 

mythisch-religiösen Vorstellung zusammenhängt.
135

 Bestimmte weiblich demar-

kierte archäologische Funde waren für ihn ein Beweis für der Verehrung der Er-

de gewidmete symbolische Göttinnen.
136

 In diesen Gesellschaften besaß nach 

Bachofen die Mutter höchste Autorität in Form einer Ahnfrau, Priesterin, Sehe-

rin etc.
137

 und war Stamm-Mutter einer bestimmten Gruppe, worauf die uterine 

Deszendenz zurückgeht. Es darf jedoch nicht unbeachtet bleiben, dass Bachofen 

und seine Kollegen ethnologischen Funden eine historisch-mythische Dimension 

beimaßen, da sie auf ein Naturrecht zurückgeführt wurden.
138

 Das Mutterrecht 

                                                             
134  Ebd., S. 81. 

135  In einem Manuskript Bachofens von 1855, in dem er die These aufstellt, dass die al-

len altitalienischen Völkern gemeinsame Urreligion von den Ligurern stamme, fin-

det sich der erste Hinweis auf das Mutterreicht: „In den alten Systemen chthonischer 

Religionsauffassung ist die Mutter das Bestimmende, zumal für den Namen.“ Zit. 

nach G. Dörr: Muttermythos und Herrschaftsmythos. Zur Dialektik der Aufklärung 

und die Jahrhundertwende bei den Kosmikern, Stefen George und in der Frankfurter 

Schule. S. 53. Vgl. J. J. Bachofen: Versuch über die Gräbersymbolik der Alten, S. 

522. Diese Formulierung kann nach Howald „als erste mutterrrechtliche Erkenntnis 

begrüßt werden ...“ Ebd. 

136  Religion und Kulturerscheinungen sind ebenso bei Bachofen nach einem evolutio-

nistischen Schema geordnet, wonach die matriarchalen Religionen im Laufe der Ge-

schichte (Aufklärung) zur geistig-patriarchalen „Sonnenreligion“ zugeordnet wer-

den. Vgl. G. Dörr: Muttermythos und Herrschaftsmythos, S. 55. 

137  Vgl. Bachofen: Das Mutterrecht und Urreligion, S. 97ff. 

138  Vgl. H.-J. Heinrichs Auffassung von der Wirkung Bachofens auf die rechtswissen-

schaftliche Forschung: „Dies hat Kohler in weiterreichenden Aufsätzen ausgeführt 

und auch jede Rezension von ihm verbirgt nicht sein Anliegen und seine Perspekti-

ve: die soziale und die verwandtschaftsstrukturelle Natur des Rechts, vor allem in 

anderen Gesellschaften zu erkennen. Er hatte gleichzeitig eine ‚ethnologische Juris-

prudenz‘, die so wie die ‚ethnologische Linguistik‘ sein sollte, und eine ‚ethnologi-

sche Metaphysik‘ zur Lösung der ‚ersten Probleme‘, der äußersten Fragen unseres 

Daseins vor Augen.“ H.-J.Heinrichs (Hg.): Das Mutterrecht von J. J Bachofen in der 

Diskussion, S. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 | Matrixiale Philosophie 

besteht nach Bachofen auf einer weltanschaulichen Kulturstufe
139

 in der Ent-

wicklung der Gesellschaften, in der die ungeregelte Heiratsordnung (Hetäris-

mus) der Institutionalisierung der symbolischen Bedeutung der Fruchtbarkeit 

folgt, „demetrische Stufe“ genannt. 

 

Dieser Stufe des Lebens entspricht ein neues Gesetz. Das aphroditische ius naturale weicht 

dem cerealischen [...] Demeter wird Thesmophoros, Ceres Legifera (Gesetzgeberin), wie 

das reine ius naturale sich an Aphroditen anschließt. Ja auch das demetrische Recht ist ein 

wahres ius naturale, aber ein solches, das auf der durch Ackerbau geregelten, nicht sich 

selbst überlassenen Erzeugung, auf der laborata Ceres, nicht auf der creatio ultrona (dem 

Wildwuchs) Aphroditens ruht. Auf dieser Stufe herrscht das eheliche Prinzip der Aus-

schließlichkeit über das hetärischer Allgemeinheit vor. […] Dadurch eben wird sie die 

Trägerin eines höheren Rechts, das sich auf alle Verhältnisse des Lebens erstreckt, und als 

eheliches Mutterrecht bezeichnet werden kann.
140

 

 

6.2.1.2  Ethnologie: Stamm und Ethnos 

Etwas zur gleichen Zeit brachte der Mitbegründer der Ethnologie, Lewis Henry 

Morgan, in Ancient Society (1877) vor, dass die älteste Gens nur auf die Ab-

                                                             
139  Die im Altertum datierten Fundgegenstände sind Hinweise darauf, dass die Bestim-

mung einer Gesellschaftsform und Kulturstufe von Müttern organisiert war. Matrili-

nealität, Matrilokalität und Verehrung der weiblichen Herrinnen stellen die Gründe 

dar, das allererste kulturelle Stadium als Gynaikokratie zu benennen. Vgl. dazu Jo-

hann Jakob Bachofen: „Das Mutterrecht gehört einer frühen Kulturperiode als das 

Paternitätssystem [...] In Übereinstimmung hiermit zeigen sich gynaikokratische Le-

bensformen vorzüglich bei jenen Stämmen, die den hellenischen Völkern als ältere 

Geschlechter gegenüberstehen; sie sind ein wesentlicher Bestandteil jener ursprüng-

lichen Kultur, deren eigentümliches Gepräge mit dem Prinzipat des Muttertums 

ebenso enge zusammenhängt, als das des Hellenismus mit der Herrschaft der Pater-

nität [...] Führen uns die Lokrer zu den Legern, so schließen sich diesen bald die Ka-

rer, Aitoler, Pelasger, Kaukoner, Arkader, Epeier, Minyer, Telenoier an, und bei al-

len tritt das Mutterrecht und die darauf beruhende Gesittung in einer großen Man-

nigfaltigkeit einzelner Züge hervor. Die Erscheinung weiblicher Macht und Größe, 

deren Betrachtung schon bei den Alten Staunen erregte, gibt jedem der einzelnen 

Volksgemälde, so eigentümlich auch im übrigen seine Färbung sein mag, doch 

durchweg denselben Charakter altertümlicher Erhabenheit und einer von der helleni-

schen Kultur durchaus verschiedenen Ursprünglichkeit“. J. J. Bachofen, J.J: Mutter-

recht und Urreligion, S. 78. 

140  Ebd, S. 231-232. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 163 

 

stammung in der Mutterfolge zurückzuverfolgen seien. Der Pionier der For-

schung über fremde Gesellschaften warf einen Blick auf die Frage der Entste-

hung und Bildung primitiver Sozialstrukturen. Bekannt sind die Ergebnisse sei-

ner Feldforschung bei der Stammgesellschaft in Nordamerika, den Irokesenvöl-

kern. Beispielhaft für Stammgesellschaften stehen die Hirtennomaden der Iroke-

sen, aber auch die Gentilorganisationen, die nach dem Stamm angeordnet sind. 

Morgan stellt die These auf, dass „Gens, Phratrie und Stamm der Griechen, Gens 

Kurie und Stamm der Römer ihre Analogie in der Gens, der Phratrie und dem 

Stamm der amerikanischen Ureinwohner finden“
141

, wobei er Sozialorganisatio-

nen des alten zivilisatorisches Modells, das in einem Stamm organisiert war, mit 

im Stamm organisierten eingeborenen Völkern gleichsetzt.
142

 Die Stammgesell-

schaften werden von ihm „Gentil-Gesellschaften“ genannt und teilen eine ge-

meinsame Abstammung. Alle Mitglieder eines Gens
143

 charakterisieren sich da-

durch, dass sie einen Geschlechtsnamen haben, mit dem die Zugehörigkeit zur 

Gruppe angedeutet wird. In diesem Sinn konstituieren Gens einen festen Kreis 

von Blutsverwandten, die sich durch gemeinsame gesellschaftliche und religiöse 

Merkmale von anderen Gentes unterscheiden. Unter dem Name „Gens“ fallen 

                                                             
141  L. H. Morgan:  Die soziale Organisation der Irokesen und anderer indianischer Völ-

ker, S. 13. 

142  Engels: „Der Nachweis, daß die durch Tiernamen bezeichneten Geschlechtsverbän-

de innerhalb eines Stammes amerikanischer Indianer wesentlich identisch sind mit 

den genea der Griechen, den gentes der Römer; daß die amerikanische Form die ur-

sprüngliche, die griechisch-römische die spätere, abgeleitete ist; daß die ganze Ge-

sellschaftsorganisation der Griechen und Römer der Urzeit in Gens, Phatrie und 

Stamm ihre getreue Parallele findet in der amerikanisch-indianischen; daß die Gens 

eine allen Barbaren bis zu ihrem Eintritt in die Zivilisation, und selbst noch nachher, 

gemeinsame Einrichtung ist (soweit unsere Quellen bis jetzt reichen) – dieser Nach-

weis hat mit einem Schlag die schwierigsten Partien der ältesten griechischen und 

römischen Geschichte aufgeklärt und uns gleichzeitig über die Grundzüge der Ge-

sellschaftsverfassung der Urzeit – vor Einführung des Staats – ungeahnte Aufschlüs-

se gegeben.“ Engels, Friedrich: Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und 

des Staats. Im Anschluss an Lewis H. Morgan’s Forschungen, Hottingen-Zürich: 

Verlag der Schweizerischen Volksbuchhandlung 1884, S. 85. 

143  Engels: „Das lateinische Wort gens, welches Morgan allgemein für diesen Ge-

schlechtsverband anwendet, kommt wie das griechische gleichbedeutende genos von 

der allgemein-arischen Wurzel gan [...], welche erzeugen beutetet. Gens, genos, 

sanskrit dschanas, gotisch kuni, altnordisch und angelsächsisch kyn, englich kin, 

mittelhochdeutsch künne bedeuten alle Geschlecht, Abstammung.“ Ebd., S. 85f. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 | Matrixiale Philosophie 

Alle gleicher Abstammung. Dem gemeinschaftlichen Abstammungskriterium 

der Stammgesellschaften liegt eine segmentäre Struktur zugrunde
144

, bei welcher 

der Stamm kleinere Gruppen (Verwandtschaftsgruppen, Familien etc.) in sich 

aufnimmt. In diesem Sinn umfasst der Gens eine Einheit, dessen partikulärer 

Name sowohl Individuen als auch kleinere Gruppen bezeichnet. Der Gens ver-

weist auf die oberste Ordnung der sozialen Bindungsprozesse. 

Morgan behauptet, dass eine Erbabfolge über die mütterliche Linie ursprüng-

liche Sozialorganisationen bestimmte und dass den von Müttern organisierten 

Gesellschaften Stammzugehörigkeit zugrunde lag. Nach Morgan endet die römi-

sche Gentilgesellschaft mit der Ausbildung des Staatsapparates, indem die Mat-

rilinealität als eine „primitive“ Vorstufe von Patriarchat und Eigentumsrecht ver-

standen wird. In der Mittelperiode der „Wildheit“ und der unteren Periode der 

Barbarei, dort, wo die Tiere gezähmt werden und die Erde ausgebeutet wird, ist 

die Abstammung in der matrilinealen Gentilgesellschaft zu finden
145

, bei der 

Blutsverwandte mütterlicherseits zusammengehalten werden.
146

 Als Beispiel 

werden Irokesen, amerikanische Indianer und australische Ureinwohner genannt, 

bei denen die Stämme aus zwei Gentes oder Clans bestehen, die sich durch 

weibliche Erbfolge auszeichnen. In der empirischen ethnologischen Forschung 

wurde folgende These aufgestellt: Überall dort, wo Gens gefunden wurden, 

konnten entweder auch mutterrechtliche Organisationen oder Spuren davon 

nachgewiesen werden. 

Morgan stellt die universale Organisation der Primitiven in Gentes mit ur-

sprünglicher Erbfolge der mütterlichen Linie dar, sodass die allererste soziale 

Einheit eine mütterliche Gens sei. So soll die ursprüngliche Form der Gentilge-

sellschaft einer mütterlichen Erblinie folgen, die auf eine Stammmutter zurück-

zuverfolgen ist, die in den meisten Fällen auf eine Ahnfrau oder große Göttin zu-

rückgeht. In der Ethnologie des 19. Jahrhundert ist es unumstritten, dass sich in 

den älteren Perioden der Menschheitsgeschichte die Abstammung in der Mutter-

folge begründet. Die uterine Deszendenz bedeutet die Zusammensetzung einer 

Gens aus einer vorausgesetzten Urmutter.
147

 

 

  

                                                             
144  Vgl. N. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 635. 

145  Vgl. L. H. Morgan:  Die soziale Organisation der Irokesen und anderer indianischer 

Völker, S. 17. 

146  Vgl. ebd. 

147  Vgl. ebd., S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 165 

 

6.3  Stammmutter und Matrilinealität 

 

6.3.1  Stammmutter: matrilineale Gens – uterine Deszendenz 

Die Abfolge der Verwandtschaftslinie von Mutter zur Tochter definiert eine Ge-

sellschaftsform, die nach dem (umstrittenen) evolutionistischen Schema ethno-

logischer Untersuchungen des 19. Jh. den Stammgesellschaften antiker Acker-

baukulturen entspricht. Die uterine Deszendenz geht, wie schon erwähnt, auf 

eine Stammmutter zurück, mit der die Gesellschaft eine nicht blutsverwandte 

Bindung, sondern eine auf totemistische Bindung basierende Blutsverwandt-

schaft aufweist, die darauf beruht, dass sich die Gruppe vom Außen abgrenzt. 

Den matrilinealen Kulturen wurde eine Gesellschaftsordnung zugeschrieben, 

wobei totemistische Einteilungen und Strukturen vorhanden waren.
148

  

Die Nachkommenschaft von Erbansprüchen bestimmt die soziale Gruppen-

zugehörigkeit und die aus der Definition der Verwandtschaft abgeleiteten Rechte 

und Pflichte. Die nach der mütterlichen Linie festgesetzte Erbschaft geht immer 

auf die weibliche Abstammung der Vorfahren eines Menschen zurück. Die Ab-

folge der Verwandtschaftslinie von Mutter zur Tochter trifft mit der vertikal 

(nach oben) bestimmten Mutterabfolge zusammen, wobei die Linie über die 

Mutter, deren Mutter (Großmutter), wiederum deren Mutter (Urgroßmutter) und 

so weiter bis zu einer Mutter-Ahnin läuft, die in Folge der Mutterkette auf die 

Stammmutter oder Große Mutter zurückgeht.
149

 

Als mythisches Endstadium mütterlicher Abfolge fällt die Stammmutter zu-

sammen mit dem realen ersten Stadium jeder Abfolge: der Gebärmutter. „Das 

Nachkommen aus der Gebärmutter“ bzw. uterine Deszendenz beschreibt nicht 

nur die Abfolge von Verwandtschaftsstrukturen durch die weibliche Linie, son-

dern darüber hinaus die Sublimierung realer Herkunftsstadien in einem sozialen 

Mutteragent. Infolgedessen folgt die uterine Deszenenz der Matrilinealität auf 

eine Nachkommenschaft aus der Gebärmutter, deren Symbolik die Totem-

Matrix darstellt. 

Ausgehend von einer sozialen Archäologie der mütterlichen Gensorganisa-

tion lässt sich an der Figur der Stammmutter eine doppelte Funktion feststellen: 

                                                             
148  Malinowski: „Der matrilineare Charakter der Kultur tritt uns bereits in der ersten 

Kategorie entgegen, das heißt in den Mythen über den Ursprung des Menschen, der 

Gesellschaftsordnung, insbesondere des Häuptlingstums und das Totemistischen 

Einteilungen, und über die verschiedenen Sippen und Untersippen.“ In: B. Malinow-

ski: Geschlechtstrieb und Verdrängung bei den Primitiven, S. 109. 

149  Vgl. L. H. Morgan:  Die soziale Organisation der Irokesen und anderer indianischer 

Völker, S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 | Matrixiale Philosophie 

Abstammungsfolgerin und Fremderin. Die Stammmutter erfüllt einerseits die 

Funktion, die Mitglieder einer Gruppe nach bestimmten Eigenschaften zu bin-

den, um sich jenseits der Gruppe anderen gegenüber unterscheiden zu können. 

Sie gilt als kohäsive Kraft in der Gruppe und als Alterität jenseits der Grenze der 

Gruppe. Die Mutter-Mensch trägt die Alterität zur sozialen Gruppe, in dem Sin-

ne, dass sie eine Differenz kennzeichnet, welche sie mit den anderen Arten ver-

bindet: die Tat des Gebärens. Gleichzeitig obliegt ihr die Übermittlung der gene-

tischen Information der sozialen Gruppe. Die mütterlichen Gene werden als 

Ganzes betrachtet und sind eine in sich geschlossene Gruppe derart, dass sie eine 

soziale Einheit bilden, die sich von der Umgebung ausdifferenziert, nämlich von 

anderen Gens-Organisationen. 

  

6.3.2  Stammmutter – Totemmutter – Matrilinealität 

Das besondere Merkmal der von Müttern organisierten Gesellschaften besteht 

also in der Abstammung über die mütterliche Linie (von Müttern an Töchter), 

bezogen auf ethnologische und rechtliche Güter. Dieser Aspekt der Matrilineali-

tät wurde in der Literatur des 19. Jahrhunderts auf Basis eines sozioevolutionisti-

schen Schemas als Begründung des Ursprungs sozialer Einheiten betrachtet, und 

auf dieser Feststellung beharrt auch der Ethnologe John Ferguson McLennan in 

„Primitive Marriage“, wenn er betont, dass Matrilienalität die ursprüngliche 

Verwandtschaftsregel sozialer Gruppen determiniere. Die Abstammungsfolge 

der mütterlichen Linie geht danach auf die religiös-mythische Vorstellung einer 

Ahnin aller Mütter zurück: die Totem-Mutter. 

Diese These wurde auch von dem Religionssoziologen Émilie Durkheim ver-

treten, der die Ansicht teilte, dass das frühe matrilineale Stammgesetz auf Insti-

tutionalisierung der Gruppe durch ein Muttertotem zurückgehe; infolgedessen 

wurde in den ursprünglichen Gesellschaften das Totem über die Mutterlinie ver-

erbt.
150

 Auch Sigmund Freud, der „Erfinder“ des Ödipus-Komplexes, hob den 

mütterlichen Ursprung des Totemismus hervor.
151

 Auch wenn die Soziologen 

                                                             
150  Vgl. Durkheim: „Ein weiteres Überbleibsel der gleichen Art betrifft das Mutterto-

tem. Starke Gründe sprechen dafür, dass ursprünglich das Totem auf der Mutterlinie 

vererbt wurde. Die Vaterlinie kam vermutlich erst nach einer langen Zeit des ent-

gegengesetzten Prinzips in Gebrauch.“ E. Durkheim: Die elementaren Formen des 

religiösen Lebens, S. 159. 

151  Vgl. Freud: „Wenn wir durch all das hindurch, was späterer Fortbildung oder Ab-

schwächung entsprechen mag, zu einer Charakteristik des ursprünglichen Totemis-

mus gelangen wollen, so ergeben sich uns folgende wesentliche Züge: Die Totem 

waren ursprünglich nur Tiere, sie galten als die Ahnen der einzelnen Stämme. Das 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 167 

 

und Ethnologen des 19. Jahrhunderts der Meinung sind, dass sich nicht alle Sip-

pen durch matrilineale Stammesformen beschreiben lassen, sind sie sich doch 

einig, dass in den frühen Genossenschaften die Übertragung des Totems in der 

Regel durch mütterliche Vererbung geschah. 

Die Totem-Mutter markiert eine Verbindung zu bestimmten äußerlichen Er-

scheinungen; meist besteht sie in einer natürlichen Erscheinung, mit der die Mut-

ter eine Eigenschaft teilt. In dieser Weise ist sie keine konkrete festgestellte 

„Art“, kein Mensch, kein Tier, keine Pflanze, sondern repräsentiert eine mimeti-

sche Eigenschaft des Außen, die mit der generativen Kraft der Natur verbunden 

ist, nämlich dem Vermögen, die Information Leben weiterzuleiten. Ihrer hervor-

ragenden Stelle in der Bildung der sozialen Einheiten liegen zwei Faktoren zu-

grunde: Erstens bringt sie eine Verbindung mit dem hervor, was sich außerhalb 

der Gruppe befindet und gegen das sich die Gruppe definiert (daher gilt sie als 

Formgeberin von Selbstdifferenzierung), und zweitens ist sie Inbegriff der Wei-

terleitung des Lebens: Es liegt in ihrer Verantwortung, Abstammungsinforma-

tionen in der Gesellschaft weiterzutragen. 

Im ersten Sinn bildet die Totem-Mutter eine künstliche Einheit. Ihr Körper 

ist der Inbegriff jener Bindung an das Außen, durch welche die Systemdifferen-

zierung beginnt und sich infolgedessen sich segmentare Einheiten bilden. Ihre 

Stellung ist einerseits universal, da sie in der Beziehung System/Umwelt operiert 

(ihre Verbindung mit dem Außen ist ein Korrelat zur Selbstreferenzialität der 

Gruppe), anderseits wirkt sie systemspezifisch, da sie durch ihre Benennung eine 

Selbstbeschreibung des Systems vollzieht.
152

 

Im zweiten Sinn stellt die Mutter-X eine Weiterträgerin der Information des 

Lebens dar, wie in Axiom I zum Ausdruck kommt, eine biosoziologische Moti-

vationsinstanz zur Weiterentwicklung extrauteriner Ontogenese. Sie ist ein not-

wendiger Akteur zur Erhaltung des Lebens, da sie eine primäre Verbindung mit 

der offenen Welt garantiert, versichert und ermöglicht.
153

 In dieser Weise wird in 

Anlehnung an Classen die Mutter als zweite biosoziologische Institution betrach-

tet
154

, da sie durch primäre Verbindung des Nachwuchses mit der offenen Welt 

                                                                                                                                  
Totem vererbte sich nur in weiblicher Linie.“ S. Freud, Sigmund: Totem und Tabu, 

S. 447ff. 

152  Vgl. N. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellscahft, S. 634-663. 

153  Vgl. D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte, S. 65. 

154  Claessens: „‚Biosoziologisch‘“ war diese Institution genannt worden, weil die weib-

liche Identität in der kleinen insulativen Gruppe erst mit der Vorverlagerung der Ge-

burt und dem Anwachsen des Neocortex mitwächst und ihre Ausfaltung erst zu 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 | Matrixiale Philosophie 

einen relationalen Insulationsschutz bildet, der die emotionale Stabilisierung des 

Neugeborenen erreicht. Dazu Dieter Claessens: 

 

Die ‚Einrichtung‘ der im Schutze der insulativen Gruppe ‚zu früh‘ gebärenden Mutter, die 

die emotionale Stabilisierung des Nachwuchses in Offenheit garantiert, kann daher als –

 nach dem Prozeß der Insulation selbst –zweite biosoziologische Institution bezeichnet 

werden.
155

 

 

Die Stammmutter stellt eine emotionale Identität dar in der sich insulierenden 

selbst-defensiven Gruppen-Gesellschaft.
156

 Sie ist institutionalisiert in der Figur 

der Totem-Mutter und wird verehrt im Rahmen von Mutterkulten, was die Ge-

sellschaften emotional stabilisiert und Motivation zur Organisation größerer Ge-

sellschaften bildet. 

An diesem Punkt lenkt Claessens die Aufmerksamkeit auf die Idee, dass der 

Erfolg primärer und elementarer Insulationseffekte zu einer Institutionalisierung 

der Mutter-Kulte
157

 führe, wobei der sinnliche und motivationale Aspekt der 

mütterlichen Beziehung im Abstrakten aufgehoben worden sei.
158

 Die Institutio-

nalisierung der weiblichen Fruchtbarkeit führt danach durch die Identität des 

                                                                                                                                  
demjenigen Zeitpunkt erreicht, wo man das nun entstehende Wesen Mensch nennen 

kann.“ Ebd., S. 277. 

155  Ebd., S. 82. 

156  Vgl. Ebd., S. 79. 

157  Claessens: „Es scheint nicht sehr neu, zu behaupten, dass das Identitätsgefühl des 

weiblichen Menschen, hier als der auf Dauer gestellten ‚Mater Certa‘, auch und ge-

rade noch mit dem Nähren des selbstgeborenen Kindes über einen längeren Zeit-

raum ein dichtes sein muß. Hier ist jene Urphantasie konkret (die ‚ideé directrice‘), 

die später als ‚Magna Mater‘, Mutter Erde, Fruchtbarkeitsgöttin bis hin zu Mutter 

Gottes auftreten wird, der Ursprung von Bildern und Eindrücken, die große Mythen 

und Institutionen stifteten.“ Ebd., S. 79. 

158  Claessens: „Die Stärke, die unheimliche, ja wohl gefürchtete Stärke der Frau lag 

aber so und so in der Fähigkeit zur prokreativen Produktion, die dem männlichen 

Geschlecht nicht gegeben ist, d. h. sehr konkret: in ihrer ursprünglichen, dem Mann 

sicher gleichwertigen Kraft der Persönlichkeit und der prokreativen Fähigkeit. Die 

Ableitung sekundärer Institution, die dann die ‚wirklichen‘ Institutionen wurden, 

von der weiblichen Fruchtbarkeit lag also sehr nahe,– ohne damit verschleiern zu 

können, wo die wirkliche institutionelle Grundlage war: bei der Frau. Mutterkulte 

sind also als primär auszusehen.“ Ebd., S. 277. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

