Axiom II | 147

EntiduBerungsgrad definiert. Die ,,Art der Welt* lésst sich also in direktem Bezug
zum evolutionsbiologischen EntduBlerungsgrad messen. Die menschliche Geburt
bedeutet evolutionsbiologisch das Ankommen in einer fremden Umwelt: Das
menschliche Neugeborene benétigt die Sorge (allo)miitterlicher Instanzen zur
Entschiddigung seines Anpassungsmangels gegeniiber der entduBerten Welt und
zum Uberleben.

Die Frage, warum die Stelle der Mutter so entscheidend fiir die Entwicklung
der Individuen und die ontogenetischen Prozesse ist, kann nun so beantwortet
werden, dass die Ndhe der Mutter, ihr Bei- und Mit-da-Sein, Zeichen eines Ver-
lustes und zugleich einer Ferne ist. In der Differenz zwischen Welt(losigkeit)
und Welt(haftigkeit) ist ihr In-Sein in der Welt eine Alteritét fiir das individuali-
sierte Neu(gekommene/geborene), und es bedeutet Bildbarkeit der Welthaftig-
keit, da ihre Alteritét das allererste Zeichen eines Verlustes markiert.

6. PROPOSITIO II: TOTEMISMUS UND EXOGAMIE:
DIE (STAMM-)MUTTER IST PERIPHERISCH ZUR
GESELLSCHAFT ODER DER GEBARENDE KORPER
ALS SCHNITTSTELLE ZWISCHEN
GESELLSCHAFT UND UMWELT

Diagramm 6: Mutter als Schnittstelle zwischen Gebdrmutter und Welt

Die Griindung sozialer Einheiten 14sst sich aus Bindungsmechanismen herleiten,
durch die einzelne Menschen sich versammeln und durch die sie in einem Insu-
lationseffekt eine Identitdt zweiter Ordnung bilden, wobei sie sich von der ,,alten

< 100
Natur
Bildung sozialer Einheiten ist die Basis aller Institutionen und markiert das
Thema dieser Propositio.

, wie Classens bemerkt, distanzieren. Dieser Abstraktionsprozess der

100 Vgl. D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte, S. 17.

https://dolorg/10:14361/9783839445807-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | Matrixiale Philosophie

Die Herausbildung von Bindungsstrukturen beruht auf einer doppelten Be-
ziehung mit der Auflenwelt der Gruppe: Einerseits wird der Bezug zum Auflen
durch Exogamieregeln gesetzt, durch welche dieGruppe mit anderen Gruppen
zusammenhéngt. Der Kontakt nach auflen komplementiert sich mit der kohési-
ven inneren Bindung, die wiederum in einer mimetischen Bindung mit dem
AuBen ihren Ursprung hat, und dieser Bezug wird von Generation zu Generation
unter einem bestimmten Gruppenabzeichen'”', das auf eine auBerordentliche Ge-
stalt verweist, vererbt und weitergeleitet.

In dieser Propositio wird es die Ubereinstimmung zwischen Exogamie und
Totemismus darstellen, denn diese liegt darin, dass beide sich mit dem AufBlen
der sozialen Einheit koppeln. Es wird aber auch auf ihren Unterschied hindeuten:
Wihrend der Totemismus eine Bindung erster Ordnung mit der Umwelt hervor-
bringt, besteht die Exogamie in der Integration der duferlichen Mimese bzw.
einer fotemistischen Differenz in der Gruppe, was dazu fiihrt, die Gruppe neu
einzurichten. Bei der Handlung mit dem Aufen aber wurde einmal die erste to-
temistische Differenz in die soziale Einheit integriert. Durch den Re-entry der
AuBendifferenz in der Gruppe ldsst sich diese nun so von der ,,alten Natur dis-
tanzieren, dass in ihrem Inneren die Teilnehmer hausen.

Die Mutter spielt in den Institutionalisierungsvorgéngen der sozialen Einhei-
ten eine hervorragende Rolle. Dies beruht nicht nur auf dem Insulationseffekt
ihrer Anwesenheit, der zur Stabilitdt der Gruppe fiihrt (sodass sie dem AufBlen
gegeniiber die Erschaffung eines Innenklimas vorantreibt), sondern auch darauf,
dass sie eine Differenz gegeniiber der Aullenwelt in die soziale Einheit einfiihrt,
eine eidetische Differenz, namlich eine Differenz, welche die Art von Miittern
betrifft: tierische Differenz, pflanzliche Differenz etc. Deshalb wird in dieser
Arbeit der Mutter den sozialen Einheiten gegeniiber eine peripherische Stellung
beigemessen, da ihre Weltinnerlichkeit durch einen unmittelbaren Bezug nach
auflen bedingt ist. Peripherisch wird hier nicht als marginal verstanden, sondern
in dem Sinne, dass ihr die Begrenzungslinie und Randzone der sozialen Bildung
entspricht, und zwar aufgrund ihres doppelten Gefiiges: Einerseits steht sie auf-
grund ihrer spezifischen Differenz in unmittelbarer Bindung mit dem Auflen
(dem Sozialen), andererseits bedeutet diese Bindung aber eine zentrale Motiva-
tionsinstanz zur Kohésion der Gruppe.

101 Die Namensgebung setzt einen Prozess der Abstraktion der Gruppe entgegen der
ersten Natur® in Gang. Vgl. Claessens, ebd., S. 201ff.

https://dolorg/10:14361/9783839445807-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 149

6.1 Stammmutter: In der Peripherie der Sozialitat

Wie in der Einleitung definiert, bezeichnet das Wort ,,Matrix“ die Menge aller
Arten von Miittern. In diesem Sinne fallen unter den Begriff verschiedene Arten
von Mittern wie Mutter-Mensch, Mutter-Tier, Mutter-Metall, Mutter-Pflanze
etc., die die spezifische Gemeinsamkeit kennzeichnet, den Ubergang von einer
geschlossenen Umwelt'* zur entiuBerten Welthaftigkeit zu vollziehen. Der miit-
terliche Beitrag beschrinkt sich dabei nicht auf den biologischen Akt des Geba-
rens, sondern vielmehr (wie in der ersten Propositio des Axioms I nachgewiesen)
nimmt sie die Bedeutung einer schon in der Welt Seienden ein, die durch Mit-
und Bei-Sein fiir die Grundversorgung und existenzielle Sicherheit der Neugebo-
renen sorgt. Die (allo)miitterliche Fiirsorge hat, wie Axiom I ausdriickt, eine
doppelte Auswirkung: Einerseits ist sie die allererste fundamentale Grundver-
sorgerin, die Geborgenheit und Sicherheit gibt, um den in der Gebarmutter in
Gang gesetzten und wegen seines Austritts durchbrochenen ontomorphologi-
schen Vorgang in einem anderen Milieu fortzusetzen, anderseits wirkt (wie im
ersten Propositio Axiom II erldutert) die Mutter als eine Miz- und Bei-Seiende,
durch welche sich die Differenz zwischen intrauterinem und extrauterinem Mi-
lieu realisiert.

In diesem Sinne wurde in Axiom I der Tat des Gebirens eine ontologische
Dimension zugeschrieben, da es eine Welt-Grenze festsetzt zwischen einem In-
nen (Korper der Mutter) und einem AufBlen (entduBerte Welt). Daher stellt der
miitterliche Korper eine Begrenzung des Begriffes und der Idee der Welt dar. Er
reprasentiert eine Demarkationslinie, welche die Abgrenzung zweier Umwelten
bestimmt. Die Frage, wie sich diese zwei Umwelten ausdifferenzieren und zum
beriihrt die Frage des Unterschiedes zwischen verschiedenen Arten von Miittern.
Dariiber hinaus wurde festgestellt, dass die Miitter sich nach der Art von Welt,
die sie umgeben, in der sie leben oder beherbergt werden, unterscheiden. Der
Mutter-Mensch ist eine Mutter, die in der Menschenwelt lebt, das Mutter-Tier
ein Tier, das in der Tierwelt lebt usw. Jede Welt steht in einer spezifischen
wechselseitigen Beziehung mit der spezifischen Art, und was diese unterschei-
det, ist der differentiale Modus, wie die Umwelt auf sie wirkt und wie diese auf
die Umwelt reagiert.

102 Vgl. zur Geschlossenheit der intrauterinen Weltlichkeit B. Intrauterine Entwick-

lungsbiologie. Ausdifferenzierung in der Geschlossenheit in Axiom III.

https://dolorg/10:14361/9783839445807-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | Matrixiale Philosophie

Die Stellung der Mutter ist infolgedessen per definition aporetisch, da ihr
Status die biologische Taxonomie des Naturreiches widerruft'®. Thre ambivalen-
te Stellung, die Tatsache, dass sie die Tierheit als Pflanzlichkeit und Mensch-
lichkeit in sich umschlieBt, wirft die Frage auf, was der gro3te gemeinsame Teil
ist, ob dieser iiberhaupt gedacht werden kann und unter welcher Voraussetzung
die Gattung ,,Mutter” in verschiedene Arten aufgespalten und ausdifferenziert
werden kann.

Aus phianomenologischer Perspektive haben alle Arten von Miittern trotz
biologischer und morphologischer Unterschiede und genetischer Differenzen
eine Gemeinsamkeit, und zwar die Tatsache, dass ihre Korper eine peripherische
Position zwischen entduferter Welt und noch nicht entdulerter Weltlichkeit ein-
nehmen.

Die ethnologische und anthropologische Literatur des spéiten 19. Jahrhun-
derts richtete ihre Aufmerksamkeit vor allem auf die Frage, ob es eine Art von
Miittern gébe, welche die Qualitdt eines Tieres, einer Pflanze oder eines Men-
schen in sich berge. Im Zusammenhang mit ethnologischen und sozialanthropo-
logischen Forschungen iiber das Verhalten und die Organisationssysteme von
Ureinwohner-Gesellschaften stie man auf eine verwandtschaftliche Verbindung
zwischen Mensch (Gruppe), Tier oder Pflanze und auf ein symbolisch funktion-
svolles Zeichen, das alle Arten von Miittern enthélt: die Totemmutter. Ebenso
fragt sich vor allem die ethnologische und anthropologische Literatur des spéten
19. Jahrhunderts und Anfang des 20. Jahrhunderts, wie das Totem definiert und
klassifiziert werden kann, wenn in ihm mehr Arten als die Menschheit zusam-

104

mentreffen " und, im Fall eines Muttertotems, ob es eine Art von Miittern gibt,

welche die Qualitét eines Tieres, einer Pflanze oder eines Menschen in sich ber-
gen.los

Folgerichtig dringen die Forscher damals in die Diskussion iiber die feinen,
willkiirlichen Grenzen zwischen Natiirlichem und Kultur ein und untersuchen,
ob und inwiefern die Stellung der Mutter in der Gesellschaft einem Verhalten
entspricht, das auch in zoologischen Gruppen zu finden ist. Dariiber hinaus lautet
die ethno-anthropologische Frage: Unter welchen Umsténden und Faktoren ko-
diert das spezifische Merkmal, das alle Arten von Miittern teilen, soziale Syste-
me?

103 Vgl. dazu B. Entdifferenzierung: Die Totemmutter als surreale Matrix in Axiom II
Propositio I1.

104 C. Lévi-Strauss: Le totémisme aujourd’hui, 1962.

105 R. Briffault: The Mothers, Vol. 1 —4, 1927.

https://dolorg/10:14361/9783839445807-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 151

Das Genuine einer analytischen Untersuchung {iber die Gruppe aller Miitter
liegt darin, dass sie auf die Beziehungsknoten zwischen von der Wissenschaft
abgespaltenen und ausgeschlossenen Forschungsgegenstdnden beziiglich ver-
schiedener biologischer oder soziologischer Arten aufmerksam macht. Eine For-
schung, die sich den Miittern an sich widmet, widersetzt sich der kulturdominan-
ten Zasur zwischen Kultur und Natur, da sie den Blick auf die spezifische Ge-
meinsamkeit richtet, die alle Miittertypen einigt: die Tatsache, dass sie fiir den
Vollzug einer ontologischen Translokalisation geeignet sind, wobei die Grenze
zwischen Natiirlichem und Kiinstlichem zusammenbricht. Die Propositio wird
der Frage der Stammmutter gewidmet, und deren Funktion in sozialen Systemen
operiert nun als Enklave zum Verstdndnis der gekreuzten Liaisons zwischen
menschlichen und tierischen Gruppen, tierischen und pflanzlichen Individuatio-
nen und der Rekonstruktion einer phylogenetischen Verbindung auf Basis eines
matrixialen Merkmals: die generative Bildungskraft zur Aufrechthaltung und
Stabilisierung der Gesellschaft.

Infolgedessen ist fiir unsere Forschung nicht die Rede vom Universalismus
des Instinktes und des Natiirlichen der Menschengattung — auch, wenn es fiir die
Gattung der Miitter ein Merkmal bedeutet, da die animalische Natur des Men-
schen (worauf die klassische Schule der Anthropologie des 19. Jahrhunderts
aufmerksam machte) und dessen Universalismus innerhalb des Rahmens der ge-
sellschaftlichen Beobachtungsordnung festgelegt sind. Durch den universalen
Charakter der Kulturisierung sind die Menschen von ihrer animalischen Natur
entfernt, weil die Feststellung der Instinkte und Naturtriebe dazu gefiihrt hat, de-
ren Gesetzlichkeit und Normativitit universal festzusetzen, sodass diese nur im
Rahmen kultureller Codes, einer Sammlung von Verboten und Gesetzen, beftrie-
digt werden konnen. Nach den anthropologischen und psychoanalytischen Stu-
dien des 19. und 20. Jahrhunderts ist die animalische Natur der Menschen als
universaler Wert fiir die Menschen bestimmten Gesetzen und Normen unterwor-
fen, die zur Kultur gehdren.'" Sich animalisch zu verhalten ist durch verschie-
dene Formen des Verbotes formalisiert und durch die Kultur kodifiziert.

Im Fall des Muttertieres und Muttermenschen sind Zeugungstrieb und Auf-
rechthaltung einer Gruppe nicht auf die Menschheit zu universalisieren, sondern
nur und ausschlieBlich auf das Muttersein, da es sie spezifisch kennzeichnet. Bei

106 Vgl. Lévi-Strauss: ,,[...] halten wir also fest, dass alles, was beim Menschen univer-
sal ist, zur Ordnung der Natur gehort und sich durch Spontaneitét auszeichnet, und
dass alles, was einer Norm unterliegt, zur Kultur gehdrt und die Eigenschaft des Re-
lativen und des Besonderen aufweist. C. Lévi-Strauss: Die elementaren Strukturen
der Verwandtschaft, S. 52.

https://dolorg/10:14361/9783839445807-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | Matrixiale Philosophie

der Gruppe Mutter gilt nicht die Anerkennung des abstrakten Universalismus des
Naturtriebs (deren Annahme auf den universalen Anspruch des Gesetzes zuriick-
verfolgt wird), sondern sie ist eine operative Funktionalitdt zur Bildung und Her-
ausbildung sozialer Strukturen, die innerhalb einer Einheit in Riickkopplung mit
dem AuBen reguliert werden miissen. Nach dieser ,,Regulierung des Instinktes*
ist die Universalisierung des Instinktes einerseits — im Falle der Matrix als Gat-
tung aller Arten von Miittern — auf die animalische Dimension der Mutter zu-
riickzuverfolgen, indem die Mutter so menschlich ist wie tierisch; anderseits sind
die hochkomplexen Formen des Instinktverhaltens der Tier-Mutter im Mutter-
Mensch durch kulturelle Normativitit im Komplexen aufgehoben.'”’

Fiir die weitere Entwicklung dieser Gedankenlinie im Zentrum der Untersu-
chung verfolge ich die Absicht, den Universalismus der Instinkte als eine gleich
beteiligte Eigenschaft der sozialen Stellung der Mutter der Gruppe gegeniiberzu-
stellen, weil die Universalisierung kultureller Codes und Vorschriften zur
menschlichen Absonderung des Tierischen erfolgt.

6.1.1 Uber die Selbstbildung des ,,sozialen Uterus*

Die Regulierung und Aufrechterhaltung einer Gruppe erfolgt durch Bindungs-
strategien zwischen den Elementen, aus denen sie sich zusammensetzt, und Dis-
tanzierungstechniken, von denen sich die Gruppe als Einheit vom Auflen und
von ihrer Umwelt ausdifferenziert. Der kohédsiven Kraft liegt eine bestimmte Lo-
gik auf der Grundlage exklusiver und inklusiver Verhéltnisse mit der Umwelt
zugrunde, indem Differenzen nur dann in die Gruppe eingefiihrt werden, wenn
das gemeinsame erste Hauptmerkmal nach innen anerkannt wird in der Differenz
nach auflen. Das Bildungsverfahren der sozialen Einheit erfolgt, wenn sich die
Gruppe vom Auflen abgrenzt, indem eine Differenz nach auBlen die Komponente
der Gruppe unter den Gleichen hélt. Die Differenzierung nach aufien fallt mit der
Identifizierung aller Mitglieder der Gruppe unter ein bestimmtes Merkmal inner-
halb der Grenze, sodass die Grenze dem Auflen gegeniiber die innere Bestim-
mung zu jedem Mitglied der Gruppe erlésst.

107 Auf Basis der biologischen Funktion sind der Zeugungstrieb und die Mechanismen
zur Aufrechterhaltung der Gruppe bei den Tierarten in den Bindungsprozessen in
hoheren und komplexeren Instinktverhéltnissen gegeben als beim Menschen. Die
anthropologisch-strukturalistische Schule, mithin die klassische psychoanalytische,
wird iiber eine Ubertragung des menschlichen Instinktverlustes in der Normativie-
rung und Gesetzlichkeit des sozialen Umfelds reden, sodass die Instinkte nur durch
eine Referenz auf den Komplex verstanden werden und wiederum die Komplexe nur
im Begriff der Instinkte gefunden werden. Vgl. J. Lacan: Die Familie, S. 45ff.

https://dolorg/10:14361/9783839445807-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom I | 1563

Die Einheit einer Gruppe ist bedingt durch eine etablierte Ubereinstimmung
der Mitglieder mit dem, was die Gruppe bezeichnet. Diese ,,Identitét mit sich
selbst“ beruht auf einem Unterschied gegeniiber der Umwelt, von der die Gruppe
sich abgrenzt. Der systemische Vorgang, wie die Gruppe sich zusammensetzt,
geht der Fragestellung nach der Identitdt und Differenz einer Menge nach, einer
begrenzten Teilnahme, nach der die Identitdt der Gruppe selbst durch die An-
erkennung einer Alteritit (Auflen) und ihre Verinnerlichung gegeben wird, so-
dass alle Teilnehmer der Gruppe unter einem Namen gleich sind.

Zur Behandlung dieser Problematik ist es erforderlich, von dem Grundsatz
auszugehen, dass die Soziabilitdt (die Tatsache, sich in der Gemeinschaft zu-
sammenzusetzen) in einer Operation besteht, bei der Beziechungen gesetzt und
Bindungen vollzogen werden. Die Fragestellung der Begriindung einer sozialen
Gruppe und ihres Unterschieds gegeniiber einer zoologischen Gruppe beriihrt
nicht zuletzt die Techniken, durch die Gruppenzusammenhénge vollzogen wer-
den, mit der Folge, dass der Umfang der Gruppen zugleich ihre Stabilisierung
"% Die Bildung einer Gruppe entspricht dem Vorgang des Gruppenzu-
sammenhangs, durch den sie eine Stabilisierung gegeniiber der Umwelt erreicht.

Den Vorgéngen des Zusammenhangs der Gruppe liegt eine ,,Gesellungstendenz‘
109

vermehrt.

zugrunde, was dem Menschen zentrale Bedingungen zum Uberleben ermog-
licht. Daher ist die Gruppierung nach der modernen Sozioanthropologie als eine
,.sozio-biologische Institution "' zu betrachten.

Die Frage bleibt: Wie werden Gruppengenossen zu Gruppengenossen ge-
macht? Oder, nach Classens, ,,wie wird der Gruppengenosse des Gruppengenos-

. 111
sen Méazen?*

Die Selbstbildung der Gruppengenossen liegt in der evolutioné-
ren Begriindung der Frithgeburtlichkeit des Homo Sapiens''” und beruht auf dem
Hintergrund, dass die Gruppe sich gegen Druck der Aullenwelt mit korperlicher
Anpassung schiitzt.'” Die gegen die AuBenwelt vorangetriebene Schutztechnik

wird ,,Insulationsprinzip“ genannt.

108 Vgl. D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte, S. 82.

109 Claessens: ,,Gruppenzusammenhang und neue Stabilisierungstendenzen miissen zur
Erklarung der Entwicklung des Menschen zusammen gesehen werden. Tendenz oder
Disposition zu Gruppenzusammenhang sind mit der evolutiondren Vorgabe ,Gesel-
lungstendenz® wesentlich mit vorgegeben.” Ebd., S. 63.

110 Vgl. dazu FN 381.

111 Vgl ebd., S. 61.

112 Vgl. zum Begriff Neotenie: B. Neotenie als Fotale Wende in Axiom II Propositio
III.

113 Vgl. ebd., S. 64.

https://dolorg/10:14361/9783839445807-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | Matrixiale Philosophie

Mit ,Insulation® meint Hugh Miller in der lebenden Welt, die, in anderer Weise als
,Nischen® und doch &hnlich, Abwehrkrifte gegen den allgemeinen Anpassungsdruck ent-
wickeln: naturwiichsig sich bildende ,Bio-Soziotope‘. Diese Abwehrkrifte in der prakti-
zierten Insulation entstehen genauso ungewollt, wie eine Gruppe von Pflanzen zusammen-
stehen oder auch einer Gruppierung von unterschiedlichen Tieren, vielleicht wegen gene-
tischer Vorteile, zusammenleben mag. Ungewollt entwickeln solche zusammenstehenden
oder lebenden Lebewesen ,kiinstliche Innenklimata‘, d. h. Innenklimata, die sich charakte-

ristisch gegen das herrschende AuBenklima absetzen.'™*

In diesem Sinn geht die Verfestigung eines Gruppenschutzes auf das von Hugh
« !5 Zuriick, nach
dem sich Lebewesen gegen den allgemeinen Anpassungsdruck entwickeln. Der

Miller angefiihrte Prinzip ,.Isolation gegen selektive Pression

Insulationsgrundsatz entspricht einem Prinzip der Evolution: Die Funktion will
das System gegen duBleren Anpassungsdruck schiitzen, und infolgedessen wird
im System ein Trieb zur Selbstbildung Skologischer Nischen ausgeldst''®, was
die Stiftung der Genossenschaft einschlieft. Die Bildung der Nischentechniken
umfasst zusammen mit dem Aufbau der Abwehr-Werkzeuge nach Classen
Techniken, durch die das Menschwerden sich in Distanz zur ,,alten* Natur setzt;
die Herausbildung sozialer Einheit bringt also einen Distanzierungseffekt gegen-
tiber der Natur mit sich.

Die Nischentechniken sind ,,sozio-biologische Institutionen® "7 weil die
Gruppenzusammenfassung eine Stabilisierung der Distanzierung statt Flucht vor

der Gefdahrdung ermdglicht. Die Gruppenbildung wie auch die Nischensuche ga-

114 Ebd., S. 60.

115 Claessens: ,,Mit ,Insulation‘ meint Hugh Miller Systeme in der lebenden Welt, die,
in anderer Weise als ,Nischen® und doch &hnlich, Abwehrkrifte gegen den allge-
meinen Anpassungsdruck entwickeln: naturwiichsig sich bildende ,Bio-Soziotope.
Ebd., S. 60.

116 Claessens: ,,[...] denn das Hauptcharakteristikum dieser Insulationsphdnomene ist ihr
Schutzcharakter; sie stellen selbstgebildete Okologische Nischen dar. Dieses Ni-
schenprinzip, Prinzip 6kologischer aber auch differenzierter Formen von Nischen,
ist ein Prinzip der Evolution iiberhaupt. Ebd., S. 61.

117 Claessens: ,,Die bedeutendsten Vorgaben aber, die dem werdenden Menschen ge-
macht worden sind, waren die Horde oder Gruppe und die ,Nische‘. Wegen ihrer
bedeutenden Stellung innerhalb der Uberlebenshilfen in der Evolution und ihrer ur-
alten Herkunft sollen sie ,sozio-biologische Institutionen‘ genannt werden.* Ebd., S.
36.

https://dolorg/10:14361/9783839445807-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 155

rantieren Offenheit gegeniiber der Aulenwelt aufgrund der durch die Insulation
hervorgerufenen Distanz.

Das Begreifen einer neuen Lebenstechnik, hier der Abwehr von eigentlich zur Flucht néti-
ger Gefahrdung durch Distanzierungsmittel, und dann die stdndige Anwendung von Dis-
tanzierungsmitteln statt Flucht und die Stabilisierung dieser neuen Lebenstechnik in der
Gruppe, die sich erst einmal quasi zuféllig, dann durch die Aktionen einzelner geschiitzt
sieht, diese Schutztechnik schafft im Tier-Mensch-Ubergangsfeld das, was Hugh Miller
,Isolation gegen selektive Pression‘ genannt hat, Verfestigung eines Gruppenschutzes auf
Dauer: Gruppenschutz gegen den von der Aulenwelt kommenden Druck auf korperliche

Anpassung; der Gruppengenosse wird Miizen des Gruppengenossen.''®

Classens bringt hier zum Ausdruck, dass der soziale Raum, das heiflt die Genos-
senschaft, aufgrund ihres Isolationseffekts die biologische Funktion eines schon
verlassenen Bildungsraums ersetzt: des Uterus. Die von Menschen geschaffene
Bindungsorganisation erfiillt die Funktion der ersten naturellen 6kologischen Ni-
sche. Insofern nennt Classens die Genossenschaft einen ,,sozialen Uterus, wo-
mit ihre Tendenz gemeint ist, extrauterine ,,Immunsysteme® zu bilden, die unter

dem Erzichungsdruck der AuBenwelt Schutz garantieren.'"’

Wihrend die Evolution den Sdugetieren zundchst Nischen in einem iiberlebensfreundli-
chen Medium wie dem Wasser, dann den eindeutigeren Schutz des Eis und zuletzt den
durch das Mutterlebewesen tibertrug (das insofern ,Mizen‘ des Nachwuchses wird, als es
in sich selbst jenes kiinstliche Innenklima entwickelt, das Voraussetzung anspruchsvolle-
rer Entwicklung ist), kehrt sich diese Entwicklung beim Menschen um: Jetzt wird der Ute-
rus wieder ein sozialer Raum, was nichts anderes bedeutet, als dass ein Teil der Schutz-
funktion des miitterlichen Innenraumes nach auflen verlagert wird, was nicht moglich wi-

. . .. . 120
re, wenn ein solcher Auflenraum nicht vorher geschaffen wiirde: der ,soziale Uterus.*

118 Ebd., S. 64.

119 Claessens: ,,Die allgemeine akzeptierte These der ,Philosophischen Anthropologie*
von der Offenheit des Menschen wird seit Portmann/Gehlen damit in Zusammen-
hang gebracht, dal der Mensch im Zuge einer soziobiologisch nicht ndher gekenn-
zeichneten evolutiondren Entwicklung eine ,Frithgeburt® sei, die ihre Existenz, d. h.
ihre Uberlebenschancen nur dem ,sozialen uterus* verdankt, in den sie aus dem Mut-
terleib heraus hineingeboren wird, innerhalb dessen sein Uberleben und sein Aufzie-
hen einerseits nach entwicklungspsychologischen GesetzmaBigkeiten geschieht, an-
dererseits unter dem Erziehungsdruck der AuB3enwelt garantiert wird.“ Ebd., S. 50.

120 Ebd, S.61.

https://dolorg/10:14361/9783839445807-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | Matrixiale Philosophie

In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage, welche Rolle die Mutter in der
Bildung der Gruppen spielt, wenn sie auf eine generative Phylogenese verweist
jenseits der aus Menschen zusammengesetzten Gruppen. Daher ist die Mutter
nicht nur verantwortlich fiir die biogenetische Erhaltung und Stabilisierung der
Gruppe durch Fortpflanzung, sondern auch bevollméchtigt zu ihrer inneren und
dufleren Organisation als soziale Einheit.

Der Mutter-Mensch nimmt in der Bildung und Gestaltung sozialer Systeme
eine Sonderstellung ein, durch die er eine bestimmte Eigenschaft mit anderen,
nichtmenschlichen Arten teilt: die biologische Funktion der Information. Die
Frage nach der Grenze zwischen biologischer und sozialer Bestimmung der Mut-
ter stellt sich innerhalb eines kulturelle Codes. Zum Beispiel fillt die Bedeutung
der Mutter unterschiedlich aus, je nachdem, ob die Bindung eines Kindes als
Sdugling zwei oder drei Jahre dauert (wie in manchen Sippen in Neu-Guinea)
oder nur ein Jahr (in der ,,zivilisierten Gesellschaft).121 In diesem Sinne hat die
Mutter eine Sonderstellung in der Gestaltung der Gruppe inne, ausgehend von
der Tatsache, dass die miitterliche Bindung eine biologische Eigenschaft ist, die
alle Saugertiere fiir ihr Uberleben kennzeichnet. Thre Figur steht an der Schwelle
zwischen animalischem und sozialem, biologischem und materischem Bereich.

Die grenzwertige Stellung der Stamm-Mutter beruht darauf, dass sie nicht a
priori in einer bestimmten Art ausdifferenziert ist. Sie ist noch nicht in einem
Menschen, einem Tier oder einer Pflanze vergegenstiandlicht und objektiviert,
sondern verweist a priori auf alle Arten, die aulerhalb der sozialen Wesen die
spezifische Differenz eines Bildungstriebes besitzen. Der entdifferenzierte Art-
begriff fiir die Stamm-Mutter, die innerhalb der Gruppe kohésive Kraft gibt, soll

hier Totem-Mutter'** heiBen.

121 Malinowski setzt den Schwerpunkt des Familiendramas auf die Entbindung der
Kind-Mutter-Beziehung. Bei den Eingeborenen der Trobiand-Inseln von Nordost-
Neuguinea dauere das Sduglingsalter, ,,in dem das Kind fiir seine Nahrung von der
Mutterbrust und fiir seine Sicherheit von dem Schutz der Eltern abhéngig ist, zwei
oder drei Jahre. In der zivilisierten Gesellschaft ist es nur ein Jahr lang, sagt Malin-
owski. Aus Anlass der frithen Entbindung der Mutter in den entwickelten Landern
und deren Ersetzung mit (allo)miitterlichen Instanzen ist die Familie und damit ihr
psychologischer Kernkomplex fiir welche, die ,,Mutterschaft ein moralisches, reli-
gioses und sogar kiinstlerisches Ideal der Zivilisation ist.” B. Malinowski: Ge-
schlechtstrieb und Verdriangung bei den Primitiven, S. 21- 30.

122 Vgl. dazu Totemmutter: Membran der Gesellschaft und B. Totemmutter als Surreale

Matrix in Axiom II Propositio II.

https://dolorg/10:14361/9783839445807-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 167

Auf Grundlage der exogamischen Vorschriften'” und des totemistischen Ab-
stammungsprinzips wurden die sozialen Gruppen vom Aullen ausdifferenziert
und nach Innen entdifferenziert. Die Totem-Mutter nimmt infolge der Differenz
der Gruppe zur Umwelt einen Namen an, der die Zugehorigkeit des Einzelnen
zur Gruppe festlegt. Der Frage jedoch, wie und unter welchen Voraussetzungen
diese sozialen gens entsteht, entspricht die peripherische Figur der Mutter als
Differenz-Enklave, zwischen dem sozialen Umfeld und ihrer Umwelt, ndmlich
der Natur.

Von diesem Standpunkt aus soll die im 19. Jh. aufgestellte rechtshistorische
und ethnologische Hypothese einer allgemeinen vorgeschichtlichen matriarcha-
len Kulturstufe dargestellt werden, welche die zentrale These vertritt, dass die al-
lererste soziale Institution auf eine Abstammung der miitterlichen Linie zuriick-
geht. Wenn wir kritisch sind und nicht auf die auf evolutionistischen Ansétzen
beruhende Matriarchatstheorien eingehen, bietet diese These die Gelegenheit,
die Figur der Mutter bei der Begriindung der soziobiologischen Institutionen zu
beriicksichtigen. Die Matriarchatstheorien besagen, dass die allererste soziale
Gruppe auf einer von Miittern organisierten Genossenschaft beruht. Die sozialen
Bindungsprozesse stellen den Standpunkt der Mutter-Nachwuchs-Beziehung als
Primérsozialisationsinstanz dar, die zur ersten extrauterinen Bildungskraft fiihrt.
Dazu haben die rechthistorischen Forschungen vom Ende des 19. Jh. die These
vertreten, dass allererste soziale Bindungen iiber eine Abstammung der miitterli-
chen Linie auf eine ,,Ahnfrau® zuriickverfolgt werden koénnen.

6.2 Miitterlicher Genos:
Uterine Deszendenz und miitterliche Erbfolge

Im Rahmen der Forschung iiber die Bildung sozialer Gruppierungen vertreten
rechthistorische und ethnologische Beitridge des 19. Jahrhunderts die Hypothese,
dass die ersten sozialen Bindungsstrukturen einem kollektiven Typus entspre-
chen, in dem ,,die rechtlichen und sozialen Beziehungen iiber die Abstammung
der miitterlichen Linie organisiert sind.“'** Johann Jakob Bachofen in der Recht-
geschichte und Lewis Henry Morgan in der Ethnologie zéhlen zu den Pionieren,
welche die Existenz von durch Miitter organisierten sozialen Gruppen behaupte-

123 Vgl. dazu Exogamie als Organisationsform des Totemismus und Grenzerhaltung
und Bindungsorperation: zwei Geschichte der Vorschriften, in: Axiom II Propositio
II.

124, Mutterrecht®, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 6, S. 261.

https://dolorg/10:14361/9783839445807-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | Matrixiale Philosophie

ten. Auch wenn es viele Griinde gibt, diese Theorien kritisch zu betrachten'®

(vor allem, da die These einer hervorragenden Stellung der Frau auf politischem,
wirtschaftlichen und religiosen Gebiet letztlich sozialdarwinistischen Gedanken-
géngen folgt) ist es ihr zu verdanken, die Erdrterung der gesellschaftlichen Rolle
der Mutter in Gang gesetzt zu haben.'*

Die Existenz eines miitterlichen Gens ist eine Evidenz, die Anerkennung
einer allgemeinen vorgeschichtlichen matriarchalen Kulturstufe dagegen ist um-

stritten.'?’

Der Begriff Matriarchat kennt keine wissenschaftlich allgemein an-
erkannte Definition'”* und wird ab Ende des 19. Jahrhunderts zur Bezeichnung
mit der hervorragenden Anerkennung der weiblichen Figur organisierten Gesell-
schaften verbunden, sei es aufgrund des Abstammungsrechts durch die Mutterli-
nie, aufgrund der Bestimmung des Wohnsitzes der Mutter, um die herum sich
die Gens organisieren oder aufgrund der Herrschaft einer Stammmutter. Die
Rechtsordnung der Gesellschaften, die iiber miitterliche Abstammung organisiert

sind, wirkte sich iiber die sogenannte Filiationsordnung (Abstammungsregeln

125 Zu Ende des 19. Jh und Anfang des 20. Jh. entstand das Interesse an sozialen Bin-
dungsstrukturen, deren Verwandtschaftsstruktur sich nach der Figur der Mutter re-
gelt. Es gilt als sicher, dass die Deutung derartiger sozialer Formen nach einer evolu-
tiondren Sicht so analysiert wurde, dass die menschlichen Formen des Zusammenle-
bens nicht auf durch Miitter organisierte soziale Zellen zuriickgehen.

126 Nachdem der Rechtshistoriker und Altertumsforscher Johann Jakob Bachofen in
seinem Werk Das Mutterrecht. Eine Untersuchung tiber die Gynaikokratie der alten
Welt nach ihrer religiosen und rechtlichen Natur (1861) die miitterliche Stammes-
ordnung in klassischen Mythen und Symbolen identifizierte, wies 16 Jahre spiter
der Pionier der Ethnologie, Lewis Morgan, eine an den Miittern ausgerichtete
Rechtsordnung bei den nordamerikanischen Ureinwohnern, ,,den Irokesen®, in sei-
nem Werk Ancient Society (1877) nach. 1884 gab Friedrich Engels, basierend auf
den Thesen von Bachofen und Morgan, ,,.Der Ursprung der Familie, des Eigentums
und des Staates” heraus, in dem seine Staatstheorie auf urspriingliche soziale Bin-
dungsformen (Gentes) zuriickgeht, wobei die soziogenetische Erbschaft miitterli-
cherseits zu finden ist. Die theoretische und spekulative Linie von Bachofen iiber
Morgan und Engels bis hin zu Malinowski (1962) bildet eine argumentative Linie in
der Begriindung miitterliche Theorien.

127 Vgl. M. Fehlmann: Die Rede vom Matriarchat. Zur Gebrauchsgeschichte eines Ar-
guments, Ziirich: Chronos Verlag 2011.

128 Vgl. E. Hartmann: Zur Geschichte der Matriarchatsidee, Antrittsvorlesung. Heft
133. Universitdt Berlin: Humboldt Universitdt, 2004. Siehe https://edoc.hu-
berlin.de/humboldt-vl/133/hartmann-elke-3/PDF/hartmann.pdf vom 10.08.2014.

https://dolorg/10:14361/9783839445807-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://edoc.hu-berlin.de/humboldt-vl/133/hartmann-elke-3/PDF/hartmann.pdf
https://edoc.hu-berlin.de/humboldt-vl/133/hartmann-elke-3/PDF/hartmann.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://edoc.hu-berlin.de/humboldt-vl/133/hartmann-elke-3/PDF/hartmann.pdf
https://edoc.hu-berlin.de/humboldt-vl/133/hartmann-elke-3/PDF/hartmann.pdf

Axiom Il | 159

iiber die miitterliche Linie'*’) auch auf religidse Vorstellungen aus:'"”’ die Grofe-
Herrin-Mutter als groBe Gebérfreudige aller geborenen Geschopfe und als
Suprasorgerin, die alle ihrer Geschopfe néhrt.

Es darf nicht unbeachtet bleiben, dass frithe Sozialstrukturen {iberwiegend in
Stimmen organisiert waren und darauf zielten, den Stamm iiber die Zeit hinaus
aufrechtzuerhalten. Derartige Gesellschaften werden ethnosoziologisch segmen-
tare Gesellschaften genannt. Uns interessiert vor allem, dass die Argumentation,
Miitter seien organisierte soziale Einheiten, darin besteht, dass segmentire Ge-
sellschaften durch innere Differenzierung entstehen, indem das System sich
durch innere Teilung reproduziert. Es werden soziale Einheiten gebildet, die na-
tirliche Unterschiede (Alter, Geschlecht etc.) unter einem Familiennamen integ-
rieren und gleichwertig machen. Innere Bindungsformen wie Familie oder
Stamm sind gesellschaftliche Differenzierungsformen, sodass sie ,,in prinzipiell
gleiche Teilsysteme gegliedert wird, die wechselseitig fiireinander Umwelten
bilden."!

Die in der Antike, vor allem im frithen Griechenland, im Stamm organisier-
ten Gentilorganisationen sind auf Verwandtschaft zuriickgehende Organisatio-
nen und werden durch bestimmte Heiratsregeln gebildet. Die soziale und rechtli-

129 Der Sozialanthropologe Malinowski widmet eine Forschung der Organisation der
Sexualitdt des Stammes Trobriander, wo Verwandtschaft durch hervorragende Stel-
lung der Mutter bezeichnet wurde, bei welcher der Onkel miitterlicherseits die viter-
liche Beziehung zum Kind hat. Vgl. B. Malinowski: Das Geschlechtsleben der Wil-
den in Nordwest-Melanesien, 1979. Nicht zuletzt stellt der Sozialanthropologe Brif-
fault in einer vier Bénde umfassenden Studie iiber die Rolle der Miitter den Ur-
sprung sozialer Organisation in matrilinealen und matrilokalen Gesellschaftsstruktu-
ren als institutionelle Form organisierter Stimme dar, vgl. Briffault, Robert: The
Mothers.

130 Der Mythologe Robert von Ranke-Graves erkennt ein Grundmuster entsprechend
der Gottin ,,ritual mattern® in Griechenland, aber auch im Mittelmeerraum und Vor-
deren Orient: ,,Mein Studium der griechischen Mythologie sollte mit dem Kennler-
nen des matriarchalen Systems, das in Europa vor dem Erscheinen der patriarchalen
Eroberer aus Osten und Norden herrschte, beginnen [...] ich habe die folgende histo-
rische These im Einklang mit der modernen archéologischen und anthropologischen
Forschung aufgestellt. Das vorgeschichtliche Europa kannte keine mannlichen Got-
ter. Die groe Gottin allein wurde als unsterblich, unverénderlich und allméchtig be-
trachtet. Der Begriff Vaterschaft war nicht in die religiose Gedankenwelt aufge-
nommen worden.” R. Ranke-Graves: Die Weille Gottin, S. 12f.

131 N. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 634.

https://dolorg/10:14361/9783839445807-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | Matrixiale Philosophie

che Strukturierung der Verwandtschaft umfasst bestimmte Mechanismen: Be-
schrinkung nach auflen durch Vorschriften (Exogamie) und Identifikation jedes
Mitglieds zu einer Gruppe und dariiber hinaus Zugehorigkeitsgefithl zu einer
Gruppe und Teilnahme am selben Merkmal.

6.2.1 Von Miittern organisierte Gesellschaften:

rechtshistorische und ethnologische Forschung
Geboren werden beinhaltet nach dem Ansatz der Gentilorganisationen, sich an
den Stamm zu binden. Auch wenn die aus Gens organisierte Gesellschaft sich
blutsverwandtschaftlich strukturiert, sind die einzelne Gens auf gemeinsame Ur-
ahnen zuriickzufiihren, durch deren Namen sich die Gens anderen Gruppen
gegeniiber identifizieren.

,Gens*, ,genos‘ und ganas in Latein, Griechisch und Sanskrit haben sdamtlich die urspriing-
liche Bedeutung von Blutsverwandtschaft. Sie enthalten dasselbe Element wie gingo und
ganamai in den ndmlichen Sprachen, was erzeugen bedeutet; hierdurch war fiir jede Gens
einen unmittelbare gemeinsamen Urstammung der Mitglieder ausgedriickt. Eine Gens ist
daher eine Gesamtheit von Blutsverwandten, die alle von einem gemeinsamen Urahnen
abstammen, durch einen Gentilnamen bezeichnet sind und Bande des Blutes zusammen-

gehalten werden.'*

Die neuere Ethnologie geht davon aus, dass stammesorganisierte Gesellschaften
einer miitterlichen Linie (Abstammung) folgen, was sie aus der Rechtsordnung
des miitterlichen Familienrechtes schlieBt. Ahnlich konstatiert die Rechtswissen-
schaft, dass Gens und Gentilorganisation, liberwiegend von einem Stammvater
organisiert, auf eine miitterliche Gen-Organisation zuriickzufiihren sind.

6.2.1.1 Recht: Stamm und Recht

Mit dem Rechtshistoriker Bachofen begann ein kulturwissenschaftlicher Zweig
damit, Entdeckungen im Bereich der Archiologie auszuwerten, die darauf
schlieBen lieBen, dass die soziale Organisation des Altertums auf einer rechtli-
chen Ordnung beruhte, in der Abstammung und Erbfolge der miitterlichen Linie
folgten. Bachofen kam zu dem Schluss, dass in den friihen Gesellschaftsstruktu-

133

ren des Altertums das Erbsystem auf die Mutterlinie fiel ~ und dass der lteste

132 L.H. Morgan: Die soziale Organisation der Irokesen und anderer indianischer Vol-
ker in: Die Urgesellschaft, S. 53.
133 Vgl. J. Bachofen: Das Mutterrecht und Urreligion, S. 79.

https://dolorg/10:14361/9783839445807-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 161

Ausdruck der Rechtsordnung darin bestand, uterine Deszendenz der Verwandt-
schaftssysteme zu begiinstigen.'**

Fiir die (hypothetische) Vorrangstellung der Mutter durch matrilineale Erb-
rechtsvermittlung verwendet Bachofen den Begriff ,,Mutterrecht”, was mit einer
mythisch-religidsen Vorstellung zusammenhingt."”’ Bestimmte weiblich demar-
kierte archdologische Funde waren fiir ihn ein Beweis fiir der Verehrung der Er-
de gewidmete symbolische Géttinnen.'”® In diesen Gesellschaften besaB nach
Bachofen die Mutter hochste Autoritdt in Form einer Ahnfrau, Priesterin, Sehe-

7 und war Stamm-Mutter einer bestimmten Gruppe, worauf die uterine

rin etc.
Deszendenz zuriickgeht. Es darf jedoch nicht unbeachtet bleiben, dass Bachofen
und seine Kollegen ethnologischen Funden eine historisch-mythische Dimension

beimaBen, da sie auf ein Naturrecht zuriickgefiihrt wurden."”® Das Mutterrecht

134 Ebd, S. 81.

135 In einem Manuskript Bachofens von 1855, in dem er die These aufstellt, dass die al-
len altitalienischen Volkern gemeinsame Urreligion von den Ligurern stamme, fin-
det sich der erste Hinweis auf das Mutterreicht: ,,In den alten Systemen chthonischer
Religionsauffassung ist die Mutter das Bestimmende, zumal fiir den Namen.“ Zit.
nach G. Dorr: Muttermythos und Herrschaftsmythos. Zur Dialektik der Aufklarung
und die Jahrhundertwende bei den Kosmikern, Stefen George und in der Frankfurter
Schule. S. 53. Vgl. J. J. Bachofen: Versuch iiber die Grabersymbolik der Alten, S.
522. Diese Formulierung kann nach Howald ,,als erste mutterrrechtliche Erkenntnis
begriifit werden ...“ Ebd.

136 Religion und Kulturerscheinungen sind ebenso bei Bachofen nach einem evolutio-
nistischen Schema geordnet, wonach die matriarchalen Religionen im Laufe der Ge-
schichte (Aufkldrung) zur geistig-patriarchalen ,,Sonnenreligion zugeordnet wer-
den. Vgl. G. Dorr: Muttermythos und Herrschaftsmythos, S. 55.

137 Vgl. Bachofen: Das Mutterrecht und Urreligion, S. 97ff.

138 Vgl. H.-J. Heinrichs Auffassung von der Wirkung Bachofens auf die rechtswissen-
schaftliche Forschung: ,,Dies hat Kohler in weiterreichenden Aufsdtzen ausgefiihrt
und auch jede Rezension von ihm verbirgt nicht sein Anliegen und seine Perspekti-
ve: die soziale und die verwandtschaftsstrukturelle Natur des Rechts, vor allem in
anderen Gesellschaften zu erkennen. Er hatte gleichzeitig eine ,ethnologische Juris-
prudenz‘, die so wie die ,ethnologische Linguistik‘ sein sollte, und eine ,ethnologi-
sche Metaphysik‘ zur Losung der ,ersten Probleme*, der &duflersten Fragen unseres
Daseins vor Augen.* H.-J.Heinrichs (Hg.): Das Mutterrecht von J. J Bachofen in der
Diskussion, S. 22.

https://dolorg/10:14361/9783839445807-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | Matrixiale Philosophie

besteht nach Bachofen auf einer weltanschaulichen Kulturstufe'” in der Ent-
wicklung der Gesellschaften, in der die ungeregelte Heiratsordnung (Hetéris-
mus) der Institutionalisierung der symbolischen Bedeutung der Fruchtbarkeit
folgt, ,,demetrische Stufe” genannt.

Dieser Stufe des Lebens entspricht ein neues Gesetz. Das aphroditische ius naturale weicht
dem cerealischen [...] Demeter wird Thesmophoros, Ceres Legifera (Gesetzgeberin), wie
das reine ius naturale sich an Aphroditen anschliefit. Ja auch das demetrische Recht ist ein
wahres ius naturale, aber ein solches, das auf der durch Ackerbau geregelten, nicht sich
selbst tiberlassenen Erzeugung, auf der laborata Ceres, nicht auf der creatio ultrona (dem
Wildwuchs) Aphroditens ruht. Auf dieser Stufe herrscht das eheliche Prinzip der Aus-
schlieBlichkeit iiber das hetédrischer Allgemeinheit vor. [...] Dadurch eben wird sie die
Trégerin eines héheren Rechts, das sich auf alle Verhéltnisse des Lebens erstreckt, und als

eheliches Mutterrecht bezeichnet werden kann.'*’

6.2.1.2 Ethnologie: Stamm und Ethnos
Etwas zur gleichen Zeit brachte der Mitbegriinder der Ethnologie, Lewis Henry
Morgan, in Ancient Society (1877) vor, dass die dlteste Gens nur auf die Ab-

139 Die im Altertum datierten Fundgegenstinde sind Hinweise darauf, dass die Bestim-
mung einer Gesellschaftsform und Kulturstufe von Miittern organisiert war. Matrili-
nealitdt, Matrilokalitit und Verehrung der weiblichen Herrinnen stellen die Griinde
dar, das allererste kulturelle Stadium als Gynaikokratie zu benennen. Vgl. dazu Jo-
hann Jakob Bachofen: ,,Das Mutterrecht gehdrt einer frithen Kulturperiode als das
Paternititssystem [...] In Ubereinstimmung hiermit zeigen sich gynaikokratische Le-
bensformen vorziiglich bei jenen Stdmmen, die den hellenischen Vélkern als dltere
Geschlechter gegeniiberstehen; sie sind ein wesentlicher Bestandteil jener urspriing-
lichen Kultur, deren eigentiimliches Geprdge mit dem Prinzipat des Muttertums
ebenso enge zusammenhéngt, als das des Hellenismus mit der Herrschaft der Pater-
nitdt [...] Fithren uns die Lokrer zu den Legern, so schlielen sich diesen bald die Ka-
rer, Aitoler, Pelasger, Kaukoner, Arkader, Epeier, Minyer, Telenoier an, und bei al-
len tritt das Mutterrecht und die darauf beruhende Gesittung in einer grolen Man-
nigfaltigkeit einzelner Ziige hervor. Die Erscheinung weiblicher Macht und GroB3e,
deren Betrachtung schon bei den Alten Staunen erregte, gibt jedem der einzelnen
Volksgemilde, so eigentiimlich auch im iibrigen seine Féarbung sein mag, doch
durchweg denselben Charakter altertiimlicher Erhabenheit und einer von der helleni-
schen Kultur durchaus verschiedenen Urspriinglichkeit“. J. J. Bachofen, J.J: Mutter-
recht und Urreligion, S. 78.

140 Ebd, S. 231-232.

https://dolorg/10:14361/9783839445807-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom I | 163

stammung in der Mutterfolge zuriickzuverfolgen seien. Der Pionier der For-
schung iiber fremde Gesellschaften warf einen Blick auf die Frage der Entste-
hung und Bildung primitiver Sozialstrukturen. Bekannt sind die Ergebnisse sei-
ner Feldforschung bei der Stammgesellschaft in Nordamerika, den Irokesenvol-
kern. Beispielhaft fiir Stammgesellschaften stehen die Hirtennomaden der Iroke-
sen, aber auch die Gentilorganisationen, die nach dem Stamm angeordnet sind.
Morgan stellt die These auf, dass ,,Gens, Phratrie und Stamm der Griechen, Gens
Kurie und Stamm der Romer ihre Analogie in der Gens, der Phratrie und dem
Stamm der amerikanischen Ureinwohner finden*'*!
nen des alten zivilisatorisches Modells, das in einem Stamm organisiert war, mit
im Stamm organisierten eingeborenen Vélkern gleichsetzt.'*” Die Stammgesell-
schaften werden von ihm ,,Gentil-Gesellschaften* genannt und teilen eine ge-
meinsame Abstammung. Alle Mitglieder eines Gens'* charakterisieren sich da-

, wobei er Sozialorganisatio-

durch, dass sie einen Geschlechtsnamen haben, mit dem die Zugehorigkeit zur
Gruppe angedeutet wird. In diesem Sinn konstituieren Gens einen festen Kreis
von Blutsverwandten, die sich durch gemeinsame gesellschaftliche und religiése
Merkmale von anderen Gentes unterscheiden. Unter dem Name ,,Gens® fallen

141 L. H. Morgan: Die soziale Organisation der Irokesen und anderer indianischer Vol-
ker, S. 13.

142 Engels: ,,Der Nachweis, daf} die durch Tiernamen bezeichneten Geschlechtsverbén-
de innerhalb eines Stammes amerikanischer Indianer wesentlich identisch sind mit
den genea der Griechen, den gentes der Romer; daf3 die amerikanische Form die ur-
spriingliche, die griechisch-romische die spétere, abgeleitete ist; daf3 die ganze Ge-
sellschaftsorganisation der Griechen und Romer der Urzeit in Gens, Phatrie und
Stamm ihre getreue Parallele findet in der amerikanisch-indianischen; daf3 die Gens
eine allen Barbaren bis zu ihrem Eintritt in die Zivilisation, und selbst noch nachher,
gemeinsame Einrichtung ist (soweit unsere Quellen bis jetzt reichen) — dieser Nach-
weis hat mit einem Schlag die schwierigsten Partien der &ltesten griechischen und
romischen Geschichte aufgeklért und uns gleichzeitig liber die Grundziige der Ge-
sellschaftsverfassung der Urzeit — vor Einfithrung des Staats — ungeahnte Aufschliis-
se gegeben.“ Engels, Friedrich: Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und
des Staats. Im Anschluss an Lewis H. Morgan’s Forschungen, Hottingen-Ziirich:
Verlag der Schweizerischen Volksbuchhandlung 1884, S. 85.

143 Engels: ,,Das lateinische Wort gens, welches Morgan allgemein fiir diesen Ge-
schlechtsverband anwendet, kommt wie das griechische gleichbedeutende genos von
der allgemein-arischen Wurzel gan [...], welche erzeugen beutetet. Gens, genos,
sanskrit dschanas, gotisch kuni, altnordisch und angelsachsisch kyn, englich kin,
mittelhochdeutsch kiinne bedeuten alle Geschlecht, Abstammung.“ Ebd., S. 85f.

https://dolorg/10:14361/9783839445807-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | Matrixiale Philosophie

Alle gleicher Abstammung. Dem gemeinschaftlichen Abstammungskriterium
der Stammgesellschaften liegt eine segmentire Struktur zugrunde'*, bei welcher
der Stamm kleinere Gruppen (Verwandtschaftsgruppen, Familien etc.) in sich
aufnimmt. In diesem Sinn umfasst der Gens eine Einheit, dessen partikulédrer
Name sowohl Individuen als auch kleinere Gruppen bezeichnet. Der Gens ver-
weist auf die oberste Ordnung der sozialen Bindungsprozesse.

Morgan behauptet, dass eine Erbabfolge iiber die miitterliche Linie urspriing-
liche Sozialorganisationen bestimmte und dass den von Miittern organisierten
Gesellschaften Stammzugehorigkeit zugrunde lag. Nach Morgan endet die romi-
sche Gentilgesellschaft mit der Ausbildung des Staatsapparates, indem die Mat-
rilinealitdt als eine ,,primitive” Vorstufe von Patriarchat und Eigentumsrecht ver-
standen wird. In der Mittelperiode der ,,Wildheit* und der unteren Periode der
Barbarei, dort, wo die Tiere gezéhmt werden und die Erde ausgebeutet wird, ist
die Abstammung in der matrilinealen Gentilgesellschaft zu finden'*, bei der
Blutsverwandte miitterlicherseits zusammengehalten werden. '** Als Beispiel
werden Irokesen, amerikanische Indianer und australische Ureinwohner genannt,
bei denen die Stimme aus zwei Gentes oder Clans bestehen, die sich durch
weibliche Erbfolge auszeichnen. In der empirischen ethnologischen Forschung
wurde folgende These aufgestellt: Uberall dort, wo Gens gefunden wurden,
konnten entweder auch mutterrechtliche Organisationen oder Spuren davon
nachgewiesen werden.

Morgan stellt die universale Organisation der Primitiven in Gentes mit ur-
spriinglicher Erbfolge der miitterlichen Linie dar, sodass die allererste soziale
Einheit eine miitterliche Gens sei. So soll die urspriingliche Form der Gentilge-
sellschaft einer miitterlichen Erblinie folgen, die auf eine Stammmutter zuriick-
zuverfolgen ist, die in den meisten Féllen auf eine Ahnfrau oder grofle Géttin zu-
riickgeht. In der Ethnologie des 19. Jahrhundert ist es unumstritten, dass sich in
den élteren Perioden der Menschheitsgeschichte die Abstammung in der Mutter-
folge begriindet. Die uterine Deszendenz bedeutet die Zusammensetzung einer

. 147
Gens aus einer vorausgesetzten Urmutter.

144 Vgl. N. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft, S. 635.

145 Vgl. L. H. Morgan: Die soziale Organisation der Irokesen und anderer indianischer
Volker, S. 17.

146 Vgl. ebd.

147 Vgl. ebd., S. 14.

https://dolorg/10:14361/9783839445807-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 165

6.3 Stammmutter und Matrilinealitat

6.3.1 Stammmutter: matrilineale Gens — uterine Deszendenz

Die Abfolge der Verwandtschaftslinie von Mutter zur Tochter definiert eine Ge-
sellschaftsform, die nach dem (umstrittenen) evolutionistischen Schema ethno-
logischer Untersuchungen des 19. Jh. den Stammgesellschaften antiker Acker-
baukulturen entspricht. Die uterine Deszendenz geht, wie schon erwéhnt, auf
eine Stammmutter zuriick, mit der die Gesellschaft eine nicht blutsverwandte
Bindung, sondern eine auf totemistische Bindung basierende Blutsverwandt-
schaft aufweist, die darauf beruht, dass sich die Gruppe vom Auflen abgrenzt.
Den matrilinealen Kulturen wurde eine Gesellschaftsordnung zugeschrieben,
wobei totemistische Einteilungen und Strukturen vorhanden waren.'**

Die Nachkommenschaft von Erbanspriichen bestimmt die soziale Gruppen-
zugehorigkeit und die aus der Definition der Verwandtschaft abgeleiteten Rechte
und Pflichte. Die nach der miitterlichen Linie festgesetzte Erbschaft geht immer
auf die weibliche Abstammung der Vorfahren eines Menschen zuriick. Die Ab-
folge der Verwandtschaftslinie von Mutter zur Tochter trifft mit der vertikal
(nach oben) bestimmten Mutterabfolge zusammen, wobei die Linie iiber die
Mutter, deren Mutter (GroBmutter), wiederum deren Mutter (Urgromutter) und
so weiter bis zu einer Mutter-Ahnin 14uft, die in Folge der Mutterkette auf die
Stammmutter oder GroBe Mutter zuriickgeht.'*’

Als mythisches Endstadium miitterlicher Abfolge fillt die Stammmutter zu-
sammen mit dem realen ersten Stadium jeder Abfolge: der Gebdrmutter. ,,Das
Nachkommen aus der Gebarmutter bzw. uterine Deszendenz beschreibt nicht
nur die Abfolge von Verwandtschaftsstrukturen durch die weibliche Linie, son-
dern dariiber hinaus die Sublimierung realer Herkunftsstadien in einem sozialen
Mutteragent. Infolgedessen folgt die uterine Deszenenz der Matrilinealitit auf
eine Nachkommenschaft aus der Gebarmutter, deren Symbolik die Totem-
Matrix darstellt.

Ausgehend von einer sozialen Archidologie der miitterlichen Gensorganisa-
tion lésst sich an der Figur der Stammmutter eine doppelte Funktion feststellen:

148 Malinowski: ,,Der matrilineare Charakter der Kultur tritt uns bereits in der ersten
Kategorie entgegen, das heifit in den Mythen {iber den Ursprung des Menschen, der
Gesellschaftsordnung, insbesondere des Héauptlingstums und das Totemistischen
Einteilungen, und iiber die verschiedenen Sippen und Untersippen.* In: B. Malinow-
ski: Geschlechtstrieb und Verdrangung bei den Primitiven, S. 109.

149 Vgl. L. H. Morgan: Die soziale Organisation der Irokesen und anderer indianischer
Volker, S. 17.

https://dolorg/10:14361/9783839445807-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | Matrixiale Philosophie

Abstammungsfolgerin und Fremderin. Die Stammmutter erfiillt einerseits die
Funktion, die Mitglieder einer Gruppe nach bestimmten Eigenschaften zu bin-
den, um sich jenseits der Gruppe anderen gegeniiber unterscheiden zu konnen.
Sie gilt als kohésive Kraft in der Gruppe und als Alteritét jenseits der Grenze der
Gruppe. Die Mutter-Mensch trdgt die Alteritdt zur sozialen Gruppe, in dem Sin-
ne, dass sie eine Differenz kennzeichnet, welche sie mit den anderen Arten ver-
bindet: die Tat des Gebirens. Gleichzeitig obliegt ihr die Ubermittlung der gene-
tischen Information der sozialen Gruppe. Die miitterlichen Gene werden als
Ganzes betrachtet und sind eine in sich geschlossene Gruppe derart, dass sie eine
soziale Einheit bilden, die sich von der Umgebung ausdifferenziert, ndmlich von
anderen Gens-Organisationen.

6.3.2 Stammmutter — Totemmutter — Matrilinealitat

Das besondere Merkmal der von Miittern organisierten Gesellschaften besteht
also in der Abstammung iiber die miitterliche Linie (von Miittern an Tochter),
bezogen auf ethnologische und rechtliche Giiter. Dieser Aspekt der Matrilineali-
tdt wurde in der Literatur des 19. Jahrhunderts auf Basis eines sozioevolutionisti-
schen Schemas als Begriindung des Ursprungs sozialer Einheiten betrachtet, und
auf dieser Feststellung beharrt auch der Ethnologe John Ferguson McLennan in
»Primitive Marriage”, wenn er betont, dass Matrilienalitdt die urspriingliche
Verwandtschaftsregel sozialer Gruppen determiniere. Die Abstammungsfolge
der miitterlichen Linie geht danach auf die religios-mythische Vorstellung einer
Ahnin aller Miitter zuriick: die Totem-Mutter.

Diese These wurde auch von dem Religionssoziologen Emilie Durkheim ver-
treten, der die Ansicht teilte, dass das frithe matrilineale Stammgesetz auf Insti-
tutionalisierung der Gruppe durch ein Muttertotem zuriickgehe; infolgedessen
wurde in den urspriinglichen Gesellschaften das Totem iiber die Mutterlinie ver-
erbt.'”’

miitterlichen Ursprung des Totemismus hervor.

Auch Sigmund Freud, der ,,Erfinder des Odipus-Komplexes, hob den

151 . .
Auch wenn die Soziologen

150 Vgl. Durkheim: ,,Ein weiteres Uberbleibsel der gleichen Art betrifft das Mutterto-
tem. Starke Griinde sprechen dafiir, dass urspriinglich das Totem auf der Mutterlinie
vererbt wurde. Die Vaterlinie kam vermutlich erst nach einer langen Zeit des ent-
gegengesetzten Prinzips in Gebrauch. E. Durkheim: Die elementaren Formen des
religiosen Lebens, S. 159.

151 Vgl. Freud: ,,Wenn wir durch all das hindurch, was spaterer Fortbildung oder Ab-
schwichung entsprechen mag, zu einer Charakteristik des urspriinglichen Totemis-
mus gelangen wollen, so ergeben sich uns folgende wesentliche Ziige: Die Totem

waren urspriinglich nur Tiere, sie galten als die Ahnen der einzelnen Stdimme. Das

https://dolorg/10:14361/9783839445807-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Axiom Il | 167

und Ethnologen des 19. Jahrhunderts der Meinung sind, dass sich nicht alle Sip-
pen durch matrilineale Stammesformen beschreiben lassen, sind sie sich doch
einig, dass in den friihen Genossenschaften die Ubertragung des Totems in der
Regel durch miitterliche Vererbung geschah.

Die Totem-Mutter markiert eine Verbindung zu bestimmten dufBerlichen Er-
scheinungen; meist besteht sie in einer natiirlichen Erscheinung, mit der die Mut-
ter eine Eigenschaft teilt. In dieser Weise ist sie keine konkrete festgestellte
»Art”, kein Mensch, kein Tier, keine Pflanze, sondern repréisentiert eine mimeti-
sche Eigenschaft des Auflen, die mit der generativen Kraft der Natur verbunden
ist, ndmlich dem Vermogen, die Information Leben weiterzuleiten. Threr hervor-
ragenden Stelle in der Bildung der sozialen Einheiten liegen zwei Faktoren zu-
grunde: Erstens bringt sie eine Verbindung mit dem hervor, was sich auflerhalb
der Gruppe befindet und gegen das sich die Gruppe definiert (daher gilt sie als
Formgeberin von Selbstdifferenzierung), und zweitens ist sie Inbegriff der Wei-
terleitung des Lebens: Es liegt in ihrer Verantwortung, Abstammungsinforma-
tionen in der Gesellschaft weiterzutragen.

Im ersten Sinn bildet die Totem-Mutter eine kiinstliche Einheit. Thr Koérper
ist der Inbegriff jener Bindung an das AuBlen, durch welche die Systemdifferen-
zierung beginnt und sich infolgedessen sich segmentare Einheiten bilden. Ihre
Stellung ist einerseits universal, da sie in der Beziehung System/Umwelt operiert
(ihre Verbindung mit dem AuBen ist ein Korrelat zur Selbstreferenzialitit der
Gruppe), anderseits wirkt sie systemspezifisch, da sie durch ihre Benennung eine
Selbstbeschreibung des Systems vollzicht.'”

Im zweiten Sinn stellt die Mutter-X eine Weitertrdgerin der Information des
Lebens dar, wie in Axiom I zum Ausdruck kommt, eine biosoziologische Moti-
vationsinstanz zur Weiterentwicklung extrauteriner Ontogenese. Sie ist ein not-
wendiger Akteur zur Erhaltung des Lebens, da sie eine primére Verbindung mit
der offenen Welt garantiert, versichert und erméglicht.'” In dieser Weise wird in
Anlehnung an Classen die Mutter als zweite biosoziologische Institution betrach-
tet'™, da sie durch primire Verbindung des Nachwuchses mit der offenen Welt

Totem vererbte sich nur in weiblicher Linie.” S. Freud, Sigmund: Totem und Tabu,
S. 4471f.

152 Vgl. N. Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellscahft, S. 634-663.

153 Vgl. D. Claessens: Das Konkrete und das Abstrakte, S. 65.

154 Claessens: ,,,Biosoziologisch**“ war diese Institution genannt worden, weil die weib-
liche Identitét in der kleinen insulativen Gruppe erst mit der Vorverlagerung der Ge-

burt und dem Anwachsen des Neocortex mitwéchst und ihre Ausfaltung erst zu

https://dolorg/10:14361/9783839445807-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | Matrixiale Philosophie

einen relationalen Insulationsschutz bildet, der die emotionale Stabilisierung des
Neugeborenen erreicht. Dazu Dieter Claessens:

Die ,Einrichtung* der im Schutze der insulativen Gruppe ,zu friih® gebarenden Mutter, die
die emotionale Stabilisierung des Nachwuchses in Offenheit garantiert, kann daher als —
nach dem Prozef3 der Insulation selbst —zweite biosoziologische Institution bezeichnet

werden.'>

Die Stammmutter stellt eine emotionale Identitdt dar in der sich insulierenden
selbst-defensiven Gruppen-Gesellschaft."*® Sie ist institutionalisiert in der Figur
der Totem-Mutter und wird verehrt im Rahmen von Mutterkulten, was die Ge-
sellschaften emotional stabilisiert und Motivation zur Organisation groBerer Ge-
sellschaften bildet.

An diesem Punkt lenkt Claessens die Aufmerksamkeit auf die Idee, dass der
Erfolg primérer und elementarer Insulationseffekte zu einer Institutionalisierung
der Mutter-Kulte"’ fiihre, wobei der sinnliche und motivationale Aspekt der
miitterlichen Bezichung im Abstrakten aufgehoben worden sei.'™® Die Institutio-
nalisierung der weiblichen Fruchtbarkeit fiihrt danach durch die Identitdt des

demjenigen Zeitpunkt erreicht, wo man das nun entstehende Wesen Mensch nennen
kann.“ Ebd., S. 277.

155 Ebd., S. 82.

156 Vgl. Ebd., S. 79.

157 Claessens: ,,Es scheint nicht sehr neu, zu behaupten, dass das Identitétsgefiihl des
weiblichen Menschen, hier als der auf Dauer gestellten ,Mater Certa‘, auch und ge-
rade noch mit dem Nahren des selbstgeborenen Kindes iiber einen lidngeren Zeit-
raum ein dichtes sein muf. Hier ist jene Urphantasie konkret (die ,ideé¢ directrice®),
die spiter als ,Magna Mater‘, Mutter Erde, Fruchtbarkeitsgottin bis hin zu Mutter
Gottes auftreten wird, der Ursprung von Bildern und Eindriicken, die grole Mythen
und Institutionen stifteten.* Ebd., S. 79.

158 Claessens: ,,Die Stirke, die unheimliche, ja wohl gefiirchtete Stirke der Frau lag
aber so und so in der Féhigkeit zur prokreativen Produktion, die dem méannlichen
Geschlecht nicht gegeben ist, d. h. sehr konkret: in ihrer urspriinglichen, dem Mann
sicher gleichwertigen Kraft der Personlichkeit und der prokreativen Fihigkeit. Die
Ableitung sekundirer Institution, die dann die ,wirklichen® Institutionen wurden,
von der weiblichen Fruchtbarkeit lag also sehr nahe,— ohne damit verschleiern zu
konnen, wo die wirkliche institutionelle Grundlage war: bei der Frau. Mutterkulte

sind also als primdr auszusehen.* Ebd., S. 277.

https://dolorg/10:14361/9783839445807-012 - am 14.02.2026, 15:51:56. https://wwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839445907-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

