Liminal and Criminal

Monstrose Hybriden in der abendlandischen Kunst

Kerstin Borchhardt

MiSCHWESEN, MONSTER UND IHR PLATZ IN DER WELTORDNUNG:
EINE EINFUHRUNG

»Das Monster ist das, was das Unmogliche und das Verbotene kombiniert,!
postuliert Michel Foucault in seinen Vorlesungen Die Anormalen von 1975.
Diese zihlen bis heute zu den grundlegenden Werken der modernen »Mons-

ter-Theorie«,?

obwohl sie sich nur zu einem geringen Teil mit Monstrosi-
tits-Phinomenen beschiftigen. Foucaults eigentliches Anliegen in Die An-
ormalen war es, die gesellschaftliche Konstruktion von Anomalien in ihrem
Verhiltnis zu den Normierungsbestrebungen der Moderne und der staatlichen
Machtausiibung zu analysieren. Das Monster oder auch »Menschenmonster«
als deformierter Korper stellt in dieser Entwicklung?® nur eine von drei grofRen,
historisch aufeinander folgenden Anomalie-Formen in der abendlindischen
Kultur dar, die dem »zu bessernden Individuum«* und dem »masturbierenden
Kind« vorausgeht.® Trotz der eher knappen Ausfithrungen sind die wenigen
Aussagen Foucaults zum Monster im Spannungsfeld von Macht und Gesell-
schaft sehr prignant und liefern hervorragende Ansatzpunkte fiir weitere

Forschungen.

1 | Foucault, Michel: Die Anormalen. Vorlesungen am Collége de France (1974-1975)
[Les Anormaux. Cours au le Collége de France, 1974-1975], libers. von Michaela Ott
und Konrad Honsel, Frankfurt a.M. 2007, S. 85.

2 | Vgl. Geisenhansliike, Achim und Mein, Georg: Monstrése Ordnungen: Zur Typologie
und Asthetik des Anormalen, Bielefeld 2009.

3 | Vgl. ebd., S. 76.

4 | Vgl. ebd., S. 79f.

5 | Vgl. ebd., S. 81ff.

https://dolorg/10:14361/9783830435755-008 - am 14.02.2028, 13:47:37. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Kerstin Borchhardt

Eine der Schwierigkeiten bei der Untersuchung des »Monsters« resultiert aus
dem Terminus selbst, da er in der Forschung fiir sehr heterogene Erschei-
nungen verwendet wird und es bis heute keine allgemeinverbindliche Defini-
tion gibt.* Umso interessanter ist Foucaults pointierte Charakterisierung des
Monstrosen. Fiir ihn zeichnet es sich im Wesentlichen durch zwei Merkmale
aus, die — trotz aller Unterschiede — fiir zahlreiche Monstrosititsphdnomene
kennzeichnend sind: Zum ersten durch seine Liminalitit, das heifst den Bruch
und die Abweichung von den Gesetzmifligkeiten der Natur, und zum zweiten
durch die Doppelung dieses Gesetzesbruchs durch den Verstof gegen gétt-
liches oder ziviles Recht.” Dieser Gesetzesbruch muss nicht unbedingt vom
Monster durch sein Handeln verschuldet sein, sondern liegt bereits in seiner
es stigmatisierenden Liminalitit begriindet. Denn der liminale Charakter
macht die Anwendung von zivilem oder religiésem Recht — das fiir die Struk-
tur des staatlichen Sozialverbundes konstitutiv ist und sich immer auf gesetzte
Normen und Abgrenzungen bezieht — unméglich.® Somit bildet das Monster
fiir Foucault eine Art Auflenseiter, dessen alleinige Existenz die gesellschaft-
lich-juristische Ordnung bedroht. Eine besondere Form solcher liminal-krimi-
neller Monstren stellen fiir den Philosophen Hybrid-Bildungen aus Mensch
und Tier dar.

»Das Monster ist vom Mittelalter bis ins 18. Jahrhundert, das uns hier beschéftigt, im
wesentlichen ein Mischwesen. Es ist das Mischwesen zweier Bereiche, des menschli-
chen und des animalischen: Der Mensch mit dem Stierkopf, der Mensch mit den Vo-
gelfifRen - lauter Monster. Es ist ein Mischgebilde aus zwei Arten, ein Mixtum zweier
Arten [...]. Folglich liberschreitet es die natiirlichen Grenzen, die Klassifikationen, die
Kategorientafeln und das Gesetz als Tafel: Genau darum geht es in der Monstrositat.«®

Derartige anthropozoomorphe Mischwesen waren nach Foucault vor allem
im Mittelalter der Inbegriff von Monstrositit und wurden in der Renais-
sance zunehmend von Missgeburten wie Doppelbildungen und im 17. und

6 | Vgl. Overthun, Rasmus: »Das Monstrdse und das Normale«, in: Geisenhansliike und
Mein: Monstrdse Ordnungen, a.a.0., S. 43-79, hier S. 47.

7 | Dabei soll nicht behauptet werden, dass das Phdnomen des Monstrésen mit seinen
vielfaltigen Hermeneutiken auf Foucaults Charakterisierung zu reduzieren ist. Sie stellt
lediglich einen von zahlreichen Deutungsansétzen dar, der allerdings speziell fiir den
Untersuchungsgegenstand dieses Artikels ein hervorragendes Werkzeug zur Analyse
bietet.

8 | Vgl. Foucault: Die Anormalen, a.a.0., S. 76f., S. 86-88.

9 | Ebd., S. 86f. Foucault bezieht sich hier auf Martin, Ernest: Histoire des monstres
depuis I'antiquité jusqu’a nos jours, Paris 1880.

https://dolorg/10:14361/9783830435755-008 - am 14.02.2028, 13:47:37. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liminal and Criminal

18. Jahrhundert durch Hermaphroditen abgelost.® Auffillig ist dabei, dass
sich der Autor bei der Beschreibung von Mensch-Tiermonstern sehr kurz hilt.
Anders als bei den Ausfithrungen zur Missgeburt und zum Hermaphroditen
fugt er hier keine weiterfithrenden Fallbeispiele ein. Dies liegt wahrschein-
lich daran, dass er sich in erster Linie mit der Herausbildung der modernen
menschlichen Gesellschaft befasst und daher sein Interesse auf anthropo-
morphen Anomalien liegt. Zudem handelt es sich bei den von Foucault be-
schriebenen Mischlingen aus Menschen und anderen Spezies vorwiegend um
imaginire Geschopfe, die selbst nach dem heutigen Stand der angewandten
Naturwissenschaften wie der Gentechnik biologisch unméglich wiren. In der
Natur haben solche Wesen kaum Vorbilder, denn auch Fille von augenschein-
lichen Mensch-Tier-Hybriden durch Missbildungen, die aussehen, als wiirden
sie interspezielle Merkmale vereinen, sind zwar seit der Antike iiberliefert,
jedoch sehr selten. Beispiele solcher Uberlieferungen wiren z.B. die von Plu-
tarch beschriebene kentaurenartige Missgeburt einer Stute' oder der Fall der
sogenannten »Sirene von Ravenna« aus dem 16. Jahrhundert — einem Kind
mit Missbildungen, die an die Fliigel der mythischen Vogelfrauen erinnern.
Derartige anthropozoomorphe Wundergeburten oder Prodigien — die in Flug-
blittern sowie den naturgeschichtlichen Biichern von Ulisse Aldrovandi (1522-
1605) beschrieben und ausgeschmiickt wurden — vermochten es noch bis ins
17. Jahrhundert die Sensationslust der Leser zu befriedigen.”” Der Wahrheits-
gehalt der grotesken Darstellungen ist jedoch oft sehr zweifelhaft. Zahlreiche
solcher Monsterbeschreibungen erinnern eher an Mythen als an Dokumen-
tationen realer Begebenheiten. Tatsichlich ist das eigentliche Reich diverser
Mischwesen, wie des von Foucault erwihnten »Menschen mit dem Stierkopfx,
auch nicht die Natur, sondern die phantastische Welt der Mythologie. Darauf
geht er in seinen Ausfiithrungen allerdings nicht ein, wohingegen die Autorin
des Beitrags dieses Problemfeld im Folgenden genauer untersuchen mochte.
Ein solches Vorgehen mag die Frage aufwerfen, was eine Mytheninterpreta-
tion mit Foucaults philosophischen Analysen gesellschaftspolitischer Phino-
mene zu tun hat, da Mythen im populiren Verstindnis hiufig als unwahre
und obsolete Geschichten verstanden werden. Diese einseitige Deutung wird
jedoch weder der Heterogenitit der abendldndischen Mythenrezeption noch
der Relevanz des Mythischen fiir die menschliche Gesellschaft gerecht. Auf-
grund der Vielschichtigkeit des Mythos gibt es zahlreiche Definitionsversuche,

10 | Vgl. ebd., S. 86ff.

11 | Masciadri, Virgilio: Das Problem der Kentauren - Die Griechen und das Wunderba-
re, Zirich 2012, S. 16, www.symbolforschung.ch/files/pdf/Masciadri_Kentauren.pdf
(letzter Zugiff: 29.10.2014).

12 | Vgl. Fischer, Angela: Natur im Bild: Zeichnung und Naturerkenntnis bei Conrad
Gessner und Ulisse Aldrovandi, Berlin 2009, S. 118ff., S. 136ff.

https://dolorg/10:14361/9783830435755-008 - am 14.02.2028, 13:47:37. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Kerstin Borchhardt

bei denen die Schwerpunkte auf ganz unterschiedliche Facetten gelegt wer-
den.”® Die Verwendung der Termini »Mythos« und »mythisch« in diesem
Artikel referiert mafigeblich auf romantische, psychologische und struktu-
ralistische Traditionen der Mythendeutung. Auch bei diesen handelt es sich
um ein kaum tiberschaubares, heterogenes Konvolut an Theorien. Allerdings
haben sie eine Art kleinsten gemeinsamen Nenner, der darin besteht, dass
der Mythos hier nicht als defizitire, primitive und durch den Logos abgeloste
Bewusstseinsform," sondern als fruchtbare Grundlage der menschlichen Kul-
tur aufgefasst wird.’® Im Rahmen solcher Deutungen stellt er eine kreative,
isthetische Ausdrucksform dar, die mittels phantastischer Umformung und
der Uberhshung von persénlichen Erfahrungen in einen iiberpersénlichen
Kontext, intensive Lebenserfahrungen wirkmichtig zu kommunizieren und
sinnstiftende Erklarungsmuster fiir schwer fassbare, ambivalente Phinomene
zu finden versucht. Mischwesen aus Mensch und Tier eignen sich aufgrund

13 | Eine gute Einfiihrung in die aktuellen Mythostheorien und die unterschiedlichen
funktionalen Bestimmungen des Mythos findet sich in: Matuschek, Stefan und Jam-
me, Christoph: Handbuch der Mythologie, Darmstadt 2014, S. 11-52. Doch nicht nur
liber die Funktion des Mythos, sondern auch beziiglich der Bedeutung seiner einzelnen
Elemente, allen voran Text und Bild, herrscht in der Forschung Dissens. Vgl. dazu die
Einleitung von Walter Burkert in: Hofmann, Heinz: Antike Mythen in der europdischen
Tradition, Tibingen 1999, S. 11-26. Burkert ist der Meinung, dass der Mythos immer
an Narrativitat gekniipft sei. Diese These wird von Klaus Junker relativiert. Er betont die
Unverzichtbarkeit der Bildlichkeit in der mythischen Sprache sowie die Eigenqualitat
mythischer Darstellungen. Vgl. Junker, Klaus: Griechische Mythenbilder: Eine Einfiih-
rung in ihre Interpretation, Stuttgart 2005, S. 40ff.

14 | Diese aus der Tradition der Aufklarung erwachsene negative Deutung des Mythos
wurde im 20. Jahrhundert besonders durch die Theorien von Wilhelm Nestle populari-
siert. Vgl. Nestle, Wilhelm: Vom Mythos zum Logos: Die Selbstentfaltung des griechi-
schen Denkens von Homer bis auf die Sophistik und Sokrates, Stuttgart 1975, S. 5ff.
15 | Dieser kleinste gemeinsame Nenner ist bis heute in zahlreichen, teilweise sehr
unterschiedlichen Theorien zum Mythos présent. Vgl. z.B. Moritz, Karl Phillip: Gétter-
lehre oder mythologische Dichtung der Alten [1795], in: ders.: Werke, Bd. 2: Reisen,
Schriften zur Kunst und Mythologie, hg. von Horst Glinther, Miinchen 1981, S. 611-
614; Campbell, Joseph: Der Heros in tausend Gestalten, ibers. von Karl Koehne, Berlin
2011, S. 403-409; Fihmann, Franz: Erfahrungen und Widerspriiche, Rostock 1975,
S. 174ff.; Boehm, Gottfried: »Bdcklins Mythen, in: Kern, Margit und Kirchner, Thomas
und Kohle, Hubertus (Hg.): Geschichte und Asthetik. Festschrift fiir Werner Busch zum
60. Geburtstag, Miinchen 2004, S. 411-420; Bent, Gebert: »Sinnwenden - Thesen und
Skizzen zu einer Archdologie tropologischer Mythoskonzepte«, in: Matuschek, Stefan
und Jamme, Christoph (Hg.): Die mythologische Differenz: Studien zur Mythos-Theorie,
Heidelberg 2009, S. 45-68.

https://dolorg/10:14361/9783830435755-008 - am 14.02.2028, 13:47:37. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liminal and Criminal

ihrer exaltierten phantastischen Gestalt besonders gut als wirkmichtige my-
thische Ausdrucksformen. Zweifellos erscheinen die Darstellungstraditionen
der Zwittergeschépfe oft ebenso polyvalent wie polymorph, doch impliziert
ihre kombinierte Gestalt — die gegen die gewohnte Alltagswahrnehmung ver-
stoRlt —in jedem Fall etwas Liminales, Auflergewohnliches und Regelwidriges.
Unabhingig von der ethischen oder ideologischen Wertung'® codiert das Misch-
wesen einen Verstof} gegen gesetzte Normen, da es bereits auf den ersten Blick
die physische Unterscheidbarkeit zwischen den Spezies unterminiert. An
dieser Stelle ist jedoch zu beachten, dass selbst solche offensichtlichen Spezi-
esgrenzen bzw. die Unterscheidung zwischen Mensch und Tier nie losgeldst
von den sie bedingenden Weltbildern zu betrachten sind, weshalb die hybride
Gestalt oft noch weitere kulturelle Konzeptionen, wie etwa soziale Hierarchien
und Rollenbilder, reflektiert. Aufgrund ihres Potenzials zur ebenso reflexiven
wie dsthetisch-anschaulichen Auseinandersetzung mit der ambivalenten Er-
fahrungs- und Ideenwelt verwundert die hohe Prisenz hybrider Formen in den
kulturellen Uberlieferungen nicht. Auch wenn Foucault anthropozoomorphe
Kreuzungen in erster Linie als charakteristische Monstrosititskonzepte des
europiischen Mittelalters versteht,” sind sie weltweit ein fester Bestandteil der
Mythen zahlreicher Epochen und Kulturriume.'® Bereits in den Héhlenmale-
reien von Lascaux tummeln sich diverse hybride Formen, was dafiir spricht,
dass Mischwesen seit der prihistorischen Zeit ein wesentlicher Bestandteil
der menschlichen Ideenwelt sind. Trotz ihres gemeinsamen Ursprungs in den
Anfingen der Menschheitsgeschichte variieren die Zwittergeschopfe, die seit-
dem durch die verschiedensten Medien zahlreicher Kulturen geistern, in ihren
mannigfaltigen Formen und Bedeutungen erheblich. Die Reduktion aller Hy-
bridformen auf ein einzelnes Grundmuster wire daher eine sinnentstellende
hermeneutische Verengung.

Dennoch lassen sich bei vielen Mischwesen-Typen sowie in der Art ihrer
Tradierung bestimmte wiederkehrende Merkmale feststellen. Um diese soll
es im Folgenden gehen. Besonders priagend fiir die okzidentale Kunst sind die
verschiedenen Zwitterformen aus der griechisch-romischen Mythologie wie
Satyrn, Sphingen, Sirenen, Kentauren, Tritonen, Minotauren und Gorgonen.
Viele der Geschopfe gehen zwar auf noch iltere Formen aus dem dgyptischen

16 | Nicht alle Mischwesen dienen notwendigerweise nur der visuellen Bannung eines
»wilden Schreckenss, wie es Hans Blumenberg postuliert hat. Vgl. Blumenberg, Hans: Ar-
beit am Mythos, Frankfurt a.M. 2006, S. 73-76. Vgl. auch Borchhardt, Kerstin: Bdcklins
Bestiarium: Mischwesen in der modernen Malerei, Berlin 2017, S. 215-219.

17 | Vgl. Foucault: Die Anormalen, a.a.0., S. 86.

18 | Vgl. dazu: Mode, Heinz: Fabeltiere und Ddmonen. Die Welt der phantastischen We-
sen, Leipzig 2005; South, Malcolm: Mythical and Fabulous Creatures: A Source Book
and Research Guide, Westport 1987.

https://dolorg/10:14361/9783830435755-008 - am 14.02.2028, 13:47:37. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

171


https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Kerstin Borchhardt

oder mesopotamischen Kulturraum zuriick, allerdings sind seit der archai-
schen Zeit des antiken Griechenlands zahlreiche signifikante Texte und ein
grofRes Repertoire an bildlichen Mustern iiberliefert. Diese prigten sowohl die
Darstellungen in der antiken als auch in der nachantiken Kunst sowie die Vor-
stellungen tiber Mischwesen und ihren Platz in der Welt. Daher erachtet es die
Autorin fiir sinnvoll, den juridischen Aspekt von Mensch-Tierhybriden nicht —
wie Foucault es tat — erst ab dem Mittelalter zu untersuchen, sondern seine
Ideen retrospektiv auch auf antike Zwittergeschépfe anzuwenden. Foucaults
»Definition« des Monstrums als juridische Kategorie bietet dabei einen viel-
versprechenden Ansatzpunkt zur kontextuellen Erforschung diverser Hybri-
den. Denn die Funktion des anthropozoomorphen Mischwesens im Gefiige
der géttlichen und gesellschaftlichen Ordnung bildet einen zentralen Punkt
fiir sein Verstindnis, der bis jetzt in der Literatur aber nur wenig Beachtung
erfahren hat. In den folgenden Ausfithrungen sollen deshalb Denkanstof3e in
diese Richtung gegeben werden.

Inwieweit anthropozoomorphe Mischwesen bereits in der Antike die zwei
Monstrosititskriterien Foucaults — zum einen den Verstof} gegen die Natur
und zum anderen den VerstoR gegen gesellschaftliches oder géttliches Recht —
erfiillten, kann nicht pauschal gesagt, sondern muss eingehend anhand der
einzelnen Mischformen analysiert werden. Dass die Hybriden durch ihre syn-
thetische Gestalt, in der zwei disparate Arten kombiniert sind, dem ersten Kri-
terium entsprechen, ist offensichtlich. Die Frage, inwieweit dieser Normenver-
stofd auch als Rechtsbruch betrachtet werden kann, ist jedoch schwieriger zu
beantworten. Exemplarisch sollen deshalb drei Fallbeispiele angefiithrt werden,
die verschiedene Facetten dieses Problemfeldes beleuchten.

FALLBEISPIEL |. DER MINOTAURUS: EIN MONSTRUM
ZWISCHEN ZOOPHILIE UND GOTTLICHEM WILLEN

Foucault begriindete den Rechtsbruch folgendermafen:

»Worauf, auf welche Ursache verweist also das Monster als das Wesen, an welchem man
die Mischung zweier Bereiche ablesen kann und das in ein und demselben Wesen die
tierische und menschliche Spezies vereinigt? Auf eine Ubertretung des menschlichen
und des gottlichen Rechts, das heifit auf Unzucht zwischen den Erzeugern, zwischen ei-
nem Individuum der menschlichen Gattung und einem Tier. Das Monster steht in seiner
Mischnatur dafiir ein, da es eine sexuelle Beziehung zwischen einem Menschen und
einem Tier oder einer Frau und einem Tier gegeben hat. Das aber verweist auf den Bruch
des zivilen und religiosen Rechts.«®

19 | Foucault: Die Anormalen, a.a.0., S. 87-88.

https://dolorg/10:14361/9783830435755-008 - am 14.02.2028, 13:47:37. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liminal and Criminal

Diese Feststellung mag fiir christlich geprigte Gesellschaften durchaus zutref-
fen, doch zeigt der Blick auf andere Zivilisationen, dass sexuelle Kontakte zwi-
schen Mensch und Tier zwar oft als problematisch,?® aber nicht notwendiger-
weise als kriminell gewertet wurden. Fiir das antike Griechenland lassen sich
keine generelle Aussagen tiber das Verhiltnis zur Zoophilie titigen, da sich in
den zahlreichen Stadtstaaten hochst unterschiedliche Rechtssysteme entwi-
ckelt hatten. Zudem erscheint die Quellenlage fragmentarisch, wobei doku-
mentarisch-historische und mythische Zeugnisse oft ineinander tibergehen.
Wie Alexandridis gezeigt hat, sind diverse populidre Mythen tiberliefert, die von
sexuellen Handlungen zwischen Menschen und anderen Spezies berichten.
Die Zoophilie fungiert dabei in einigen Erzihlungen, wie z.B. in der von »Leda
und der Schwan, als Liebesbeweis der Gétter,?! in anderen hingegen als gott-
liche Strafe.?? Der von Foucault beschriebene »Mensch mit dem Stierkopf«,
also der Minotaurus, ist ein mythisches Ungeheuer, das aus einer solch stra-
fenden Zoophilie hervorgegangen ist. Dies bedeutet allerdings weder, dass alle
mythischen interspeziellen Sexualkontakte monstrése Nachkommen gene-
riert haben, noch dass anthropozoomorphe Hybriditit generell als das Resultat
zoophiler Akte verstanden wurde. Im Gegenteil, geht in vielen Mythen die phy-
sische Gestalt von Mischwesen wie die der Satyrn, Sirenen oder der Medusa
auf sehr unterschiedliche Ursachen zuriick. Doch ungeachtet des Tatbestands
der Zoophilie codiert ihre Zwitternatur hiufig einen Rechtsbruch. Dieser be-
trifft weniger das zivile als vielmehr das gottliche Recht. Géttliches Recht ist
hier in erster Linie als Unterordnung der Menschen (und mythischer Wesen)
unter den Willen der Gétter zu verstehen. Da die géttlichen Entitdten in diver-
sen paganen Mythen als ordnungs- und gesetzgebende Wesenheiten insze-
niert werden, reprisentiert ihr Wille eine Weltordnung, die scheinbar tiber der
politisch-sozialen Ordnung der Menschen steht und ihre Legitimation daher
nicht aus der menschlichen Gesellschaft, sondern von einer michtigeren me-
taphysischen Instanz bezieht. Unter hermeneutischen Gesichtspunkten wird
jedoch sehr schnell deutlich, dass sich die »gottliche Ordnung« an vielen Stel-
len als eine zutiefst menschliche erweist, die durch soziale Beziehungen und
Hierarchien gekennzeichnet ist. Viele griechischen Mythen prisentieren die
Gotter auch nicht als vollkommene sondern als emotionale und launische

20 | Alexandridis, Annetta: »Wenn Gotter lieben, wenn Gotter strafen: Zur Ikonographie
der Zoophilie im griechischen Mythose, in: Alexandridis, Anetta und Wild, Markus und
Winkler-Horacek, Lorenz (Hg.): Mensch und Tier in der Antike: Grenzziehung und Grenz-
tberschreitung, Wiesbaden 2008, S. 285-311, hier S. 286.

21 | Vgl. ebd., S. 295ff.

22 | Vgl. ebd., S. 303.

https://dolorg/10:14361/9783830435755-008 - am 14.02.2028, 13:47:37. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

173


https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174

Kerstin Borchhardt

Wesen.?* Thre Herrschaft iiber die Sterblichen sowie die Legitimation, die Welt-
ordnung zu stiften, verdanken sie in erster Linie ihrer {iberlegenen Macht, die
es ihnen erméglicht, menschlichen Ungehorsam zu strafen.?* Mit einer sol-
chen Macht ausgestattet, lenken gottliche Wesenheiten in den Mythen nicht
nur die Natur, sondern auch die Kultur und dartiber hinaus jeglichen Bereich
des menschlichen Lebens.?® Daher war in der Vorstellung der Anhiinger vieler
paganer Religionen das Gelingen eines jeden Unternehmens mafigeblich vom
Wohlwollen bestimmter Gottheiten abhingig. Trotz dieser totalitiren Schick-
salsbestimmung erschien der Mensch nicht vollkommen machtlos, denn er
konnte die Gotter durch Rituale, Gehorsam, Gebete und Opfer ihm gewogen
stimmen. Ritus und Mythos als Verbindungsstellen zwischen Mensch und
Gottheit waren dabei aufs Engste miteinander verkniipft und in grofle Teile der
griechischen Gesellschaften eingebunden.?® Dies zeigt sich z.B. daran, dass
eine bestimmte Gottheit mit ihren spezifischen Eigenschaften oft identitits-
stiftend fiir einen Stadtstaat war und sich ganze Volker sowie Herrscherge-
schlechter von Géttern, Halbgottern oder deren Giinstlingen genealogisch ab-
leiteten. So war beispielsweise Athen besonders (wenn auch bei Weitem nicht
ausschliefRlich) seiner namensgebenden Patronin Athena sowie deren Stief-
sohn als Stadtgriinder zugetan.” Aufgrund dieser konstituierten politischen
und genealogischen Verbindung des griechischen Pantheons zu den Men-
schen sowie der zutiefst menschlichen Eigenschaften zahlreicher Gétter kann
eine Nihe zu tatsichlichen Gesellschaftsstrukturen angenommen werden, die
durch mythopoeitische Umformung in eine metaphysisch iiberhohte Ebene
gesteigert wurde. Diese vermenschlichende Deutung der paganen Gottheiten
mag auf den ersten Blick sehr modern wirken, hat aber ihre Wurzeln bereits in
der Antike. Denn trotz der groflen Bedeutung der Religion fiir die Stadtstaaten,
belegen seit dem spiten 6. Jahrhundert v. Chr. die Schriften von rationalistisch
orientierten Philosophen wie Xenophanes von Kolophon, dass unter den
Intellektuellen zahlreiche Mythen kritisch hinterfragt und auf ihren

23 | Vgl. dazu die Einleitung von Vinzenz Brinkmann in: ders.: Launen des Olymp, Der
Mythos von Athena, Marsyas und Apoll, Ausst.-kat., Liebighaus Skulpturensammilung,
Frankfurta.M. 2008.

24 | Vgl. Knittimayer, Brigitte: Die attische Aristokratie und ihre Helden. Untersuchun-
gen zu Darstellungen des trojanischen Sagenkreises im 6. und friihen 5. Jahrhundert
v. Chr., Mérlenbach 1997 (=Archdologie und Geschichte, Bd. 7), S. 107.

25 | Vgl. Barinnger, Judith M.: Art, Myth and Ritual in Classical Greece, Cambridge
2008, S. 1ff.

26 | Vgl. ebd.

27 | Vgl. dazu Kasper-Putz, Irmgard: Die Géttin Athena im klassischen Athen: Athena
als Reprédsentantin des demokratischen Staates, Frankfurt a.M. 1990 (=Europdische
Hochschulschriften, Bd. 30), S. 35ff.

https://dolorg/10:14361/9783830435755-008 - am 14.02.2028, 13:47:37. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liminal and Criminal

Wahrheitsgehalt sowie ihre Urspriinge untersucht wurden.”® Eines der popu-
larsten Beispiele dafiir ist Euhemerus’ (340 bis 260 v. Chr.) Heilige Aufzeich-
nung, in der er konstatiert, dass viele Gotter auf grofRe Personlichkeiten der
Geschichte zuriickgehen, die aufgrund ihrer Taten von nachfolgenden Genera-
tionen als Gétter verehrt wurden.?’ Diese euhemeristische Deutung, nach der
mythische Geschichten auf historische Ereignisse und Persénlichkeiten zu-
riickgefithrt werden, beeinflusste auch die spitantike, mittelalterliche und
neuzeitliche Mytheninterpretation, wie z.B. Antoine Baniers Schrift La mytho-
logie et les fables expliquées par Uhistoire (1738-1740). Zahlreiche moderne Her-
meneutiken hingegen, wie der strukturalistische Ansatz von Claude Lé-
vi-Strauss in seiner Mythologica (1964-1971) oder der psychoanalytische Ansatz
von Sigmund Freuds Traumdeutung (1899), fiihren Mythen weniger auf kon-
krete historische Ereignisse, sondern primir auf grundlegende soziale und
psychische Paradigmen der menschlichen Existenz zuriick. In der Tradition
dieser Deutungen gehen zahlreiche Forscher heute davon aus, dass Mythen
auf einer sehr generellen Ebene Grundfragen menschlicher Handlungsweisen
und Weltsichten diskutieren.*® Einer solchen Lesart folgend kommt in der
Gott-Mensch-Hierarchie der griechischen Religionen wahrscheinlich die Idee
des Machtgefiiges zwischen einer als tiberméichtig anerkannten gottlichen
Weltordnung und den Menschen, die in ihr leben, zum Ausdruck, wobei der
Bruch dieser Ordnung Chaos und Strafen nach sich zieht.! Ein dhnliches
Machtgefiige herrschte ebenfalls in den einzelnen Stadtstaaten, in denen die
jeweiligen Herrschenden die als »g6ttlich« vorausgesetzte Ordnung als gesell-
schaftliches Regelsystem durch Politik sowie Kulthandlungen verwalteten und

28 | Vgl. dazu Masciadri: Das Problem der Kentauren, a.a.0. Gerade die mdgliche
Existenz von Mischwesen wie Kentauren und Chimé&ren wurde ab der Klassik bis in
die Spatantike von zahlreichen Philosophen, Mythographen, Wissenschaftlern und
Historikern - darunter auch Platon, Palaephatus, Diodor, Cicero, Lukrez sowie Gale-
nus - bestritten, und die Zwitterwesen wurden als Allegorien, Sinnestduschungen oder
mythopoethische Uberhéhungen von tatsachlichen Ereignissen interpretiert. Vgl. ebd.
S. 11-24. Dies anderte aber nichts an der Popularitat solcher Hybriden in der Kunst. Sie
blieben weiterhin ein unverzichtbarer Bestandteil zahlreicher Bildwerke, Dramen und
Dichtungen.

29 | Vgl. ebd. S. 21f. Diese philosophische Mythenkritik 16ste den Glauben an die My-
then jedoch nicht generell ab, sondern ist als Parallelphdnomen zu den paganen Reli-
gionen zu verstehen, die auch weiterhin die Kulte und Riten in den griechischen Stadt-
staaten bestimmten.

30 | Junker: Griechische Mythenbilder, a.a.0., S. 30ff.

31 | Zur Bedeutung von géttlichen Strafen fiir die griechische Kultur vgl. Knittimayer:
Die attische Aristokratie und ihre Helden, a.a.0., S. 107 sowie Brinkmann: Launen des
Olymp, a.a.0.

https://dolorg/10:14361/9783830435755-008 - am 14.02.2028, 13:47:37. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

175


https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kerstin Borchhardt

VerstoRRe dagegen sanktionierten.’? Auch zahlreiche Mythen — sei es zur Erzie-
hung und/oder Abschreckung — berichten eindrucksvoll von den Strafen der
Gotter gegen ungehorsame Menschen. In diversen Geschichten fungieren
Verwandlungen in Mischwesen oder bosartige Hybriden als solche gottlichen
Strafen. Der Menschen fressende Minotaurus beispielsweise war die Strafe fiir
das kretische Koénigspaar Minos und Pasiphae. Minos hatte sich geweigert, ei-
nen prichtigen Stier an Poseidon zu opfern,* und Pasiphae verweigerte Aphro-
dite das Opfer.** Darauf verfluchten die Gétter die Konigin mit einer widerna-
turlichen Liebe zu dem Stier, deren Resultat das tierkopfige Ungeheuer war.
Der Minotaurus erschien dabei jedoch nicht als die Strafe fiir die Zoophilie®
der Konigin, sondern fiir den Ungehorsam des Kénigspaares gegeniiber den
Géttern.*® Sein monstréses Wesen spiegelt die aus diesem Ungehorsam resul-
tierende Pervertierung der natiirlich-géttlichen Ordnung wieder.”” Das zeigt
sich zum einen an der Gestalt des Minotaurus, dessen hybrider Kérper die
Merkmale von Mensch und Stier in widernatiirlicher Weise vereint, zum ande-
rem aber auch in seinem Verhalten, welches — egal ob man ihn als Mensch,
Stier oder beides zugleich betrachtet — nicht den biologischen und kulturellen
Normen entspricht. Rinder und Menschen sind soziale Wesen, die mit Artge-
nossen kommunizieren, kooperieren und (mal mehr oder weniger friedlich)
koexistieren. Der Minotaurus hingegen totet jeden, der in seine Nihe kommt,
weswegen er in einem Labyrinth eingesperrt und mit Blutopfern besinftigt
werden muss.*® Anderenfalls wiirde er die das soziale Leben regelnden Abma-
chungen und Normen sprengen. Ferner frisst er die ihm geopferten Men-
schen, was ihn als Halb-Mensch wenigstens teilweise zum Kannibalen und als
Halb-Stier zu einem gegenweltlichen Monster macht, da Rinder Herbivoren
sind und keine Menschen fressen, sondern umgekehrt, Kithe bzw. Stiere in

32 | Die enge Verbindung zwischen der alltglichen Politik zu den Gottheiten kommt
z.B. inden sogenannten »Urkunden-Reliefs«im klassischen Athen zum Ausdruck. Diese
zeigen die Gottin Athena nicht mehr im traditionellen mythischen Umfeld, sondern im
Kontext der Tagespolitik, wobei sie im Bereich politischer Entschliisse und der Interak-
tion mit anderen Stadtstaaten erscheint. Vgl. Kasper-Putz: Die Gottin Athena im klassi-
schen Athen, a.a.0., S. 35ff.

33 | Vgl. Campbell: Der Heros in tausend Gestalten, a.a.0., S. 26-28.

34 | Vgl. Hyginus: Fabulae - Eine Reise durch die wundersame Welt der Mythologie, hg.,
libers. und mit einem Vorwort von Lucius Annaeus Senecio, Berlin 2013, S. 123-127.
35 | Vgl. Lexandridis: Wenn Gétter lieben, wenn Gétter strafen, a.a.0., S. 303f.

36 | Vgl. South: Mythical and Fabulous Creatures, a.a.0., insbesondere das Kapitel
»The Minotaur«.

37 | Vgl. Campbell: Der Heros in tausend Gestalten, a.a.0., S. 26-28.

38 | Vgl. Klawes, Giinter (Hg.): Diodoros Historische Bibliothek, Wiesbaden 2014,
S.202-303.

https://dolorg/10:14361/9783830435755-008 - am 14.02.2028, 13:47:37. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liminal and Criminal

vielen Kulturen den Menschen als Nahrungsquelle und/oder Opfertiere die-
nen. Das widernattirliche Wesen des Minotaurus bezeugt somit eine Pervertie-
rung diverser Ordnungen, wodurch Leid und Chaos in die menschlichen
Gesellschaften gebracht werden. Seine Mischgestalt ist als Ausdruck dieser de-
struktiven Unordnung zu verstehen.

FaLLBEISPIEL Il. DIE SPHINX:
UMKEHRUNG DER GESCHLECHTERROLLEN

Auch die Mischgestalt vieler anderer Hybriden steht in den griechischen My-
then im Zusammenhang mit gottlichen Sanktionen und verweist daher auf
einen Bruch mit einer als iiberweltlich angenommenen Ordnung. So schreck-
lich wie der Minotaurus erschienen zwar bei Weitem nicht alle Zwitterge-
schopfe, dennoch wurde anthropozoomorphe Hybriditit hier offenbar in vie-
len Kontexten als problematisch und tendenziell bedrohlich empfunden. Dies
wird besonders in Bezug auf die Hybriden verschiedenen Geschlechts inte-
ressant. Seit der spiten archaischen Epoche dominiert in Texten und Bildern
bei zahlreichen Mischwesentypen mafigeblich ein Geschlecht. Viele der in der
bildenden Kunst besonders weit verbreiteten Zwittergeschopfe waren meis-
tens entweder minnlich, wie die Kentauren und Satyrn, oder weiblich, wie die
Sphinxen und Sirenen. Signifikant ist ebenfalls, dass minnliche und weibliche
Hybriditit in vielen Mythen offenbar unterschiedliche Wertungen erfuhr und
die weiblichen Mischwesen oft schrecklicher inszeniert wurden als die minn-
lichen.* Bereits an der Art ihrer Kombination lassen sich erhebliche Differen-
zen feststellen. Wihrend viele miannliche Mischwesen-Typen wie Satyrn und
Kentauren aus Menschen und domestizierten Pflanzenfressern kombiniert
sind, wurden weibliche Zwittergeschépfe oft mit Raubtiermerkmalen verbun-
den. So besitzen die Gorgonen Elemente von Schlangen, Sphinxen haben einen
Léwenkorper und die Harpyien sind zum Teil Greifvogel. Auch das thnen zuge-
schriebene Verhalten war duf8erst raubtierartig und menschenfeindlich.** Zwar
gab es auch bosartige miannliche Mischwesen wie den bereits beschriebenen

39 | Vgl. Moraw, Susanne: »Die Schdéne und das Biest: Weibliche Mischwesen in der
Spéatantike«, in: Alexandridis und Wild (Hg.): Mensch und Tier in der Antike, a.a.0.,
S. 165-175. Georg Morawietz weist zudem darauf hin, dass bei der Bestialitat der weib-
lichen Mischwesen vor allem die Verletzungen von Grenzen zwischen zivilisiertem und
barbarischem Verhalten eine Rolle spielen, wobei in jener monstrésen Weiblichkeit mit
verflihrerischen Frauenoberkdrpern und bestialischem Unterleib auch ein latent sexu-
elles Element mitschwingt. Vgl. Morawietz, Georg: Der gezdhmte Kentaur. Bedeutungs-
verdnderung der Kentaurenbilder in der Antike, Miinchen 2001, S. 33ff.

40 | Vgl. Moraw: »Die Schdone und das Biest«, a.a.0., S. 165-175.

https://dolorg/10:14361/9783830435755-008 - am 14.02.2028, 13:47:37. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

177


https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kerstin Borchhardt

Minotaurus, grundsitzlich zeichneten sich viele andere >Hybriden-Minners,
allen voran die Satyrn und Kentauren, aber hiufiger durch gesellschaftlich
grenzwertiges Verhalten, z.B. durch tibermifige Lust, Trunkenheit oder
Schalkhaftigkeit, aus.* Sphinxen und Sirenen hatten es hingegen oft explizit
auf das Leben der Menschen abgesehen. Solche Unterschiede sprechen dafiir,
dass weibliche Hybriditit in der Antike offenbar als wesentlich bedrohlicher
empfunden wurde als die minnliche. Dabei ist es wahrscheinlich, dass die un-
terschiedlichen Charakteristika von ménnlichen und weiblichen Mischwesen
nicht losgelost von den verschiedenen Stellungen und Funktionen von Mann
und Frau in vielen antiken griechischen Zivilisationen zu verstehen sind. Vor
allem in den Staaten des attisch geprigten Raumes waren die Aufgabenberei-
che der Geschlechter meist strikt voneinander getrennt.” Damit einher ging
oft die Vorstellung von der Dominanz des Minnlichen iiber das Weibliche,
wobei Minner hiufig mehr Rechte und Freiheiten besaRen als Frauen.” Dem-
entsprechend wurden beiden auch verschiedene Tugenden zugeschrieben.
Entsprechend ihrer Hauptaufgabe als Ehefrau und Mutter galten bei Frauen
Fursorglichkeit, Folgsamkeit und Sanftheit** — denen die Raubtiermerkmale
zahlreicher Mischwesen widersprechen — als besonders wichtige weibliche
Qualitdten. Demgegeniiber wurden Macht und Stirke als vorwiegend minnli-
che Ideale verstanden. Ist ein weibliches Mischwesen wie die Sphinx hingegen
mit Raubtiermerkmalen ausgestattet, impliziert dies auch die physische Kraft
eines Raubtieres, durch die sie als mit Klauen ausgestatte »Halblowin« einem
menschlichen Mann bereits optisch weit tiberlegen ist.

Eine derartige Macht und Wildheit, verbunden mit der als hisslich emp-
fundenen, weiblichen Hybridgestalt, schien daher bei zahlreichen der zumeist
minnlichen Kiinstler und Dichter eine tendenziell problematische, unkon-
trollierbare und bedrohliche Form der Weiblichkeit zu veranschaulichen. Dies
zeigt sich bei der Sphinx aus Theben nicht nur durch ihre Gestalt, sondern
auch durch ihre tradierte Hintergrundgeschichte. Laut zahlreicher Mythen

41 | Vgl. Morawietz: Der gezdhmte Kentaur, a.a.0., S. 33ff.

42 | Vgl. die Einleitung in Alexandridis: Das Tier in der Antike, a.a.0.

43 | Vgl. Blundell, Sue: Woman in Ancient Greece, London 1995, S. 113ff. Vgl. auch
Schneider: Sphinx - Amazone - Médnade, a.a.0., S. 8-16.

44 | Dies galt vor allem fiir den attisch dominierten Raum. In anderen Stadtstaaten
wie in Sparta herrschten auch abweichende Frauenbilder, wobei Frauen zwar mitunter
mehr Rechte hatten, aber die Dominanz des Mannes erhalten blieb. Als eines der ein-
flussreichsten und ausfiihrlichsten Werke zur Stellung der Frau in antiken Zivilisationen
zahltnoch heute Pomeroy, Sarah B.: Frauenleben im klassischen Altertum [Goddesses,
Whores, Wives, and Slaves: Women in Classical Antiquity, 1984], Gibers. von Norbert F.
Mattheis, Stuttgart 1985.

https://dolorg/10:14361/9783830435755-008 - am 14.02.2028, 13:47:37. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liminal and Criminal

wurde sie der Stadt als Fluch fiir ein Verbrechen ihres Konigs gesandt.* Das
Monstrum wartete vor den Toren auf vorbeiziehende Jiinglinge und tétete die-
se, wenn sie dessen Ritsel nicht 16sen konnten. Erst Odipus machte dem Spuk
ein Ende, indem er die Unholdin nicht durch korperliche, sondern durch
geistige Uberlegenheit bezwang und somit die Ordnung wiederherstellte. Bis
in die heutige Zeit bot der Odipusmythos fiir zahlreiche bildende Kiinstler,
Schriftsteller und Psychologen Stoff zur Ausmalung und Weiterentwicklung.*¢
Dies bezeugen diverse Vasenmalereien und Gemmen seit dem 5. Jahrhundert
v. Chr., die das Motiv der Sphinx mit einem Jiingling zeigen. Teilweise ste-
chen hier auch unverkennbare sexuelle Anspielungen hervor. Denn hiufig hilt
die Sphinx den nackten Jugendlichen mit ihren Vorderklauen umschlungen,
wihren der Jingling mit deutlich gespreizten Beinen unter ihr liegt, sodass
sich ihre Geschlechtsteile (beinahe) berithren.” Diese Darstellungen weichen
insofern von der traditionellen Ikonografie des Liebesspiels zwischen Mann
und Frau im antiken Griechenland ab, als dass sich hier das weibliche Wesen
oberhalb befindet und die Initiative itbernimmt, wohingegen auf den meisten
anderen Darstellungen der Mann die tiberlegene, aktive und somit dominan-
te Rolle inne hat.”® Besonders bei solchen sexualisierten Bildern verweist die
aufhockende Sphinx auf eine Umkehrung und damit Pervertierung der an-
tiken geschlechtsspezifischen Rollen-Ordnung, da die Frau hier Macht iiber
den Mann bzw. den Jugendlichen als Mann im Werden gewinnt.” Des Weite-
ren ist es auf klassischen Kunstwerken ebenfalls nicht iiblich, dass eine Frau
derart intimen Kontakt mit einem Jugendlichen oder Knaben hat, sondern in

45 | Hyginus: Fabulae - Eine Reise durch die wundersame Welt der Mythologie, a.a.0.,
S. 135; Apollodor Bibliotheke: Gétter- und Heldensagen, hg., libers., kommentiert und
mit einem Vorwort von Paul Dréger, Dusseldorf, Ziirich 2005, S. 170-173.

46 | Vgl. dazu Demisch, Heinz: Die Sphinx: Geschichte ihrer Darstellung von den An-
féngen bis zur Gegenwart, Stuttgart 1977, S. 84ff, S. 98ff.; Vgl. auch die Beitrdge in
Malinowski, Bernadette und Wesche, Jorg und Wohlleben, Doreen (Hg.): Fragen an die
Sphinx. Kulturhermeneutik einer Chimére zwischen Mythos und Wissenschaft, Heidel-
berg 2011.

47 | Solche sexualisierten Interpretationen des Sphinx- oder Sirenenmotivs werden
haufig fir Erfindungen des 19. Jahrhunderts gehalten. Zahlreiche archdologische Un-
tersuchungen spéatestens seit den achtziger Jahren wie auch in den hier angefiihrten
Schriften von Morawietz, Padgett, Moraw und Schneider zeigen allerdings, dass diese
Idee schon auf die Antike selbst zuriickgeht. Eine der frihsten Ausfiihrungen dazu befin-
det sich in Koch-Harnack, Gundel: Knabenliebe und Tiergeschenke: Ihre Bedeutung im
péderastischen Erziehungssystem Athens, Berlin 1983, S. 213-214.

48 | Vgl. Reinsberg, Carola: Ehe, Hetdrentum und Knabenliebe im antiken Griechen-
land, Miinchen 1998, S. 117f., S. 137f.

49 | Vgl. Schneider: Sphinx - Amazone - Médnade, a.a.0., S. 29f.

https://dolorg/10:14361/9783830435755-008 - am 14.02.2028, 13:47:37. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

179


https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180

Kerstin Borchhardt

der Regel mit einem erwachsenen Mann dargestellt wird. Im Gegensatz dazu
existieren jedoch zahlreiche erotische Darstellungen mit Mannern und Jun-
gen, in denen die in vielen antiken griechischen Gesellschaften anerkannte
Praxis der Piderastie gezeigt wird. Bei dieser bildete ein ilterer Mann einen
Knaben aus, beschenkte ihn groflziigig und nahm ihn oft auch als Liebha-
ber.®® In den sexualisierten Sphinx-Darstellungen tibernimmt das weibliche
Mischwesen die aktive Rolle, die bei den piderastischen Bildern dem erwach-
senen Mann zukommt — allerdings mit dem Unterschied, dass der Jugendliche
aus der Verbindung mit der Sphinx keinen Nutzen zieht, sondern sein Leben
t.5! Die Umkehrung der Geschlechterordnung erscheint hier — wenigs-
tens fiir die Knaben — als etwas duflerst Fatales und Todbringendes.

verlier

FALLBEISPIEL IIl. DER SATYR: ENTGRENZUNG UND LIMINALITAT
IN DER ANTIKEN UND NACHANTIKEN KUNST

Ahnlich wie es Foucault fiir das Mittelalter festgestellt hat, veranschaulichten
bereits in der Antike viele Mischwesen durch ihre Hybriditit einen Bruch
mit gesellschaftlich konstituierten gottlichen Ordnungen. Die oben ange-
fuhrten Beispiele von Minotaurus und Sphinx haben gezeigt, als wie bedroh-
lich und gefihrlich solche Gesetzesbriiche fiir die gesellschaftliche Ordnung
empfunden werden konnten. Allerdings hatte die Liminalitit diverser Zwit-
tergeschépfe schon im alten Griechenland oft auch eine andere Seite. Denn
zahlreiche Mischwesen versinnbildlichen nicht nur die Furcht der Menschen
vor den negativen Auswirkungen von Grenz- und Gesetzesbriichen, sondern
ebenso die Faszination an der daraus resultierenden Unordnung als Expe-
rimentierfeld fiir Gegenentwiirfe zu etablierten Ordnungssystemen. Eine
solche Faszination am Liminalen und Entgrenzenden ldsst sich nicht nur an
den antiken Mischformen, sondern auch an ihrer nachantiken Rezeptionsge-
schichte beobachten.

Dieses Problemfeld soll im letzten Abschnitt kurz angerissen werden, in-
dem die Autorin einige wichtige Stationen der ideengeschichtlichen Entwick-
lung der Gestalt des Satyrn in der abendlidndischen Kultur bis zur frithen Neu-
zeit aufzeigt. Der Terminus »Satyr« ist ein Sammelbegriff fiir eine Vielzahl
von Mischwesen, zu denen Geschopfe wie Pane, Faune und Silene gezihlt wer-
den.” Genaue Abgrenzungen sind bereits seit dem 5. Jahrhundert v. Chr. nicht

50 | Zur Knabenliebe vgl. Reinsberg: Ehe, Hetdrentum und Knabenliebe, a.a.0.,
S. 163-215.

51 | Vgl. Schneider: Sphinx - Amazone - Ménade, a.a.0., S. 29f.

52 | Herbig, Reinhardt: Pan der griechische Bocksgott. Versuch einer Monographie,
Frankfurta.M. 1949, S. 52ff.

https://dolorg/10:14361/9783830435755-008 - am 14.02.2028, 13:47:37. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liminal and Criminal

mehr moglich. Auch ihre Typologie konnte in der bildenden Kunst variie-
ren, und sie wurden entweder als kleine Minner mit Spitzohren und Pferde-
schwanz (manchmal auch Pferdehinterbeinen oder Hufen) oder als Kreuzung
aus Mensch und Ziege mit Bocksbeinen oder Bockskopf dargestellt.” Trotz der
Unterschiede zeichnen sich viele dieser Wesen durch dhnliche Verhaltenswei-
sen wie ihre Verbindung zur Natur, exzessive Lust, die Vorliebe fiir Wein und
Rausch sowie eine gewisse Schalkhaftigkeit aus. Sie gehoren zu den facetten-
reichsten Zwittergeschopfen, wobei gerade ihr liminaler Status zwischen den
Ordnungen fiir ihre funktionale Bestimmung von Bedeutung ist. Fiir diese
These spricht, dass die Satyrn bereits in der Antike Einzug in das Gefolge des
Dionysos hielten. Dionysos — der ambivalente Natur- und Weingott — wurde
in zahlreichen Mythen selbst als hochst liminale Figur inszeniert, die an der
Schwelle zwischen Natur und Kultur, Wildnis und Zivilisation, Fremdheit und
Vertrautheit sowie gesellschaftlich akzeptablen und inakzeptablen Verhalten
stand.’* Zahlreiche bildliche Darstellungen des Gottes zeigen seine durch Eks-
tase, Alkohol, Tanz, Musik sowie sexuelle Ausschweifungen gekennzeichnete
Triumphziige und betonen dadurch dessen liminalen Charakter.” Auch die
Satyrn waren ein fester Bestandteil solcher Triumphe, denn aufgrund ihrer
Doppelnatur eigneten sie sich fiir die Darstellungen grenzwertiger Ausschwei-
fungen besonders gut.*® Einerseits waren sie als Halbmenschen der mensch-
lichen Sprache begabt und konnten Musikinstrumente spielen, andererseits
zeichneten sie sich durch eine gewisse Dumpfheit und unkontrollierbare tie-
rische Instinkte wie einen {ibermifigen Sexualtrieb aus.”” Diesen lebten die
Satyrn nicht nur mit Minaden, sondern auch mit méannlichen und weiblichen
Ziegen oder Rehen aus.*® Bildwerke von menschlichen Triumph-Teilnehmern
im Koitus mit Tieren sind hingegen nicht tiberliefert, was dafiir spricht, dass
die Zwittergeschdpfe bevorzugt bei sexuellen Ausschweifungen und Exzessen
dargestellt wurden, die bei anthropomorphen Figuren vielleicht mehr Anstofs
erregt hitten.®® Es ist anzunehmen, dass die liminale Gestalt des Bockswe-
sens somit auch als kiinstlerisches Mittel fungierte, um dem Grenzwertigen

53 | Vgl. Padgett, Michael J.: The Centaur’s Smile: The Human Animal in Early Greek Art,
New Haven 2003, S. 28f.

54 | Vgl. Otto, Walter F.: Dionysos. Mythus und Kultus, 7. Auflage, mit einem Nachwort
von Alessandro Stavru, Frankfurt a.M. 2011, S. 87ff.

55 | Zu den schier unzhligen Deutungs- und Darstellungstradition vgl. die Beitréage
in: Schlesier, Renate: A Different God? Dionysos and Ancient Polytheism, Berlin 2011.

56 | Vgl. dazu: Morawietz: Der gezdhmte Kentaur, a.a.0.

57 | Vgl. Brommer, Frank: Satyrspiele - Bilder griechischer Vasen, Berlin 1959,
S.27-44.

58 | Vgl. Alexandridis: Wenn Gétter lieben, wenn Goétter strafen, a.a.0., S. 300f.

59 | vgl. ebd., S. 300.

https://dolorg/10:14361/9783830435755-008 - am 14.02.2028, 13:47:37. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -

181


https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182

Kerstin Borchhardt

und moralisch Bedenklichen eine bildliche Form zu geben. Im antiken Thea-
ter nahm der Satyr im nach ihm benannten Satyrspiel — das in Athen um
500 v. Chr. entwickelt wurde — ebenfalls eine wichtige und einzigartige Rolle
ein. Wie in den Tragédien wurden auch im Satyrspiel mythische Heldenge-
schichten erzihlt. Allerdings unterschied es sich in dem Punkt, dass ein Chor
von Satyrn als Reprisentant des Dionysischen auftrat, durch den die Stiicke
an den ausschweifenden Dionysoskult — aus dem die antike Dramendichtung
urspriinglich hervorgegangen war — riickgebunden werden sollten.®® Die Sa-
tyrn agierten hierbei als Vermittler zwischen Kunst und Kultus. Gleichzeitig
verliehen sie — da sie sich hiufig durch einen deftigen Humor auszeichneten —
den Dramen aber auch etwas sehr Irdisches und nur Allzumenschliches. Im
Gegensatz zu vielen anderen Figuren durften sich die Mischwesen vulgirer
Sprache bedienen, Witze machen oder sie spielten Streiche, indem sie z.B. ei-
nem schlafenden Herakles seine Keule stahlen und mit Odysseus um Wein
feilschten. Vasenbilder und Satyrspiel sprechen somit dafiir, dass die bocksar-
tigen Geschopfe in der antiken Kunst hiufig dazu genutzt wurden, liminales
Verhalten darzustellen und dadurch die Grenzen zwischen Kultur und Natur,
Kunstwerk und Kulthandlung sowie der irdischen und der gottlichen Sphire
zu transzendieren. Gleichzeitig machten sie somit auch die Zusammengeho-
rigkeit dieser scheinbar getrennten Sphiren deutlich.

Bei einem derart fulminanten Auftreten in der Antike wundert es nicht,
dass die Figur des Satyrn den Untergang der heidnischen Religionen »iiber-
lebte« und in das christliche Weltbild integriert wurde. Ebenso wie Kentauren
und Sirenen stand der Satyr, durch seine seltsame Gestalt sowie seine ihm
seit der Antike zugeschriebene Lust, in vielen mittelalterlichen Bestiarien
tiir eine Abwendung vom Ideal der korperlichen und moralischen Ebenbild-
lichkeit Gottes und damit fiir das Satanische schlechthin.® Allerdings — und
das ist bemerkenswert — erhielt er bereits seit dem ausgehenden christlichen
Mittelalter vereinzelt auch andere Facetten. Besonders in der Renaissance ge-
wann das Motiv des Satyrs im Kontext von Schuld, Erlésung und géttlicher
Ordnung in der bildenden Kunst immer mehr an Popularitit. Dabei wurden
vor allem im nordalpinen Raum durch die Darstellungen von Albrecht Diirer
und Jacopo de’ Barbari Stereotypen von Satyrn und »Wilden Mdnnern« — bei-
des haarige Wesen, die in der Natur hausen — miteinander vermischt.®* Beide

60 | Vgl. Lammle, Rebecca: Poetik des Satyrspiels, Heidelberg 2013, S. 31, S. 155ff.,
vgl. Brommer: Satyrspiele - Bilder griechischer Vasen, a.a.0., S. 27-44.

61 | Vgl. Hammer, Andreas: »Ordnung durch Un-Ordnung: Der Zusammenschluss von
Teufel und Monster in der mittelalterlichen Literatur«, in: Mein und Geisenhansliike:
Monstrése Ordnungen, a.a.0., S. 209-256, hier S. 213.

62 | Vgl. Frier Kaufman, Lynn: The Noble Savage, Satyrs and Satyr Families in Renais-
sance Art, Michigan 1979, S. 36ff.

https://dolorg/10:14361/9783830435755-008 - am 14.02.2028, 13:47:37. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liminal and Criminal

Mischwesentypen galten anfangs als Inbegriffe von gottloser Lust, erfuhren
allerdings im Laufe des 15. Jahrhunderts Umdeutungen zu »Edlen Wilden«,*
wobei einige »Wildlinge« sogar von tugendhaften Frauen gezihmt, zivilisiert
und in der christlichen Erlésungslehre unterwiesen wurden. Dies bezeugt
beispielsweise der heute in Basel aufbewahrte Bildteppich Tugendreiche Dame
zdhmt Wilden Mann (ca. 1470). Auf dem Spruchband - das die Figuren verbin-
det — ist zu lesen, dass der zottelige Kerl wild lebte, bis ihn die reine Liebe sei-
ner sittsamen Begleiterin zihmte.®* Geschichten von zivilisierten Satyrn gibt
es —nach Kenntnissen der Autorin — hingegen nicht. Aufgrund ihrer Mischge-
stalt, die noch mehr tierische Merkmale aufweist als der affenartige behaarte
»Wilde Mann, ist es fraglich, inwieweit dieses >Halbtier« tiberhaupt zivilisiert
werden kann. Allerdings war der Satyr in zahlreichen Kunstwerken des 15. und
16. Jahrhunderts auch tiberhaupt nicht mehr als Wesen konzipiert, das der
Zivilisierung bedurfte, um Erlosung zu erfahren. Da sich Intellektuelle und
Kiinstler zu dieser Zeit verstirkt mit antiken Texten und Kunstwerken ausei-
nandersetzten, wurde ihnen die urspriingliche Verbindung der Satyrn mit der
Natur und der dionysischen Ausgelassenheit wieder um so bewusster. Vor die-
sem Hintergrund wandelten sich die haarigen Zwittergeschopfe in den Kunst-
werken Albrecht Diirers (1471-1528) und Albrecht Altdorfers (ca. 1480-1538) zu
Reprisentanten eines vergangenen, besseren, paradiesischen oder arkadischen
Zeitalters. Im Kontext dieser Darstellungen hatten die Satyrn nie den Stinden-
fall der Menschen mitgemacht und lebten noch rein und unkorrumpiert in
Einheit mit Gott und der natiirlichen Ordnung.® Ein solches nostalgisches Na-
turbild, zu dessen Reprisentanten die bocksbeinigen Mischwesen in der Kunst
wurden, war wahrscheinlich ein Resultat der urbanen Entwicklung in der frii-
hen Neuzeit. In zahlreichen europiischen Ballungszentren von Niirnberg bis
Rom sammelten sich Menschen auf engstem Raum und unter niedrigsten
hygienischen Bedingungen. Zudem florierten dort nicht selten die Korrup-
tion sowie die Kriminalitit. Aus der Perspektive derartiger Lebensumstinde
wurde die Natur fiir viele Kiinstler anscheinend zum nostalgisch verklirten

63 | Vgl. ebd.

64 | Hierbei weist der »Wilde Mann« der friihen Renaissance schon Ahnlichkeiten mit
der Anomalieform auf, die Foucault fiir das 18. und 19. Jahrhundert als symptomatisch
bestimmt - ndmlich das »zu bessernde Individuum«, das auf der privaten Ebene gangi-
gen Normen angepasst werden soll. Im Gegensatz dazu ist die Zahmung des »Wilden
Mannes« jedoch nicht als privater Akt zu verstehen, sondern er bleibt selbst bei der
Zivilisierung durch die Frau im kosmologisch-gottlichen Kontext der Erlésung eingebun-
den. AuBerdem ist der neuzeitliche Wildling anders als das »zu bessernde Individuume
Foucaults, das eigentlich nicht gebessert werden kann, tatsdchlich zu zivilisieren. Vgl.
Foucault: Die Anormalen, a.a.0., S. 86f.

65 | Vgl. ebd., S. 85.

https://dolorg/10:14361/9783830435755-008 - am 14.02.2028, 13:47:37. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kerstin Borchhardt

Sehnsuchtsort und mit der Hoffnung auf ein gerechtes, gottesfiirchtiges und
sorgloseres Leben verbunden. Im nordalpinen Raum waren zahlreiche Land-
schaftsdarstellungen mit Satyrn sehr stark von Ideen tiber den Garten Eden
und den Heilsgeschichtsgedanken geprigt. Kiinstler wie Albrecht Altdorfer
oder Urs Graf (ca. 1485-1528) arrangierten ihre Mischwesen in harmonisch
wirkenden Familien, die formal an das Motiv der Heiligen Familie auf der Rast
wihrend ihrer Flucht nach Agypten erinnern. Italienische Bildwerke wie die
Bronzen von Andrea Riccio (1471-1532)% orientierten sich hingegen mehr an
romisch-antiken Vorbildern. Ihre Satyrn standen ebenfalls fiir eine bessere al-
lerdings weniger paradiesische, sondern eher arkadische Zeit ein, in der die Se-
xualitit noch frei ausgelebt werden durfte.” In beiden Fillen wurden mensch-
liche Sehnsiichte nach Freiheit, Einfachheit und Gerechtigkeit auf ein hybrides
Wesen projiziert, das fiir eine utopisch idealisierte Vergangenheit und Kultur
einstand. Dadurch erschienen solche Renaissance-Satyrn als Bewahrer einer
urspriinglichen Weltordnung, von der der Mensch lingst entfernt war, und
das Verhiltnis zwischen Norm, Mensch und Monster wurde in sein Gegenteil
verkehrt. Nicht sich selbst, sondern den Menschen und seine zeitgendssische
Kultur wies der Satyr in Form eines positiven Gegenbildes als das eigentliche
Monster aus, das gegen die natiirlich-géttliche Ordnung verstéft. Diese heute
fast vergessene Deutung des Satyrn war nur eine von vielen seiner Rezeptionen
in der nachantiken Kunst. Sie wies, resultierend aus der Unzufriedenheit mit
der eigenen Gesellschaft, eher den Charakter eines kiinstlerischen Gedanken-
spiels auf, als das Bestreben, den Satyr als einen realen positiven Lebensent-
wurf zu etablieren. Dennoch erlebte eine dhnliche Lesart in der Kunst des 18.
bis 20. Jahrhunderts noch einmal ein fulminantes Aufleben.®®

66 | Zu Riccios Werken vgl. Alan, Denise: Andrea Riccio. Renaissance Master of Bron-
ze, Ausst.-kat., Frick Collection, New York 2008.

67 | Blume, Dieter: »Im Reich des Pans - Animistische Naturdeutung in der italieni-
schen Renaissancex, in: Beyer, Andreas und Prinz, Wolfram: Die Kunst und das Studium
der Naturvom 14. zum 16. Jahrhundert, Weinheim 1987, S. 253-276.

68 | Vgl. Borchhardt: Bdcklins Bestiarium: Mischwesen in der modernen Malerei,
a.a.0.,S.121-141.

https://dolorg/10:14361/9783830435755-008 - am 14.02.2028, 13:47:37. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Liminal and Criminal

SCHLUSSBETRACHTUNG

Von der hier konstatierten Beobachtung ausgehend, lieRe sich die Figur des
Satyrs in der Kunst vor allem in den Werken Arnold Bocklins (1827-1901)% oder
Franz von Stucks (1863-1928)” eingehender untersuchen. Auch fiir eine voll-
stindigerer Erschliefung der anderen im Beitrag beschriebenen Hybriden wi-
ren dhnliche Untersuchungen zu ihrem Bedeutungswandel in der nachantiken
Rezeption durchzufiihren,” welche aber an dieser Stelle nicht geleistet werden
konnen. Allerdings wurde bereits an den einfithrenden Analysen deutlich,
wie wichtig die Einbindung der mythischen Hybriden in den weltanschauli-
chen Kontext ist, aus dem sie jeweils hervorgegangen sind. Zur Analyse dieses
kontextuellen Verbundes liefert Foucaults Charakterisierung des Monstrosen
als Doppelung eines Grenzbruches zum juridischen Gesetzesbruch ein viel-
versprechendes Werkzeug. Es kann helfen, die Bedeutungen und Funktionen
hybrider Formenbildungen im Mythos als wichtige Bestandteile normativer
und sinnstiftender Ordnungssysteme zu analysieren. Mythopoeithische Kon-
strukte wie Mischwesen erweisen sich dadurch nicht allein als Hirngespinste
oder eindimensionale Allegorien, sondern sie veranschaulichen die Versuche,
komplexen, abstrakten und ambivalenten Phinomenen aus der Lebenswelt die
greifbare Form eines konkreten Korpers zu geben. Die der Alltagswahrneh-
mung widersprechende und damit fremdartige Gestalt zahlreicher Zwitterge-
schopfe erscheint dabei als eine wirkmichtige visuelle Ausdrucksformel fiir
den problematischen Umgang der Menschen mit ihren eigenen - fiir die Ge-
sellschaft zwar konstitutiven aber gleichzeitig an vielen Stellen immer wieder
briichig werdenden — Ordnungssystemen.

69 | Zu Bocklins vielfaltigen Mischwesen vgl. ebd., S. 7ff.

70 | Vgl. Brandlhuber, Margot Th. (Hg.): Franz von Stuck: Meisterwerke der Malerei,
Ausst.-kat., Villa Stuck, Miinchen 2008, S. 111-114; vgl. zudem Siinderhauf, Ester
Sophia: »Franz von Stucks Antikenrezeption im Kontext der Zeit, in: Brandlhuber (Hg.):
Franz von Stuck, a.a.0., S. 156-177, hier S. 160ff.

71 | Zu modernen Panen, Satyrn und Faunen allgemein vgl. Herbig: Pan der griechische
Bocksgott, a.a.0., und Merivale, Patricia: Pan the Goat-God: His Myth in Modern Times,
Cambridge, Mass. 1969. Zur Sphinx vgl. Demisch: Die Sphinx, a.a.0. und die Beitrédge
in: Malinowski: Fragen an die Sphinx, a.a.0.; sowie Schneider: Sphinx - Amazone - M&-
nade, a.a.0., S. 29f.

https://dolorg/10:14361/9783830435755-008 - am 14.02.2028, 13:47:37. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dolorg/10:14361/9783830435755-008 - am 14.02.2028, 13:47:37. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

