
Liminal and Criminal 
Monströse Hybriden in der abendländischen Kunst

Kerstin Borchhardt

Mischwesen, Monster und ihr Pl at z in der Weltordnung: 
Eine Einführung

»Das Monster ist das, was das Unmögliche und das Verbotene kombiniert«,1 
postuliert Michel Foucault in seinen Vorlesungen Die Anormalen von 1975. 
Diese zählen bis heute zu den grundlegenden Werken der modernen »Mons-
ter-Theorie«,2 obwohl sie sich nur zu einem geringen Teil mit Monstrosi-
täts-Phänomenen beschäftigen. Foucaults eigentliches Anliegen in Die An-
ormalen war es, die gesellschaftliche Konstruktion von Anomalien in ihrem 
Verhältnis zu den Normierungsbestrebungen der Moderne und der staatlichen 
Machtausübung zu analysieren. Das Monster oder auch »Menschenmonster« 
als deformierter Körper stellt in dieser Entwicklung3 nur eine von drei großen, 
historisch aufeinander folgenden Anomalie-Formen in der abendländischen 
Kultur dar, die dem »zu bessernden Individuum«4 und dem »masturbierenden 
Kind« vorausgeht.5 Trotz der eher knappen Ausführungen sind die wenigen 
Aussagen Foucaults zum Monster im Spannungsfeld von Macht und Gesell-
schaft sehr prägnant und liefern hervorragende Ansatzpunkte für weitere 
Forschungen.

1 | Foucault, Michel: Die Anormalen. Vorlesungen am Collège de France (1974-1975) 

[Les Anormaux. Cours au le Collège de France, 1974-1975], übers. von Michaela Ott 

und Konrad Honsel, Frankfur t a.M. 2007, S. 85.

2 | Vgl. Geisenhanslüke, Achim und Mein, Georg: Monströse Ordnungen: Zur Typologie 

und Ästhetik des Anormalen, Bielefeld 2009.

3 | Vgl. ebd., S. 76.

4 | Vgl. ebd., S. 79f.

5 | Vgl. ebd., S. 81ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Kerstin Borchhardt

Eine der Schwierigkeiten bei der Untersuchung des »Monsters« resultiert aus 
dem Terminus selbst, da er in der Forschung für sehr heterogene Erschei-
nungen verwendet wird und es bis heute keine allgemeinverbindliche Defini-
tion gibt.6 Umso interessanter ist Foucaults pointierte Charakterisierung des 
Monströsen. Für ihn zeichnet es sich im Wesentlichen durch zwei Merkmale 
aus, die – trotz aller Unterschiede – für zahlreiche Monstrositätsphänomene 
kennzeichnend sind: Zum ersten durch seine Liminalität, das heißt den Bruch 
und die Abweichung von den Gesetzmäßigkeiten der Natur, und zum zweiten 
durch die Doppelung dieses Gesetzesbruchs durch den Verstoß gegen gött-
liches oder ziviles Recht.7 Dieser Gesetzesbruch muss nicht unbedingt vom 
Monster durch sein Handeln verschuldet sein, sondern liegt bereits in seiner 
es stigmatisierenden Liminalität begründet. Denn der liminale Charakter 
macht die Anwendung von zivilem oder religiösem Recht – das für die Struk-
tur des staatlichen Sozialverbundes konstitutiv ist und sich immer auf gesetzte 
Normen und Abgrenzungen bezieht – unmöglich.8 Somit bildet das Monster 
für Foucault eine Art Außenseiter, dessen alleinige Existenz die gesellschaft-
lich-juristische Ordnung bedroht. Eine besondere Form solcher liminal-krimi-
neller Monstren stellen für den Philosophen Hybrid-Bildungen aus Mensch 
und Tier dar.

»Das Monster ist vom Mittelalter bis ins 18.  Jahrhundert, das uns hier beschäftigt, im 

wesentlichen ein Mischwesen. Es ist das Mischwesen zweier Bereiche, des menschli-

chen und des animalischen: Der Mensch mit dem Stierkopf, der Mensch mit den Vo-

gelfüßen  – lauter Monster. Es ist ein Mischgebilde aus zwei Ar ten, ein Mixtum zweier 

Ar ten […]. Folglich überschreitet es die natürlichen Grenzen, die Klassifikationen, die 

Kategorientafeln und das Gesetz als Tafel: Genau darum geht es in der Monstrosität.«9 

Derartige anthropozoomorphe Mischwesen waren nach Foucault vor allem 
im Mittelalter der Inbegriff von Monstrosität und wurden in der Renais-
sance zunehmend von Missgeburten wie Doppelbildungen und im 17. und 

6 | Vgl. Overthun, Rasmus: »Das Monströse und das Normale«, in: Geisenhanslüke und 

Mein: Monströse Ordnungen, a.a.O., S. 43-79, hier S. 47.

7 | Dabei soll nicht behauptet werden, dass das Phänomen des Monströsen mit seinen 

vielfältigen Hermeneutiken auf Foucaults Charakterisierung zu reduzieren ist. Sie stellt 

lediglich einen von zahlreichen Deutungsansätzen dar, der allerdings speziell für den 

Untersuchungsgegenstand dieses Ar tikels ein hervorragendes Werkzeug zur Analyse 

bietet. 

8 | Vgl. Foucault: Die Anormalen, a.a.O., S. 76f., S. 86-88. 

9 | Ebd., S.  86f. Foucault bezieht sich hier auf Martin, Ernest : Histoire des monstres 

depuis l’antiquité jusqu’à nos jours, Paris 1880.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


169Liminal and Criminal 

18.  Jahrhundert durch Hermaphroditen abgelöst.10 Auffällig ist dabei, dass 
sich der Autor bei der Beschreibung von Mensch-Tiermonstern sehr kurz hält. 
Anders als bei den Ausführungen zur Missgeburt und zum Hermaphroditen 
fügt er hier keine weiterführenden Fallbeispiele ein. Dies liegt wahrschein-
lich daran, dass er sich in erster Linie mit der Herausbildung der modernen 
menschlichen Gesellschaft befasst und daher sein Interesse auf anthropo-
morphen Anomalien liegt. Zudem handelt es sich bei den von Foucault be-
schriebenen Mischlingen aus Menschen und anderen Spezies vorwiegend um 
imaginäre Geschöpfe, die selbst nach dem heutigen Stand der angewandten 
Naturwissenschaften wie der Gentechnik biologisch unmöglich wären. In der 
Natur haben solche Wesen kaum Vorbilder, denn auch Fälle von augenschein-
lichen Mensch-Tier-Hybriden durch Missbildungen, die aussehen, als würden 
sie interspezielle Merkmale vereinen, sind zwar seit der Antike überliefert, 
jedoch sehr selten. Beispiele solcher Überlieferungen wären z.B. die von Plu
tarch beschriebene kentaurenartige Missgeburt einer Stute11 oder der Fall der 
sogenannten »Sirene von Ravenna« aus dem 16. Jahrhundert  – einem Kind 
mit Missbildungen, die an die Flügel der mythischen Vogelfrauen erinnern. 
Derartige anthropozoomorphe Wundergeburten oder Prodigien – die in Flug-
blättern sowie den naturgeschichtlichen Büchern von Ulisse Aldrovandi (1522-
1605) beschrieben und ausgeschmückt wurden – vermochten es noch bis ins 
17. Jahrhundert die Sensationslust der Leser zu befriedigen.12 Der Wahrheits-
gehalt der grotesken Darstellungen ist jedoch oft sehr zweifelhaft. Zahlreiche 
solcher Monsterbeschreibungen erinnern eher an Mythen als an Dokumen-
tationen realer Begebenheiten. Tatsächlich ist das eigentliche Reich diverser 
Mischwesen, wie des von Foucault erwähnten »Menschen mit dem Stierkopf«, 
auch nicht die Natur, sondern die phantastische Welt der Mythologie. Darauf 
geht er in seinen Ausführungen allerdings nicht ein, wohingegen die Autorin 
des Beitrags dieses Problemfeld im Folgenden genauer untersuchen möchte. 
Ein solches Vorgehen mag die Frage aufwerfen, was eine Mytheninterpreta-
tion mit Foucaults philosophischen Analysen gesellschaftspolitischer Phäno-
mene zu tun hat, da Mythen im populären Verständnis häufig als unwahre 
und obsolete Geschichten verstanden werden. Diese einseitige Deutung wird 
jedoch weder der Heterogenität der abendländischen Mythenrezeption noch 
der Relevanz des Mythischen für die menschliche Gesellschaft gerecht. Auf-
grund der Vielschichtigkeit des Mythos gibt es zahlreiche Definitionsversuche,  

10 | Vgl. ebd., S. 86ff. 

11 | Masciadri, Virgilio: Das Problem der Kentauren – Die Griechen und das Wunderba-

re, Zürich 2012, S.  16, www.symbolforschung.ch/files/pdf/Masciadri_Kentauren.pdf 

(letzter Zugif f: 29.10.2014). 

12 | Vgl. Fischer, Angela: Natur im Bild: Zeichnung und Naturerkenntnis bei Conrad 

Gessner und Ulisse Aldrovandi, Berlin 2009, S. 118ff., S. 136ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Kerstin Borchhardt

bei denen die Schwerpunkte auf ganz unterschiedliche Facetten gelegt wer-
den.13 Die Verwendung der Termini »Mythos« und »mythisch« in diesem 
Artikel referiert maßgeblich auf romantische, psychologische und struktu-
ralistische Traditionen der Mythendeutung. Auch bei diesen handelt es sich 
um ein kaum überschaubares, heterogenes Konvolut an Theorien. Allerdings 
haben sie eine Art kleinsten gemeinsamen Nenner, der darin besteht, dass 
der Mythos hier nicht als defizitäre, primitive und durch den Logos abgelöste 
Bewusstseinsform,14 sondern als fruchtbare Grundlage der menschlichen Kul-
tur aufgefasst wird.15 Im Rahmen solcher Deutungen stellt er eine kreative, 
ästhetische Ausdrucksform dar, die mittels phantastischer Umformung und 
der Überhöhung von persönlichen Erfahrungen in einen überpersönlichen 
Kontext, intensive Lebenserfahrungen wirkmächtig zu kommunizieren und 
sinnstiftende Erklärungsmuster für schwer fassbare, ambivalente Phänomene 
zu finden versucht. Mischwesen aus Mensch und Tier eignen sich aufgrund 

13 | Eine gute Einführung in die aktuellen Mythostheorien und die unterschiedlichen 

funktionalen Bestimmungen des Mythos findet sich in: Matuschek, Stefan und Jam-

me, Christoph: Handbuch der Mythologie, Darmstadt 2014, S.  11-52. Doch nicht nur 

über die Funktion des Mythos, sondern auch bezüglich der Bedeutung seiner einzelnen 

Elemente, allen voran Text und Bild, herrscht in der Forschung Dissens. Vgl. dazu die 

Einleitung von Walter Burkert in: Hofmann, Heinz: Antike Mythen in der europäischen 

Tradition, Tübingen 1999, S.  11-26. Burkert ist der Meinung, dass der Mythos immer 

an Narrativität geknüpft sei. Diese These wird von Klaus Junker relativier t. Er betont die 

Unverzichtbarkeit der Bildlichkeit in der mythischen Sprache sowie die Eigenqualität 

mythischer Darstellungen. Vgl. Junker, Klaus: Griechische Mythenbilder: Eine Einfüh-

rung in ihre Interpretation, Stuttgart 2005, S. 40ff.

14 | Diese aus der Tradition der Aufklärung erwachsene negative Deutung des Mythos 

wurde im 20. Jahrhundert besonders durch die Theorien von Wilhelm Nestle populari-

sier t. Vgl. Nestle, Wilhelm: Vom Mythos zum Logos: Die Selbstentfaltung des griechi-

schen Denkens von Homer bis auf die Sophistik und Sokrates, Stuttgart 1975, S. 5ff. 

15 | Dieser kleinste gemeinsame Nenner ist bis heute in zahlreichen, teilweise sehr 

unterschiedlichen Theorien zum Mythos präsent. Vgl. z.B. Moritz, Karl Phillip: Götter-

lehre oder mythologische Dichtung der Alten [1795], in: ders.: Werke, Bd.  2: Reisen, 

Schriften zur Kunst und Mythologie, hg. von Horst Günther, München 1981, S.  611-

614; Campbell, Joseph: Der Heros in tausend Gestalten, übers. von Karl Koehne, Berlin 

2011, S.  403-409; Fühmann, Franz: Erfahrungen und Widersprüche, Rostock 1975, 

S. 174ff.; Boehm, Gottfried: »Böcklins Mythen«, in: Kern, Margit und Kirchner, Thomas 

und Kohle, Hubertus (Hg.): Geschichte und Ästhetik. Festschrift für Werner Busch zum 

60. Geburtstag, München 2004, S. 411-420; Bent, Gebert: »Sinnwenden – Thesen und 

Skizzen zu einer Archäologie tropologischer Mythoskonzepte«, in: Matuschek, Stefan 

und Jamme, Christoph (Hg.): Die mythologische Dif ferenz: Studien zur Mythos-Theorie, 

Heidelberg 2009, S. 45-68.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


171Liminal and Criminal 

ihrer exaltierten phantastischen Gestalt besonders gut als wirkmächtige my-
thische Ausdrucksformen. Zweifellos erscheinen die Darstellungstraditionen 
der Zwittergeschöpfe oft ebenso polyvalent wie polymorph, doch impliziert 
ihre kombinierte Gestalt – die gegen die gewohnte Alltagswahrnehmung ver-
stößt – in jedem Fall etwas Liminales, Außergewöhnliches und Regelwidriges.  
Unabhängig von der ethischen oder ideologischen Wertung16 codiert das Misch
wesen einen Verstoß gegen gesetzte Normen, da es bereits auf den ersten Blick 
die physische Unterscheidbarkeit zwischen den Spezies unterminiert. An 
dieser Stelle ist jedoch zu beachten, dass selbst solche offensichtlichen Spezi-
esgrenzen bzw. die Unterscheidung zwischen Mensch und Tier nie losgelöst 
von den sie bedingenden Weltbildern zu betrachten sind, weshalb die hybride 
Gestalt oft noch weitere kulturelle Konzeptionen, wie etwa soziale Hierarchien 
und Rollenbilder, reflektiert. Aufgrund ihres Potenzials zur ebenso reflexiven 
wie ästhetisch-anschaulichen Auseinandersetzung mit der ambivalenten Er-
fahrungs- und Ideenwelt verwundert die hohe Präsenz hybrider Formen in den 
kulturellen Überlieferungen nicht. Auch wenn Foucault anthropozoomorphe 
Kreuzungen in erster Linie als charakteristische Monstrositätskonzepte des 
europäischen Mittelalters versteht,17 sind sie weltweit ein fester Bestandteil der 
Mythen zahlreicher Epochen und Kulturräume.18 Bereits in den Höhlenmale-
reien von Lascaux tummeln sich diverse hybride Formen, was dafür spricht, 
dass Mischwesen seit der prähistorischen Zeit ein wesentlicher Bestandteil 
der menschlichen Ideenwelt sind. Trotz ihres gemeinsamen Ursprungs in den 
Anfängen der Menschheitsgeschichte variieren die Zwittergeschöpfe, die seit-
dem durch die verschiedensten Medien zahlreicher Kulturen geistern, in ihren 
mannigfaltigen Formen und Bedeutungen erheblich. Die Reduktion aller Hy-
bridformen auf ein einzelnes Grundmuster wäre daher eine sinnentstellende 
hermeneutische Verengung. 

Dennoch lassen sich bei vielen Mischwesen-Typen sowie in der Art ihrer 
Tradierung bestimmte wiederkehrende Merkmale feststellen. Um diese soll 
es im Folgenden gehen. Besonders prägend für die okzidentale Kunst sind die 
verschiedenen Zwitterformen aus der griechisch-römischen Mythologie wie 
Satyrn, Sphingen, Sirenen, Kentauren, Tritonen, Minotauren und Gorgonen. 
Viele der Geschöpfe gehen zwar auf noch ältere Formen aus dem ägyptischen 

16 | Nicht alle Mischwesen dienen notwendigerweise nur der visuellen Bannung eines 

›wilden Schreckens‹, wie es Hans Blumenberg postulier t hat. Vgl. Blumenberg, Hans: Ar-

beit am Mythos, Frankfur t a.M. 2006, S. 73-76. Vgl. auch Borchhardt, Kerstin: Böcklins 

Bestiarium: Mischwesen in der modernen Malerei, Berlin 2017, S. 215-219.

17 | Vgl. Foucault: Die Anormalen, a.a.O., S. 86. 

18 | Vgl. dazu: Mode, Heinz: Fabeltiere und Dämonen. Die Welt der phantastischen We-

sen, Leipzig 2005; South, Malcolm: Mythical and Fabulous Creatures: A Source Book 

and Research Guide, Westport 1987.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Kerstin Borchhardt

oder mesopotamischen Kulturraum zurück, allerdings sind seit der archai-
schen Zeit des antiken Griechenlands zahlreiche signifikante Texte und ein 
großes Repertoire an bildlichen Mustern überliefert. Diese prägten sowohl die 
Darstellungen in der antiken als auch in der nachantiken Kunst sowie die Vor-
stellungen über Mischwesen und ihren Platz in der Welt. Daher erachtet es die 
Autorin für sinnvoll, den juridischen Aspekt von Mensch-Tierhybriden nicht – 
wie Foucault es tat – erst ab dem Mittelalter zu untersuchen, sondern seine 
Ideen retrospektiv auch auf antike Zwittergeschöpfe anzuwenden. Foucaults 
»Definition« des Monstrums als juridische Kategorie bietet dabei einen viel-
versprechenden Ansatzpunkt zur kontextuellen Erforschung diverser Hybri-
den. Denn die Funktion des anthropozoomorphen Mischwesens im Gefüge 
der göttlichen und gesellschaftlichen Ordnung bildet einen zentralen Punkt 
für sein Verständnis, der bis jetzt in der Literatur aber nur wenig Beachtung 
erfahren hat. In den folgenden Ausführungen sollen deshalb Denkanstöße in 
diese Richtung gegeben werden. 

Inwieweit anthropozoomorphe Mischwesen bereits in der Antike die zwei 
Monstrositätskriterien Foucaults  – zum einen den Verstoß gegen die Natur 
und zum anderen den Verstoß gegen gesellschaftliches oder göttliches Recht – 
erfüllten, kann nicht pauschal gesagt, sondern muss eingehend anhand der 
einzelnen Mischformen analysiert werden. Dass die Hybriden durch ihre syn-
thetische Gestalt, in der zwei disparate Arten kombiniert sind, dem ersten Kri-
terium entsprechen, ist offensichtlich. Die Frage, inwieweit dieser Normenver-
stoß auch als Rechtsbruch betrachtet werden kann, ist jedoch schwieriger zu 
beantworten. Exemplarisch sollen deshalb drei Fallbeispiele angeführt werden, 
die verschiedene Facetten dieses Problemfeldes beleuchten.

Fallbeispiel I. Der Minotaurus: Ein Monstrum 
z wischen Zoophilie und göt tlichem Willen

Foucault begründete den Rechtsbruch folgendermaßen: 

»Worauf, auf welche Ursache verweist also das Monster als das Wesen, an welchem man 

die Mischung zweier Bereiche ablesen kann und das in ein und demselben Wesen die 

tierische und menschliche Spezies vereinigt? Auf eine Übertretung des menschlichen 

und des göttlichen Rechts, das heißt auf Unzucht zwischen den Erzeugern, zwischen ei-

nem Individuum der menschlichen Gattung und einem Tier. Das Monster steht in seiner 

Mischnatur dafür ein, daß es eine sexuelle Beziehung zwischen einem Menschen und 

einem Tier oder einer Frau und einem Tier gegeben hat. Das aber verweist auf den Bruch 

des zivilen und religiösen Rechts.«19 

19 | Foucault: Die Anormalen, a.a.O., S. 87-88.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


173Liminal and Criminal 

Diese Feststellung mag für christlich geprägte Gesellschaften durchaus zutref-
fen, doch zeigt der Blick auf andere Zivilisationen, dass sexuelle Kontakte zwi-
schen Mensch und Tier zwar oft als problematisch,20 aber nicht notwendiger-
weise als kriminell gewertet wurden. Für das antike Griechenland lassen sich 
keine generelle Aussagen über das Verhältnis zur Zoophilie tätigen, da sich in 
den zahlreichen Stadtstaaten höchst unterschiedliche Rechtssysteme entwi-
ckelt hatten. Zudem erscheint die Quellenlage fragmentarisch, wobei doku-
mentarisch-historische und mythische Zeugnisse oft ineinander übergehen. 
Wie Alexandridis gezeigt hat, sind diverse populäre Mythen überliefert, die von 
sexuellen Handlungen zwischen Menschen und anderen Spezies berichten. 
Die Zoophilie fungiert dabei in einigen Erzählungen, wie z.B. in der von »Leda 
und der Schwan«, als Liebesbeweis der Götter,21 in anderen hingegen als gött-
liche Strafe.22 Der von Foucault beschriebene »Mensch mit dem Stierkopf«, 
also der Minotaurus, ist ein mythisches Ungeheuer, das aus einer solch stra-
fenden Zoophilie hervorgegangen ist. Dies bedeutet allerdings weder, dass alle 
mythischen interspeziellen Sexualkontakte monströse Nachkommen gene-
riert haben, noch dass anthropozoomorphe Hybridität generell als das Resultat 
zoophiler Akte verstanden wurde. Im Gegenteil, geht in vielen Mythen die phy-
sische Gestalt von Mischwesen wie die der Satyrn, Sirenen oder der Medusa 
auf sehr unterschiedliche Ursachen zurück. Doch ungeachtet des Tatbestands 
der Zoophilie codiert ihre Zwitternatur häufig einen Rechtsbruch. Dieser be-
trifft weniger das zivile als vielmehr das göttliche Recht. Göttliches Recht ist 
hier in erster Linie als Unterordnung der Menschen (und mythischer Wesen) 
unter den Willen der Götter zu verstehen. Da die göttlichen Entitäten in diver-
sen paganen Mythen als ordnungs- und gesetzgebende Wesenheiten insze-
niert werden, repräsentiert ihr Wille eine Weltordnung, die scheinbar über der 
politisch-sozialen Ordnung der Menschen steht und ihre Legitimation daher 
nicht aus der menschlichen Gesellschaft, sondern von einer mächtigeren me-
taphysischen Instanz bezieht. Unter hermeneutischen Gesichtspunkten wird 
jedoch sehr schnell deutlich, dass sich die »göttliche Ordnung« an vielen Stel-
len als eine zutiefst menschliche erweist, die durch soziale Beziehungen und 
Hierarchien gekennzeichnet ist. Viele griechischen Mythen präsentieren die 
Götter auch nicht als vollkommene sondern als emotionale und launische 

20 | Alexandridis, Annetta: »Wenn Götter lieben, wenn Götter strafen: Zur Ikonographie 

der Zoophilie im griechischen Mythos«, in: Alexandridis, Anetta und Wild, Markus und 

Winkler-Horaček, Lorenz (Hg.): Mensch und Tier in der Antike: Grenzziehung und Grenz

überschreitung, Wiesbaden 2008, S. 285-311, hier S. 286.

21 | Vgl. ebd., S. 295ff.

22 | Vgl. ebd., S. 303.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 Kerstin Borchhardt

Wesen.23 Ihre Herrschaft über die Sterblichen sowie die Legitimation, die Welt-
ordnung zu stiften, verdanken sie in erster Linie ihrer überlegenen Macht, die 
es ihnen ermöglicht, menschlichen Ungehorsam zu strafen.24 Mit einer sol-
chen Macht ausgestattet, lenken göttliche Wesenheiten in den Mythen nicht 
nur die Natur, sondern auch die Kultur und darüber hinaus jeglichen Bereich 
des menschlichen Lebens.25 Daher war in der Vorstellung der Anhänger vieler 
paganer Religionen das Gelingen eines jeden Unternehmens maßgeblich vom 
Wohlwollen bestimmter Gottheiten abhängig. Trotz dieser totalitären Schick-
salsbestimmung erschien der Mensch nicht vollkommen machtlos, denn er 
konnte die Götter durch Rituale, Gehorsam, Gebete und Opfer ihm gewogen 
stimmen. Ritus und Mythos als Verbindungsstellen zwischen Mensch und 
Gottheit waren dabei aufs Engste miteinander verknüpft und in große Teile der 
griechischen Gesellschaften eingebunden.26 Dies zeigt sich z.B. daran, dass 
eine bestimmte Gottheit mit ihren spezifischen Eigenschaften oft identitäts-
stiftend für einen Stadtstaat war und sich ganze Völker sowie Herrscherge-
schlechter von Göttern, Halbgöttern oder deren Günstlingen genealogisch ab-
leiteten. So war beispielsweise Athen besonders (wenn auch bei Weitem nicht 
ausschließlich) seiner namensgebenden Patronin Athena sowie deren Stief
sohn als Stadtgründer zugetan.27 Aufgrund dieser konstituierten politischen 
und genealogischen Verbindung des griechischen Pantheons zu den Men-
schen sowie der zutiefst menschlichen Eigenschaften zahlreicher Götter kann 
eine Nähe zu tatsächlichen Gesellschaftsstrukturen angenommen werden, die 
durch mythopoeitische Umformung in eine metaphysisch überhöhte Ebene 
gesteigert wurde. Diese vermenschlichende Deutung der paganen Gottheiten 
mag auf den ersten Blick sehr modern wirken, hat aber ihre Wurzeln bereits in 
der Antike. Denn trotz der großen Bedeutung der Religion für die Stadtstaaten, 
belegen seit dem späten 6. Jahrhundert v. Chr. die Schriften von rationalistisch 
orientierten Philosophen wie Xenophanes von Kolophon, dass unter den 
Intellektuellen zahlreiche Mythen kritisch hinterfragt und auf ihren 

23 | Vgl. dazu die Einleitung von Vinzenz Brinkmann in: ders.: Launen des Olymp, Der 

Mythos von Athena, Marsyas und Apoll, Ausst.-kat., Liebighaus Skulpturensammlung, 

Frankfur t a.M. 2008.

24 | Vgl. Knittlmayer, Brigitte: Die attische Aristokratie und ihre Helden. Untersuchun-

gen zu Darstellungen des trojanischen Sagenkreises im 6. und frühen 5. Jahrhundert 

v. Chr., Mörlenbach 1997 (=Archäologie und Geschichte, Bd. 7), S. 107.

25 | Vgl. Barinnger, Judith M.: Art, Myth and Ritual in Classical Greece, Cambridge 

2008, S. 1ff.

26 | Vgl. ebd.

27 | Vgl. dazu Kasper-Putz, Irmgard: Die Göttin Athena im klassischen Athen: Athena 

als Repräsentantin des demokratischen Staates, Frankfur t a.M. 1990 (=Europäische 

Hochschulschriften, Bd. 30), S. 35ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


175Liminal and Criminal 

Wahrheitsgehalt sowie ihre Ursprünge untersucht wurden.28 Eines der popu-
lärsten Beispiele dafür ist Euhemerus’ (340 bis 260 v. Chr.) Heilige Aufzeich-
nung, in der er konstatiert, dass viele Götter auf große Persönlichkeiten der 
Geschichte zurückgehen, die aufgrund ihrer Taten von nachfolgenden Genera-
tionen als Götter verehrt wurden.29 Diese euhemeristische Deutung, nach der 
mythische Geschichten auf historische Ereignisse und Persönlichkeiten zu-
rückgeführt werden, beeinflusste auch die spätantike, mittelalterliche und 
neuzeitliche Mytheninterpretation, wie z.B. Antoine Baniers Schrift La mytho-
logie et les fables expliquées par l’histoire (1738-1740). Zahlreiche moderne Her-
meneutiken hingegen, wie der strukturalistische Ansatz von Claude Lé-
vi-Strauss in seiner Mythologica (1964-1971) oder der psychoanalytische Ansatz 
von Sigmund Freuds Traumdeutung (1899), führen Mythen weniger auf kon-
krete historische Ereignisse, sondern primär auf grundlegende soziale und 
psychische Paradigmen der menschlichen Existenz zurück. In der Tradition 
dieser Deutungen gehen zahlreiche Forscher heute davon aus, dass Mythen 
auf einer sehr generellen Ebene Grundfragen menschlicher Handlungsweisen 
und Weltsichten diskutieren.30 Einer solchen Lesart folgend kommt in der 
Gott-Mensch-Hierarchie der griechischen Religionen wahrscheinlich die Idee 
des Machtgefüges zwischen einer als übermächtig anerkannten göttlichen 
Weltordnung und den Menschen, die in ihr leben, zum Ausdruck, wobei der 
Bruch dieser Ordnung Chaos und Strafen nach sich zieht.31 Ein ähnliches 
Machtgefüge herrschte ebenfalls in den einzelnen Stadtstaaten, in denen die 
jeweiligen Herrschenden die als »göttlich« vorausgesetzte Ordnung als gesell-
schaftliches Regelsystem durch Politik sowie Kulthandlungen verwalteten und 

28 | Vgl. dazu Masciadri: Das Problem der Kentauren, a.a.O. Gerade die mögliche 

Existenz von Mischwesen wie Kentauren und Chimären wurde ab der Klassik bis in 

die Spätantike von zahlreichen Philosophen, Mythographen, Wissenschaftlern und 

Historikern  – darunter auch Platon, Palaephatus, Diodor, Cicero, Lukrez sowie Gale-

nus – bestritten, und die Zwitterwesen wurden als Allegorien, Sinnestäuschungen oder 

mythopoethische Überhöhungen von tatsächlichen Ereignissen interpretier t. Vgl. ebd. 

S. 11-24. Dies änderte aber nichts an der Popularität solcher Hybriden in der Kunst. Sie 

blieben weiterhin ein unverzichtbarer Bestandteil zahlreicher Bildwerke, Dramen und 

Dichtungen.

29 | Vgl. ebd. S. 21f. Diese philosophische Mythenkritik löste den Glauben an die My-

then jedoch nicht generell ab, sondern ist als Parallelphänomen zu den paganen Reli-

gionen zu verstehen, die auch weiterhin die Kulte und Riten in den griechischen Stadt-

staaten bestimmten. 

30 | Junker: Griechische Mythenbilder, a.a.O., S. 30ff. 

31 | Zur Bedeutung von göttlichen Strafen für die griechische Kultur vgl. Knittlmayer: 

Die attische Aristokratie und ihre Helden, a.a.O., S. 107 sowie Brinkmann: Launen des 

Olymp, a.a.O.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 Kerstin Borchhardt

Verstöße dagegen sanktionierten.32 Auch zahlreiche Mythen – sei es zur Erzie-
hung und/oder Abschreckung – berichten eindrucksvoll von den Strafen der 
Götter gegen ungehorsame Menschen. In diversen Geschichten fungieren 
Verwandlungen in Mischwesen oder bösartige Hybriden als solche göttlichen 
Strafen. Der Menschen fressende Minotaurus beispielsweise war die Strafe für 
das kretische Königspaar Minos und Pasiphae. Minos hatte sich geweigert, ei-
nen prächtigen Stier an Poseidon zu opfern,33 und Pasiphae verweigerte Aphro-
dite das Opfer.34 Darauf verfluchten die Götter die Königin mit einer widerna-
türlichen Liebe zu dem Stier, deren Resultat das tierköpfige Ungeheuer war. 
Der Minotaurus erschien dabei jedoch nicht als die Strafe für die Zoophilie35 
der Königin, sondern für den Ungehorsam des Königspaares gegenüber den 
Göttern.36 Sein monströses Wesen spiegelt die aus diesem Ungehorsam resul-
tierende Pervertierung der natürlich-göttlichen Ordnung wieder.37 Das zeigt 
sich zum einen an der Gestalt des Minotaurus, dessen hybrider Körper die 
Merkmale von Mensch und Stier in widernatürlicher Weise vereint, zum ande-
rem aber auch in seinem Verhalten, welches – egal ob man ihn als Mensch, 
Stier oder beides zugleich betrachtet – nicht den biologischen und kulturellen 
Normen entspricht. Rinder und Menschen sind soziale Wesen, die mit Artge-
nossen kommunizieren, kooperieren und (mal mehr oder weniger friedlich) 
koexistieren. Der Minotaurus hingegen tötet jeden, der in seine Nähe kommt, 
weswegen er in einem Labyrinth eingesperrt und mit Blutopfern besänftigt 
werden muss.38 Anderenfalls würde er die das soziale Leben regelnden Abma-
chungen und Normen sprengen. Ferner frisst er die ihm geopferten Men-
schen, was ihn als Halb-Mensch wenigstens teilweise zum Kannibalen und als 
Halb-Stier zu einem gegenweltlichen Monster macht, da Rinder Herbivoren 
sind und keine Menschen fressen, sondern umgekehrt, Kühe bzw. Stiere in 

32 | Die enge Verbindung zwischen der alltäglichen Politik zu den Gottheiten kommt 

z.B. in den sogenannten »Urkunden-Reliefs« im klassischen Athen zum Ausdruck. Diese 

zeigen die Göttin Athena nicht mehr im traditionellen mythischen Umfeld, sondern im 

Kontext der Tagespolitik, wobei sie im Bereich politischer Entschlüsse und der Interak-

tion mit anderen Stadtstaaten erscheint. Vgl. Kasper-Putz: Die Göttin Athena im klassi-

schen Athen, a.a.O., S. 35ff.

33 | Vgl. Campbell: Der Heros in tausend Gestalten, a.a.O., S. 26-28.

34 | Vgl. Hyginus: Fabulae – Eine Reise durch die wundersame Welt der Mythologie, hg., 

übers. und mit einem Vorwort von Lucius Annaeus Senecio, Berlin 2013, S. 123-127.

35 | Vgl. Lexandridis: Wenn Götter lieben, wenn Götter strafen, a.a.O., S. 303f.

36 | Vgl. South: Mythical and Fabulous Creatures, a.a.O., insbesondere das Kapitel 

»The Minotaur«.

37 | Vgl. Campbell: Der Heros in tausend Gestalten, a.a.O., S. 26-28.

38 | Vgl. Klawes, Günter (Hg.): Diodoros Historische Bibliothek, Wiesbaden 2014, 

S. 202-303.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


177Liminal and Criminal 

vielen Kulturen den Menschen als Nahrungsquelle und/oder Opfertiere die-
nen. Das widernatürliche Wesen des Minotaurus bezeugt somit eine Pervertie-
rung diverser Ordnungen, wodurch Leid und Chaos in die menschlichen  
Gesellschaften gebracht werden. Seine Mischgestalt ist als Ausdruck dieser de-
struktiven Unordnung zu verstehen.

Fallbeispiel II. Die Sphinx: 
Umkehrung der Geschlechterrollen

Auch die Mischgestalt vieler anderer Hybriden steht in den griechischen My-
then im Zusammenhang mit göttlichen Sanktionen und verweist daher auf 
einen Bruch mit einer als überweltlich angenommenen Ordnung. So schreck-
lich wie der Minotaurus erschienen zwar bei Weitem nicht alle Zwitterge-
schöpfe, dennoch wurde anthropozoomorphe Hybridität hier offenbar in vie-
len Kontexten als problematisch und tendenziell bedrohlich empfunden. Dies  
wird besonders in Bezug auf die Hybriden verschiedenen Geschlechts inte
ressant. Seit der späten archaischen Epoche dominiert in Texten und Bildern 
bei zahlreichen Mischwesentypen maßgeblich ein Geschlecht. Viele der in der 
bildenden Kunst besonders weit verbreiteten Zwittergeschöpfe waren meis-
tens entweder männlich, wie die Kentauren und Satyrn, oder weiblich, wie die 
Sphinxen und Sirenen. Signifikant ist ebenfalls, dass männliche und weibliche 
Hybridität in vielen Mythen offenbar unterschiedliche Wertungen erfuhr und 
die weiblichen Mischwesen oft schrecklicher inszeniert wurden als die männ-
lichen.39 Bereits an der Art ihrer Kombination lassen sich erhebliche Differen-
zen feststellen. Während viele männliche Mischwesen-Typen wie Satyrn und 
Kentauren aus Menschen und domestizierten Pflanzenfressern kombiniert 
sind, wurden weibliche Zwittergeschöpfe oft mit Raubtiermerkmalen verbun-
den. So besitzen die Gorgonen Elemente von Schlangen, Sphinxen haben einen 
Löwenkörper und die Harpyien sind zum Teil Greifvögel. Auch das ihnen zuge-
schriebene Verhalten war äußerst raubtierartig und menschenfeindlich.40 Zwar  
gab es auch bösartige männliche Mischwesen wie den bereits beschriebenen 

39 | Vgl. Moraw, Susanne: »Die Schöne und das Biest: Weibliche Mischwesen in der 

Spätantike«, in: Alexandridis und Wild (Hg.): Mensch und Tier in der Antike, a.a.O., 

S. 165-175. Georg Morawietz weist zudem darauf hin, dass bei der Bestialität der weib-

lichen Mischwesen vor allem die Verletzungen von Grenzen zwischen zivilisier tem und 

barbarischem Verhalten eine Rolle spielen, wobei in jener monströsen Weiblichkeit mit 

ver führerischen Frauenoberkörpern und bestialischem Unterleib auch ein latent sexu-

elles Element mitschwingt. Vgl. Morawietz, Georg: Der gezähmte Kentaur. Bedeutungs-

veränderung der Kentaurenbilder in der Antike, München 2001, S. 33ff.

40 | Vgl. Moraw: »Die Schöne und das Biest«, a.a.O., S. 165-175.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 Kerstin Borchhardt

Minotaurus, grundsätzlich zeichneten sich viele andere ›Hybriden-Männer‹, 
allen voran die Satyrn und Kentauren, aber häufiger durch gesellschaftlich 
grenzwertiges Verhalten, z.B. durch übermäßige Lust, Trunkenheit oder 
Schalkhaftigkeit, aus.41 Sphinxen und Sirenen hatten es hingegen oft explizit 
auf das Leben der Menschen abgesehen. Solche Unterschiede sprechen dafür, 
dass weibliche Hybridität in der Antike offenbar als wesentlich bedrohlicher 
empfunden wurde als die männliche. Dabei ist es wahrscheinlich, dass die un-
terschiedlichen Charakteristika von männlichen und weiblichen Mischwesen 
nicht losgelöst von den verschiedenen Stellungen und Funktionen von Mann 
und Frau in vielen antiken griechischen Zivilisationen zu verstehen sind. Vor 
allem in den Staaten des attisch geprägten Raumes waren die Aufgabenberei-
che der Geschlechter meist strikt voneinander getrennt.42 Damit einher ging 
oft die Vorstellung von der Dominanz des Männlichen über das Weibliche, 
wobei Männer häufig mehr Rechte und Freiheiten besaßen als Frauen.43 Dem-
entsprechend wurden beiden auch verschiedene Tugenden zugeschrieben. 
Entsprechend ihrer Hauptaufgabe als Ehefrau und Mutter galten bei Frauen 
Fürsorglichkeit, Folgsamkeit und Sanftheit44 – denen die Raubtiermerkmale 
zahlreicher Mischwesen widersprechen  – als besonders wichtige weibliche 
Qualitäten. Demgegenüber wurden Macht und Stärke als vorwiegend männli-
che Ideale verstanden. Ist ein weibliches Mischwesen wie die Sphinx hingegen 
mit Raubtiermerkmalen ausgestattet, impliziert dies auch die physische Kraft 
eines Raubtieres, durch die sie als mit Klauen ausgestatte »Halblöwin« einem 
menschlichen Mann bereits optisch weit überlegen ist.

Eine derartige Macht und Wildheit, verbunden mit der als hässlich emp-
fundenen, weiblichen Hybridgestalt, schien daher bei zahlreichen der zumeist 
männlichen Künstler und Dichter eine tendenziell problematische, unkon
trollierbare und bedrohliche Form der Weiblichkeit zu veranschaulichen. Dies 
zeigt sich bei der Sphinx aus Theben nicht nur durch ihre Gestalt, sondern 
auch durch ihre tradierte Hintergrundgeschichte. Laut zahlreicher Mythen 

41 | Vgl. Morawietz: Der gezähmte Kentaur, a.a.O., S. 33ff.

42 | Vgl. die Einleitung in Alexandridis: Das Tier in der Antike, a.a.O.

43 | Vgl. Blundell, Sue: Woman in Ancient Greece, London 1995, S.  113ff. Vgl. auch 

Schneider: Sphinx – Amazone – Mänade, a.a.O., S. 8-16. 

44 | Dies galt vor allem für den attisch dominier ten Raum. In anderen Stadtstaaten 

wie in Sparta herrschten auch abweichende Frauenbilder, wobei Frauen zwar mitunter 

mehr Rechte hatten, aber die Dominanz des Mannes erhalten blieb. Als eines der ein-

flussreichsten und ausführlichsten Werke zur Stellung der Frau in antiken Zivilisationen 

zählt noch heute Pomeroy, Sarah B.: Frauenleben im klassischen Altertum [Goddesses, 

Whores, Wives, and Slaves: Women in Classical Antiquity, 1984], übers. von Norbert F. 

Mattheis, Stuttgart 1985.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


179Liminal and Criminal 

wurde sie der Stadt als Fluch für ein Verbrechen ihres Königs gesandt.45 Das 
Monstrum wartete vor den Toren auf vorbeiziehende Jünglinge und tötete die-
se, wenn sie dessen Rätsel nicht lösen konnten. Erst Ödipus machte dem Spuk  
ein Ende, indem er die Unholdin nicht durch körperliche, sondern durch 
geistige Überlegenheit bezwang und somit die Ordnung wiederherstellte. Bis 
in die heutige Zeit bot der Ödipusmythos für zahlreiche bildende Künstler, 
Schriftsteller und Psychologen Stoff zur Ausmalung und Weiterentwicklung.46 
Dies bezeugen diverse Vasenmalereien und Gemmen seit dem 5. Jahrhundert 
v.  Chr., die das Motiv der Sphinx mit einem Jüngling zeigen. Teilweise ste-
chen hier auch unverkennbare sexuelle Anspielungen hervor. Denn häufig hält 
die Sphinx den nackten Jugendlichen mit ihren Vorderklauen umschlungen, 
währen der Jüngling mit deutlich gespreizten Beinen unter ihr liegt, sodass 
sich ihre Geschlechtsteile (beinahe) berühren.47 Diese Darstellungen weichen 
insofern von der traditionellen Ikonografie des Liebesspiels zwischen Mann 
und Frau im antiken Griechenland ab, als dass sich hier das weibliche Wesen 
oberhalb befindet und die Initiative übernimmt, wohingegen auf den meisten 
anderen Darstellungen der Mann die überlegene, aktive und somit dominan-
te Rolle inne hat.48 Besonders bei solchen sexualisierten Bildern verweist die 
aufhockende Sphinx auf eine Umkehrung und damit Pervertierung der an-
tiken geschlechtsspezifischen Rollen-Ordnung, da die Frau hier Macht über 
den Mann bzw. den Jugendlichen als Mann im Werden gewinnt.49 Des Weite-
ren ist es auf klassischen Kunstwerken ebenfalls nicht üblich, dass eine Frau 
derart intimen Kontakt mit einem Jugendlichen oder Knaben hat, sondern in 

45 | Hyginus: Fabulae – Eine Reise durch die wundersame Welt der Mythologie, a.a.O., 

S. 135; Apollodor Bibliotheke: Götter- und Heldensagen, hg., übers., kommentier t und 

mit einem Vorwort von Paul Dräger, Düsseldorf, Zürich 2005, S. 170-173.

46 | Vgl. dazu Demisch, Heinz: Die Sphinx: Geschichte ihrer Darstellung von den An-

fängen bis zur Gegenwart, Stuttgart 1977, S.  84ff, S.  98ff.; Vgl. auch die Beiträge in 

Malinowski, Bernadette und Wesche, Jörg und Wohlleben, Doreen (Hg.): Fragen an die 

Sphinx. Kulturhermeneutik einer Chimäre zwischen Mythos und Wissenschaft, Heidel-

berg 2011.

47 | Solche sexualisier ten Interpretationen des Sphinx- oder Sirenenmotivs werden 

häufig für Er findungen des 19.  Jahrhunderts gehalten. Zahlreiche archäologische Un-

tersuchungen spätestens seit den achtziger Jahren wie auch in den hier angeführten 

Schrif ten von Morawietz, Padgett, Moraw und Schneider zeigen allerdings, dass diese 

Idee schon auf die Antike selbst zurückgeht. Eine der frühsten Ausführungen dazu befin-

det sich in Koch-Harnack, Gundel: Knabenliebe und Tiergeschenke: Ihre Bedeutung im 

päderastischen Erziehungssystem Athens, Berlin 1983, S. 213-214. 

48 | Vgl. Reinsberg, Carola: Ehe, Hetärentum und Knabenliebe im antiken Griechen-

land, München 1998, S. 117f., S. 137f.

49 | Vgl. Schneider: Sphinx – Amazone – Mänade, a.a.O., S. 29f. 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 Kerstin Borchhardt

der Regel mit einem erwachsenen Mann dargestellt wird. Im Gegensatz dazu 
existieren jedoch zahlreiche erotische Darstellungen mit Männern und Jun-
gen, in denen die in vielen antiken griechischen Gesellschaften anerkannte 
Praxis der Päderastie gezeigt wird. Bei dieser bildete ein älterer Mann einen 
Knaben aus, beschenkte ihn großzügig und nahm ihn oft auch als Liebha-
ber.50 In den sexualisierten Sphinx-Darstellungen übernimmt das weibliche 
Mischwesen die aktive Rolle, die bei den päderastischen Bildern dem erwach-
senen Mann zukommt – allerdings mit dem Unterschied, dass der Jugendliche 
aus der Verbindung mit der Sphinx keinen Nutzen zieht, sondern sein Leben 
verliert.51 Die Umkehrung der Geschlechterordnung erscheint hier – wenigs-
tens für die Knaben – als etwas äußerst Fatales und Todbringendes. 

Fallbeispiel III. Der Sat yr: Entgrenzung und Liminalität 
in der antiken und nachantiken Kunst

Ähnlich wie es Foucault für das Mittelalter festgestellt hat, veranschaulichten 
bereits in der Antike viele Mischwesen durch ihre Hybridität einen Bruch 
mit gesellschaftlich konstituierten göttlichen Ordnungen. Die oben ange-
führten Beispiele von Minotaurus und Sphinx haben gezeigt, als wie bedroh-
lich und gefährlich solche Gesetzesbrüche für die gesellschaftliche Ordnung 
empfunden werden konnten. Allerdings hatte die Liminalität diverser Zwit-
tergeschöpfe schon im alten Griechenland oft auch eine andere Seite. Denn 
zahlreiche Mischwesen versinnbildlichen nicht nur die Furcht der Menschen 
vor den negativen Auswirkungen von Grenz- und Gesetzesbrüchen, sondern 
ebenso die Faszination an der daraus resultierenden Unordnung als Expe-
rimentierfeld für Gegenentwürfe zu etablierten Ordnungssystemen. Eine 
solche Faszination am Liminalen und Entgrenzenden lässt sich nicht nur an 
den antiken Mischformen, sondern auch an ihrer nachantiken Rezeptionsge-
schichte beobachten. 

Dieses Problemfeld soll im letzten Abschnitt kurz angerissen werden, in-
dem die Autorin einige wichtige Stationen der ideengeschichtlichen Entwick-
lung der Gestalt des Satyrn in der abendländischen Kultur bis zur frühen Neu-
zeit aufzeigt. Der Terminus »Satyr« ist ein Sammelbegriff für eine Vielzahl 
von Mischwesen, zu denen Geschöpfe wie Pane, Faune und Silene gezählt wer-
den.52 Genaue Abgrenzungen sind bereits seit dem 5. Jahrhundert v. Chr. nicht  

50 | Zur Knabenliebe vgl. Reinsberg: Ehe, Hetärentum und Knabenliebe, a.a.O., 

S. 163-215.

51 | Vgl. Schneider: Sphinx – Amazone – Mänade, a.a.O., S. 29f. 

52 | Herbig, Reinhardt: Pan der griechische Bocksgott. Versuch einer Monographie, 

Frankfur t a.M. 1949, S. 52ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


181Liminal and Criminal 

mehr möglich. Auch ihre Typologie konnte in der bildenden Kunst variie-
ren, und sie wurden entweder als kleine Männer mit Spitzohren und Pferde-
schwanz (manchmal auch Pferdehinterbeinen oder Hufen) oder als Kreuzung 
aus Mensch und Ziege mit Bocksbeinen oder Bockskopf dargestellt.53 Trotz der 
Unterschiede zeichnen sich viele dieser Wesen durch ähnliche Verhaltenswei-
sen wie ihre Verbindung zur Natur, exzessive Lust, die Vorliebe für Wein und 
Rausch sowie eine gewisse Schalkhaftigkeit aus. Sie gehören zu den facetten-
reichsten Zwittergeschöpfen, wobei gerade ihr liminaler Status zwischen den 
Ordnungen für ihre funktionale Bestimmung von Bedeutung ist. Für diese 
These spricht, dass die Satyrn bereits in der Antike Einzug in das Gefolge des 
Dionysos hielten. Dionysos – der ambivalente Natur- und Weingott  – wurde 
in zahlreichen Mythen selbst als höchst liminale Figur inszeniert, die an der 
Schwelle zwischen Natur und Kultur, Wildnis und Zivilisation, Fremdheit und 
Vertrautheit sowie gesellschaftlich akzeptablen und inakzeptablen Verhalten 
stand.54 Zahlreiche bildliche Darstellungen des Gottes zeigen seine durch Eks-
tase, Alkohol, Tanz, Musik sowie sexuelle Ausschweifungen gekennzeichnete 
Triumphzüge und betonen dadurch dessen liminalen Charakter.55 Auch die 
Satyrn waren ein fester Bestandteil solcher Triumphe, denn aufgrund ihrer 
Doppelnatur eigneten sie sich für die Darstellungen grenzwertiger Ausschwei-
fungen besonders gut.56 Einerseits waren sie als Halbmenschen der mensch-
lichen Sprache begabt und konnten Musikinstrumente spielen, andererseits 
zeichneten sie sich durch eine gewisse Dumpfheit und unkontrollierbare tie-
rische Instinkte wie einen übermäßigen Sexualtrieb aus.57 Diesen lebten die 
Satyrn nicht nur mit Mänaden, sondern auch mit männlichen und weiblichen 
Ziegen oder Rehen aus.58 Bildwerke von menschlichen Triumph-Teilnehmern 
im Koitus mit Tieren sind hingegen nicht überliefert, was dafür spricht, dass 
die Zwittergeschöpfe bevorzugt bei sexuellen Ausschweifungen und Exzessen 
dargestellt wurden, die bei anthropomorphen Figuren vielleicht mehr Anstoß 
erregt hätten.59 Es ist anzunehmen, dass die liminale Gestalt des Bockswe-
sens somit auch als künstlerisches Mittel fungierte, um dem Grenzwertigen 

53 | Vgl. Padgett, Michael J.: The Centaur’s Smile: The Human Animal in Early Greek Art, 

New Haven 2003, S. 28f.

54 | Vgl. Otto, Walter F.: Dionysos. Mythus und Kultus, 7. Auflage, mit einem Nachwort 

von Alessandro Stavru, Frankfur t a.M. 2011, S. 87ff.

55 | Zu den schier unzähligen Deutungs- und Darstellungstradition vgl. die Beiträge 

in: Schlesier, Renate: A Different God? Dionysos and Ancient Polytheism, Berlin 2011. 

56 | Vgl. dazu: Morawietz: Der gezähmte Kentaur, a.a.O.

57 | Vgl. Brommer, Frank: Satyrspiele  – Bilder griechischer Vasen, Berlin 1959, 

S. 27-44.

58 | Vgl. Alexandridis: Wenn Götter lieben, wenn Götter strafen, a.a.O., S. 300f.

59 | Vgl. ebd., S. 300.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182 Kerstin Borchhardt

und moralisch Bedenklichen eine bildliche Form zu geben. Im antiken Thea
ter nahm der Satyr im nach ihm benannten Satyrspiel  – das in Athen um 
500 v. Chr. entwickelt wurde – ebenfalls eine wichtige und einzigartige Rolle 
ein. Wie in den Tragödien wurden auch im Satyrspiel mythische Heldenge-
schichten erzählt. Allerdings unterschied es sich in dem Punkt, dass ein Chor 
von Satyrn als Repräsentant des Dionysischen auftrat, durch den die Stücke 
an den ausschweifenden Dionysoskult – aus dem die antike Dramendichtung 
ursprünglich hervorgegangen war – rückgebunden werden sollten.60 Die Sa-
tyrn agierten hierbei als Vermittler zwischen Kunst und Kultus. Gleichzeitig 
verliehen sie – da sie sich häufig durch einen deftigen Humor auszeichneten – 
den Dramen aber auch etwas sehr Irdisches und nur Allzumenschliches. Im 
Gegensatz zu vielen anderen Figuren durften sich die Mischwesen vulgärer 
Sprache bedienen, Witze machen oder sie spielten Streiche, indem sie z.B. ei-
nem schlafenden Herakles seine Keule stahlen und mit Odysseus um Wein 
feilschten. Vasenbilder und Satyrspiel sprechen somit dafür, dass die bocksar-
tigen Geschöpfe in der antiken Kunst häufig dazu genutzt wurden, liminales 
Verhalten darzustellen und dadurch die Grenzen zwischen Kultur und Natur, 
Kunstwerk und Kulthandlung sowie der irdischen und der göttlichen Sphäre 
zu transzendieren. Gleichzeitig machten sie somit auch die Zusammengehö-
rigkeit dieser scheinbar getrennten Sphären deutlich.

Bei einem derart fulminanten Auftreten in der Antike wundert es nicht, 
dass die Figur des Satyrn den Untergang der heidnischen Religionen »über-
lebte« und in das christliche Weltbild integriert wurde. Ebenso wie Kentauren 
und Sirenen stand der Satyr, durch seine seltsame Gestalt sowie seine ihm 
seit der Antike zugeschriebene Lust, in vielen mittelalterlichen Bestiarien 
für eine Abwendung vom Ideal der körperlichen und moralischen Ebenbild-
lichkeit Gottes und damit für das Satanische schlechthin.61 Allerdings – und 
das ist bemerkenswert – erhielt er bereits seit dem ausgehenden christlichen 
Mittelalter vereinzelt auch andere Facetten. Besonders in der Renaissance ge-
wann das Motiv des Satyrs im Kontext von Schuld, Erlösung und göttlicher 
Ordnung in der bildenden Kunst immer mehr an Popularität. Dabei wurden 
vor allem im nordalpinen Raum durch die Darstellungen von Albrecht Dürer 
und Jacopo de’ Barbari Stereotypen von Satyrn und »Wilden Männern« – bei-
des haarige Wesen, die in der Natur hausen – miteinander vermischt.62 Beide 

60 | Vgl. Lämmle, Rebecca: Poetik des Satyrspiels, Heidelberg 2013, S. 31, S. 155ff., 

vgl. Brommer: Satyrspiele – Bilder griechischer Vasen, a.a.O., S. 27-44.

61 | Vgl. Hammer, Andreas: »Ordnung durch Un-Ordnung: Der Zusammenschluss von 

Teufel und Monster in der mittelalterlichen Literatur«, in: Mein und Geisenhanslüke: 

Monströse Ordnungen, a.a.O., S. 209-256, hier S. 213.

62 | Vgl. Frier Kaufman, Lynn: The Noble Savage, Satyrs and Satyr Families in Renais-

sance Art, Michigan 1979, S. 36ff.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


183Liminal and Criminal 

Mischwesentypen galten anfangs als Inbegriffe von gottloser Lust, erfuhren 
allerdings im Laufe des 15. Jahrhunderts Umdeutungen zu »Edlen Wilden«,63 
wobei einige »Wildlinge« sogar von tugendhaften Frauen gezähmt, zivilisiert 
und in der christlichen Erlösungslehre unterwiesen wurden. Dies bezeugt 
beispielsweise der heute in Basel aufbewahrte Bildteppich Tugendreiche Dame 
zähmt Wilden Mann (ca. 1470). Auf dem Spruchband – das die Figuren verbin-
det – ist zu lesen, dass der zottelige Kerl wild lebte, bis ihn die reine Liebe sei-
ner sittsamen Begleiterin zähmte.64 Geschichten von zivilisierten Satyrn gibt 
es – nach Kenntnissen der Autorin – hingegen nicht. Aufgrund ihrer Mischge-
stalt, die noch mehr tierische Merkmale aufweist als der affenartige behaarte 
»Wilde Mann«, ist es fraglich, inwieweit dieses ›Halbtier‹ überhaupt zivilisiert 
werden kann. Allerdings war der Satyr in zahlreichen Kunstwerken des 15. und 
16.  Jahrhunderts auch überhaupt nicht mehr als Wesen konzipiert, das der 
Zivilisierung bedurfte, um Erlösung zu erfahren. Da sich Intellektuelle und 
Künstler zu dieser Zeit verstärkt mit antiken Texten und Kunstwerken ausei
nandersetzten, wurde ihnen die ursprüngliche Verbindung der Satyrn mit der 
Natur und der dionysischen Ausgelassenheit wieder um so bewusster. Vor die-
sem Hintergrund wandelten sich die haarigen Zwittergeschöpfe in den Kunst-
werken Albrecht Dürers (1471-1528) und Albrecht Altdorfers (ca. 1480-1538) zu 
Repräsentanten eines vergangenen, besseren, paradiesischen oder arkadischen 
Zeitalters. Im Kontext dieser Darstellungen hatten die Satyrn nie den Sünden-
fall der Menschen mitgemacht und lebten noch rein und unkorrumpiert in 
Einheit mit Gott und der natürlichen Ordnung.65 Ein solches nostalgisches Na-
turbild, zu dessen Repräsentanten die bocksbeinigen Mischwesen in der Kunst 
wurden, war wahrscheinlich ein Resultat der urbanen Entwicklung in der frü-
hen Neuzeit. In zahlreichen europäischen Ballungszentren von Nürnberg bis 
Rom sammelten sich Menschen auf engstem Raum und unter niedrigsten 
hygienischen Bedingungen. Zudem florierten dort nicht selten die Korrup
tion sowie die Kriminalität. Aus der Perspektive derartiger Lebensumstände 
wurde die Natur für viele Künstler anscheinend zum nostalgisch verklärten 

63 | Vgl. ebd.

64 | Hierbei weist der »Wilde Mann« der frühen Renaissance schon Ähnlichkeiten mit 

der Anomalieform auf, die Foucault für das 18. und 19. Jahrhundert als symptomatisch 

bestimmt – nämlich das »zu bessernde Individuum«, das auf der privaten Ebene gängi-

gen Normen angepasst werden soll. Im Gegensatz dazu ist die Zähmung des »Wilden 

Mannes« jedoch nicht als privater Akt zu verstehen, sondern er bleibt selbst bei der 

Zivilisierung durch die Frau im kosmologisch-göttlichen Kontext der Erlösung eingebun-

den. Außerdem ist der neuzeitliche Wildling anders als das »zu bessernde Individuum« 

Foucaults, das eigentlich nicht gebessert werden kann, tatsächlich zu zivilisieren. Vgl. 

Foucault: Die Anormalen, a.a.O., S. 86f.

65 | Vgl. ebd., S. 85.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 Kerstin Borchhardt

Sehnsuchtsort und mit der Hoffnung auf ein gerechtes, gottesfürchtiges und 
sorgloseres Leben verbunden. Im nordalpinen Raum waren zahlreiche Land-
schaftsdarstellungen mit Satyrn sehr stark von Ideen über den Garten Eden 
und den Heilsgeschichtsgedanken geprägt. Künstler wie Albrecht Altdorfer 
oder Urs Graf  (ca.  1485-1528) arrangierten ihre Mischwesen in harmonisch 
wirkenden Familien, die formal an das Motiv der Heiligen Familie auf der Rast 
während ihrer Flucht nach Ägypten erinnern. Italienische Bildwerke wie die 
Bronzen von Andrea Riccio  (1471-1532)66 orientierten sich hingegen mehr an 
römisch-antiken Vorbildern. Ihre Satyrn standen ebenfalls für eine bessere al-
lerdings weniger paradiesische, sondern eher arkadische Zeit ein, in der die Se-
xualität noch frei ausgelebt werden durfte.67 In beiden Fällen wurden mensch-
liche Sehnsüchte nach Freiheit, Einfachheit und Gerechtigkeit auf ein hybrides 
Wesen projiziert, das für eine utopisch idealisierte Vergangenheit und Kultur 
einstand. Dadurch erschienen solche Renaissance-Satyrn als Bewahrer einer 
ursprünglichen Weltordnung, von der der Mensch längst entfernt war, und 
das Verhältnis zwischen Norm, Mensch und Monster wurde in sein Gegenteil 
verkehrt. Nicht sich selbst, sondern den Menschen und seine zeitgenössische 
Kultur wies der Satyr in Form eines positiven Gegenbildes als das eigentliche 
Monster aus, das gegen die natürlich-göttliche Ordnung verstößt. Diese heute 
fast vergessene Deutung des Satyrn war nur eine von vielen seiner Rezeptionen 
in der nachantiken Kunst. Sie wies, resultierend aus der Unzufriedenheit mit 
der eigenen Gesellschaft, eher den Charakter eines künstlerischen Gedanken-
spiels auf, als das Bestreben, den Satyr als einen realen positiven Lebensent-
wurf zu etablieren. Dennoch erlebte eine ähnliche Lesart in der Kunst des 18. 
bis 20. Jahrhunderts noch einmal ein fulminantes Aufleben.68 

66 | Zu Riccios Werken vgl. Alan, Denise: Andrea Riccio. Renaissance Master of Bron-

ze, Ausst.-kat., Frick Collection, New York 2008.

67 | Blume, Dieter: »Im Reich des Pans  – Animistische Naturdeutung in der italieni-

schen Renaissance«, in: Beyer, Andreas und Prinz, Wolfram: Die Kunst und das Studium 

der Natur vom 14. zum 16. Jahrhundert, Weinheim 1987, S. 253-276.

68 | Vgl. Borchhardt: Böcklins Bestiarium: Mischwesen in der modernen Malerei, 

a.a.O., S. 121-141.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


185Liminal and Criminal 

Schlussbe tr achtung 

Von der hier konstatierten Beobachtung ausgehend, ließe sich die Figur des 
Satyrs in der Kunst vor allem in den Werken Arnold Böcklins (1827-1901)69 oder 
Franz von Stucks (1863-1928)70 eingehender untersuchen. Auch für eine voll-
ständigerer Erschließung der anderen im Beitrag beschriebenen Hybriden wä-
ren ähnliche Untersuchungen zu ihrem Bedeutungswandel in der nachantiken 
Rezeption durchzuführen,71 welche aber an dieser Stelle nicht geleistet werden 
können. Allerdings wurde bereits an den einführenden Analysen deutlich, 
wie wichtig die Einbindung der mythischen Hybriden in den weltanschauli-
chen Kontext ist, aus dem sie jeweils hervorgegangen sind. Zur Analyse dieses 
kontextuellen Verbundes liefert Foucaults Charakterisierung des Monströsen 
als Doppelung eines Grenzbruches zum juridischen Gesetzesbruch ein viel-
versprechendes Werkzeug. Es kann helfen, die Bedeutungen und Funktionen 
hybrider Formenbildungen im Mythos als wichtige Bestandteile normativer 
und sinnstiftender Ordnungssysteme zu analysieren. Mythopoeithische Kon-
strukte wie Mischwesen erweisen sich dadurch nicht allein als Hirngespinste 
oder eindimensionale Allegorien, sondern sie veranschaulichen die Versuche, 
komplexen, abstrakten und ambivalenten Phänomenen aus der Lebenswelt die 
greifbare Form eines konkreten Körpers zu geben. Die der Alltagswahrneh-
mung widersprechende und damit fremdartige Gestalt zahlreicher Zwitterge-
schöpfe erscheint dabei als eine wirkmächtige visuelle Ausdrucksformel für 
den problematischen Umgang der Menschen mit ihren eigenen – für die Ge-
sellschaft zwar konstitutiven aber gleichzeitig an vielen Stellen immer wieder 
brüchig werdenden – Ordnungssystemen. 

69 | Zu Böcklins vielfältigen Mischwesen vgl. ebd., S. 7ff.

70 | Vgl. Brandlhuber, Margot Th. (Hg.): Franz von Stuck: Meisterwerke der Malerei, 

Ausst.-kat., Villa Stuck, München 2008, S.  111-114; vgl. zudem Sünderhauf, Ester 

Sophia: »Franz von Stucks Antikenrezeption im Kontext der Zeit«, in: Brandlhuber (Hg.): 

Franz von Stuck, a.a.O., S. 156-177, hier S. 160ff.

71 | Zu modernen Panen, Satyrn und Faunen allgemein vgl. Herbig: Pan der griechische 

Bocksgott, a.a.O., und Merivale, Patricia: Pan the Goat-God: His Myth in Modern Times, 

Cambridge, Mass. 1969. Zur Sphinx vgl. Demisch: Die Sphinx, a.a.O. und die Beiträge 

in: Malinowski: Fragen an die Sphinx, a.a.O.; sowie Schneider: Sphinx – Amazone – Mä-

nade, a.a.O., S. 29f.

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839435755-008 - am 14.02.2026, 13:47:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839435755-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

