15. Philosophische Untermauerung der Peirce’'schen
Hierarchie der Wissenschaften durch Nicolai
Hartmanns logische und ontologische Bestimmung
der Seinsmodi

>Der Anspruch der Tatsichlichkeit kann erst auftreten, wenn die Ubereinstim-
mung des Antizipierten mit einer (berwiegenden Reihe von Einzelbeobachtun-
gen erbracht ist. Gerade diese Beobachtungen wiirden aber niemals gemacht
werden, wenn sie nicht aus der Antizipation der Begriffseinheit hervor notwen-
dig wiirden.c

Nicolai Hartmann (1)

>In der Erkenntnis spielt die Gesetzlichkeit eine breite kategoriale Rolle, aber nur
in der denkenden und begreifenden Erkenntnis, vor allem in der wissenschaft-
lichen< aber nicht in der unmittelbaren und naiven Erkenntnis.c

Nicolai Hartmann (2)

»Man verbaut sich den Ausblick aufs Sein meist dadurch, dass man vollkommen
im Banne der Erkennbarkeitsfrage steht.
Nicolai Hartmann (3)

>»Die Zumutung einer Ontologie ist dem philosophischen Denken von heute durch
die kantische Kritik und ihre Auswirkung derart verdichtig geworden, dass der
bloRe Name schon Unbehagen erweckt [..].<

Nicolai Hartmann (4)

Fir Charles S. Peirce (1839-1914) war das Bemiihen, die Teilgebiete der Philosophie in
eine begriindete Ordnung zu bringen, eines der zentralen Themen seines lebenslangen
Philosophierens. Da ich Peirce’s umfassendes Werk (5-8) nur partiell iiberblicke, sind
mir zwar einige seiner fritheren Einteilungsversuche bekannt (9,10), eine klare Begriin-
dung, warum er die in einem separaten Kapitel in diesem Buch erorterte und in Liszkas
A General Introduction to the Semeiotic of Charles Sanders Peirce (11) hervorragend dargestellte
Hierarchie der Wissenschaften fiir die einzig richtige und zutreffende hilt, ist mir nicht

https://dolorg/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

334

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

bekannt. Ich kann zwar nachvollziehen, dass er als Sohn eines Mathematikers und Ken-
ner der Mathematik die Mathematik und Logik tiber jede Philosophie gestellt hat, warum
er aber die Philosophie in Phinomenologie (Phaneroskopie), normative Wissenschaften,
Asthetik, Ethik, Semiotik und Metaphysik einteilte, erschien mir lange als Peirce’sche Ei-
genheit, deren innere Logik mir verborgen blieb.

Als ich mich vor einigen Monaten mit neueren zellbiologischen Erkenntnissen und
Biologie-philosophischen Fragen zur ZweckmiRigkeit der Natur beschiftigte, stief? ich
auf Schriften Nicolai Hartmanns (1—4,12) zur Naturphilosophie, die mich an eigene phi-
losophische Interessen parallel zu den ersten Studienjahren in Medizin erinnerten (Se-
minar des damaligen Bonner Philosophen Hans Wagner (1917-2000) (13) zu Nicolai Hart-
manns Aufbau der realen Welt (12)). Aufgrund Christiane Zunkes fundierter Auseinander-
setzung mit Problemen der Teleologie in der Geschichte der Biologie (14) habe ich ei-
ne Reproduktion kleinerer Schriften Nikolai Hartmanns (1,3,4,15) gelesen und zu zweien
seiner Standardwerke gegriffen (2,12).

Logische und ontologische Wirklichkeit

Nicolai Hartmann (1882-1950) beginnt seine (im Todesjahr von Charles S. Peirce’s) 1914
verfasste Schrift Logische und ontologische Wirklichkeit (15) aus den Kant-Studien, Band XX,
Heft 1, mit den Worten: >Man ist heute in der Logik und Erkenntnistheorie gewohnt, die
Wirklichkeit wie etwas Untergeordnetes, Unwichtiges anzusehen. Es geniigt, ihrer als
des unbestrittenen Ausgangspunktes bestimmter Gedankenginge gewiss zu sein. Das
logische Interesse haftet nicht an ihr, sondern an Méglichkeiten und Notwendigkeiten,
auf welche jene Gedankenginge hinausfithren. Uberall, wo die Forschung auf Zusam-
menhinge, Abhingigkeiten, Bedingungen, oder auf die Aufweisung von Apriorititen
hinzielt, lisst sich diese Interesseneinstellung aufweisen. [Absatz]. Zusammen mit Mog-
lichkeit und Notwendigkeit bildet die Wirklichkeit eine logische Sphére, aus der sie - al-
ler Wertverschiebung ungeachtet — nicht losgerissen werden kann: die Sphire der soge-
nannten Modalitit [Kursivdruck O.L.]. In diesem Zusammenhang kommt sie meist for-
mal so weit zu ihrem Recht, dass ihr eine logische Stelle eingerdaumt wird. Aber auch hier
verliert sich selten die iiberlieferte Inaktualitit ihres Problems und macht sich in Fassun-
gen fithlbar, die der Wucht des natiirlichen Wirkungsbewusstseins nicht im mindesten
entsprechen. Die Fehlerquelle liegt hier, wie so oft, in der Unterschitzung des scheinbar
Selbstverstindlichen. In gewissem Sinne ist eben ein Wirkliches immer schon voraus-
gesetzt und als >gegebenc akzeptiert, wo Fragen irgendwelcher Art verfolgt werden. Und
in der Natur der Fragestellung liegt es, dass sie vom Gegebenen fort zu etwas anderem
hinleitet, das nicht gegeben ist.« (15:220-1) Hartmann weist auf zwei falsche Vorausset-
zungen dieser Fehleinschitzung hin:>1., dass das Gegebene selbst bekannt (problemfrei)
ist, und 2., dass das Wirkliche nichts anderes als des Gegebene ist. [...]. Die Sphire der
Modalitit zeichnet sich in der Reihe der anderen logischen Problemsphiren durch eine
gewisse Ablosbarkeit aus. In der Tiefe freilich gibt es Unterstrémungen, welche die al-
lerstraffste gegenseitige Bindung zeigen. Aber nicht jede logische Untersuchung dringt
in diese Tiefe. So kommt es, dass die mannigfachen Fehler, die sich berithmte Systeme

https://dolorg/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

15. Philosophische Untermauerung der Peirce’schen Hierarchie der Wissenschaften

gegen das Problem der Wirklichkeit haben zuschulden kommen lassen, relativ belanglos
im Ganzen der philosophischen Gedankenginge dastehen.« (15:221)

Hartmann geht davon aus, dass — dhnlich wie alle Synthesen eine analytische Kehr-
seite haben - alle objektiv inhaltlichen Seinsstrukturen eine modale Kehrseite haben. Da
aber das philosophische und erkenntnistheoretische Interesse auf Strukturen des Seins
und Strukturen der Seinserkenntnis fokussiert und wie alle Philosophie zum a priori
zeigt, blieben Uberlegungen zu den Modalititen des Seins und zu den komplexen Re-
lationen der verschiedenen Seinsmodi vernachlissigt und unterbelichtet. >So bildet das
gesamte Gebiet des Konstruktiven — man kénnte auch mit Kant sagen des Konstitutiven,
wenn dieses bei ihm nicht anderweitig beschrinkt und dem Regulativen gegeniiberge-
stellt wire — >den gegebenen Gegensatz zum gesamten Gebiet des Modalen. Und diese
Unterscheidung ist es, von der aus gesehen das gesamte Problem des Wirklichen seine
Priagnanz gewinnt.« (15:221)

Zwar hat man beziiglich der Modalitit der Moglichkeit frith zwischen formaler und
materialer Moglichkeit, d.h. zwischen Widerspruchslosigkeit und realem Zutreffen von
Daseinsbedingungen, unterschieden, aber das Verhiltnis dieser Gegensitze ist letztlich
ebenso unklar wie eventuelle Nuancen beziiglich der Modalitit Notwendigkeit. Beziig-
lich der Modalitit des Wirklichen gibt es zwar metaphysische Erklirungen des Wirkli-
chen in konstruktiver Hinsicht, aber nur wenige Untersuchungen in modaler Hinsicht.
>Dabei bleiben die einfachsten Fragen ununtersucht, wie die nach dem Verhiltnis der
verschiedenen Arten von Wirklichkeit, z.B. des Naturwirklichen, zum ethisch Wirkli-
chen oder zum isthetisch Wirklichen; oder des konkret Wirklichen zum abstrakt Wirk-
lichen, etwa mathematischer Existenz.« (15:222)

Dreischritt der logischen Rangordnung:
Moglichkeit, Wirklichkeit, Notwendigkeit

»Die traditionelle Logik zeigt fast durchgehend die bekannte Rangordnung des Drei-
schritts: Moglichkeit, Wirklichkeit, Notwendigkeit. Das will besagen: Moglichkeit be-
deutet weniger, Notwendigkeit mehr als Wirklichkeit. Jene reicht noch nicht heran an
sie, diese ist itber sie hinaus. [Absatz]. Dies gilt in erster Linie formallogisch, von den Gel-
tungsmodi des Urteils: >Es kann so seinc« ist weniger als »es ist so¢; und »es muss so seinc
will sagen: es >ist« nicht nur so, sondern es kénnte auch keineswegs anders sein. Diese
Stufenfolge ist formal in sich klar und bedarf fir ihre Richtigkeit keines Arguments. [...].
Weit ernsteren Problemen begegnet man, wo man diese Stufenfolge auch auf inhaltliche
Logik iibertragen und als Erkenntnisstufen aufgefasst sieht.< (15:222)

Hartmann kritisiert Kants Ubertragung dieser Stufenfolge des Seins auf die Er-
kenntnis, wie dies Kant in seinen Postulaten des empirischen Denkens formuliert hat:
»>Was mit den formalen Bedingungen der Erfahrung (der Anschauung und den Begriffen
nach) tibereinkommyt, ist moéglich; was mit den materiellen Bedingungen der Erfah-
rung (der Empfindung) zusammenhingt, ist wirklich; dessen Zusammenhang mit dem
Wirklichen nach allgemeinen Bedingungen der Erfahrung bestimmt ist, ist (existiert)
notwendig.[...]. Hier ist die Moglichkeit des Objekts von der Form der Erkenntnis, seine
Wirklichkeit von der Materie der Erkenntnis abhingig gemacht, seine Notwendigkeit

https://dolorg/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. /de/e - [

335


https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

336

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

aber soll in der Zusammenstimmung beider liegen.< (15:222-3). Hartmann sieht die
Ursache des Festhaltens an den Kantschen Postulaten zum einen in einer smangelhaften
Beschiftigung mit dem modalen Problem« [Méglichkeit, Wirklichkeit, Notwendigkeit
(O.L.)] und zum andern in »der Frage nach Wahrheit oder Falschheit dieser Zuweisung
an Form und Materie« und darin, dass >diese Bestimmungen schon Schiffbruch durch
ihr Herausfallen aus der modalen Sphire in die konstruktive [erleiden].< (15:223)

>Wodurch wissen wir denn von der Existenz der Dinge, wenn nicht letztlich durch
Wahrnehmung?« Auch wenn >die Beziehung der Wirklichkeit auf Wahrnehmungsgege-
benheit zum mindesten einen starken Schein fiir sich [hat (O.L.)]« versucht Hartmann,
den Fehler in der klassischen Stufenfolge zu ermitteln und zu verbessern. sWarum
braucht das Wirkliche auf die Gegebenheit der Wahrnehmung beschrinkt zu sein? A
priori ldsst sich ja aufs deutlichste einsehen, dass es Wirkliches geben kann, von dem
wir auf diesem Wege nicht die geringste Kenntnis haben — und méglicherweise auch auf
anderem Wege nicht. Im logischen Modalwert der Existenz liegt weder das Erkanntsein
noch die Erkennbarkeit Giberhaupt. [..]. Damit aber hat die logische Frage ihren in-
haltlich zentralen Sinn erreicht: sie ist ontologische geworden und das Gnoseologische
[= Erkenntnistheoretische (O.L.)] an ihr ist zum sekundiren Beiwerk herabgesunken.<
(15:224)

Fiir die Modi des Urteilens als solchen ist die iiberlieferte Stufenfolge richtig »A ist B«
bedeutet zweifellos mehr als >A kann B sein<und weniger als >A muss B sein«. (15:224) [...].
Im naturwissenschaftlichen Denken entsprechen diesen Stufen ganze Wertklassen des
Erkennens: Der Moglichkeit entspricht die Annahme (Hypothese), der Wirklichkeit die
Tatsache (das gegebene Phinomen), der Notwendigkeit die Einsicht in das Warum auf
Grund durchschauten Gesetzeszusammenhangs. Hier sieht man deutlich wie die Mo-
dalititsstufen Grade der Gewissheit bilden. Die Erkenntnis steigert sich in ihnen nicht
extensiv an Inhalt, sondern intensiv an Wahrheitsgewicht.« (15:224)

Gewissheitsgrade der Erkenntnis und Seinsgrade des Gegenstands
der Erkenntnis

»Dieser Sinn der traditionellen Stufen wird unter allen Umstinden festzuhalten sein.
Aber eben damit haben wir das Anzeichen fir die Fehlerquelle. Gewissheitsgrade der Er-
kenntnis brauchen nicht Seinsgrade des Gegenstands der Erkenntnis zu sein.< (15:224)
[...]. Wir besitzen in der traditionellen Fassung der Modalititen eine unumst6flich rich-
tige subjektive Stufenfolge, eine Stufenfolge der ratio cognoscendi. die ratio essendi [Kur-
sivdrucke O.L.] braucht aber ihr nicht analog zu sein; sie kann anders ansteigen, mit
anderer Stufenfolge, anderen Bedeutungen und gegenseitigen Abhingigkeiten. [...]. Die
Fehler der bekannten Fassung [der Stufenfolge der Erkenntnis (O.L.)] kommen erst bei
der Ubertragung auf die seinslogische Seite zustande. Diese Ubertragung aber ist unver-
meidlich, solange nicht eine ontologische Stufenfolge der Modalititen fir sich heraus-
gearbeitet ist. Offenbar liegt hier eine unerlissliche Aufgabe der Logik.< (15:225)

Wie geht Hartmann methodisch an diese Aufgabe heran? Er schreibt:>Alle Einteilung
beruht auf dem Gegensatz. Mit dem Gegensatz der Seinsmodi und ihren tertium com-
perationis (welches in diesem Falle das Sein iiberhaupt bildet) muss die Stufenfolge sich

https://dolorg/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

15. Philosophische Untermauerung der Peirce’schen Hierarchie der Wissenschaften

eindeutig herausarbeiten lassen.< (15:225) >Die Gegensatzanalyse der Wirklichkeit zeigt
in Bezug auf die beiden anderen Glieder ein negatives Bild. Wirklichkeit steht weder zu
Moglichkeit noch zu Notwendigkeit in direkter Gegensatzbeziehung. Ihr Gegensatz ist
das >Unwirkliches, die Auflésung des Daseins, das Nichtsein. Das Unwirkliche bedeu-
te an sich genommen weder das Mogliche noch das Unmdogliche, weder das Notwendige
noch das Nichtnotwendige. Es kann aber sehr wohl jedes von diesen bedeuten, ohne dass
sich sein modaler Sinn als Unwirkliches verschiebt. [...]. Anders die Moglichkeit. Sie steht
in offenkundiger, obwohl hochst eigenartiger Gegensatzbeziehung zur Notwendigkeit.
Das Fehlen der Moglichkeit bedeutet unmittelbar eine Art von Notwendigkeit: Unmog-
lichkeit ist negative Notwendigkeit.« [... Absatz]. >Genau entsprechend verhilt sich die
Notwendigkeit zur Moglichkeit. Das Fehlen der Notwendigkeit bedeutet unmittelbar ne-
gative Moglichkeit. Nicht-Notwendigkeit ist die MOglichkeit des Nichtseins. Da sich aber
im Modus der Moglichkeit Sein und Nichtsein des Gleichen nicht ausschlieflen, sondern
immer - das ist das Eigentiimliche dieses Seinsmodus — zwei koexistierende Moglich-
keiten bilden, so bedeutet die Nicht-Notwendigkeit mittelbar auch die positive Moglich-
keit. »>A ist nicht notwendig B« heifdt somit sogleich: >A kann B sein, es kann aber auch
nicht B sein«.« (15:226)

Stufenfolge der ontologischen Modalitaten

Hartmann zieht zwei (vorliufige) Konsequenzen aus seiner Gegensatzanalyse, die ein
Licht auf die Stufenfolge der ontologischen Modalititen werfen. 1. Moglichkeit und Not-
wendigkeit stehen in unmittelbarer Gegensatzbeziehung [...] so, dass das kontradiktori-
sche Gegenteil der Moglichkeit (die Unmdoglichkeit) unmittelbar unter den Oberbegriff
Notwendigkeit fillt, das kontradiktorische Gegenteil der Notwendigkeit aber unmittel-
bar unter den Oberbegriff Moglichkeit. Das zeugt deutlich von der engen Verwandt-
schaft beider modalen Begriffe. Sie stehen in urspriinglicher Bezogenheit aufeinander,
liegen gleichsam auf einer Linie. [...]. 2. Die Wirklichkeit dagegen liegt auf3erhalb dieser
Gegensatzlinie. Sie fillt gleichsam in eine andere modale Dimension. Méglichkeit und
Notwendigkeit stehen vollkommen gleichgiiltig zu ihr, sie involvieren sie nicht. Diese
Aufienstellung zur Gegensatzlinie >Moglichkeit — Notwendigkeit« macht es unméglich,
die Wirklichkeit ontologisch als Mittelstufe zwischen jenen beiden zu fassen. Es ist hier
falsch, wenn man sie fiir mehr als Moglichkeit, aber weniger als Notwendigkeit gelten
lasst; sie hat dafiir gar nicht die geniigende logische Nahstellung zu beiden. Sie filltin ein
anderes Genus des Seinswertes.« (15:226-7) >Die formallogische Analyse ergibt die Rang-
ordnung: Méglichkeit, Notwendigkeit, Wirklichkeit. Diese ist zunachst weder klar noch
vollstindig. Es fehlt das positive Verhaltnis der Wirklichkeit zu den beiden Unterstufen.
Und es fehlen die negativen Modi: Unwirklichkeit und Unmdéglichkeit. Neben diesen funf
Modi (zwei negativen und drei positiven) kommt der dritte negative Modus, die Nicht-
Notwendigkeit nicht selbstindig in Betracht; sie fillt, wie gezeigt, ihrer Seinsstufe nach
mit der Moglichkeit zusammen. [Absatz]. Von den fiinf Modi gehdren drei der Gegen-
satzlinie von Méglichkeit und Notwendigkeit an. In dieser Sphire bildet die Méglichkeit
die Mittelstufe, die Unmdglichkeit das Minimum und die Notwendigkeit das Maximum
an Seinswert. Die beiden tibrigbleibenden bilden eine eigene Gegensatzsphire ohne Mit-

https://dolorg/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. /de/e - [

337


https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

338

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

telglied, mit Unwirklichkeit als Minimum und Wirklichkeit als Maximum an Seinswert.
Nimmt man dazu, dass einerseits Unwirklichkeit weniger negativ als Unmoglichkeit und
negativer als Moglichkeit ist, also zwischen diesen beiden stehen muss, und dass an-
dererseits Griinde vorliegen, die Wirklichkeit oberhalb der Notwendigkeit anzusetzen,
so ergibt sich unter Beibehaltung der Heterogenitit beider Sphiren folgende Randord-
nung:

ADbb. 1: Heterogenitit der beiden Sphiren modaler Rangordnung.

Will man das positive Verhiltnis dieser Modi zueinander gewinnen, so muss man
von der Frage ausgehen, wie sie einander anziehen oder abstofRen. Prinzipiell sind von
jedem Modus zu jedem dreierlei Verhaltensweisen; entweder er involviert den andern
(kann nicht bestehen ohne ihn), oder er schliefdt in aus (kann nicht zusammenbestehen
mit ihm), oder er steht indifferent zu ihm (kann sowohl ohne als mit ihm bestehen). [Ab-
satz]. Innerhalbjeder der beiden Gegensatzsphiren involvieren die Modi einander nicht.
Sie schliefRen einander zumeist aus; in ihnen iiberwiegt eben innerhalb der Sphire die
Gegensatznatur. Nur Moglichkeit und Notwendigkeit zeigen eine gréfiere Nahstellung
zueinander: sie stehen indifferent einander gegeniiber, sie kénnen sowohl mit- als auch
ohneeinander bestehen. Von der Moglichkeit ist das einleuchtend; das Mogliche kann
auch notwendig sein, braucht es aber nicht zu sein. Von der Notwendigkeit ist das weni-
ger durchsichtig. Das naive Denken ist gewohnt, alles Notwendige auch fiir méglich zu
halten. Wie konnte etwas denn gar notwendig sein, wenn es nicht einmal méglich wire?
Aber man denkt dabei tatsichlich an das Wirkliche, und nicht an ein blofR Notwendiges.
Das Wirkliche muss freilich zum mindesten moglich sein. Aber das Notwendige braucht
nicht wirklich zu sein.< (15:228) Nach dem Durchdeklinieren der Verhiltnisse zwischen
den Modi (involvieren, ausschliefRen, indifferent sein) kommt Hartmann zu den Schluss-
folgerungen:>Dasjenige, dessen Unméglichkeit ausgeschlossen ist, ist eben damit mog-
lich; und dasjenige, dessen Unwirklichkeit ausgeschlossen ist, ist eben damit notwendig.
Also involviert Wirklichkeit sowohl Méglichkeit als Notwendigkeit; sie enthalt sie in sich
als ihre Momente. Sie ist also an modalem Seinswert mehr als jede von diesen und steht

https://dolorg/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

15. Philosophische Untermauerung der Peirce’schen Hierarchie der Wissenschaften

mit Rechtin der Stufenfolge der Modi noch oberhalb der Notwendigkeit. Sie enthilt eben
aufler ihr noch die Moglichkeit. Zugleich ist mit der Synthese von Moglichkeit und Not-
wendigkeit auch der modale Sinn der Wirklichkeit durchaus erschopft. Sie besteht ganz
in dieser Synthese; [...] .« (15:229)

Nichtiibereinstimmung der Modalitaten des Seins und der Erkenntnis

Diese erste positive Bestimmung der ontologischen Wirklichkeit lisst den Gegensatz zu
allen modalen Charakteren der Erkenntnis der Wirklichkeit deutlich werden:>Um etwas
wirklich zu erkennen, brauche ich keineswegs zu erkennen, wieso es méglich ist, oder
gar, dass es notwendig ist. Beides sind Fragen, die konstruktiv ausgedriickt, auf Griinde
und Bedingungen gehen; man kann aber sowohl erkennen, dass etwas so ist, ohne im ge-
ringsten auch nur darauf zu reflektieren, warum tiberhaupt es so sein kann oder muss.
In aller schlichten Gegenstandswahrnehmung liegt dieser Erkenntnisfall vor; [...]. Die
Erkenntnis des Soseins braucht eben die Erkenntnis seiner Griinde und Bedingungen
nicht zu enthalten; das Resultat erscheint fiir das Erkennen gleichsam abgetrennt von
seinen Komponenten.«(15:229) Hartmann betont, dass die Paradoxie, >dass die Wirklich-
keit ontologisch Méglichkeit und Notwendigkeit voraussetzt, gnoseologisch [= erkennt-
nistheoretisch (O.L.)] aber indifferent zu ihnen steht [...] in logischen Untersuchungen
diese beiden Kehrseiten der Wirklichkeit meist nicht sauber auseinandergehalten wor-
den sind«<mit der Folge, dass dies >den Wirklichkeitsbegriff und mitihm das ganze Gebiet
der Modalitit zweideutig gemacht hat. Auf diese Fehlerquelle lassen sich verhingnisvol-
le Irrtiimer zuriickfithren. Eine ganze Reihe idealistisch-rationalistischer Scheinbewei-
se hat gerade in dieser Unklarheit Argumente gesucht und gefunden.« (15:229) Unter den
Bedenken, will >eine Ansicht die Wirklichkeit auf der Notwendigkeit allein basieren, die
andere lisst die Notwendigkeit ganz fallen, und will die Wirklichkeit ohne ihr Zutun,
wie etwas ihr Gleichgiiltiges fassen.« (15:230) Auf die Einwinde gegen die Notwendig-
keit allein soll hier im Detail nicht niher eingegangen werden, sondern mit Hartmann
fortgefahren werden: »Ernster ist vielleicht die andere Frage: ist wirklich Notwendigkeit
erforderlich, um Wirklichkeit herzustellen? Kann es etwa nicht zufillige Wirklichkeit ge-
ben?«< (15:230) [...]. Kénnen wir uns wirklich >skrupellos auf den Standpunkt des Indeter-
minismus stellen, an welchem, wenn man ihn konsequent durchfithrt, eben dieses das
Eigentimliche ist, dass alles Wirkliche zufillig ist.< (15:230) >Die Moglichkeit allein ist es
offenbar nicht; sie reicht nicht aus zur Wirklichkeit. Was also kommt hinzu zur Mog-
lichkeit, um die Wirklichkeit voll zu machen? Etwa der Zufall? Aber was ist der Zufall im
positiven Sinne? [...]. Dann ist er entweder das Nichtvorhergesehene bzw. Nichtvorher-
sehbare, weil in seinen Bedingungen Unverstandene, also nur ein Ausdruck fiir die lo-
gische Tatsache, dass es Wirklichkeitserkenntnis ohne Notwendigkeitserkenntnis gibt;
woraus, wie gezeigt, nicht folgt, dass es Wirklichkeit ohne Notwendigkeit gibt. Oder der
Zufall bedeutet das Nichtbezweckte bzw. Zweckwidrige, oder auch nur Zwecklose. [...].
Fasst man den Zufall [...] streng ontologisch, als die bei jedem Sein und jedem Gesche-
hen neu einsetzende, verkettungslose, urspriingliche Spontanitit, so atomisiert man da-
durch das Weltgeschehen und macht aus einem einheitlichen Fluss einen Haufen von
beziehungslosen Einzelvorgingen.< (15:230-1). Weit exakter lisst sich die Auseinander-

https://dolorg/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. /de/e - [

339


https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

340

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

setzung mit dem gemafigten Indeterminismus fithren, nach welchem die Geschehnisse
des Weltprozesses im allgemeinen determiniert sind, aber einen gewissen Spielraum fir
undeterminierte Wirklichkeit lassen. [...]. Wie man diesen Zusammenhang auch drehen
und kehren mag, >man kommt nicht hinaus itber das wesensgemifle Enthaltenseins ei-
nes Notwendigkeitsmoments in der Wirklichkeit. Ist nun die letztere — wie der Indeter-
minismus will - in gewissen Fillen >zufillig, d.h. hat sie nicht Griinde und Bedingungen
in irgendeinem anderen Sein aufer sich, so bleibt einem nur die Auskunft, ihre Griinde
in ihr selbst zu suchen.« (15:231) Nach Anmerkungen zum Problem, ob fiir den Erkennt-
nisgang die Wirklichkeit das Erste und Einfachste, d.h. die niedrigste Erkenntnisstufe
darstellt oder ob >jenes Gegebene, von dem sie ausgeht, [...] gleichsam nur eine Oberfli-
chenschicht der Wirklichkeit [ist (O.L.)]; und alles Vordringen in die Tiefe, alle Reflexion
auf Moglichkeit und Notwendigkeit in ihr, hat wiederum ein volles Erfassen der Wirk-
lichkeit zur Endabsicht; dieses Ziel bleibt freilich ewig unerreichbar; es ist ein Ideal der
Erkenntnis« (15:232) fasst Hartmann zusammen, »dass an der Erscheinung (d.h. gnoseo-
logisch) mit der Gegebenheit des Bedingten die Reihe der Bedingungen nicht mitgege-
ben ist, am Dinge an sich (also ontologisch) aber wohl.« (15:233)

Wirklichkeit als Synthese von Moglichkeit und Notwendigkeit

»Dieses aber ist das Eigentiimliche alles Wirklichen, dass in ihm Méglichkeit und Not-
wendigkeit nicht auseinanderfallen, sondern sich total decken. Uber diesen Satz hinaus
lasst sich mit apriorisch-modalen Mitteln der ontologische Wirklichkeitscharakter nicht
bestimmen. Es gibt im Wirklichen nichts Notwendiges, was nicht méglich wire, und
nichts Mogliches, das nicht notwendig wire. Denn es ist eine einzige Reihe von Bedin-
gungen, in denen beide wurzeln.« (15:234) Auf der Erkenntnisseite gibt es eine Aufldsung
des Gleichgewichts der Wirklichkeit im Verfahren der Wissenschaft. >Die strukturelle
Erforschung des Wirklichen besteht im Aufsuchen seiner Griinde und Bedingungen. Sie
analysiert das in der Einheit Zusammengehaltene und bekommt es so mit isolierten Be-
dingungen zu tun. Jede von diesen setzt blof die Moglichkeit des konkreten Ganzen;
strukturell aber involviert eine jede wiederum andere Seinsmomente (Strukturmomen-
te), mit denen sie unloslich zusammenhingt. So bekommt es die Wissenschaft mit Mog-
lichkeiten und Notwendigkeiten zu tun, die hier eben deshalb hervortreten und Selb-
stindigkeit gewinnen, weil sie aus ihrer konkreten Verkettung herauspripariert und in
der Abstraktion isoliert sind. [Absatz]. Dabei gewinnt die Wissenschaft ihren eigentiim-
lichen, vom ontologischen unterschiedenen modalen Standpunkt. Sie hat, wenn nicht
fiir das Sein, so doch fiir sich, fiir ihre Methodik, Recht, wenn sie die Notwendigkeit als
hochste Stufe ansetzt und die Wirklichkeit ihr unterordnet. Ihr Verfahren geht eben vom
Wirklichen als vom vorwissenschaftlich Gegebenen aus. [...]. Indem sie das Gegebene zu
verstehen sucht, grabt sie nach verborgenen Notwendigkeiten, nach Zusammenhingen
und allgemeinen Bedingungen. An diesen begreift sie, was ihr in jener unverstindlich
war. So muss ihr unvermeidlich Notwendigkeitseinsicht als héhere Erkenntnisstufe da-
stehen.< (15:235)

https://dolorg/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

15. Philosophische Untermauerung der Peirce’schen Hierarchie der Wissenschaften

Fruchtbarkeit der modalen Begriffe fiir die Bestimmung des Ethischen
und der Freiheit

»Die gewonnene Bestimmung der Seinsmodi erweist sich als fruchtbar an einer ganzen
Reihe von Fragen. Die modalen Begriffe werden in ihrer Riickfithrung auf die ontologi-
sche Grundbedeutung gleichsam flissig und leistungsfihig. Das zeigt sich am deutlichs-
ten auf Gebieten, wo sich die Seinsweise des Objekts verschiebt. Solcher Verschiebung
muss offenbar eine Umlagerung im Verhiltnis der Modi entsprechen. Sind nun die mo-
dalen Begriffe richtig bestimmt, so muss sich die letztere an ihnen ohne Schwierigkeiten
ergeben; sind sie falsch bestimmt, so kann die neue Seinsweise in ihnen nicht aufgehen.
So gewinnt man in der Anwendung ein Kriterium der Richtigkeit ihrer Begriffsbestim-
mung.< (15:235) Hartmann fihrt fort: sDer ethische Gegenstand gibt hierfiir das geeig-
nete Beispiel. Die Gebietseigentiimlichkeit des Ethischen hingt an den Begriffen: Wert,
Zweck, Sollen, Wille. Die ersten drei betreffen das Objekt, der letzte die Haltung des Sub-
jekts. Von ihnen zeigt allein das Sollen eine Angriffsfliche fiir die modale Frage. [Absatz].
Das Sollen bildet den Gegensatz zum Sein. Der theoretische Gegenstand ist ein seiender,
der ethische ein >blof seinsollender«. Jener ist wirklich, dieser ist offenbar nicht wirk-
lich. [...]. Hier setzt das modale Problem der Ethik ein: ihr Gegenstand ist unwirklich,
er steht der Seinsstufe nach unterhalb des theoretischen Gegenstandes; und dennoch
hat er einen Seinswert, einen Wirklichkeitsanspruch. Er ist gefordert. Er ist ja nicht uto-
pisch, nicht unmdéglich, sondern irgendwie aktuell. Auch das liegt in seinem Charakter
als Seinsollendem. Und diese Forderung ist kein machtloses Sehnen, sondern eine akti-
ve Kraft, ein bewegendes, schaffendes Prinzip. [...]. Kurz, es gibt am Seinsollendem als
solchem immer schon die Tendenz der Verwirklichung. [Absatz]. Damit ist das ethische
Objekt dem nackten Nichtsein schon enthoben. Es ist nicht einfach unwirklich, sondern
gleichsam etwas zwischen Unwirklichkeit und Wirklichkeit.« (15:236)

Hartmann fragt sich, >swie der Unterschied zwischen Wirklichkeit und Verwirkli-
chung mit rein modalen Mitteln zu bestimmenc sei. >In der Wirklichkeit decken sich
Notwendigkeit und Moglichkeit. In der Verwirklichung kénnen sie sich offenbar nicht
decken, sonst wire ja ihr Ziel erreicht und ihr Gegenstand wirklich. Sie miissen hier
also auseinanderfallen. Andererseits konnen sie aber auch nicht ganz berithrungslos
auseinanderklaffen, sonst fiele jeder Wirklichkeitsanspruch hin; es kénnte sich dann
auch nicht um die Tendenz oder um einen Grad der Wirklichwerdung handeln. Also
miissen Moglichkeit und Notwendigkeit sich hier partiell decken. [...]. Das Fehlen der
Moglichkeit ist nicht ein Spezifikum niederer Seinsstufen, sondern ein Wesensmoment
des zu Verwirklichenden selbst.< (15:236) >Diesem partiellen Fehlen der Moglichkeit
entspricht aber kein partielles Aussetzen der Notwendigkeit. Verwirklichung fasst alles
Erreichte blof} als Stufe zu etwas Weiterem auf. Dieses Weitere ist letzten Endes das
Seinsollende selbst. Im Wesen des Sollens also liegt ein Hindringen, eine Tendenz, eine
Notigung, die zurecht besteht, auch wenn sich ihr Gegenstand nicht verwirklichen kann.
Modal verstanden kann das nur eine Notwendigkeit des Gegenstandes bedeuten, der
die Moglichkeit zu seiner Wirklichwerdung fehlt. [...]. [Der (O.L.)] >Unterschied gegen
theoretisch-ontologische Notwendigkeit besteht allein darin, dass sie ohne Riicksicht
auf die Moglichkeit, d.h. auf die realen Bedingungen der Wirklichkeit des Gegenstandes,
diesen als notwendig setzt. Am Sein kommt das nicht vor; dort ist der Gegenstand nur

https://dolorg/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. /de/e - [

341


https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

342

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

notwendig, wenn alle Bedingungen seiner Moglichkeit erfiillt sind. Deswegen gibt es
am gegenstindlichen Sein auch kein Sollen.« (15:237)

>Im Sollen deckt sich die Méglichkeit nicht mit der Notwendigkeit; das ruhende
Gleichgewicht beider ist aufgehoben, die Unruhe des Tendierens gesetzt. Und zwar
neigt sich die Waagschale auf die Seite der Notwendigkeit; die Moglichkeit wiegt
sie nicht auf. [..]. Der modale Charakter des Sollens also ist nichts anderes als das
>Ubergreifenc oder >Hinausschiefen« der Notwendigkeit iiber die Moglichkeit.« Der
unvollstindige Wirklichkeitswert der Verwirklichung, >sein unbestimmtes Schweben
zwischen Unwirklichkeit und Wirklichkeit beruht eben auf dem Zuriickbleiben seiner
Seinsmoglichkeit hinter seiner Seinsnotwendigkeit.< (15:237)

Hartmann zufolge kommen »die Verschiebung des Gleichgewichts der Seinskompo-
nenten und der sich ergebende, eigentiimlich praktische Charakter der Resultante [...]
nicht allein der Bestimmung des Sollens zugute. Sie beleuchten auch eine ganze Reihe
anderer ethischer Begriffe. Dahin gehort die Seinsweise des Wertes und des Werttri-
gers; vor allem aber die dynamischen Phinomene: Aktivitit, Streben, Tendenz, Hand-
lung, welche die Sphire des Praktischen am schirfsten gegen die Statik der theoreti-
schen Wirklichkeit abheben. Ihre Modalitit ist genau die des Sollens. Es gehort zum
Wesen aller Aktivitit, dass eine Determination zu etwas anderem, neuem vorliegt, die
tiber die Bedingungen des Gegebenen hinausschieft.« (15:238)

>Weit schwerer aber fillt es philosophisch ins Gewicht, dass auch die ethische Frei-
heit einer modal-ontologischen Definition aus den gegebenen Bestimmungen heraus fi-
hig ist.< Uber die Frage der ethischen Freiheit hinaus, trigt die modal-ontologische Her-
angehensweise >zur Klirung des Wesens der Freiheit selbst« bei (15:238). > Man versteht
Freiheit gewohnlich als die Moglichkeit, so oder nicht so zu handeln, ohne dass einen
eine Notwendigkeit zum einen oder zum anderen hindringt. Dieser Begriff der nega-
tiven Freiheit (Unbestimmtheit) stof3t erstens psychologisch auf die grofiten Schwierig-
keiten und entspricht zweitens nicht einmal dem Wesen des Sollens, zu dem er das un-
entbehrliche Gegenstiick bilden muss. Wenn Freiheit ein Uberwiegen der Méglichkeit
iiber die Notwendigkeit bedeutet, Sollen aber ein Uberwiegen der Notwendigkeit iiber
die Moglichkeit, so ist es ein barer Widersinn zu behaupten, die vom Sollen bestimm-
te Aktivitit sei frei. Sie kann vielmehr nur frei sein, wenn das Verhiltnis der Modaliti-
ten im Sollen und in der Freiheit das gleiche ist. [..]. Man kann auch hierin wiederum
von Kant lernen. >Freiheit im positiven Verstande« ist nicht Freiheit vom Gesetz, son-
dern Freiheit unter dem Gesetze<. In ihr ist nicht weniger Bestimmung als etwa im Na-
turgeschehen, sondern auch eine Bestimmung mehr, eben die der praktischen Notigung
zum Seinsollenden ohne Riicksicht auf dessen Seinskénnen oder Nichtkdnnen. Hier ist
von der Naturnotwendigkeit nicht etwas abgezogen, sondern noch eine spezifisch an-
dere, ethische Notwendigkeit hinzugefiigt, deren struktureller Unterschied gegen jene
darin besteht, dass sie nicht ein duflerer Zwang, sondern eine innere selbstgegebene De-
termination, nicht gegebenes Gesetz, sondern eigene >Gesetzgebung« ist. [...]. »Kurz, sie
ist Freiheit der Notwendigkeit, freies, an keine Bedingungen gebundenes Hinausschie-
Ren der Notwendigkeit tiber das erfiillte Wirkliche.< (15:239) >Diese Loslosung von den
ermoglichenden Bedingungen ist im Prinzip eine absolute. Die ethischen Werte haben
ihre Kraft der Sollensbestimmung aus sich selbst, rein a priori. Bedingungen ihrer Ver-
wirklichung sind aber empirischer Natur. [...]. Der absolute Wert iibertragt sich mittel-

https://dolorg/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

15. Philosophische Untermauerung der Peirce’schen Hierarchie der Wissenschaften

bar auf die Bedingungen seiner Verwirklichung; diese bekommen den abhingigen Wert
des Mittels. So ist die Notwendigkeit im Sollen nicht >absolut« frei; es ist mit der blofen
Forderung nicht getan. Sie muss die Moglichkeit nach sich ziehen, zu sich heranbilden;
sie muss die sprode Materie der menschlichen Handlung nicht nur leiten, sondern auch
bewegen, sie auf dem Weg entlangwilzen, den sie vorzeichnet. [...]. Sie ist kein waghal-
siges Spekulieren mit dem Unméglichen, sondern schopferische Verwirklichung, aktive
Erméglichung, die nur in ihren héchsten Ausblicken jenseits von Moéglichkeit und Un-
moglichkeit hinausragt.« (15:239)

Fruchtbarkeit der modalen Begriffe fiir die Bestimmung des Asthetischen

Fiir Hartmann lag es nah, >auch auf sthetischem Gebiet nach einer Bestitigung des mo-
dalen Grundgedankens auszuschauen. [...]. Das dsthetische Objekt — etwa das Kunst-
werk — hat zunichst einmal die volle Naturwirklichkeit; es ist in und an einer natiirli-
chen Materie gebildet und ist mit dieser wirklich. [...]. Das Eigentiimliche aber ist da-
bei, dass nicht dieses Naturwirkliche an ihm das Asthetische ist, sondern sichtlich etwas
anderes, das sich hinter diesem wie hinter einer Oberfliche verbirgt. [..]. Hier [...] tritt
eine Modalitit auf, die sich in direktem Gegensatz zur Wirklichkeit setzt, die auch ih-
rer Tendenz nach etwas ihr Heterogenes ist, ja die erst in einem gewissen Tiefenabstand
gegen sie zustande kommt.< (15:240) Hartmann zieht die Konsequenz: >das dsthetische
Objekt, rein als dsthetisches genommen, muss seinen Seinsmodus nach noch weiter als
das Seinsollende vom vollen Wirklichkeitswert entfernt sein — wie sehr es seiner dufleren
Existenz nach auch an dieser gefesselt bleibt. [...]. Dass im Wirklichkeitsanspruch des ds-
thetischen Gegenstandes sowohl Moglichkeit als Notwendigkeit vertreten sein miissen,
unterliegt keinem Zweifel; ohne die eine von ihnen kime tiberhaupt kein Wirklichkeits-
anspruch zustande. In der vollen Wirklichkeit nun war Gleichgewicht zwischen ihnen,
in der Verwirklichung war ein Ubergewicht der Notwendigkeit. Wie nun beim Ubergang
zur Verwirklichung das Gleichgewicht aufgehoben wurde, so muss beim Ubergang zum
isthetischen Wirklichkeitswert auch das Ubergewicht der Notwendigkeit aufgehoben
werden. [...]. Es gibt rein kombinatorisch tiberhaupt nur noch ein einziges drittes Ver-
hiltnis zwischen Méglichkeit und Notwendigkeit: Das Uberwiegen der Mdglichkeit iiber
die Notwendigkeit und das Zuriickbleiben der Notwendigkeit hinter ihr.< (15:240) >Darin
haben wir erstens die genaue Umkehrung des Komponentenverhiltnisses der Verwirkli-
chung und zweitens die gréfite modale Entfernung vom theoretischen Wirklichkeitsmo-
dus. Sucht man nun fiir diesen eigenartigen Wirklichkeitswert eine gangbare Bezeich-
nung, so dringt sich der Ausdruck >Entwirklichung« auf. Darin liegt beides: Entfernung
von der Wirklichkeit und Umkehrung der Verwirklichung.« (15:241) Hartmann prézisiert,
dass der Entwirklichungsbegriff nicht >sEntwirklichheit«, Losgeldstheit von aller Wirk-
lichkeit, sondern nur die >Loslosung« von ihr [bedeutet (O.L.)], eine Tendenz von ihr fort
- zum Erschlieflen neuer, unwirklicher Méglichkeiten, zu deren Realisierung keine Not-
wendigkeit zwingt. Entwirklichung hilt also immer noch an einer gewissen Wirklich-
keitsbasis fest, die sich nicht unter den Fiiflen verlieren darf. Sie kommt eben immer
von irgendeiner Wirklichkeit her. Die dsthetische Hohe eines Kunstwerks wird freilich
im allgemeinen mit der Gréf3e der Entfernung gegen die entsprechende Naturwirklich-

https://dolorg/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. /de/e - [

343


https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

344

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

keit steigen und sinken; aber sie kann bei aller Kithnheit des Wurfes den miitterlichen
Boden der natiirlichen Realitit nicht ganz preisgeben. Den unvermeidlichen Einschlag
an Realismus kann kein Stil und keine >Formys, noch irgendeine Ideenbildung iiberfliissig
machen.«< (15:241)

>Auch auf dsthetischem Gebiet gibt es Freiheit [...], nicht Freiheit des Willens, son-
dern des Schaffens. Sie ist auch nicht >Freiheit zu etwas< wie die ethische, in ihr notigt
nichts; sondern nur>Freiheit von etwas«. In ihrist kein Hinzukommen neuer Notwendig-
keit, vielmehr eine Loslosung aus dem Nexus des Naturnotwendigen; das Schaffen, das
aus ihr resultiert, ist nicht mehr gebunden an gegebene Gesetze, es schafft sich selbst
eigene Gesetze fiir seinen Gegenstand, und zwar fiir jeden Fall. Das alles erklirt sich
einfach aus dem modalen Charakter dieser Freiheit: sie ist keine Freiheit der Notwen-
digkeit von der Méglichkeit, sondern die Freiheit der Moglichkeiten von aller Notwen-
digkeit. [...]. Diese niedere modale Stufe, die der dsthetische Gegenstand zeigt, ist nicht
ein Nachteil, nicht eine Schwiche desjenigen Schaffens, das ihn zeitigt. Gerade dadurch
eben ist dieses ein unbeschranktes Schaffen, d.h. ein absolut freies. Handlung ist immer
gebundenes Schaffen; sie arbeitet auf die Wirklichkeit ihres Gegenstandes hin. Und da
es ihr an der Moglichkeit dazu mangelt, so bleibt sie vor der ewigen Aufgabe stehen und
kommt iiber relative Verwirklichungsstufen nicht hinaus. Asthetisches Schaffen besitzt
absolute Freiheit. Es braucht eben nicht auf die Wirklichkeit seines Objekts hinzuarbei-
ten; seine Moglichkeiten bediirfen daher gar nicht der sie erfiillenden Notwendigkeit.«<
[...]. Das dsthetische Schaffen >kann plétzlich am Ziel stehen, es kann mit einem Schla-
ge, einem gliicklichen Griff die Vollendung erreichen, denn dieses Ziel, diese Vollendung
liegt gar nicht im Reich des Wirklichen. Sie liegt weit von diesem ab, im unendlichen Ge-
biet des Moglichen, Unwirklichen, das iberhaupt nicht erarbeitet, sondern nur erschaut
wird.< (15:242)

Siebengliedrige Tafel der Modalitaten des Seins

»Der ethische und dsthetische Gegenstand zeigen eigenartige Seinsweisen, die man als
sekundire Modi der Tafel der fiinf primiren eingliedern kann [siehe Abb. 1 (O.L.)]. Thre
Stellung zu den letzteren kann nach ihrer Analyse nicht mehr im unklaren sein. Zunichst
gehoren sie in die Gegensatzsphire von Wirklichkeit und Unwirklichkeit. Ferner sind sie
offenbar Zwischenglieder in Bezug auf diese beiden; sie filllen die Liicke zwischen ihnen
aus. Dabei kommt sichtlich Verwirklichung niher der Wirklichkeit, Entwirklichung na-
her der Unwirklichkeit zu liegen; so dass die ganze Sphire eine geschlossene viergliedri-
ge Reihe zeigt. Schliefilich entsprechen zugleich die beiden Mittelglieder annihernd der
modalen Stufenh6he von Moglichkeit und Notwendigkeit in der anderen Sphire. Tat-
sdchlich istja in der Entwirklichung die Méglichkeit, in der Verwirklichung die Notwen-
digkeit das tiberwiegende Element.< (15:242)

https://dolorg/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

15. Philosophische Untermauerung der Peirce’schen Hierarchie der Wissenschaften

Hartmann fasst zusammen: >So bekommt man eine siebengliedrige Tafel der Mo-
dalitit, in der zugleich die beherrschenden Modi der philosophischen Tradition prafor-
miert sind. Diese Tafel ist rein ontologisch in dem gesuchten Sinne: alle ihre Modi sind
Seinsweisen des Gegenstandes, nicht Gewissheitsgrade des Erkennens. Sie sind von letz-
teren vollkommen unabhingig. Ihr System sollte daher als die eigentlich >logische« Stu-
fenordnung der Modalitit gelten, wihrend der Klimax der Gewissheitsgrade eine blof3
untergeordnete >methodologische« Bedeutung zukommen diirfte, die zwar vom Gang
der Erkenntnis nicht abzutrennen, aber auf die Seinscharaktere des Gegenstandes nicht
iibertragbar ist. So wenigstens wiirde es der altbewihrten Einstellung der Logik auf den
Sachgehalt und ihrer Gleichgiiltigkeit gegen die Erkenntnisweise entsprechen.« (15:242)

Seinsontologische Untermauerung von Peirce’s logischer Hierarchie
der Wissenschaften

Ich habe Nicolai Hartmanns (im Todesjahr von Charles S. Peirce’s) 1914 verfasste Schrift
Logische und ontologische Wirklichkeit (15) aus mehrerlei Griinden weitestgehend mit Hart-
manns eigenen Worten zusammengefasst. Zum einen, um seinen alltagsverstindlichen
Sprachstil und die Stringenz seiner Argumentation sichtbar zu machen und zum an-
dern, um meinen Eindruck metaphorisch zu untermauern, hier sind ontologische Argu-
mente wie kantige Steinblécke passend und ohne verbindenden Mértel zu einer Mauer
aneinandergereiht, die steht und die Zeiten iiberdauert. Andere Philosophen benétigen
das Zehnfache an Seitenzahl, um ihre Argumentation weniger zielfithrend zu Papier zu
bringen. Fehlerquellen im philosophischen Denken fritherer Zeiten aufzuzeigen, klar zu
benennen und die unterschiedlichen Stufen der Modalitaten des Erkennens und der Mo-
dalititen des Seins sorgfiltig und stringent herauszuarbeiten, das kann nicht jeder Phi-
losoph. Das ist bleibendes Verdienst des hierzulande leider in Vergessenheit geratenen
Kolner, Berliner und Gottinger Philosophen Nicolai Hartmann.

https://dolorg/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. /de/e - [

345


https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

346  Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

Abb. 3: Hartmanns siebengliedrige Tafel der Modalitit versus Peirce’s Einteilung der Philosophie (11:4 / im
Original ist die Reihenfolge der normativen Wissenschaften: Asthetik — EthikSemiotik).

In Abb. 3 habe ich die Hartmann'sche siebengliedrige Tafel der Seinsmodaliti-
ten (15:242) der Peirce’schen Unterteilung der Philosophie gegeniibergestellt. Da die
Argumentationsrichtung bei Hartmann bottom-up, von unten nach oben, erfolgt, in
Liszkas schematischer Darstellung der Klassifikation der Wissenschaften jedoch top-
down, von oben nach unten (11:4), habe ich bei der Unterteilung der normativen Wissen-
schaften die Reihenfolge Asthetik — Ethik — Semiotik umgedreht, um die weitgehende
Ubereinstimmung mit Hartmanns Tafel der Modalitit stirker sichtbar zu machen.
Diese Modifikation unterstreicht gleichzeitig Hartmanns These, dass die ontologische
Vorgehensweise mit Rekonstruktion des Schichtenaufbaus der Welt gegenlaufig zur
Reihenfolge der Erkenntnis verliuft.

Nachfolgend sollen — trotz Unterschiede in Herangehensweise und Denkweg — die
Gemeinsamkeiten im Denkergebnis herausgestellt werden.

1. Die Phdnomenologie als Firstness, als Ausgangslage

Beide, Hartmann und Peirce, gehen vom der Palette an lebensweltlichen Phinomenen
aus. Peirce nennt dies Firstness und listet das Sammelsurium, was darunter subsumiert
werden kann, im Detail auf: Wahrnehmung, erlebte Qualitit, materieller Gegenstand,
phantastische Assoziation, Halluzination, Gedanke ..usw.

Wo Peirce in seiner Reduktion der Kantschen Kategorien auf drei Fundamentalkate-
gorien von Firstness redet, spricht Hartmann schlicht vom vorwissenschaftlich Gegebe-
nem. Das phinomenal Gegebene ist fitr ihn unmittelbar evident, ist quasi via apriorische
Erkenntnis gegeben. >In gewissem Sinne ist eben ein Wirkliches immer schon vorausge-
setzt und als >gegebenc« akzeptiert, wo Fragen irgendwelcher Art verfolgt werden. Und
in der Natur der Fragestellung liegt es, dass sie vom Gegebenen fort zu etwas anderem
hinleitet, das nicht gegeben ist.< (15:220-1)

https://dolorg/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

15. Philosophische Untermauerung der Peirce’schen Hierarchie der Wissenschaften

2. Die Relationen des vorwissenschaftlich Gegebenem zu Platons
als apriorisch erkennbar gesetztem Schénem, Guten und Wahren,
zur Teilhabe am Reich der Ideen

Was Peirce als Secondness bezeichnet, ist die Beziehung zwischen dem phinomenal
Gegebenen der Firstness zu etwas anderem, was er als object, als Gegenstand bezeichnet,
etwas, was in der Erfahrung assoziativ, zufillig oder gewohnheitsmifig zusammen
mit dem ins Auge fallendendem Erstgegebenen mitgegeben ist. Fiir Peirce ist dies die
Zeichen-Objekt-Relation, wobei Objekt nicht im engen Sinne eines materiellen Gegen-
stands, sondern im weiten Sinne eines abstrakten Gegenstands gemeint ist. Wie im
Kapitel zu Peirce’s Semiotik detaillierter erliutert, differenziert Peirce zwischen einem
immediate object, das von einem immediate interpretant mitgesehen, mitgefithlt, spontan
mitassoziiert wird, und einem (bzw. mehreren) dynamic object im dritten semiotischen
Teilschritt zu einem dynamic interpretant modifiziert, erweitert oder konkretisiert wird,
um in einer Vielzahl von Semiosen in einer idealen Forschungsgemeinschaft in the long
run zum final interpretant kondensiert wird, zu etwas, was der Realitit — mathematisch
formuliert — quasi asymptotisch am nichsten kommt.

Abb. 4: Beziehungen zwischen immediate, dynamic und final aspect eines Zeichens (nach 11:32).

S
S = sign . Il =immediate interpretant
DO = dynamic object DI = dynamic re
10 = immediate object Fl= final interprets
10 [ DI
DO < =mp - L —1 - > Fl
e DY £ \ | 02 .- P
= order of e
determination

Den aus der lebenslangen Auseinandersetzung mit den Kantschen Kritiken ent-
wickelten Peirce’schen drei Kategorien der Firstness, Secondness und Thirdness stellt
Hartmann eine siebengliedrige Tafel der Modalititen des Seins (s.o. Abb.2) gegeniiber.
Als Neukantianer hat Hartmann zwar Kant ebenfalls kritisch gesehen, grundlegend
fiir ihn ist jedoch eine saubere Trennung zwischen Stufen der Erkenntnis und Stufen
des Seins, eine stringente Unterscheidung zwischen Erkenntnistheorie und einer na-
turphilosophisch am Modell des Schichtaufbaus der mit Fundamentalkategorien und
schichtspezifischen Kategorien durchstrukturierten Ontologie. Als Arzt, der ich itber die
Bedeutung von Symptomen zur Zeichentheorie und zu Peirce’s Semiotik gekommen bin

https://dolorg/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. /de/e - [

347


https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

348

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

und als philosophiegeschichtlicher Laie ist mir kein philosophisches und modallogisches
Werk bekannt, das so klar Nihe und Verwandtschaft von Ethik und Naturwissenschaft,
den beiden Standbeinen der Medizin, darstellt. (Siehe Kapitel Arztliche Ethik im vor-
liegenden Buch). Aus Rainer Ottes Buch Thure von Uexkiill — Von der Psychosomatik zur
Integrierten Medizin (16) habe ich entnommen, dass Thure von Uexkill in seiner Assis-
tentenzeit in den Kriegsjahren in Berlin Vorlesungen von Nicolai Hartmann besucht
hat (16:54). Thure von Uexkiill zitiert Nicolai Hartmann zwar in seinem 1953 erschie-
nenen Buch Der Mensch und die Natur — Grundziige einer Naturphilosophie (17) mehrfach,
in spiteren Jahren, insbesondere in den 3 Auflagen der Theorie der Humanmedizin (18,)
jedoch nicht mehr. Im Laufe der Niirnberger Prozesse hatte von Uexkilll in die Debatte
mit einem Beitrag in der Wochenzeitung Die Zeit eingegriffen und ethisches Versagen
einer den Menschen zum Objekt degradierenden Nazi-Medizin gebrandmarkt und ein
kriftiges Veto gegen den Versuch [eingelegt (O.L.)], die Medizin ohne Menschlichkeit als
Ausrutscher einiger verblendeter Arzte und Befehlsempfinger misszuverstehen.« (16:73)
Mag sein, dass auch ethische Bedenken ihn von seinem frither geschitzten Lehrer Nico-
lai Hartmann, einem »auch international angesehenen Denker, der im Deutschen Reich
wirken konnte, ohne eine besondere Affinitit zu den Pseudophilosophien des Dritten
Reichs erkennen zu lassen.< (16:54), entfremdet haben. Viel wahrscheinlicher aber ist,
dass sich Thure von Uexkiill an Hartmanns These der Erkennbarkeit des Apriorischen (19)
gestofRen hat und nach seinem USA-Aufenthalt und im Denkkreis der radikalen Kon-
struktivisten Heinz von Foerster (1911-2002) und Ernst von Glasersfeld (1917-2010) von
Mitte der soer bis Ende der 70er Jahre einer konstruktivistischen Erkenntnistheorie
anhing, in der es keinen Platz fiir eine Erkennbarkeit des Apriorischen gab.

Hartmann spricht von Kants >im Grunde rationalistischen Idealismus [...]. Seine
Ideenlehre zeigt den Naturgegenstand in prinzipieller Fernstellung gegen die Erkennt-
nis.< (19:192) — eine Sicht, die weit entfernt ist von Jakob von Uexkiills (1864-1944)
enaktivistischer Interaktion von Organismus und Umwelt und Nicolai Hartmanns ei-
gener Sicht: >Der Gegenstand ist weder total erkennbar (was dogmatisch), noch total
unerkennbar (was skeptisch gedacht wire), sondern er ist partiell erkennbar. Die par-
tielle Irrationalitit, die sich hieraus unmittelbar ergibt, passt aufs genaueste auf die
tatsichliche Lage aller wissenschaftlichen Sacherkenntnis: die Grenze der Erkanntheit
verschiebt sich von Stufe zu Stufe im Fortschritt der Einsicht; die Grenze der Erkennbar-
keit braucht sich nicht mitihr zuverschieben;sie liegt in der Regel weit iiber jene hinaus.«
(19:193). Letzteres ist Peirce’s final interpretant einer idealen Forschungsgemeinschaft in
the long run.

Hartmann ist erkenntnistheoretischer Realist, er konstatiert das Fehlen apriorischer
Griinde der Erkennbarkeit des a priori (Es gehort nicht a priori zum Charakter des a
priori, erkennbar zu sein« (19:196)) und sieht auch keine apriorischen Griinde der Un-
erkennbarkeit des a priori (Es gehort nicht a priori zum Charakter des a priori, etwas
Unerkennbares zu enthalten.< (19:197). »Der Punkt, auf den es hier ankommt, ist das Ver-
hiltnis von Seinsprinzipien und Erkenntnisprinzipien: sofern die ersteren mit den letz-
teren zusammenfallen (identisch sind), ist der Gegenstand erkennbar« (19:198). >Ist der
Gegenstand nur partiell rational, so kénnen auch die Prinzipien des Gegenstandes mit
den der Erkenntnis nur partiell identisch sein. Und zwar ist diese >partiale Identitit« of-
fenbar eine einseitige, ein Ubergewicht der Seinsprinzipien iiber die Erkenntnisprinzi-

https://dolorg/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

15. Philosophische Untermauerung der Peirce’schen Hierarchie der Wissenschaften

pien, nicht umgekehrt; wie denn die partiale Irrationalitit des Gegenstandes eben darin
besteht, dass es an ihm Seiten gibt, die so determiniert sind, wie sie die Erkenntnis aus
ihren Mitteln eben nicht herzustellen vermag.< (19:199)

>Wie ein Seiendes sich im Erkennen spiegeln kann, wie ein Gegenstand sein Gegen-
bild, seine Reprisentation im Subjekt haben kann, ohne doch selbst in dieses einzutre-
ten, das diirfte eins der unvermeidlichen ewigen Ritsel bilden, denen man wohl nach-
geht, die man aber nicht lést. [...]. Der Satz der >partialen Identitit der Prinzipien« ver-
zichtet ausdriicklich auf Entscheidung in der Alternative dieser beiden metaphysischen
Standpunkte [Idealismus versus Rationalismus (O.L.)]; er hilt sich beide offen und ist
von keinem abhingig. Er selbst ist eine ginzlich standpunktfremde Prigung. Man kann
ihn als das unvermeidliche Minimum an Metaphysik bezeichnen, das im Erkenntnis-
problem enthalten ist.< (19:199-200) Hartmann fasst zusammen: »Das Wesen des Aprio-
rischen steht, soweit wenigstens wir es a priori erkennen, iiberhaupt indifferent zur Er-
kennbarkeitsfrage.«< (19:200) Die Formulierung a priori erklirt ja nichts, sondern spricht
dasselbe Ritsel nur mit anderen Worten aus. Das a priori ist eben selbst das Ritsel.<
(19:211)

[Kant (O.L.)] >wusste, dass es eine >Metaphysik als Naturanlage« gibt, und dass sie
eben darin besteht, dass wir vor Probleme gestellt sind, die nicht restlos lésbar sind.
Dieses Unlosbare, diesen — wie wir heute sagen wiirden — irrationalen Restbestand der
Probleme lief3 er ohne Einschrinkung als das Metaphysische im Bereich der Philosophie
gelten. Darum aber ist ihm Metaphysik auch nicht mehr eine bestimmte Disziplin, nicht
eine Wissensgebiet neben anderen Wissenschaften, sondern ein Hintergrund aller phi-
losophischen Disziplinen. Und darum gibt es fiir ihn Problemgruppen metaphysischer
Art, die der Randordnung nach den einzelnen gegenstandlich geschiedenen Disziplinen
vorgelagert sind, der ratio cognoscendi [Kursivdruck (O.L.)] nach aber von ihnen abhingig
sind.«< (3:344) Dies entspricht genau der Stellung in der Hierarchie der Wissenschaften,
die Peirce der Metaphysik zugeordnet hat, als Anhingsel an die Philosophie und vor >den
einzelnen gegenstindlich geschiedenen Disziplinen.

3. Die Methodik der Methoden: bei Peirce die Semiotik,
bei Hartmann das wissenschaftliche Denken

Peirce’s Semiotik ist in einem separaten Kapitel im vorliegenden Buch ausfithrlicher er-
ortert, so dassich hier daraufverzichten kann. Peirce geht vom Phinomen, vom Zeichen,
das fiir etwas anderes steht, aus, Hartmann von Tatsachen. »Alle wissenschaftlichen Hy-
pothesen finden ihre Kriterien an den Tatsachen, zu deren Beobachtung sie anregen. Die
Unfertigkeit der Begriffsantizipation ist daher kein Mangel der Methode; sie ist berech-
tigt, solange sie methodisch bewusst ist, d.h. solange man die versuchsweise gemachte
Annahme (den Ausgangspunkt der Forschung) von ausgereiften, begriindeten wissen-
schaftlichen Resultaten zu unterscheiden weif3. Ein Fehler liegt nur dann vor, wenn die
antizipierte Einheit hypostasiert und zur >Tatsache« verdinglicht wird. Der Anspruch der
Tatsichlichkeit kann erst auftreten, wenn die Ubereinstimmung des Antizipierten mit
einer itberwiegenden Reihe von Einzelbeobachtungen erbracht ist. Gerade diese Beob-
achtungen wiirden aber niemals gemacht werden, wenn sie nicht aus der Antizipati-
on der Begriffseinheit hervor notwendig wiirden.« (1:98-99) Das ist die wissenschaftli-

https://dolorg/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. /de/e - [

349


https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

350

Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen

che Methode: >aus einer Reihe von Einzelbeobachtungen eine Hypothese, eine Antizipa-
tion von Zusammenhingen oder Gesetzen, ein gedankliches Konstrukt, eine induktiv
gewonnene >Subsumption eines Einzelfalles unter eine a priori gewisse Allgemeinheit«
(1:103), eine >theoretische Entitit« (It. Hacking (20)) zu formulieren und aus dieser dann
deduktiv Schlussfolgerung abzuleiten, die experimentell verifiziert oder falsifiziert wer-
den miissen. Ein bekanntes Beispiel aus der Atomphysik ist das Elektron, das lange nur
eine Hypothese war, bis messbare Wirkungen seine Existenz bestitigten; als Beispiel fiir
eine >weitestgehende Systemantizipation« steht >das >periodische System der Elemente«
da; in diesem sind ganze Elemente antizipiert worden, die sich hernach als existierend
erwiesen.«<(1:99)

>Die Gesetze miissen bereits zugrunde liegen, damit die Erscheinung iberhaupt ins
Leben treten kann. Sie sind das logisch Frithere, die >konstitutiven« (erzeugenden) Be-
dingungen. Aber dieses Zugrundeliegen bedeutet nicht, dass sie auch schon als solche
erkannt und wissenschaftlich formuliert sein miissten. Ganz im Gegenteil: die Wissen-
schaft steht hier zunichst vor nackten Tatsachen, Einzelerscheinungen, von denen aus
sie erst auf die zugrunde liegenden Gesetze (also das logisch Frithere) >riickschliefienc
muss. Deswegen ist fiir den Forschungsgang umgekehrt die Einzelerscheinung der Aus-
gangspunkt, die Prinzipien aber das Ziel. [...]. Die exakten Wissenschaften freilich hal-
ten deduzierend die absteigende Richtung ein und fithren somit in ihrem Beweisgange
unmittelbar das konstitutive Grundverhiltnis vor.« (1:101-102) Hartmanns methodisches
Vorgehen der Wissenschaft ist Jahre spiter von Hans Reichenbach (1891-1953) (21) und
Karl Popper (1902-1994) (22) ausfithrlicher herausgearbeitet worden. Charles S. Peirce
(1839-1914) hat den fiir das wissenschaftliche und logische Denken zentralen Begriffen
der Induktion und Deduktion einen dritten Begrift, die Abduktion, zur Seite gestellt und
die Logik der Abduktion zum Charakteristikum des Pragmatismus erklirt (23).

Literatur

1. Hartmann N. Philosophische Grundfragen der Biologie. In: Hartmann N. Kleine-
re Schriften. Band 3. Vom Neukantianismus zur Ontologie. Berlin: Walter de Gruy-
ter; 1958. Reproduktion, 2022, herausgegeben von Roland Bir, https://www.fsc.org:
78-185 (Zitat: S. 99).

2. Hartmann N. Philosophie der Natur. Abriss der speziellen Kategorienlehre. 2. Aufla-
ge. Berlin: de Gruyter; 1980: 411.

3. Hartmann N. Kant und die Philosophie unserer Tage (1924). In: Hartmann N. Kleine-
re Schriften. Band 3. Vom Neukantianismus zur Ontologie. Berlin: Walter de Gruy-
ter; 1958. Reproduktion, 2022, herausgegeben von Roland Bir, https://www.fsc.org:
339-345 (Zitat: S. 342).

4. Hartmann N. Wie ist kritische Ontologie tiberhaupt méglich? (1923). In: Hartmann
N. Kleinere Schriften. Band 3. Vom Neukantianismus zur Ontologie. Berlin: Walter
de Gruyter; 1958. Reproduktion, 2022, herausgegeben von Roland Bir, https://www.
fsc.org: 268-313 (Zitat: S. 268).

https://dolorg/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. /de/e - [



http://www.fsc.org
http://www.fsc.org
http://www.fsc.org
http://www.fsc.org
https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.fsc.org
http://www.fsc.org
http://www.fsc.org
http://www.fsc.org

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

15. Philosophische Untermauerung der Peirce’schen Hierarchie der Wissenschaften

Peirce CS. Naturordnung und Zeichenprozess. Schriften iiber Semiotik und Natur-
philosophie. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw
912, 1991.

Peirce CS. Semiotische Schriften. Band I-III. Herausgegeben und iibersetzt von
C.J.W. Kloesel und H. Pape. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch
wissenschaft stw; 1993.

Peirce Edition Project/Houser N, Kloesel C (eds.). The Essential Peirce. Selected
Philosophical Writings. Volume 1 (1867-1893), Bloomington and Indianapolis: Indi-
ana University Press, 1992..

Peirce Edition Project (eds.). The Essential Peirce. Selected Philosophical Writings.
Volume 2 (1893 —1913), Bloomington and Indianapolis: Indiana University Press, 1998.
Peirce CS. The three normative sciences (1903). In: Peirce Edition Project (eds.). The
Essential Peirce. Selected Philosophical Writings. Volume 2 (1893-1913), Chapter 14.
Bloomington and Indianapolis: Indiana University Press; 1998: 196—207.

Peirce CS. An Outline Classification of the sciences (1903). In: Peirce Edition Project
(eds.). The Essential Peirce. Selected Philosophical Writings. Volume 2 (1893-1913),
Chapter 18. Bloomington and Indianapolis: Indiana University Press; 1998: 258—266.
Liszka JJ. A General Introduction to the Semiotics of Charles Sanders Peirce. Bloo-
mington/Indianapolis: Indiana University Press; 1996.

Hartmann N. Der Aufbau der realen Welt. Dritte Auflage. Berlin: de Gruyter; 1964.
Wagner H. Philosophie und Reflexion. 2. Unverinderte Auflage, Minchen/Basel:
Ernst Reinhardt Verlag; 1967.

Zunke C. Dialektik des Lebendigen. Kritik der organischen Teleologie. Bielefeld:
transcript Verlag; 2023.

Hartmann N. Logische und ontologische Wirklichkeit. In: Hartmann N. Kleinere
Schriften. Band 3. Vom Neukantianismus zur Ontologie. Berlin: Walter de Gruyter;
1958. Reproduktion, 2022, herausgegeben von Roland Bir, https://www.fsc.org:
220-242.

Otte R. Thure von Uexkiill - Von der Psychosomatik zur Integrierten Medizin. Van-
derhoeck & Ruprecht, Géttingen, 2001.

von Uexkiill T. Der Mensch und die Natur — Grundziige einer Naturphilosophie.
Miinchen: Sammlung Dalp 13, Leo Lehnen Verlag; 1953.

von Uexkiill T, Wesiack W. Theorie der Humanmedizin. Grundlagen drztlichen Den-
kens und Handelns. Miinchen — Wien: Urban & Schwarzenberg; 1. Auflage 1988, 3.
iiberarbeitete Auflage; 1998.

Hartmann N. Uber die Erkennbarkeit des Apriorischen. In: In: Hartmann N. Kleine-
re Schriften. Band 3. Vom Neukantianismus zur Ontologie. Berlin: Walter de Gruy-
ter; 1958. Reproduktion, 2022, herausgegeben von Roland Bir, https://www.fsc.org:
186-220.

Hacking I. Einfihrung in die Philosophie der Naturwissenschaften. Stuttgart:
Philipp Reclam jun.; 1996: 52f.

Reichenbach H. The Rise of Scientific Philosophy. Berkeley — Los Angeles — London:
University of California Press; 1951.

Popper K. The Logic of Scientific Discovery. London: Routledge, Revised Edition
2002, Reprint 2004.

https://dolorg/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. /de/e - [

351


http://www.fsc.org
http://www.fsc.org
https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.fsc.org
http://www.fsc.org

352 Ottmar LeiB: Geistiges im Lebendigen
23. Peirce CS. Pragmatism as the Logic of Abduction (1903). In: Peirce Edition Project

(eds.). The Essential Peirce. Selected Philosophical Writings. Volume 2 (1893-1913),
Chapter 18. Bloomington and Indianapolis: Indiana University Press; 1998: 226—241.

https://dolorg/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

