
15. Philosophische Untermauerung der Peirce’schen 

Hierarchie der Wissenschaften durch Nicolai 

Hartmanns logische und ontologische Bestimmung 

der Seinsmodi 

›Der Anspruch der Tatsächlichkeit kann erst auftreten, wenn die Übereinstim

mung des Antizipierten mit einer überwiegenden Reihe von Einzelbeobachtun
gen erbracht ist. Gerade diese Beobachtungen würden aber niemals gemacht 
werden, wenn sie nicht aus der Antizipation der Begriffseinheit hervor notwen
dig würden.‹ 
Nicolai Hartmann (1) 

›In der Erkenntnis spielt die Gesetzlichkeit eine breite kategoriale Rolle, aber nur 
in der denkenden und begreifenden Erkenntnis, vor allem in der wissenschaft
lichen‹ aber nicht in der unmittelbaren und naiven Erkenntnis.‹ 
Nicolai Hartmann (2) 

›Man verbaut sich den Ausblick aufs Sein meist dadurch, dass man vollkommen 
im Banne der Erkennbarkeitsfrage steht.‹ 
Nicolai Hartmann (3) 

›Die Zumutung einer Ontologie ist dem philosophischen Denken von heute durch 
die kantische Kritik und ihre Auswirkung derart verdächtig geworden, dass der 
bloße Name schon Unbehagen erweckt […].‹ 
Nicolai Hartmann (4) 

Für Charles S. Peirce (1839–1914) war das Bemühen, die Teilgebiete der Philosophie in 
eine begründete Ordnung zu bringen, eines der zentralen Themen seines lebenslangen 
Philosophierens. Da ich Peirce’s umfassendes Werk (5–8) nur partiell überblicke, sind 
mir zwar einige seiner früheren Einteilungsversuche bekannt (9,10), eine klare Begrün
dung, warum er die in einem separaten Kapitel in diesem Buch erörterte und in Liszkas 
A General Introduction to the Semeiotic of Charles Sanders Peirce (11) hervorragend dargestellte 
Hierarchie der Wissenschaften für die einzig richtige und zutreffende hält, ist mir nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


334 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

bekannt. Ich kann zwar nachvollziehen, dass er als Sohn eines Mathematikers und Ken
ner der Mathematik die Mathematik und Logik über jede Philosophie gestellt hat, warum
er aber die Philosophie in Phänomenologie (Phaneroskopie), normative Wissenschaften,
Ästhetik, Ethik, Semiotik und Metaphysik einteilte, erschien mir lange als Peirce’sche Ei
genheit, deren innere Logik mir verborgen blieb.

Als ich mich vor einigen Monaten mit neueren zellbiologischen Erkenntnissen und
Biologie-philosophischen Fragen zur Zweckmäßigkeit der Natur beschäftigte, stieß ich
auf Schriften Nicolai Hartmanns (1–4,12) zur Naturphilosophie, die mich an eigene phi
losophische Interessen parallel zu den ersten Studienjahren in Medizin erinnerten (Se
minar des damaligen Bonner Philosophen Hans Wagner (1917–2000) (13) zu Nicolai Hart
manns Aufbau der realen Welt (12)). Aufgrund Christiane Zunkes fundierter Auseinander
setzung mit Problemen der Teleologie in der Geschichte der Biologie (14) habe ich ei
ne Reproduktion kleinerer Schriften Nikolai Hartmanns (1,3,4,15) gelesen und zu zweien
seiner Standardwerke gegriffen (2,12).

Logische und ontologische Wirklichkeit

Nicolai Hartmann (1882–1950) beginnt seine (im Todesjahr von Charles S. Peirce’s) 1914
verfasste Schrift Logische und ontologische Wirklichkeit (15) aus den Kant-Studien, Band XX,
Heft 1, mit den Worten: ›Man ist heute in der Logik und Erkenntnistheorie gewohnt, die
Wirklichkeit wie etwas Untergeordnetes, Unwichtiges anzusehen. Es genügt, ihrer als
des unbestrittenen Ausgangspunktes bestimmter Gedankengänge gewiss zu sein. Das
logische Interesse haftet nicht an ihr, sondern an Möglichkeiten und Notwendigkeiten,
auf welche jene Gedankengänge hinausführen. Überall, wo die Forschung auf Zusam
menhänge, Abhängigkeiten, Bedingungen, oder auf die Aufweisung von Aprioritäten
hinzielt, lässt sich diese Interesseneinstellung aufweisen. [Absatz]. Zusammen mit Mög
lichkeit und Notwendigkeit bildet die Wirklichkeit eine logische Sphäre, aus der sie – al
ler Wertverschiebung ungeachtet – nicht losgerissen werden kann: die Sphäre der soge
nannten Modalität [Kursivdruck O.L.]. In diesem Zusammenhang kommt sie meist for
mal so weit zu ihrem Recht, dass ihr eine logische Stelle eingeräumt wird. Aber auch hier
verliert sich selten die überlieferte Inaktualität ihres Problems und macht sich in Fassun
gen fühlbar, die der Wucht des natürlichen Wirkungsbewusstseins nicht im mindesten
entsprechen. Die Fehlerquelle liegt hier, wie so oft, in der Unterschätzung des scheinbar
Selbstverständlichen. In gewissem Sinne ist eben ein Wirkliches immer schon voraus
gesetzt und als ›gegeben‹ akzeptiert, wo Fragen irgendwelcher Art verfolgt werden. Und
in der Natur der Fragestellung liegt es, dass sie vom Gegebenen fort zu etwas anderem
hinleitet, das nicht gegeben ist.‹ (15:220-1) Hartmann weist auf zwei falsche Vorausset
zungen dieser Fehleinschätzung hin: ›1., dass das Gegebene selbst bekannt (problemfrei)
ist, und 2., dass das Wirkliche nichts anderes als des Gegebene ist. […]. Die Sphäre der
Modalität zeichnet sich in der Reihe der anderen logischen Problemsphären durch eine
gewisse Ablösbarkeit aus. In der Tiefe freilich gibt es Unterströmungen, welche die al
lerstraffste gegenseitige Bindung zeigen. Aber nicht jede logische Untersuchung dringt
in diese Tiefe. So kommt es, dass die mannigfachen Fehler, die sich berühmte Systeme

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


15. Philosophische Untermauerung der Peirce’schen Hierarchie der Wissenschaften 335 

gegen das Problem der Wirklichkeit haben zuschulden kommen lassen, relativ belanglos 
im Ganzen der philosophischen Gedankengänge dastehen.‹ (15:221) 

Hartmann geht davon aus, dass – ähnlich wie alle Synthesen eine analytische Kehr
seite haben – alle objektiv inhaltlichen Seinsstrukturen eine modale Kehrseite haben. Da 
aber das philosophische und erkenntnistheoretische Interesse auf Strukturen des Seins 
und Strukturen der Seinserkenntnis fokussiert und wie alle Philosophie zum a priori 
zeigt, blieben Überlegungen zu den Modalitäten des Seins und zu den komplexen Re
lationen der verschiedenen Seinsmodi vernachlässigt und unterbelichtet. ›So bildet das 
gesamte Gebiet des Konstruktiven – man könnte auch mit Kant sagen des Konstitutiven, 
wenn dieses bei ihm nicht anderweitig beschränkt und dem Regulativen gegenüberge
stellt wäre – ›den gegebenen Gegensatz zum gesamten Gebiet des Modalen. Und diese 
Unterscheidung ist es, von der aus gesehen das gesamte Problem des Wirklichen seine 
Prägnanz gewinnt.‹ (15:221) 

Zwar hat man bezüglich der Modalität der Möglichkeit früh zwischen formaler und 
materialer Möglichkeit, d.h. zwischen Widerspruchslosigkeit und realem Zutreffen von 
Daseinsbedingungen, unterschieden, aber das Verhältnis dieser Gegensätze ist letztlich 
ebenso unklar wie eventuelle Nuancen bezüglich der Modalität Notwendigkeit. Bezüg
lich der Modalität des Wirklichen gibt es zwar metaphysische Erklärungen des Wirkli
chen in konstruktiver Hinsicht, aber nur wenige Untersuchungen in modaler Hinsicht. 
›Dabei bleiben die einfachsten Fragen ununtersucht, wie die nach dem Verhältnis der 
verschiedenen Arten von Wirklichkeit, z.B. des Naturwirklichen, zum ethisch Wirkli
chen oder zum ästhetisch Wirklichen; oder des konkret Wirklichen zum abstrakt Wirk
lichen, etwa mathematischer Existenz.‹ (15:222) 

Dreischritt der logischen Rangordnung: 
Möglichkeit, Wirklichkeit, Notwendigkeit 

›Die traditionelle Logik zeigt fast durchgehend die bekannte Rangordnung des Drei
schritts: Möglichkeit, Wirklichkeit, Notwendigkeit. Das will besagen: Möglichkeit be
deutet weniger, Notwendigkeit mehr als Wirklichkeit. Jene reicht noch nicht heran an 
sie, diese ist über sie hinaus. [Absatz]. Dies gilt in erster Linie formallogisch, von den Gel
tungsmodi des Urteils: ›Es kann so sein‹ ist weniger als ›es ist so‹; und ›es muss so sein‹ 
will sagen: es ›ist‹ nicht nur so, sondern es könnte auch keineswegs anders sein. Diese 
Stufenfolge ist formal in sich klar und bedarf für ihre Richtigkeit keines Arguments.[…]. 
Weit ernsteren Problemen begegnet man, wo man diese Stufenfolge auch auf inhaltliche 
Logik übertragen und als Erkenntnisstufen aufgefasst sieht.‹ (15:222) 

Hartmann kritisiert Kants Übertragung dieser Stufenfolge des Seins auf die Er
kenntnis, wie dies Kant in seinen Postulaten des empirischen Denkens formuliert hat: 
›Was mit den formalen Bedingungen der Erfahrung (der Anschauung und den Begriffen 
nach) übereinkommt, ist möglich; was mit den materiellen Bedingungen der Erfah
rung (der Empfindung) zusammenhängt, ist wirklich; dessen Zusammenhang mit dem 
Wirklichen nach allgemeinen Bedingungen der Erfahrung bestimmt ist, ist (existiert) 
notwendig.[...]. Hier ist die Möglichkeit des Objekts von der Form der Erkenntnis, seine 
Wirklichkeit von der Materie der Erkenntnis abhängig gemacht, seine Notwendigkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


336 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

aber soll in der Zusammenstimmung beider liegen.‹ (15:222-3). Hartmann sieht die
Ursache des Festhaltens an den Kantschen Postulaten zum einen in einer ›mangelhaften
Beschäftigung mit dem modalen Problem‹ [Möglichkeit, Wirklichkeit, Notwendigkeit
(O.L.)] und zum andern in ›der Frage nach Wahrheit oder Falschheit dieser Zuweisung
an Form und Materie‹ und darin, dass ›diese Bestimmungen schon Schiffbruch durch
ihr Herausfallen aus der modalen Sphäre in die konstruktive [erleiden].‹ (15:223)

›Wodurch wissen wir denn von der Existenz der Dinge, wenn nicht letztlich durch
Wahrnehmung?‹ Auch wenn ›die Beziehung der Wirklichkeit auf Wahrnehmungsgege
benheit zum mindesten einen starken Schein für sich [hat (O.L.)]‹ versucht Hartmann,
den Fehler in der klassischen Stufenfolge zu ermitteln und zu verbessern. ›Warum
braucht das Wirkliche auf die Gegebenheit der Wahrnehmung beschränkt zu sein? A
priori lässt sich ja aufs deutlichste einsehen, dass es Wirkliches geben kann, von dem
wir auf diesem Wege nicht die geringste Kenntnis haben – und möglicherweise auch auf
anderem Wege nicht. Im logischen Modalwert der Existenz liegt weder das Erkanntsein
noch die Erkennbarkeit überhaupt. […]. Damit aber hat die logische Frage ihren in
haltlich zentralen Sinn erreicht: sie ist ontologische geworden und das Gnoseologische
[= Erkenntnistheoretische (O.L.)] an ihr ist zum sekundären Beiwerk herabgesunken.‹
(15:224)

Für die Modi des Urteilens als solchen ist die überlieferte Stufenfolge richtig ›’A ist B‹
bedeutet zweifellos mehr als ›A kann B sein‹ und weniger als ›A muss B sein‹. (15:224) […].
Im naturwissenschaftlichen Denken entsprechen diesen Stufen ganze Wertklassen des
Erkennens: Der Möglichkeit entspricht die Annahme (Hypothese), der Wirklichkeit die
Tatsache (das gegebene Phänomen), der Notwendigkeit die Einsicht in das Warum auf
Grund durchschauten Gesetzeszusammenhangs. Hier sieht man deutlich wie die Mo
dalitätsstufen Grade der Gewissheit bilden. Die Erkenntnis steigert sich in ihnen nicht
extensiv an Inhalt, sondern intensiv an Wahrheitsgewicht.‹ (15:224)

Gewissheitsgrade der Erkenntnis und Seinsgrade des Gegenstands
der Erkenntnis

›Dieser Sinn der traditionellen Stufen wird unter allen Umständen festzuhalten sein.
Aber eben damit haben wir das Anzeichen für die Fehlerquelle. Gewissheitsgrade der Er
kenntnis brauchen nicht Seinsgrade des Gegenstands der Erkenntnis zu sein.‹ (15:224)
[…]. Wir besitzen in der traditionellen Fassung der Modalitäten eine unumstößlich rich
tige subjektive Stufenfolge, eine Stufenfolge der ratio cognoscendi. die ratio essendi [Kur
sivdrucke O.L.] braucht aber ihr nicht analog zu sein; sie kann anders ansteigen, mit
anderer Stufenfolge, anderen Bedeutungen und gegenseitigen Abhängigkeiten. […]. Die
Fehler der bekannten Fassung [der Stufenfolge der Erkenntnis (O.L.)] kommen erst bei
der Übertragung auf die seinslogische Seite zustande. Diese Übertragung aber ist unver
meidlich, solange nicht eine ontologische Stufenfolge der Modalitäten für sich heraus
gearbeitet ist. Offenbar liegt hier eine unerlässliche Aufgabe der Logik.‹ (15:225)

Wie geht Hartmann methodisch an diese Aufgabe heran? Er schreibt: ›Alle Einteilung
beruht auf dem Gegensatz. Mit dem Gegensatz der Seinsmodi und ihren tertium com
perationis (welches in diesem Falle das Sein überhaupt bildet) muss die Stufenfolge sich

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


15. Philosophische Untermauerung der Peirce’schen Hierarchie der Wissenschaften 337 

eindeutig herausarbeiten lassen.‹ (15:225) ›Die Gegensatzanalyse der Wirklichkeit zeigt 
in Bezug auf die beiden anderen Glieder ein negatives Bild. Wirklichkeit steht weder zu 
Möglichkeit noch zu Notwendigkeit in direkter Gegensatzbeziehung. Ihr Gegensatz ist 
das ›Unwirkliche‹, die Auflösung des Daseins, das Nichtsein. Das Unwirkliche bedeu
te an sich genommen weder das Mögliche noch das Unmögliche, weder das Notwendige 
noch das Nichtnotwendige. Es kann aber sehr wohl jedes von diesen bedeuten, ohne dass 
sich sein modaler Sinn als Unwirkliches verschiebt. […]. Anders die Möglichkeit. Sie steht 
in offenkundiger, obwohl höchst eigenartiger Gegensatzbeziehung zur Notwendigkeit. 
Das Fehlen der Möglichkeit bedeutet unmittelbar eine Art von Notwendigkeit: Unmög
lichkeit ist negative Notwendigkeit.‹ [… Absatz]. ›Genau entsprechend verhält sich die 
Notwendigkeit zur Möglichkeit. Das Fehlen der Notwendigkeit bedeutet unmittelbar ne
gative Möglichkeit. Nicht-Notwendigkeit ist die Möglichkeit des Nichtseins. Da sich aber 
im Modus der Möglichkeit Sein und Nichtsein des Gleichen nicht ausschließen, sondern 
immer – das ist das Eigentümliche dieses Seinsmodus – zwei koexistierende Möglich
keiten bilden, so bedeutet die Nicht-Notwendigkeit mittelbar auch die positive Möglich
keit. ›A ist nicht notwendig B‹ heißt somit sogleich: ›A kann B sein, es kann aber auch 
nicht B sein‹.‹ (15:226) 

Stufenfolge der ontologischen Modalitäten 

Hartmann zieht zwei (vorläufige) Konsequenzen aus seiner Gegensatzanalyse, die ein 
Licht auf die Stufenfolge der ontologischen Modalitäten werfen. ›1. Möglichkeit und Not
wendigkeit stehen in unmittelbarer Gegensatzbeziehung […] so, dass das kontradiktori
sche Gegenteil der Möglichkeit (die Unmöglichkeit) unmittelbar unter den Oberbegriff 
Notwendigkeit fällt, das kontradiktorische Gegenteil der Notwendigkeit aber unmittel
bar unter den Oberbegriff Möglichkeit. Das zeugt deutlich von der engen Verwandt
schaft beider modalen Begriffe. Sie stehen in ursprünglicher Bezogenheit aufeinander, 
liegen gleichsam auf einer Linie. […]. 2. Die Wirklichkeit dagegen liegt außerhalb dieser 
Gegensatzlinie. Sie fällt gleichsam in eine andere modale Dimension. Möglichkeit und 
Notwendigkeit stehen vollkommen gleichgültig zu ihr, sie involvieren sie nicht. Diese 
Außenstellung zur Gegensatzlinie ›Möglichkeit – Notwendigkeit‹ macht es unmöglich, 
die Wirklichkeit ontologisch als Mittelstufe zwischen jenen beiden zu fassen. Es ist hier 
falsch, wenn man sie für mehr als Möglichkeit, aber weniger als Notwendigkeit gelten 
lässt; sie hat dafür gar nicht die genügende logische Nahstellung zu beiden. Sie fällt in ein 
anderes Genus des Seinswertes.‹ (15:226-7) ›Die formallogische Analyse ergibt die Rang
ordnung: Möglichkeit, Notwendigkeit, Wirklichkeit. Diese ist zunächst weder klar noch 
vollständig. Es fehlt das positive Verhältnis der Wirklichkeit zu den beiden Unterstufen. 
Und es fehlen die negativen Modi: Unwirklichkeit und Unmöglichkeit. Neben diesen fünf 
Modi (zwei negativen und drei positiven) kommt der dritte negative Modus, die Nicht- 
Notwendigkeit nicht selbständig in Betracht; sie fällt, wie gezeigt, ihrer Seinsstufe nach 
mit der Möglichkeit zusammen. [Absatz]. Von den fünf Modi gehören drei der Gegen
satzlinie von Möglichkeit und Notwendigkeit an. In dieser Sphäre bildet die Möglichkeit 
die Mittelstufe, die Unmöglichkeit das Minimum und die Notwendigkeit das Maximum 
an Seinswert. Die beiden übrigbleibenden bilden eine eigene Gegensatzsphäre ohne Mit

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


338 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

telglied, mit Unwirklichkeit als Minimum und Wirklichkeit als Maximum an Seinswert.
Nimmt man dazu, dass einerseits Unwirklichkeit weniger negativ als Unmöglichkeit und
negativer als Möglichkeit ist, also zwischen diesen beiden stehen muss, und dass an
dererseits Gründe vorliegen, die Wirklichkeit oberhalb der Notwendigkeit anzusetzen,
so ergibt sich unter Beibehaltung der Heterogenität beider Sphären folgende Randord
nung:

Abb. 1: Heterogenität der beiden Sphären modaler Rangordnung.

Will man das positive Verhältnis dieser Modi zueinander gewinnen, so muss man
von der Frage ausgehen, wie sie einander anziehen oder abstoßen. Prinzipiell sind von
jedem Modus zu jedem dreierlei Verhaltensweisen; entweder er involviert den andern
(kann nicht bestehen ohne ihn), oder er schließt in aus (kann nicht zusammenbestehen
mit ihm), oder er steht indifferent zu ihm (kann sowohl ohne als mit ihm bestehen). [Ab
satz]. Innerhalb jeder der beiden Gegensatzsphären involvieren die Modi einander nicht.
Sie schließen einander zumeist aus; in ihnen überwiegt eben innerhalb der Sphäre die
Gegensatznatur. Nur Möglichkeit und Notwendigkeit zeigen eine größere Nahstellung
zueinander: sie stehen indifferent einander gegenüber, sie können sowohl mit- als auch
ohneeinander bestehen. Von der Möglichkeit ist das einleuchtend; das Mögliche kann
auch notwendig sein, braucht es aber nicht zu sein. Von der Notwendigkeit ist das weni
ger durchsichtig. Das naive Denken ist gewöhnt, alles Notwendige auch für möglich zu
halten. Wie könnte etwas denn gar notwendig sein, wenn es nicht einmal möglich wäre?
Aber man denkt dabei tatsächlich an das Wirkliche, und nicht an ein bloß Notwendiges.
Das Wirkliche muss freilich zum mindesten möglich sein. Aber das Notwendige braucht
nicht wirklich zu sein.‹ (15:228) Nach dem Durchdeklinieren der Verhältnisse zwischen
den Modi (involvieren, ausschließen, indifferent sein) kommt Hartmann zu den Schluss
folgerungen: ›Dasjenige, dessen Unmöglichkeit ausgeschlossen ist, ist eben damit mög
lich; und dasjenige, dessen Unwirklichkeit ausgeschlossen ist, ist eben damit notwendig.
Also involviert Wirklichkeit sowohl Möglichkeit als Notwendigkeit; sie enthält sie in sich
als ihre Momente. Sie ist also an modalem Seinswert mehr als jede von diesen und steht

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


15. Philosophische Untermauerung der Peirce’schen Hierarchie der Wissenschaften 339

mit Recht in der Stufenfolge der Modi noch oberhalb der Notwendigkeit. Sie enthält eben
außer ihr noch die Möglichkeit. Zugleich ist mit der Synthese von Möglichkeit und Not
wendigkeit auch der modale Sinn der Wirklichkeit durchaus erschöpft. Sie besteht ganz
in dieser Synthese; […].‹ (15:229)

Nichtübereinstimmung der Modalitäten des Seins und der Erkenntnis

Diese erste positive Bestimmung der ontologischen Wirklichkeit lässt den Gegensatz zu
allen modalen Charakteren der Erkenntnis der Wirklichkeit deutlich werden: ›Um etwas
wirklich zu erkennen, brauche ich keineswegs zu erkennen, wieso es möglich ist, oder
gar, dass es notwendig ist. Beides sind Fragen, die konstruktiv ausgedrückt, auf Gründe
und Bedingungen gehen; man kann aber sowohl erkennen, dass etwas so ist, ohne im ge
ringsten auch nur darauf zu reflektieren, warum überhaupt es so sein kann oder muss.
In aller schlichten Gegenstandswahrnehmung liegt dieser Erkenntnisfall vor; […]. Die
Erkenntnis des Soseins braucht eben die Erkenntnis seiner Gründe und Bedingungen
nicht zu enthalten; das Resultat erscheint für das Erkennen gleichsam abgetrennt von
seinen Komponenten.‹ (15:229) Hartmann betont, dass die Paradoxie, ›dass die Wirklich
keit ontologisch Möglichkeit und Notwendigkeit voraussetzt, gnoseologisch [= erkennt
nistheoretisch (O.L.)] aber indifferent zu ihnen steht […] in logischen Untersuchungen
diese beiden Kehrseiten der Wirklichkeit meist nicht sauber auseinandergehalten wor
den sind‹ mit der Folge, dass dies ›den Wirklichkeitsbegriff und mit ihm das ganze Gebiet
der Modalität zweideutig gemacht hat. Auf diese Fehlerquelle lassen sich verhängnisvol
le Irrtümer zurückführen. Eine ganze Reihe idealistisch-rationalistischer Scheinbewei
se hat gerade in dieser Unklarheit Argumente gesucht und gefunden.‹ (15:229) Unter den
Bedenken, will ›eine Ansicht die Wirklichkeit auf der Notwendigkeit allein basieren, die
andere lässt die Notwendigkeit ganz fallen, und will die Wirklichkeit ohne ihr Zutun,
wie etwas ihr Gleichgültiges fassen.‹ (15:230) Auf die Einwände gegen die Notwendig
keit allein soll hier im Detail nicht näher eingegangen werden, sondern mit Hartmann
fortgefahren werden: ›Ernster ist vielleicht die andere Frage: ist wirklich Notwendigkeit
erforderlich, um Wirklichkeit herzustellen? Kann es etwa nicht zufällige Wirklichkeit ge
ben?‹ (15:230) […]. Können wir uns wirklich ›skrupellos auf den Standpunkt des Indeter
minismus stellen, an welchem, wenn man ihn konsequent durchführt, eben dieses das
Eigentümliche ist, dass alles Wirkliche zufällig ist.‹ (15:230) ›Die Möglichkeit allein ist es
offenbar nicht; sie reicht nicht aus zur Wirklichkeit. Was also kommt hinzu zur Mög
lichkeit, um die Wirklichkeit voll zu machen? Etwa der Zufall? Aber was ist der Zufall im
positiven Sinne? […]. Dann ist er entweder das Nichtvorhergesehene bzw. Nichtvorher
sehbare, weil in seinen Bedingungen Unverstandene, also nur ein Ausdruck für die lo
gische Tatsache, dass es Wirklichkeitserkenntnis ohne Notwendigkeitserkenntnis gibt;
woraus, wie gezeigt, nicht folgt, dass es Wirklichkeit ohne Notwendigkeit gibt. Oder der
Zufall bedeutet das Nichtbezweckte bzw. Zweckwidrige, oder auch nur Zwecklose. […].
Fasst man den Zufall […] streng ontologisch, als die bei jedem Sein und jedem Gesche
hen neu einsetzende, verkettungslose, ursprüngliche Spontanität, so atomisiert man da
durch das Weltgeschehen und macht aus einem einheitlichen Fluss einen Haufen von
beziehungslosen Einzelvorgängen.‹ (15:230-1). Weit exakter lässt sich die Auseinander

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


340 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

setzung mit dem gemäßigten Indeterminismus führen, nach welchem die Geschehnisse
des Weltprozesses im allgemeinen determiniert sind, aber einen gewissen Spielraum für
undeterminierte Wirklichkeit lassen. […]. Wie man diesen Zusammenhang auch drehen
und kehren mag, ›man kommt nicht hinaus über das wesensgemäße Enthaltenseins ei
nes Notwendigkeitsmoments in der Wirklichkeit. Ist nun die letztere – wie der Indeter
minismus will – in gewissen Fällen ›zufällig‹, d.h. hat sie nicht Gründe und Bedingungen
in irgendeinem anderen Sein außer sich, so bleibt einem nur die Auskunft, ihre Gründe
in ihr selbst zu suchen.‹ (15:231) Nach Anmerkungen zum Problem, ob für den Erkennt
nisgang die Wirklichkeit das Erste und Einfachste, d.h. die niedrigste Erkenntnisstufe
darstellt oder ob ›jenes Gegebene, von dem sie ausgeht, […] gleichsam nur eine Oberflä
chenschicht der Wirklichkeit [ist (O.L.)]; und alles Vordringen in die Tiefe, alle Reflexion
auf Möglichkeit und Notwendigkeit in ihr, hat wiederum ein volles Erfassen der Wirk
lichkeit zur Endabsicht; dieses Ziel bleibt freilich ewig unerreichbar; es ist ein Ideal der
Erkenntnis‹ (15:232) fasst Hartmann zusammen, ›dass an der Erscheinung (d.h. gnoseo
logisch) mit der Gegebenheit des Bedingten die Reihe der Bedingungen nicht mitgege
ben ist, am Dinge an sich (also ontologisch) aber wohl.‹ (15:233)

Wirklichkeit als Synthese von Möglichkeit und Notwendigkeit

›Dieses aber ist das Eigentümliche alles Wirklichen, dass in ihm Möglichkeit und Not
wendigkeit nicht auseinanderfallen, sondern sich total decken. Über diesen Satz hinaus
lässt sich mit apriorisch-modalen Mitteln der ontologische Wirklichkeitscharakter nicht
bestimmen. Es gibt im Wirklichen nichts Notwendiges, was nicht möglich wäre, und
nichts Mögliches, das nicht notwendig wäre. Denn es ist eine einzige Reihe von Bedin
gungen, in denen beide wurzeln.‹ (15:234) Auf der Erkenntnisseite gibt es eine Auflösung
des Gleichgewichts der Wirklichkeit im Verfahren der Wissenschaft. ›Die strukturelle
Erforschung des Wirklichen besteht im Aufsuchen seiner Gründe und Bedingungen. Sie
analysiert das in der Einheit Zusammengehaltene und bekommt es so mit isolierten Be
dingungen zu tun. Jede von diesen setzt bloß die Möglichkeit des konkreten Ganzen;
strukturell aber involviert eine jede wiederum andere Seinsmomente (Strukturmomen
te), mit denen sie unlöslich zusammenhängt. So bekommt es die Wissenschaft mit Mög
lichkeiten und Notwendigkeiten zu tun, die hier eben deshalb hervortreten und Selb
ständigkeit gewinnen, weil sie aus ihrer konkreten Verkettung herauspräpariert und in
der Abstraktion isoliert sind. [Absatz]. Dabei gewinnt die Wissenschaft ihren eigentüm
lichen, vom ontologischen unterschiedenen modalen Standpunkt. Sie hat, wenn nicht
für das Sein, so doch für sich, für ihre Methodik, Recht, wenn sie die Notwendigkeit als
höchste Stufe ansetzt und die Wirklichkeit ihr unterordnet. Ihr Verfahren geht eben vom
Wirklichen als vom vorwissenschaftlich Gegebenen aus. […]. Indem sie das Gegebene zu
verstehen sucht, gräbt sie nach verborgenen Notwendigkeiten, nach Zusammenhängen
und allgemeinen Bedingungen. An diesen begreift sie, was ihr in jener unverständlich
war. So muss ihr unvermeidlich Notwendigkeitseinsicht als höhere Erkenntnisstufe da
stehen.‹ (15:235)

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


15. Philosophische Untermauerung der Peirce’schen Hierarchie der Wissenschaften 341 

Fruchtbarkeit der modalen Begriffe für die Bestimmung des Ethischen 
und der Freiheit 

›Die gewonnene Bestimmung der Seinsmodi erweist sich als fruchtbar an einer ganzen 
Reihe von Fragen. Die modalen Begriffe werden in ihrer Rückführung auf die ontologi
sche Grundbedeutung gleichsam flüssig und leistungsfähig. Das zeigt sich am deutlichs
ten auf Gebieten, wo sich die Seinsweise des Objekts verschiebt. Solcher Verschiebung 
muss offenbar eine Umlagerung im Verhältnis der Modi entsprechen. Sind nun die mo
dalen Begriffe richtig bestimmt, so muss sich die letztere an ihnen ohne Schwierigkeiten 
ergeben; sind sie falsch bestimmt, so kann die neue Seinsweise in ihnen nicht aufgehen. 
So gewinnt man in der Anwendung ein Kriterium der Richtigkeit ihrer Begriffsbestim
mung.‹ (15:235) Hartmann fährt fort: ›Der ethische Gegenstand gibt hierfür das geeig
nete Beispiel. Die Gebietseigentümlichkeit des Ethischen hängt an den Begriffen: Wert, 
Zweck, Sollen, Wille. Die ersten drei betreffen das Objekt, der letzte die Haltung des Sub
jekts. Von ihnen zeigt allein das Sollen eine Angriffsfläche für die modale Frage. [Absatz]. 
Das Sollen bildet den Gegensatz zum Sein. Der theoretische Gegenstand ist ein seiender, 
der ethische ein ›bloß seinsollender‹. Jener ist wirklich, dieser ist offenbar nicht wirk
lich. […]. Hier setzt das modale Problem der Ethik ein: ihr Gegenstand ist unwirklich, 
er steht der Seinsstufe nach unterhalb des theoretischen Gegenstandes; und dennoch 
hat er einen Seinswert, einen Wirklichkeitsanspruch. Er ist gefordert. Er ist ja nicht uto
pisch, nicht unmöglich, sondern irgendwie aktuell. Auch das liegt in seinem Charakter 
als Seinsollendem. Und diese Forderung ist kein machtloses Sehnen, sondern eine akti
ve Kraft, ein bewegendes, schaffendes Prinzip. […]. Kurz, es gibt am Seinsollendem als 
solchem immer schon die Tendenz der Verwirklichung. [Absatz]. Damit ist das ethische 
Objekt dem nackten Nichtsein schon enthoben. Es ist nicht einfach unwirklich, sondern 
gleichsam etwas zwischen Unwirklichkeit und Wirklichkeit.‹ (15:236) 

Hartmann fragt sich, ›wie der Unterschied zwischen Wirklichkeit und Verwirkli
chung mit rein modalen Mitteln zu bestimmen‹ sei. ›In der Wirklichkeit decken sich 
Notwendigkeit und Möglichkeit. In der Verwirklichung können sie sich offenbar nicht 
decken, sonst wäre ja ihr Ziel erreicht und ihr Gegenstand wirklich. Sie müssen hier 
also auseinanderfallen. Andererseits können sie aber auch nicht ganz berührungslos 
auseinanderklaffen, sonst fiele jeder Wirklichkeitsanspruch hin; es könnte sich dann 
auch nicht um die Tendenz oder um einen Grad der Wirklichwerdung handeln. Also 
müssen Möglichkeit und Notwendigkeit sich hier partiell decken. […]. Das Fehlen der 
Möglichkeit ist nicht ein Spezifikum niederer Seinsstufen, sondern ein Wesensmoment 
des zu Verwirklichenden selbst.‹ (15:236) ›Diesem partiellen Fehlen der Möglichkeit 
entspricht aber kein partielles Aussetzen der Notwendigkeit. Verwirklichung fasst alles 
Erreichte bloß als Stufe zu etwas Weiterem auf. Dieses Weitere ist letzten Endes das 
Seinsollende selbst. Im Wesen des Sollens also liegt ein Hindrängen, eine Tendenz, eine 
Nötigung, die zurecht besteht, auch wenn sich ihr Gegenstand nicht verwirklichen kann. 
Modal verstanden kann das nur eine Notwendigkeit des Gegenstandes bedeuten, der 
die Möglichkeit zu seiner Wirklichwerdung fehlt. […]. [Der (O.L.)] ›Unterschied gegen 
theoretisch-ontologische Notwendigkeit besteht allein darin, dass sie ohne Rücksicht 
auf die Möglichkeit, d.h. auf die realen Bedingungen der Wirklichkeit des Gegenstandes, 
diesen als notwendig setzt. Am Sein kommt das nicht vor; dort ist der Gegenstand nur 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


342 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

notwendig, wenn alle Bedingungen seiner Möglichkeit erfüllt sind. Deswegen gibt es
am gegenständlichen Sein auch kein Sollen.‹ (15:237)

›Im Sollen deckt sich die Möglichkeit nicht mit der Notwendigkeit; das ruhende
Gleichgewicht beider ist aufgehoben, die Unruhe des Tendierens gesetzt. Und zwar
neigt sich die Waagschale auf die Seite der Notwendigkeit; die Möglichkeit wiegt
sie nicht auf. […]. Der modale Charakter des Sollens also ist nichts anderes als das
›Übergreifen‹ oder ›Hinausschießen‹ der Notwendigkeit über die Möglichkeit.‹ Der
unvollständige Wirklichkeitswert der Verwirklichung, ›sein unbestimmtes Schweben
zwischen Unwirklichkeit und Wirklichkeit beruht eben auf dem Zurückbleiben seiner
Seinsmöglichkeit hinter seiner Seinsnotwendigkeit.‹ (15:237)

Hartmann zufolge kommen ›die Verschiebung des Gleichgewichts der Seinskompo
nenten und der sich ergebende, eigentümlich praktische Charakter der Resultante […]
nicht allein der Bestimmung des Sollens zugute. Sie beleuchten auch eine ganze Reihe
anderer ethischer Begriffe. Dahin gehört die Seinsweise des Wertes und des Wertträ
gers; vor allem aber die dynamischen Phänomene: Aktivität, Streben, Tendenz, Hand
lung, welche die Sphäre des Praktischen am schärfsten gegen die Statik der theoreti
schen Wirklichkeit abheben. Ihre Modalität ist genau die des Sollens. Es gehört zum
Wesen aller Aktivität, dass eine Determination zu etwas anderem, neuem vorliegt, die
über die Bedingungen des Gegebenen hinausschießt.‹ (15:238)

›Weit schwerer aber fällt es philosophisch ins Gewicht, dass auch die ethische Frei
heit einer modal-ontologischen Definition aus den gegebenen Bestimmungen heraus fä
hig ist.‹ Über die Frage der ethischen Freiheit hinaus, trägt die modal-ontologische Her
angehensweise ›zur Klärung des Wesens der Freiheit selbst‹ bei (15:238). ›Man versteht
Freiheit gewöhnlich als die Möglichkeit, so oder nicht so zu handeln, ohne dass einen
eine Notwendigkeit zum einen oder zum anderen hindrängt. Dieser Begriff der nega
tiven Freiheit (Unbestimmtheit) stößt erstens psychologisch auf die größten Schwierig
keiten und entspricht zweitens nicht einmal dem Wesen des Sollens, zu dem er das un
entbehrliche Gegenstück bilden muss. Wenn Freiheit ein Überwiegen der Möglichkeit
über die Notwendigkeit bedeutet, Sollen aber ein Überwiegen der Notwendigkeit über
die Möglichkeit, so ist es ein barer Widersinn zu behaupten, die vom Sollen bestimm
te Aktivität sei frei. Sie kann vielmehr nur frei sein, wenn das Verhältnis der Modalitä
ten im Sollen und in der Freiheit das gleiche ist. […]. Man kann auch hierin wiederum
von Kant lernen. ›Freiheit im positiven Verstande‹ ist nicht Freiheit vom Gesetz, son
dern ›Freiheit unter dem Gesetze‹. In ihr ist nicht weniger Bestimmung als etwa im Na
turgeschehen, sondern auch eine Bestimmung mehr, eben die der praktischen Nötigung
zum Seinsollenden ohne Rücksicht auf dessen Seinskönnen oder Nichtkönnen. Hier ist
von der Naturnotwendigkeit nicht etwas abgezogen, sondern noch eine spezifisch an
dere, ethische Notwendigkeit hinzugefügt, deren struktureller Unterschied gegen jene
darin besteht, dass sie nicht ein äußerer Zwang, sondern eine innere selbstgegebene De
termination, nicht gegebenes Gesetz, sondern eigene ›Gesetzgebung‹ ist. […]. ›Kurz, sie
ist Freiheit der Notwendigkeit, freies, an keine Bedingungen gebundenes Hinausschie
ßen der Notwendigkeit über das erfüllte Wirkliche.‹ (15:239) ›Diese Loslösung von den
ermöglichenden Bedingungen ist im Prinzip eine absolute. Die ethischen Werte haben
ihre Kraft der Sollensbestimmung aus sich selbst, rein a priori. Bedingungen ihrer Ver
wirklichung sind aber empirischer Natur. […]. Der absolute Wert überträgt sich mittel

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


15. Philosophische Untermauerung der Peirce’schen Hierarchie der Wissenschaften 343 

bar auf die Bedingungen seiner Verwirklichung; diese bekommen den abhängigen Wert 
des Mittels. So ist die Notwendigkeit im Sollen nicht ›absolut‹ frei; es ist mit der bloßen 
Forderung nicht getan. Sie muss die Möglichkeit nach sich ziehen, zu sich heranbilden; 
sie muss die spröde Materie der menschlichen Handlung nicht nur leiten, sondern auch 
bewegen, sie auf dem Weg entlangwälzen, den sie vorzeichnet. […]. Sie ist kein waghal
siges Spekulieren mit dem Unmöglichen, sondern schöpferische Verwirklichung, aktive 
Ermöglichung, die nur in ihren höchsten Ausblicken jenseits von Möglichkeit und Un
möglichkeit hinausragt.‹ (15:239) 

Fruchtbarkeit der modalen Begriffe für die Bestimmung des Ästhetischen 

Für Hartmann lag es nah, ›auch auf ästhetischem Gebiet nach einer Bestätigung des mo
dalen Grundgedankens auszuschauen. […]. Das ästhetische Objekt – etwa das Kunst
werk – hat zunächst einmal die volle Naturwirklichkeit; es ist in und an einer natürli
chen Materie gebildet und ist mit dieser wirklich. […]. Das Eigentümliche aber ist da
bei, dass nicht dieses Naturwirkliche an ihm das Ästhetische ist, sondern sichtlich etwas 
anderes, das sich hinter diesem wie hinter einer Oberfläche verbirgt. […]. Hier […] tritt 
eine Modalität auf, die sich in direktem Gegensatz zur Wirklichkeit setzt, die auch ih
rer Tendenz nach etwas ihr Heterogenes ist, ja die erst in einem gewissen Tiefenabstand 
gegen sie zustande kommt.‹ (15:240) Hartmann zieht die Konsequenz: ›das ästhetische 
Objekt, rein als ästhetisches genommen, muss seinen Seinsmodus nach noch weiter als 
das Seinsollende vom vollen Wirklichkeitswert entfernt sein – wie sehr es seiner äußeren 
Existenz nach auch an dieser gefesselt bleibt. […]. Dass im Wirklichkeitsanspruch des äs
thetischen Gegenstandes sowohl Möglichkeit als Notwendigkeit vertreten sein müssen, 
unterliegt keinem Zweifel; ohne die eine von ihnen käme überhaupt kein Wirklichkeits
anspruch zustande. In der vollen Wirklichkeit nun war Gleichgewicht zwischen ihnen, 
in der Verwirklichung war ein Übergewicht der Notwendigkeit. Wie nun beim Übergang 
zur Verwirklichung das Gleichgewicht aufgehoben wurde, so muss beim Übergang zum 
ästhetischen Wirklichkeitswert auch das Übergewicht der Notwendigkeit aufgehoben 
werden. […]. Es gibt rein kombinatorisch überhaupt nur noch ein einziges drittes Ver
hältnis zwischen Möglichkeit und Notwendigkeit: Das Überwiegen der Möglichkeit über 
die Notwendigkeit und das Zurückbleiben der Notwendigkeit hinter ihr.‹ (15:240) ›Darin 
haben wir erstens die genaue Umkehrung des Komponentenverhältnisses der Verwirkli
chung und zweitens die größte modale Entfernung vom theoretischen Wirklichkeitsmo
dus. Sucht man nun für diesen eigenartigen Wirklichkeitswert eine gangbare Bezeich
nung, so drängt sich der Ausdruck ›Entwirklichung‹ auf. Darin liegt beides: Entfernung 
von der Wirklichkeit und Umkehrung der Verwirklichung.‹ (15:241) Hartmann präzisiert, 
dass der Entwirklichungsbegriff nicht ›Entwirklichheit‹, Losgelöstheit von aller Wirk
lichkeit, sondern nur die ›Loslösung‹ von ihr [bedeutet (O.L.)], eine Tendenz von ihr fort 
– zum Erschließen neuer, unwirklicher Möglichkeiten, zu deren Realisierung keine Not
wendigkeit zwingt. Entwirklichung hält also immer noch an einer gewissen Wirklich
keitsbasis fest, die sich nicht unter den Füßen verlieren darf. Sie kommt eben immer 
von irgendeiner Wirklichkeit her. Die ästhetische Höhe eines Kunstwerks wird freilich 
im allgemeinen mit der Größe der Entfernung gegen die entsprechende Naturwirklich

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


344 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

keit steigen und sinken; aber sie kann bei aller Kühnheit des Wurfes den mütterlichen
Boden der natürlichen Realität nicht ganz preisgeben. Den unvermeidlichen Einschlag
an Realismus kann kein Stil und keine ›Form‹, noch irgendeine Ideenbildung überflüssig
machen.‹ (15:241)

›Auch auf ästhetischem Gebiet gibt es Freiheit […], nicht Freiheit des Willens, son
dern des Schaffens. Sie ist auch nicht ›Freiheit zu etwas‹ wie die ethische, in ihr nötigt
nichts; sondern nur ›Freiheit von etwas‹. In ihr ist kein Hinzukommen neuer Notwendig
keit, vielmehr eine Loslösung aus dem Nexus des Naturnotwendigen; das Schaffen, das
aus ihr resultiert, ist nicht mehr gebunden an gegebene Gesetze, es schafft sich selbst
eigene Gesetze für seinen Gegenstand, und zwar für jeden Fall. Das alles erklärt sich
einfach aus dem modalen Charakter dieser Freiheit: sie ist keine Freiheit der Notwen
digkeit von der Möglichkeit, sondern die Freiheit der Möglichkeiten von aller Notwen
digkeit. […]. Diese niedere modale Stufe, die der ästhetische Gegenstand zeigt, ist nicht
ein Nachteil, nicht eine Schwäche desjenigen Schaffens, das ihn zeitigt. Gerade dadurch
eben ist dieses ein unbeschränktes Schaffen, d.h. ein absolut freies. Handlung ist immer
gebundenes Schaffen; sie arbeitet auf die Wirklichkeit ihres Gegenstandes hin. Und da
es ihr an der Möglichkeit dazu mangelt, so bleibt sie vor der ewigen Aufgabe stehen und
kommt über relative Verwirklichungsstufen nicht hinaus. Ästhetisches Schaffen besitzt
absolute Freiheit. Es braucht eben nicht auf die Wirklichkeit seines Objekts hinzuarbei
ten; seine Möglichkeiten bedürfen daher gar nicht der sie erfüllenden Notwendigkeit.‹
[…]. Das ästhetische Schaffen ›kann plötzlich am Ziel stehen, es kann mit einem Schla
ge, einem glücklichen Griff die Vollendung erreichen, denn dieses Ziel, diese Vollendung
liegt gar nicht im Reich des Wirklichen. Sie liegt weit von diesem ab, im unendlichen Ge
biet des Möglichen, Unwirklichen, das überhaupt nicht erarbeitet, sondern nur erschaut
wird.‹ (15:242)

Siebengliedrige Tafel der Modalitäten des Seins

›Der ethische und ästhetische Gegenstand zeigen eigenartige Seinsweisen, die man als
sekundäre Modi der Tafel der fünf primären eingliedern kann [siehe Abb. 1 (O.L.)]. Ihre
Stellung zu den letzteren kann nach ihrer Analyse nicht mehr im unklaren sein. Zunächst
gehören sie in die Gegensatzsphäre von Wirklichkeit und Unwirklichkeit. Ferner sind sie
offenbar Zwischenglieder in Bezug auf diese beiden; sie füllen die Lücke zwischen ihnen
aus. Dabei kommt sichtlich Verwirklichung näher der Wirklichkeit, Entwirklichung nä
her der Unwirklichkeit zu liegen; so dass die ganze Sphäre eine geschlossene viergliedri
ge Reihe zeigt. Schließlich entsprechen zugleich die beiden Mittelglieder annähernd der
modalen Stufenhöhe von Möglichkeit und Notwendigkeit in der anderen Sphäre. Tat
sächlich ist ja in der Entwirklichung die Möglichkeit, in der Verwirklichung die Notwen
digkeit das überwiegende Element.‹ (15:242)

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


15. Philosophische Untermauerung der Peirce’schen Hierarchie der Wissenschaften 345

Hartmann fasst zusammen: ›So bekommt man eine siebengliedrige Tafel der Mo
dalität, in der zugleich die beherrschenden Modi der philosophischen Tradition präfor
miert sind. Diese Tafel ist rein ontologisch in dem gesuchten Sinne: alle ihre Modi sind
Seinsweisen des Gegenstandes, nicht Gewissheitsgrade des Erkennens. Sie sind von letz
teren vollkommen unabhängig. Ihr System sollte daher als die eigentlich ›logische‹ Stu
fenordnung der Modalität gelten, während der Klimax der Gewissheitsgrade eine bloß
untergeordnete ›methodologische‹ Bedeutung zukommen dürfte, die zwar vom Gang
der Erkenntnis nicht abzutrennen, aber auf die Seinscharaktere des Gegenstandes nicht
übertragbar ist. So wenigstens würde es der altbewährten Einstellung der Logik auf den
Sachgehalt und ihrer Gleichgültigkeit gegen die Erkenntnisweise entsprechen.‹ (15:242)

Seinsontologische Untermauerung von Peirce’s logischer Hierarchie
der Wissenschaften

Ich habe Nicolai Hartmanns (im Todesjahr von Charles S. Peirce’s) 1914 verfasste Schrift
Logische und ontologische Wirklichkeit (15) aus mehrerlei Gründen weitestgehend mit Hart
manns eigenen Worten zusammengefasst. Zum einen, um seinen alltagsverständlichen
Sprachstil und die Stringenz seiner Argumentation sichtbar zu machen und zum an
dern, um meinen Eindruck metaphorisch zu untermauern, hier sind ontologische Argu
mente wie kantige Steinblöcke passend und ohne verbindenden Mörtel zu einer Mauer
aneinandergereiht, die steht und die Zeiten überdauert. Andere Philosophen benötigen
das Zehnfache an Seitenzahl, um ihre Argumentation weniger zielführend zu Papier zu
bringen. Fehlerquellen im philosophischen Denken früherer Zeiten aufzuzeigen, klar zu
benennen und die unterschiedlichen Stufen der Modalitäten des Erkennens und der Mo
dalitäten des Seins sorgfältig und stringent herauszuarbeiten, das kann nicht jeder Phi
losoph. Das ist bleibendes Verdienst des hierzulande leider in Vergessenheit geratenen
Kölner, Berliner und Göttinger Philosophen Nicolai Hartmann.

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


346 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

Abb. 3: Hartmanns siebengliedrige Tafel der Modalität versus Peirce’s Einteilung der Philosophie (11:4 / im
Original ist die Reihenfolge der normativen Wissenschaften: Ästhetik – EthikSemiotik).

In Abb. 3 habe ich die Hartmann’sche siebengliedrige Tafel der Seinsmodalitä
ten (15:242) der Peirce’schen Unterteilung der Philosophie gegenübergestellt. Da die
Argumentationsrichtung bei Hartmann bottom-up, von unten nach oben, erfolgt, in
Liszkas schematischer Darstellung der Klassifikation der Wissenschaften jedoch top- 
down, von oben nach unten (11:4), habe ich bei der Unterteilung der normativen Wissen
schaften die Reihenfolge Ästhetik – Ethik – Semiotik umgedreht, um die weitgehende
Übereinstimmung mit Hartmanns Tafel der Modalität stärker sichtbar zu machen.
Diese Modifikation unterstreicht gleichzeitig Hartmanns These, dass die ontologische
Vorgehensweise mit Rekonstruktion des Schichtenaufbaus der Welt gegenläufig zur
Reihenfolge der Erkenntnis verläuft.

Nachfolgend sollen – trotz Unterschiede in Herangehensweise und Denkweg – die
Gemeinsamkeiten im Denkergebnis herausgestellt werden.

1. Die Phänomenologie als Firstness, als Ausgangslage

Beide, Hartmann und Peirce, gehen vom der Palette an lebensweltlichen Phänomenen
aus. Peirce nennt dies Firstness und listet das Sammelsurium, was darunter subsumiert
werden kann, im Detail auf: Wahrnehmung, erlebte Qualität, materieller Gegenstand,
phantastische Assoziation, Halluzination, Gedanke …usw.

Wo Peirce in seiner Reduktion der Kantschen Kategorien auf drei Fundamentalkate
gorien von Firstness redet, spricht Hartmann schlicht vom vorwissenschaftlich Gegebe
nem. Das phänomenal Gegebene ist für ihn unmittelbar evident, ist quasi via apriorische
Erkenntnis gegeben. ›In gewissem Sinne ist eben ein Wirkliches immer schon vorausge
setzt und als ›gegeben‹ akzeptiert, wo Fragen irgendwelcher Art verfolgt werden. Und
in der Natur der Fragestellung liegt es, dass sie vom Gegebenen fort zu etwas anderem
hinleitet, das nicht gegeben ist.‹ (15:220-1)

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


15. Philosophische Untermauerung der Peirce’schen Hierarchie der Wissenschaften 347

2. Die Relationen des vorwissenschaftlich Gegebenem zu Platons
als apriorisch erkennbar gesetztem Schönem, Guten und Wahren,
zur Teilhabe am Reich der Ideen

Was Peirce als Secondness bezeichnet, ist die Beziehung zwischen dem phänomenal
Gegebenen der Firstness zu etwas anderem, was er als object, als Gegenstand bezeichnet,
etwas, was in der Erfahrung assoziativ, zufällig oder gewohnheitsmäßig zusammen
mit dem ins Auge fallendendem Erstgegebenen mitgegeben ist. Für Peirce ist dies die
Zeichen-Objekt-Relation, wobei Objekt nicht im engen Sinne eines materiellen Gegen
stands, sondern im weiten Sinne eines abstrakten Gegenstands gemeint ist. Wie im
Kapitel zu Peirce’s Semiotik detaillierter erläutert, differenziert Peirce zwischen einem
immediate object, das von einem immediate interpretant mitgesehen, mitgefühlt, spontan
mitassoziiert wird, und einem (bzw. mehreren) dynamic object im dritten semiotischen
Teilschritt zu einem dynamic interpretant modifiziert, erweitert oder konkretisiert wird,
um in einer Vielzahl von Semiosen in einer idealen Forschungsgemeinschaft in the long
run zum final interpretant kondensiert wird, zu etwas, was der Realität – mathematisch
formuliert – quasi asymptotisch am nächsten kommt.

Abb. 4: Beziehungen zwischen immediate, dynamic und final aspect eines Zeichens (nach 11:32).

Den aus der lebenslangen Auseinandersetzung mit den Kantschen Kritiken ent
wickelten Peirce’schen drei Kategorien der Firstness, Secondness und Thirdness stellt
Hartmann eine siebengliedrige Tafel der Modalitäten des Seins (s.o. Abb.2) gegenüber.
Als Neukantianer hat Hartmann zwar Kant ebenfalls kritisch gesehen, grundlegend
für ihn ist jedoch eine saubere Trennung zwischen Stufen der Erkenntnis und Stufen
des Seins, eine stringente Unterscheidung zwischen Erkenntnistheorie und einer na
turphilosophisch am Modell des Schichtaufbaus der mit Fundamentalkategorien und
schichtspezifischen Kategorien durchstrukturierten Ontologie. Als Arzt, der ich über die
Bedeutung von Symptomen zur Zeichentheorie und zu Peirce’s Semiotik gekommen bin

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


348 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

und als philosophiegeschichtlicher Laie ist mir kein philosophisches und modallogisches
Werk bekannt, das so klar Nähe und Verwandtschaft von Ethik und Naturwissenschaft,
den beiden Standbeinen der Medizin, darstellt. (Siehe Kapitel Ärztliche Ethik im vor
liegenden Buch). Aus Rainer Ottes Buch Thure von Uexküll – Von der Psychosomatik zur
Integrierten Medizin (16) habe ich entnommen, dass Thure von Uexküll in seiner Assis
tentenzeit in den Kriegsjahren in Berlin Vorlesungen von Nicolai Hartmann besucht
hat (16:54). Thure von Uexküll zitiert Nicolai Hartmann zwar in seinem 1953 erschie
nenen Buch Der Mensch und die Natur – Grundzüge einer Naturphilosophie (17) mehrfach,
in späteren Jahren, insbesondere in den 3 Auflagen der Theorie der Humanmedizin (18,)
jedoch nicht mehr. Im Laufe der Nürnberger Prozesse hatte von Uexküll in die Debatte
mit einem Beitrag in der Wochenzeitung Die Zeit eingegriffen und ethisches Versagen
einer den Menschen zum Objekt degradierenden Nazi-Medizin gebrandmarkt und ›ein
kräftiges Veto gegen den Versuch [eingelegt (O.L.)], die Medizin ohne Menschlichkeit als
Ausrutscher einiger verblendeter Ärzte und Befehlsempfänger misszuverstehen.‹ (16:73)
Mag sein, dass auch ethische Bedenken ihn von seinem früher geschätzten Lehrer Nico
lai Hartmann, einem ›auch international angesehenen Denker, der im Deutschen Reich
wirken konnte, ohne eine besondere Affinität zu den Pseudophilosophien des Dritten
Reichs erkennen zu lassen.‹ (16:54), entfremdet haben. Viel wahrscheinlicher aber ist,
dass sich Thure von Uexküll an Hartmanns These der Erkennbarkeit des Apriorischen (19)
gestoßen hat und nach seinem USA-Aufenthalt und im Denkkreis der radikalen Kon
struktivisten Heinz von Foerster (1911–2002) und Ernst von Glasersfeld (1917–2010) von
Mitte der 50er bis Ende der 70er Jahre einer konstruktivistischen Erkenntnistheorie
anhing, in der es keinen Platz für eine Erkennbarkeit des Apriorischen gab.

Hartmann spricht von Kants ›im Grunde rationalistischen Idealismus […]. Seine
Ideenlehre zeigt den Naturgegenstand in prinzipieller Fernstellung gegen die Erkennt
nis.‹ (19:192) – eine Sicht, die weit entfernt ist von Jakob von Uexkülls (1864–1944)
enaktivistischer Interaktion von Organismus und Umwelt und Nicolai Hartmanns ei
gener Sicht: ›Der Gegenstand ist weder total erkennbar (was dogmatisch), noch total
unerkennbar (was skeptisch gedacht wäre), sondern er ist partiell erkennbar. Die par
tielle Irrationalität, die sich hieraus unmittelbar ergibt, passt aufs genaueste auf die
tatsächliche Lage aller wissenschaftlichen Sacherkenntnis: die Grenze der Erkanntheit
verschiebt sich von Stufe zu Stufe im Fortschritt der Einsicht; die Grenze der Erkennbar
keit braucht sich nicht mit ihr zu verschieben; sie liegt in der Regel weit über jene hinaus.‹
(19:193). Letzteres ist Peirce’s final interpretant einer idealen Forschungsgemeinschaft in
the long run.

Hartmann ist erkenntnistheoretischer Realist, er konstatiert das Fehlen apriorischer
Gründe der Erkennbarkeit des a priori (›Es gehört nicht a priori zum Charakter des a
priori, erkennbar zu sein‹ (19:196)) und sieht auch keine apriorischen Gründe der Un
erkennbarkeit des a priori (›Es gehört nicht a priori zum Charakter des a priori, etwas
Unerkennbares zu enthalten.‹ (19:197). ›Der Punkt, auf den es hier ankommt, ist das Ver
hältnis von Seinsprinzipien und Erkenntnisprinzipien: sofern die ersteren mit den letz
teren zusammenfallen (identisch sind), ist der Gegenstand erkennbar‹ (19:198). ›Ist der
Gegenstand nur partiell rational, so können auch die Prinzipien des Gegenstandes mit
den der Erkenntnis nur partiell identisch sein. Und zwar ist diese ›partiale Identität‹ of
fenbar eine einseitige, ein Übergewicht der Seinsprinzipien über die Erkenntnisprinzi

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


15. Philosophische Untermauerung der Peirce’schen Hierarchie der Wissenschaften 349 

pien, nicht umgekehrt; wie denn die partiale Irrationalität des Gegenstandes eben darin 
besteht, dass es an ihm Seiten gibt, die so determiniert sind, wie sie die Erkenntnis aus 
ihren Mitteln eben nicht herzustellen vermag.‹ (19:199) 

›Wie ein Seiendes sich im Erkennen spiegeln kann, wie ein Gegenstand sein Gegen
bild, seine Repräsentation im Subjekt haben kann, ohne doch selbst in dieses einzutre
ten, das dürfte eins der unvermeidlichen ewigen Rätsel bilden, denen man wohl nach
geht, die man aber nicht löst. […]. Der Satz der ›partialen Identität der Prinzipien‹ ver
zichtet ausdrücklich auf Entscheidung in der Alternative dieser beiden metaphysischen 
Standpunkte [Idealismus versus Rationalismus (O.L.)]; er hält sich beide offen und ist 
von keinem abhängig. Er selbst ist eine gänzlich standpunktfremde Prägung. Man kann 
ihn als das unvermeidliche Minimum an Metaphysik bezeichnen, das im Erkenntnis
problem enthalten ist.‹ (19:199-200) Hartmann fasst zusammen: ›Das Wesen des Aprio
rischen steht, soweit wenigstens wir es a priori erkennen, überhaupt indifferent zur Er
kennbarkeitsfrage.‹ (19:200) Die Formulierung a priori ›erklärt ja nichts, sondern spricht 
dasselbe Rätsel nur mit anderen Worten aus. Das a priori ist eben selbst das Rätsel.‹ 
(19:211) 

[Kant (O.L.)] ›wusste, dass es eine ›Metaphysik als Naturanlage‹ gibt, und dass sie 
eben darin besteht, dass wir vor Probleme gestellt sind, die nicht restlos lösbar sind. 
Dieses Unlösbare, diesen – wie wir heute sagen würden – irrationalen Restbestand der 
Probleme ließ er ohne Einschränkung als das Metaphysische im Bereich der Philosophie 
gelten. Darum aber ist ihm Metaphysik auch nicht mehr eine bestimmte Disziplin, nicht 
eine Wissensgebiet neben anderen Wissenschaften, sondern ein Hintergrund aller phi
losophischen Disziplinen. Und darum gibt es für ihn Problemgruppen metaphysischer 
Art, die der Randordnung nach den einzelnen gegenständlich geschiedenen Disziplinen 
vorgelagert sind, der ratio cognoscendi [Kursivdruck (O.L.)] nach aber von ihnen abhängig 
sind.‹ (3:344) Dies entspricht genau der Stellung in der Hierarchie der Wissenschaften, 
die Peirce der Metaphysik zugeordnet hat, als Anhängsel an die Philosophie und vor ›den 
einzelnen gegenständlich geschiedenen Disziplinen‹. 

3. Die Methodik der Methoden: bei Peirce die Semiotik, 
bei Hartmann das wissenschaftliche Denken 

Peirce’s Semiotik ist in einem separaten Kapitel im vorliegenden Buch ausführlicher er
örtert, so dass ich hier darauf verzichten kann. Peirce geht vom Phänomen, vom Zeichen, 
das für etwas anderes steht, aus, Hartmann von Tatsachen. ›Alle wissenschaftlichen Hy
pothesen finden ihre Kriterien an den Tatsachen, zu deren Beobachtung sie anregen. Die 
Unfertigkeit der Begriffsantizipation ist daher kein Mangel der Methode; sie ist berech
tigt, solange sie methodisch bewusst ist, d.h. solange man die versuchsweise gemachte 
Annahme (den Ausgangspunkt der Forschung) von ausgereiften, begründeten wissen
schaftlichen Resultaten zu unterscheiden weiß. Ein Fehler liegt nur dann vor, wenn die 
antizipierte Einheit hypostasiert und zur ›Tatsache‹ verdinglicht wird. Der Anspruch der 
Tatsächlichkeit kann erst auftreten, wenn die Übereinstimmung des Antizipierten mit 
einer überwiegenden Reihe von Einzelbeobachtungen erbracht ist. Gerade diese Beob
achtungen würden aber niemals gemacht werden, wenn sie nicht aus der Antizipati
on der Begriffseinheit hervor notwendig würden.‹ (1:98-99) Das ist die wissenschaftli

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


350 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

che Methode: ›aus einer Reihe von Einzelbeobachtungen eine Hypothese, eine Antizipa
tion von Zusammenhängen oder Gesetzen, ein gedankliches Konstrukt, eine induktiv
gewonnene ›Subsumption eines Einzelfalles unter eine a priori gewisse Allgemeinheit‹
(1:103), eine ›theoretische Entität‹ (lt. Hacking (20)) zu formulieren und aus dieser dann
deduktiv Schlussfolgerung abzuleiten, die experimentell verifiziert oder falsifiziert wer
den müssen. Ein bekanntes Beispiel aus der Atomphysik ist das Elektron, das lange nur
eine Hypothese war, bis messbare Wirkungen seine Existenz bestätigten; als Beispiel für
eine ›weitestgehende Systemantizipation‹ steht ›das ›periodische System der Elemente‹
da; in diesem sind ganze Elemente antizipiert worden, die sich hernach als existierend
erwiesen.‹ (1:99)

›Die Gesetze müssen bereits zugrunde liegen, damit die Erscheinung überhaupt ins
Leben treten kann. Sie sind das logisch Frühere, die ›konstitutiven‹ (erzeugenden) Be
dingungen. Aber dieses Zugrundeliegen bedeutet nicht, dass sie auch schon als solche
erkannt und wissenschaftlich formuliert sein müssten. Ganz im Gegenteil: die Wissen
schaft steht hier zunächst vor nackten Tatsachen, Einzelerscheinungen, von denen aus
sie erst auf die zugrunde liegenden Gesetze (also das logisch Frühere) ›rückschließen‹
muss. Deswegen ist für den Forschungsgang umgekehrt die Einzelerscheinung der Aus
gangspunkt, die Prinzipien aber das Ziel. […]. Die exakten Wissenschaften freilich hal
ten deduzierend die absteigende Richtung ein und führen somit in ihrem Beweisgange
unmittelbar das konstitutive Grundverhältnis vor.‹ (1:101-102) Hartmanns methodisches
Vorgehen der Wissenschaft ist Jahre später von Hans Reichenbach (1891–1953) (21) und
Karl Popper (1902–1994) (22) ausführlicher herausgearbeitet worden. Charles S. Peirce
(1839–1914) hat den für das wissenschaftliche und logische Denken zentralen Begriffen
der Induktion und Deduktion einen dritten Begriff, die Abduktion, zur Seite gestellt und
die Logik der Abduktion zum Charakteristikum des Pragmatismus erklärt (23).

Literatur

1. Hartmann N. Philosophische Grundfragen der Biologie. In: Hartmann N. Kleine
re Schriften. Band 3. Vom Neukantianismus zur Ontologie. Berlin: Walter de Gruy
ter; 1958. Reproduktion, 2022, herausgegeben von Roland Bär, https://www.fsc.org:
78–185 (Zitat: S. 99).

2. Hartmann N. Philosophie der Natur. Abriss der speziellen Kategorienlehre. 2. Aufla
ge. Berlin: de Gruyter; 1980: 411.

3. Hartmann N. Kant und die Philosophie unserer Tage (1924). In: Hartmann N. Kleine
re Schriften. Band 3. Vom Neukantianismus zur Ontologie. Berlin: Walter de Gruy
ter; 1958. Reproduktion, 2022, herausgegeben von Roland Bär, https://www.fsc.org:
339–345 (Zitat: S. 342).

4. Hartmann N. Wie ist kritische Ontologie überhaupt möglich? (1923). In: Hartmann
N. Kleinere Schriften. Band 3. Vom Neukantianismus zur Ontologie. Berlin: Walter
de Gruyter; 1958. Reproduktion, 2022, herausgegeben von Roland Bär, https://www.
fsc.org: 268–313 (Zitat: S. 268).

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.fsc.org
http://www.fsc.org
http://www.fsc.org
http://www.fsc.org
https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.fsc.org
http://www.fsc.org
http://www.fsc.org
http://www.fsc.org


15. Philosophische Untermauerung der Peirce’schen Hierarchie der Wissenschaften 351 

5. Peirce CS. Naturordnung und Zeichenprozess. Schriften über Semiotik und Natur
philosophie. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch wissenschaft stw 
912, 1991. 

6. Peirce CS. Semiotische Schriften. Band I–III. Herausgegeben und übersetzt von 
C.J.W. Kloesel und H. Pape. Frankfurt: Suhrkamp Verlag, suhrkamp taschenbuch 
wissenschaft stw; 1993. 

7. Peirce Edition Project/Houser N, Kloesel C (eds.). The Essential Peirce. Selected 
Philosophical Writings. Volume 1 (1867–1893), Bloomington and Indianapolis: Indi
ana University Press, 1992. 

8. Peirce Edition Project (eds.). The Essential Peirce. Selected Philosophical Writings. 
Volume 2 (1893 – 1913), Bloomington and Indianapolis: Indiana University Press, 1998. 

9. Peirce CS. The three normative sciences (1903). In: Peirce Edition Project (eds.). The 
Essential Peirce. Selected Philosophical Writings. Volume 2 (1893–1913), Chapter 14. 
Bloomington and Indianapolis: Indiana University Press; 1998: 196–207. 

10. Peirce CS. An Outline Classification of the sciences (1903). In: Peirce Edition Project 
(eds.). The Essential Peirce. Selected Philosophical Writings. Volume 2 (1893–1913), 
Chapter 18. Bloomington and Indianapolis: Indiana University Press; 1998: 258–266. 

11. Liszka JJ. A General Introduction to the Semiotics of Charles Sanders Peirce. Bloo
mington/Indianapolis: Indiana University Press; 1996. 

12. Hartmann N. Der Aufbau der realen Welt. Dritte Auflage. Berlin: de Gruyter; 1964. 
13. Wagner H. Philosophie und Reflexion. 2. Unveränderte Auflage, München/Basel: 

Ernst Reinhardt Verlag; 1967. 
14. Zunke C. Dialektik des Lebendigen. Kritik der organischen Teleologie. Bielefeld: 

transcript Verlag; 2023. 
15. Hartmann N. Logische und ontologische Wirklichkeit. In: Hartmann N. Kleinere 

Schriften. Band 3. Vom Neukantianismus zur Ontologie. Berlin: Walter de Gruyter; 
1958. Reproduktion, 2022, herausgegeben von Roland Bär, https://www.fsc.org: 
220–242. 

16. Otte R. Thure von Uexküll – Von der Psychosomatik zur Integrierten Medizin. Van
derhoeck & Ruprecht, Göttingen, 2001. 

17. von Uexküll T. Der Mensch und die Natur – Grundzüge einer Naturphilosophie. 
München: Sammlung Dalp 13, Leo Lehnen Verlag; 1953. 

18. von Uexküll T, Wesiack W. Theorie der Humanmedizin. Grundlagen ärztlichen Den
kens und Handelns. München – Wien: Urban & Schwarzenberg; 1. Auflage 1988, 3. 
überarbeitete Auflage; 1998. 

19. Hartmann N. Über die Erkennbarkeit des Apriorischen. In: In: Hartmann N. Kleine
re Schriften. Band 3. Vom Neukantianismus zur Ontologie. Berlin: Walter de Gruy
ter; 1958. Reproduktion, 2022, herausgegeben von Roland Bär, https://www.fsc.org: 
186–220. 

20. Hacking I. Einführung in die Philosophie der Naturwissenschaften. Stuttgart: 
Philipp Reclam jun.; 1996: 52ff. 

21. Reichenbach H. The Rise of Scientific Philosophy. Berkeley – Los Angeles – London: 
University of California Press; 1951. 

22. Popper K. The Logic of Scientific Discovery. London: Routledge, Revised Edition 
2002, Reprint 2004. 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.fsc.org
http://www.fsc.org
https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.fsc.org
http://www.fsc.org


352 Ottmar Leiß: Geistiges im Lebendigen

23. Peirce CS. Pragmatism as the Logic of Abduction (1903). In: Peirce Edition Project
(eds.). The Essential Peirce. Selected Philosophical Writings. Volume 2 (1893–1913),
Chapter 18. Bloomington and Indianapolis: Indiana University Press; 1998: 226–241.

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017 - am 13.02.2026, 17:15:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475942-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

