Hans-]lrgen Schings

Lyrik des Hauchs

Zu Hofmannsthals »Gesprach tiber Gedichte«

Hofmannsthals »Gesprach tiber Gedichte«, nur ein Jahr nach dem Chan-
dos-Brief konzipiert und 1904 erstmals, mit dem Titel »Uber Gedichtex,
veréffentlicht, leidet unter einer fatalen Anschuldigung. »Hofmannsthal
sucht im Georgedialog das dsthetische Symbol als Opferritual zu fassens,
erklart Theodor W. Adorno in einem Essay von 1939. Er zitiert dann die
bertihmte Erzahlung Gabriels vom ersten Opferer, mit ein paar Auslas-
sungszeichen allerdings, und kommt zu dem Schluf: »Diese blutriinstige
Theorie des Symbols, welche die finsteren politischen Moglichkeiten der
Neuromantik einbegreift, spricht etwas von ihren eigentlichen Motiven
aus. Angst zwingt den Dichter, die feindlichen Lebensméchte anzubeten:
mit ihr rechtfertigt Hofmannsthal den symbolischen Vollzug. Im Namen
der Schénheit weiht er sich der tiberméchtigen Dingwelt als Opfer.«!
Blutriinstig und politisch finster, Angst und Selbstopfer — da 6ffnet sich
ein dsthetischer und gleich auch politischer Abgrund. Denn umstandslos
setzt dieser Begriffswirbel Symbol (also auch Poesie) und Blutopfer, den
Dichter und den Opferer gleich.

Fortab jedenfalls schien diese Identitdt ausgemacht. Man kleidete sie
dann gern in die These von der Herleitung des Symbols aus dem Opfer.
So ist zu horen: »Die vielleicht radikalste Apologie eines Opfer-Rituals fin-
det sich [...] bei Hofmannsthal im >Gesprach tiber Gedichte« (1903) [...].
Anstelle einer allgemeinen Riickfithrung der Dichtung auf den Mythos
versucht diese Programmschrift des Symbolismus die direkte Herleitung
des dichterischen Symbols aus dem Mysterium des Opfers. Die Symbole
des mythischen Glaubens und die Symbole der Dichtung werden in ihr

1 Theodor W. Adorno, George und Hofmannsthal. Zum Briefwechsel: 1891-1906. In:
Ders.: Prismen. Kulturkritik und Gesellschaft, Berlin-Frankfurt a. M. 1955, S. 277f.

Zu Hofmannsthals »Gesprich iiber Gedichte« 311

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf eine hochst fragwiirdige Weise als identisch behauptet«.? René Wel-
lek spricht von einer »ganz phantastischen Ursprungsgeschichte«, auch
wenn er an sie nicht glauben mag und ihre Beweiskraft nicht einsieht.?
»The dialogue becomes perplexing however, when Gabriel derives the
poetic symbol from sacrifice«, heifit es in einer wichtigen Studie von
Ritchie Robertson und weiter: »Poetic symbolism, one might say, is
sublimation. Violence, terror, and death are still present in the symbol,
but transmuted into a source of aesthetic pleausure.«* Lapidar teilt eine
Einfithrung in Hofmannsthals Werk mit: »Hergeleitet wird das Symbol
aus dem symbolischen Opfertod des Tieres«.> Woanders ist zu horen,
der Opfertod werde »als >Wurzel aller Poesie« definiert«.® Samtliche ideo-
logiekritischen Suggestionen Adornos setzt schliefllich eine neuere Ha-
bilitationsschrift in Bewegung, um die angebliche Idolatrie der Gewalt,
inkorporiert im Motiv des Opfers, als Krisen-Signatur des Fin de siecle
und Ausbruch aus der »Rationalitit der Moderne« hinstellen zu kénnen.
Das ziindende Stichwort fiir die vermeintliche »religiése oder parareligi-
6se Fundierung von Gewalt und Gegengewalt« liefert natiirlich auch hier
»Das Gesprich tiber Gedichte« — »mit der erstaunlichen Ableitung des
dichterischen Symbols aus dem Mysterium eines Blutopfers«.” Ableitung,
Herleitung, Ruckfithrung, Ursprungsgeschichte, Identitat — Symbol und
Blutopfer sind in der Hofmannsthal-Forschung tatsachlich, blutriinstig
genug, zusammengewachsen, so als sei sie der »schwiilen Bezauberungk,

von der Clemens spricht (82),% gleich tiber jedes Maf} erlegen. Dem Bann

2 Rolf-Peter Janz, Die Faszination der Jugend durch Rituale und sakrale Symbole. Mit
Anmerkungen zu Fidus, Hesse, Hofmannsthal und George. In: Thomas Koebner, Rolf-Pe-
ter Janz und Frank Trommler (Hg.): »Mit uns zieht die neue Zeit«. Der Mythos Jugend,
Frankfurt a. M. 1985, S. 310-337, hier S. 328f.

3 René Wellek, Hofmannsthal als Literaturkritiker. In: Arcadia 20 (1985), S. 61-71, hier
S. 69.

4 Ritchie Robertson, The Theme of Sacrifice in Hofmannsthal’s »Das Gesprich tiber
Gedichte« and »Andreas«. In: Modern Austrian Literature 23 (1990) S. 19-33, hier S. 20f.

5 Mathias Mayer, Hugo von Hofmannsthal, Stuttgart-Weimar 1993, S. 120.

6 Jacques Le Rider, Hugo von Hofmannsthal. Historismus und Moderne in der Literatur
der Jahrhundertwende, Wien-Kéln-Weimar 1995, S. 122.

7 Hans Richard Brittnacher, Erschépfung und Gewalt. Opferphantasien in der Literatur
des Fin de siecle, Koln-Weimar-Wien 2001, S. 28.

8 Seitenzahlen im Text bezichen sich auf »Das Gesprich tiber Gedichte« in: SW XXXI
Erfundene Gesprache und Briefe.

312 Hans-)iirgen Schings

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Adornos, der dafiir ausschlaggebend sein diirfte, haben sich nur wenige
Stimmen entzogen.’

Die Anlage und der Argumentationsgang des Textes sind dabei unter
die Réder geraten. Wie das geschieht, zeigen die unscheinbaren Auslas-
sungszeichen, mit deren Hilfe Adorno das anst6fiige Resultat herbeifiihrt.
In seiner Version nimmt sich die Pointe von Gabriels Erzdhlung wie
folgt aus: »Das Tier starb hinfort den symbolischen Opfertod. Aber alles
ruhte darauf, dafl auch er in dem Tier gestorben war, einen Augenblick
lang [...]. Das ist die Wurzel aller Poesie [...]. Er starb in dem Tier. Und
wir 16sen uns auf in den Symbolen. So meinst du es?« — »Freilich. Soweit
sie die Kraft haben, uns zu bezaubern.«! So zitiert, schliefit der Satz »Das
ist die Wurzel aller Poesie« wie eine Konklusion an den »symbolischen
Opfertod« an. Was in dieser Verkiirzung verlorengeht, ist jedoch das
Schema der Analogie, das Gabriels Gesprichsfithrung organisiert, und
mit ithm der eigentliche Zielpunkt dieser Analogie, der Kern des Argu-
ments. Er wird herausgebrochen, wenn die ersten Auslassungszeichen
Adornos ausgerechnet den Satz eliminieren, auf den alles ankommt:
»Dafl sich sein Dasein, fir die Dauer eines Atemzugs, in dem fremden
Dasein aufgelost hatte« (81). Dieser Vorgang und nicht das Opfer, an
dem er exemplifiziert wird, ist die Wurzel des Symbols und damit die
Waurzel aller Poesie - sich in fremdem Dasein auflésen, und sei es fiir
die »Dauer eines Atemzugs«, also in Form eines Hauches. Hauch und
Symbol heiflen ja die beiden leitenden Motive, die Gabriel eingefiihrt
hat, um das Wesen des Gedichts zu erldutern. Zu ihnen kehrt er jetzt

9 Renate Boschenstein (Tiere als Elemente von Hofmannsthals Zeichensprache. In: HJb 1
[1993] S.137-164, hier S. 157) zeigt sich zwar irritiert von Adornos Vorwurf »gegen Hof-
mannsthals Herleitung (!) des poetischen Symbols aus dem Tieropfer«, méchte aber die weit-
reichenden Konsequenzen nicht mitmachen, da Hofmannsthals »Analogie« (!) »keineswegs
iiberzeugend«und »das Bild des Tieropfers« nur diskursstérend »cingedrangt« sei. — Michele
Pauget (L’interrogation sur I'art dans I'ccuvre essayistique de Hugo von Hofmannsthal. Ana-
lyse de configuration, Frankfurt a. M.-~Bern-New York 1984, S. 3771f.), spricht von »analogie«
und »assimilation«, verschiebt aber das Problem vom Opfer auf den Tod: »L’assimilation
de symbole a sacrifice est donné comme allant de soi. Or, c’est une maniére d’associer le
symbole a la mort, et donc, puisque c’est de cela qu'il est question, I'écriture a la mort.« - In
der neuesten und ausfiihrlichsten Arbeit zum Gegenstand stellt hingegen Robert Vilain (The
Poetry of Hugo von Hofmannsthal and French Symbolism, Oxford 2000, S. 307) niichtern
fest: »the story of the sacrifice is not intended to be a /istory of the origins of symbolism so
much as the provision of a suggestive new perspective on the nature of the symbol«.

10 Adorno, George und Hofmannsthal (wie Anm. 1), S. 278.

Zu Hofmannsthals »Gesprich iiber Gedichte« 313

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zuriick, indem er die metaphorische Briicke vom »Atemzug« nutzt. Die
Wurzel, die Essenz des Symbols im Sich-Auflésen, im Hauch — das ist
der Befund, den die Erzahlung vom symbolischen Opfer vor Augen
fithren soll, nicht weniger, aber auch nicht mehr.!" Mifllich deshalb,
dafy Adornos nichste Auslassungszeichen auch die Folgerungen unter-
driicken, die sich eindeutig auf diesen Befund beziehen. Denn auf den
entscheidenden Satz »Das ist die Wurzel aller Poesie« folgt bei Hof-
mannsthal, mit Doppelpunkt: »wie durchsichtig im Grofien: denn was
ist klarer, als daf3 sich mein Fiihlen in Hamlet auflést, solange Hamlet
auf der Bithne steht und mich hypnotisiert? Aber wie durchsichtig
auch im Kleinen: faflt mich, fir eines Gedankenblitzes Dauer, nicht das
Gefieder jener Schwine so gut wie Hamlets Haut?« (81) Sich-Auflosen
ist unverkennbar die Zentralmetapher, der sich nun auch die Hamlet-
Hypnose wie das Schwan-Symbol in Hebbels Gedicht angliedern. Und
alle weiteren Bestimmungen gelten diesem Vorgang, so die »Magie«, die
»Bezauberunge, die »Zauberei«, die »magische Kraft« (81) — wie vorher
das »grofie Mysterium« der Opferhandlung.

Noch einmal: man geht fehl, sobald man verkennt, dafi die Opfererzih-
lung in die logische Figur einer Analogie, einer regelrechten Proportion,
eingefiigt wird. Gabriel verliert die vier Glieder der Analogie nicht aus
dem Blick. Hier der fiktive erste Opferer und das Opfertier, dort der
Dichter oder das dichterische Erlebnis und die Dinge, die Welt. Das
zu Erklarende, das Ergebnis der Proportions-Gleichung ist das Symbol.
»Weillt du, was ein Symbol ist?« (80) — so eréffnet Gabriel seine Vision
vom ersten Opferer, die nun allerdings das bis zum Ekel »schal« gewor-
dene und von einer »Lehmkruste« bedeckte Wort blutig und unbehaglich
genug auffrischt, so wie gleichzeitig die »Elektra« »den Schauer des My-
thos neu schaffen« will.’? Aber war man an dergleichen mytho-édsthetische
Grausamkeiten nicht seit Nietzsche gewohnt, ohne sich zu beklagen?*?

11 In der Reinschrift lautete die fragliche Stelle noch so: »er mufi, einen Augenblick lang,
in dem Tier gestorben sein, nur so konnte das Tier fiir ihn sterben. Da hast du Symbol, da
hast du die Wurzel aller Poesie und jedes Glaubens aller Mysterien.« SW XXXI Erfundene
Gespriche und Briefe, S. 328. Der Satz »Da hast du Symbol [...]« wurde im gedruckten Text
gestrichen bzw. verschoben, vielleicht, um Mifiverstindnisse zu vermeiden. Doch auch hier
bezeichnet »Symbol« (und nicht Opfer) die Essenz des Arguments.

12 GW RATI, S. 443.

13 Anregungen fiir die erfundene Geschichte vom Opfer vermutet Ritchie Robertson bei

314 Hans-)iirgen Schings

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Opferer, so das analogische Argument, das hier zihlt, vollbringt
eine »symbolische Handlung«, »weil er sich einen Augenblick lang in
dies fremde Dasein aufgeldst hatte« (81). Der Dichter erlebt und spricht
in Symbolen, weil er sich in den Dingen, in der Welt auflést. In beiden
Féllen bezeichnet Aufldsung die Essenz des Symbolischen, das eine Mal
steht sie fiir den (phantasierten) Ursprung des Opfers, das andere Mal
fur die »Wurzel der Poesie«. Keine Rede davon, daf} beide Fille eine
kausale Beziehung zueinander unterhalten, so als sei das erste Opfer auch
die Ursache, die Wurzel der Poesie. Clemens, dem fiir einen Augenblick
der Sinn der Opfer-Erzdhlung entschwunden ist, darf die Analogie (mit
ithren vier Gliedern) schliefllich geradezu schulgerecht formulieren: »Er
starb in dem Tier. Und wir 16sen uns auf in den Symbolen« (81). Die zu-
standige Konjunktion heif3t >so — wie< und nicht >deshalb<. Wenn Adorno
denselben Satz abschlieflend zitiert, kommt hingegen, da sein Textarran-
gement das analogischen Verhéltnis ausgel6scht hat, eine simple Identitit
heraus - »diese blutriinstige Theorie des Symbols«, und gemeint ist »das
asthetische Symbol«. Der (folgenreiche) Denkfehler ist offensichtlich.

Man hat in diesem Zusammenhang auf eine dem »Gesprach« auch
zeitlich naheliegende und womdglich nun doch verfingliche Parallele
aufmerksam gemacht."* Es handelt sich um Notate zur Bearbeitung
von Calderéns »Das Leben ein Traum« aus den Jahren 1902-1904. Sie
zeigen den Prinzen Sigismund in einer dem Opferer des »Gesprachs«
vergleichbaren Situation und in dem gleichen semantischen Feld. Da ist
vom »Gedicht des Gefangenen« die Rede, vom »sich Ergiessen in die
Welt, und Einsaugen der Welt in sich« und vom »Hauch eingedrungener
Luft«.’> Auch hier leitet dieses Motiv hiniiber zu einer Reflexion tiber
das Symbolische, die ausgerechnet die Totung der Tiere, die Sigismund
im Kerker vollbringt, ins Auge fafit. Auch sie wird, wie das Opfer im
»Gespriche, als symbolische Handlung begriffen. Um sich der »einge-
klemmten Reize des Lebens« »zu entladen«, »brauche ich eine ungeheure
und symbolische Wollust: den Mords, heifit es in Sigismunds Perspek-
tive und dann:

Nietzsche und vor allem bei Erwin Rohde. Ritchie Robertson, The Theme of Sacrifice (wie
Anm. 4), S. 27f. Eine tiberzeugende >Herleitung« ist aber noch nicht gelungen.

14 Ritchie Robertson, The Theme of Sacrifice (wie Anm. 4), S. 21f.

15 SW XV Dramen 13, S. 233.

Zu Hofmannsthals »Gesprich iiber Gedichte« 315

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

er umschreibt den Begriff >symbolische: ich muss eine Handlung begehen -
nur eine solche entladet mich - bei der ich mich vdllighingeben kann; bei der
der arme Sigismund weg und die Welt auch weg ist, und nur der der thut
ist da, der ist da und todtet, todtet, todtet! Ekstase! Symbolische Handlun-
gen gestatten ithm, aufzugehen. Er empfindet nicht das quélende >Wozu«. Er
ubt sie mit der Fulle der Wollust. Er erklart aber: nicht auf das Todten der
Kréten komme es an (daran dirfe er gar nicht denken: er verscharre auch
seine Opfer) sondern auf die Ekstase des Todtens. er ringt immerfort nach
symbolischem Erlebniss. !¢

Wieder also geht es um Tétung und Mord, und wieder wird just an
solcher Atrozitat das Symbolische aufgewiesen. Doch auch hier wire
es ganz unsinnig, das Symbolische aus dem Mord (wie im »Gesprach«
aus dem Opfer) ab- oder herzuleiten. Ausdriicklich schérft die Notiz
die Unterscheidung ein, die eine solche Moglichkeit ausschliefit. Nicht
das Toten selbst macht das Symbolische aus — vielmehr die »Ekstase,
die vollige Hingabe, das Aufgehen, die Wollust, die Entladung. Auch
im »Gesprach«ist dies der Quellpunkt des Symbolischen. Sich-Aufl6sen
heiflt es dort oder auch, ebenso wie hier, Sich-Entladen (82). Und so
wie das »Gesprich« kennt auch Sigismund das dichterische Aquivalent
dafiir, das »sich Ergiessen in die Welt«, den »Hauche.

Es ist an der Zeit, Hofmannsthals »Gespréch tiber Gedichte« von der
fehlgeleiteten Reduktion auf ein Klischee zu befreien. Es hat mehr zu
bieten.

Nach der Opfererzihlung und der Umschreibung der Magie des
Symbols geht Gabriel noch einen Schritt weiter und erreicht, denkbar
unpathetisch, den letzten Grund seiner Demonstration. »Woher kommt
thnen [den Symbolen] diese Kraft? Wie konnte er [der erste Opferer]
in dem Tier sterben?« fragt Clemens und erhilt zur Antwort: »Davon,
dafl wir und die Welt nichts Verschiedenes sind« (81f.). Die Vorstellung
einer solchen Einheit ist es, die das »Gesprach« umkreist. Das moderne,
das zeitgendssische Gedicht zeichnet sich dadurch aus, dafl ihm, »und
ware es nur fir die mystische Frist eines Hauches« (82), eine solche Ver-
einigung buchstiblich gelingt. Hier kommt die Generalmetapher vom

16 Ebd., S. 234f.

316 Hans-Jiirgen Schings

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hauch an ihr Ziel, die Gabriel, auch er vor Begriffen flichend »wie vor
grofien schwarzen Hunden«,” zum Leitfaden dient. Nach dem Vorgriff
auf das anstofliige Opfermotiv ist jetzt die entdeckerische und implika-
tionsreiche Genese des Leitworts zu mustern.

Von Georges »Jahr der Seele«, dem Ausgangspunkt des »Gesprichs,
gelangt Gabriel rasch zu seinem Lieblingswort. »Denn hier ist ein Herbst,
und mehr als ein Herbst. Hier ist ein Winter, und mehr als ein Winter.
Diese Jahreszeiten, diese Landschaften sind nichts als Trager des Ande-
ren.« Dieses Andere sind die »Gefiihle«, die »Halbgefiihle«, die »geheim-
sten und tiefsten Zustinde unseres Inneren« — sie alle »in der seltsamsten
Weise mit einer Landschaft verflochten, mit einer Jahreszeit, mit einer
Beschaffenheit der Luft, mit einem Hauch«. Gleich darauf figuriert der
Hauch fiir die Auflésung des »Selbst«. »Wir besitzen unser Selbst nicht:
von auflen weht es uns an, es flicht uns fiir lange und kehrt uns in einem
Hauch zurtick.« Es folgt die berithmte Pointe: »Wir sind nicht mehr als
ein Taubenschlag« (76). Leichtfiiflig und mit denkbar geringem Aufwand
durchlauft die Metapher vom Hauch die Losungen eines neuen Lebens-
gefiihls, von der Amiel entlehnten Symbolismus-Devise »Tout paysage
est un état de 'dme«'® bis hin zu Ernst Machs Formel vom »unrettbaren
Ich«.”” Nichts allerdings will Gabriel von Verlust und Krise wissen. Ganz
im Gegenteil erklart er: »Aber es ist wundervoll, wie diese Verfassung
unseres Daseins der Poesie entgegenkommt: denn nun darf sie, statt in
der engen Kammer unseres Herzens, in der ganzen ungeheueren uner-
schopflichen Natur wohnen« (76).

Daf} solche Emphase alles andere als selbstverstandlich ist, zeigt die
frithe Beunruhigung Hofmannsthals iiber die »Zerstérung des Begriffs
Seele«. »Das Gemiit rettet sich in die Lyrik (Symbolismus)«, notierte

17 So hatte Hofmannsthal schon 1894, in der Besprechung von Alfred Bieses »Philosophie
des Metaphorischen, ein Gesprich tiber das Metaphorische annonciert. GW RA T, S. 193.

18 In einer Aufzeichnung von 1892 heifit es: »Die neue Technik. Amiel: >Tout paysage est
un état de I'ame.« Das heiflt auch: jede Sensation findet ihren feinsten und eigensten Ausdruck
nur in einem bestimmten Milieu [...J«. GW RAIII, S. 348.

19 Griffig propagiert vom gleichnamigen Essay in Hermann Bahrs Essaysammlung
»Dialog vom Tragischen« (Berlin 1904, S. 79-101). Abgedruckt auch in: Hermann Bahr,
Zur Uberwindung des Naturalismus. Theoretische Schriften 1887-1904. Hg. von Gotthart
Wunberg, Stuttgart u.a. 1968, S. 183-192.

Zu Hofmannsthals »Gesprich iiber Gedichte« 317

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

er, mit dunklem Unterton, schon 1894.2° Revoltant hingegen verfihrt
Gabriel, wenn er die Wende markiert: »Wollen wir uns finden, so dir-
fen wir nicht in unser Inneres hinabsteigen: draufien sind wir zu finden,
drauflen« (76). Deutlich ist die Opposition zu der berithmten Maxime
des Novalis: »Nach Innen geht der geheimnisvolle Weg. In uns, oder
nirgends ist die Ewigkeit mit ithren Welten, die Vergangenheit und die
Zukunft. Die Aulenwelt ist die Schattenwelt.«?! Auf den Kopf gestellt
wird aber auch eine berithmte augustinische Formel, die Hofmanns-
thal womoéglich ebenfalls im Ohr lag: »Noli foras ire, in te ipsum redi;
in interiore homine habitat veritas« (»Geh nicht nach drauflen, kehre
in dich selbst zurtick! Im inneren Menschen wohnt die Wahrheit«).2?
Gabriels Revolte nimmt es mit einer langen Tradition auf. Wenn er die
»enge Kammer unseres Herzens« preisgibt, darf man zugleich an die
cartesianische res cogitans und die gesamte nachcartesianische Philo-
sophie des Subjekts denken, wie sie Ernst Mach gerade abgetan hatte.
Im Einklang mit Gabriel und zur gleichen Zeit (1903) feiert Hermann
Bahr Machs Dekonstruktion des cogito als »Philosophie des Impressio-
nismus«, nennt er Machs »Analyse der Empfindungen« »das Buch, das
unser Gefiihl der Welt, die Lebensstimmung der neuen Generation auf
das grofite ausspricht«.”? Nur kurz blitzt das Problem der neuzeitlichen
Ich-Substanz, des »Selbst«, noch bei Gabriel auf: »Wir besitzen unser
Selbst nicht [...]. Zwar — unser >Selbst Das Wort ist solch eine Me-
tapher« (76) — eine Metapher? und nicht mehr eine »Substanzbezeich-

20 GW RAIII, S. 879: »Epoche. Die Literaturentwicklung 1860-90 eine grofie Zerstérung
des Begriffes Seele. Am Ende steht Barrés und Huysmans (*A Rebours<). Auflosung der
Seele in tausend Einzeln-sensationen. Das Gemiit rettet sich in die Lyrik (Symbolismus).«
Zu diesem Komplex immer noch lesenswert: Gotthart Wunberg, Der frithe Hofmannsthal.
Schizophrenie als dichterische Struktur, Stuttgart u.a. 1965.

21 Dazu Robert Vilain, The Poetry of Hugo von Hofmannsthal (wie Anm. 9), S. 299f.

22 Aurelius Augustinus, De vera religione. Uber die wahre Religion. Ubersetzung und An-
merkungen von Wilhelm Thimme. Nachwort von Kurt Flasch, Stuttgart 1983, S. 122/123.

23 Hermann Bahr, Impressionismus. In: Ders., Dialog vom Tragischen (wie Anm. 19),
S.102-114, hier S. 113f. Auch in: Ders., Zur Uberwindung des Naturalismus (wie Anm. 19),
S.197f.

24 Dazu hatte Hofmannsthal in Alfred Bieses »Philosophie des Metaphorischen« lesen
konnen: »Freilich fithrt eine kritische Betrachtung der Geschichte der Philosophie [...] zu
dem Ergebnis, daf} nicht nur die Ideen des Platon Hypostasierungen menschlicher Begriffe
sind, sondern nicht minder die Substanz des Spinoza [...], das Ich bei Fichte, das Absolute

318 Hans-Jiirgen Schings

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nung«.?> Doch Gabriel schweigt iiber die Philosophie und verzichtet auf
Prinzipielles, er spricht tiber Gedichte. Umstandslos nutzt er die neue
Lage, um die Befreiung der lyrischen Poesie vom principium individua-
tionis und von den Vorgaben der Subjekt-Philosophie zu verkiinden.
»Drum flieh aus deinem Selbst, dem starren, kalten, / Des Weltalls Seele
dafiir einzutauschen« - schon der sechzehnjiahrige Hofmannsthal ist ihm
darin vorangegangen.?®

Auch die idealistische Gattungstheorie hatte dem lyrischen Ich einen
Status verliehen, von dem sich das Gedicht jetzt losmacht. Reprasentativ
dafiir ist Hegels Asthetik. Energisch festigt sie die lyrische Subjektivitit
und damit den Weg nach innen. Selbst die von Gabriel inkriminierte
Wendung »so diirfen wir nicht in unser Inneres hinabsteigen« (76) fehlt
nicht, wenn es von der lyrischen Poesie heifit:

Aus der Objektivitit des Gegenstandes steigt der Geist in sich selber nieder,
schaut in das eigene Bewufitsein und gibt dem Bedurfnisse Befriedigung,
statt der aufleren Realitit der Sache die Gegenwart und Wirklichkeit dersel-
ben im subjektiven Gemtit, in der Erfahrung des Herzens und Reflexion der
Vorstellung und damit den Gehalt und die Titigkeit des mnnerlichen Lebens
selber darstellig zu machen.”

Der Inhalt des lyrischen Kunstwerks ist »das einzelne Subjekt«,? das
»Individuum in seinem inneren Vorstellen und Empfinden«. Es handelt
sich um ein starkes, geschlossenes, tiefes Individuum:

Deshalb muf} nun aber das Individuum in sich selber poetisch, phanta-
siereich, empfindungsvoll oder grofartig und tief in Betrachtungen und Ge-
danken und vor allem selbstindig in sich, als eine fiir sich abgeschlossene

bei Hegel, der Wille bei Schopenhauer, das Unbewufite bei Hartmann nichts anderes als
metaphorische Personifikationen sind.« Alfred Biese, Die Philosophie des Metaphorischen. In
Grundlinien dargestellt, Hamburg und Leipzig 1893, S. 109. Natiirlich kannte Hofmannsthal,
die Biese-Besprechung mit ithrem Rekurs auf den »metaphernbildenden Trieb in uns« zeigt es
(GW RA, S. 192), Nietzsches »Uber Wahrheit und Liige im auflermoralischen Sinn«, wohl
auch die Tirade Zarathustras vom »Selbst« (Friedrich Nietzsche, Werke, 3 Bde., hg. von Karl
Schlechta, Darmstadt 1966, Bd. 2, S. 300f.).

25 Dieser Ausdruck bei Jacob und Wilhelm Grimm, Deutsches Worterbuch, Bd. 16, Leip-
zig 1905 (Nachdruck Miinchen 1984), Sp. 452.

26 So das im Juni 1890 entstandene Gedicht »Sunt Animae Rerum«. Thomas von Aquino«,
SW II Gedichte 2, S. 25.

27 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Asthetik, Berlin 1955, S. 999.

28 Ebd., S. 1000.

Zu Hofmannsthals »Gesprich iiber Gedichte« 319

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

innere Welt erscheinen, von welcher die Abhéngigkeit und blofle Willkiir
der Prosa abgestreift ist.

Die starke Subjektivitit des Lyrikers kann ganz bet sich selbst ruhen:
so braucht er

nicht von dufleren Begebenheiten auszugehn, die er empfindungsreich erzéhlt,
oder von sonstigen realen Umstdnden und Veranlassungen [...], sondern
er ist fiir sich eine subjektiv abgeschlossene Welt, so daf er die Anregung
wie den Inhalt m sich selber suchen und deshalb bei den inneren Situationen,
Zustanden, Begegnissen und Leidenschaften seines eigenen Herzens und
Geistes stehnbleiben kann. Hier wird sich der Mensch in seiner subjektiven
Innerlichkeit selber zum Kunstwerk.?

Die Lyrik hat deshalb die »Jusammengezogenheit zu ihrem Prinzip«.*! Noli
foras ire, in interiore homine habitat — poeta.

Womoéglich noch markanter, jetzt im Zeichen der Einsamkeit, besteht
der Hegelianer Georg Lukdcs auf der lyrischen res cogitans, der »sub-
stantiellen Subjektivitit«:

fur sie ist nur der grofle Augenblick da, und in diesem ist die sinnvolle Einheit
von Natur und Seele oder ihr sinnvolles Getrenntsein, die notwendige und
bejahte Einsamkeit der Seele ewig geworden: losgerissen von der wahllos
abflielenden Dauer, herausgehoben aus der tritb bedingten Vielheit der
Dinge, gerinnt im lyrischen Augenblick die reinste Innerlichkeit der Seele
zur Substanz, und die fremde und unerkennbare Natur ballt sich von innen
getrieben zum durch und durch erleuchteten Symbol.??

Und just an Georges Gedichten hatte Lukdcs 1908 »Die neue Einsam-
keit und ihre Lyrik« (so der Titel seines Essays) erlautert. »Was hinter
verbissenen Lippen gegen eigenen Willen ausbricht, was man in dunkeln
Stuben mit weggewendetem Kopfe fliistert an letzten Gestandnissen: das
ist in diesen Liedern.«* Tragddien sind sie, »das Sich-Entfernen vom
Lebeng, Zitadellen der Einsamkeit:

29 Ebd., S. 1002.

30 Ebd., S.1006.

31 Ebd., S.1018.

32 Georg Lukdcs, Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch tiber
die Formen der groflen Epik, 3. Aufl., Neuwied und Berlin 1965, S. 61.

33 Georg von Lukdcs, Die Seele und die Formen. Essays, Berlin 1911, S. 1821

320 Hans-Jiirgen Schings

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mit wilder Macht sehnen wir uns hinaus aus quélenden Einsamkeiten, und
unsere hochsten Néhen sind die raffinierten Geniisse des ewigen Alleinseins.
Ein psychologischer Nihilismus ist unsere Menschenkenntnis: wir sehen tau-
send Beziechungen und erfassen doch nie einen wirklichen Zusammenhang.
Die Landschaften unserer Seele sind nirgends vorhanden, doch jeder Baum
ist konkret in ithnen und jede Blume.3*

Von der abgeschlossenen, zusammengezogenen »substantiellen Sub-
jektivitdt« Hegels bis zu Georges Einsamkeiten und den weltlosen
»Landschaften unserer Seele« fithrt hier der Weg - er ist dem Gang von
Hofmannsthals »Gesprach« diametral entgegengesetzt.

Gabriel setzt das lyrische Ich im Hauch frei. Nicht die Krise des
»unrettbaren« oder die Tragddie des einsamen Ich ist die Folge, der
poetische Gewinn vielmehr wird sichtbar: »draufien sind wir zu finden,
drauflen«. Die Authebung des lyrischen Cartesianismus und Idealismus
16st Gabriels Theorie des Gedichts erst die Zunge. Gut méglich, dafy
von ferne auch Nietzsche seinen Beitrag dazu geleistet hat. Schon die
»Geburt der Tragddie« verstand den Lyriker als dionysischen Kiinstler,
attestierte ihm »seine Einheit mit dem Herzen der Welt« und wollte von
»Subjektivitit« nichts wissen: »seine >Subjektivitit« im Sinne der neuern
Asthetiker ist eine Einbildung«* Und zumindest einen bedeutenden
Nachfolger hat Gabriel gefunden, der wie er die Kehre in der Geschichte
des lyrischen Subjekts erkennt: Emil Staigers Theorie der lyrischen »Er-
innerung« schliefit unmittelbar an Hofmannsthals »Gesprach« an (und
ist deshalb durchaus >moderner< als man annimmt).?* An die Stelle der
»substanziellen Subjektivitit« riickt »die Welt der Beziige«. So sagt es
Hofmannsthals Vortrag »Der Dichter und diese Zeit« (1906), den man

34 Ebd., S.189.

35 Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragédie. In: Ders., Werke (wie Anm. 24), Bd. 1,
S.37.

36 Emil Staiger, Grundbegriffe der Poetik, 3. Aufl., Ziirich 1956, S. 61. Staiger bezieht
sich auf Vischer, der ganz hegelianisch erklért: »das Subjekt sinkt in sich hinein und verliert
den Gegensatz zur Aufienwelt«, und statuiert: »Das Gegeniiber fillt weg, gewifl! Nicht aber
deshalb, wie Vischer sagt, weil das Subjekt in sich hineinsinkt. Es wire ebenso richtig und
falsch, zu sagen, es sinkt in die Aulenwelt. Denn »ich< bin im Lyrischen nicht ein >moi«, das
sich seiner Identitdt bewufit bleibt, sondern ein e, das sich nicht bewahrt, das in jedem Mo-
ment des Daseins aufgeht.« Nur wenige Seiten spater (S. 631.) fithrt Staiger den groflen Passus
Gabriels an, der in die Metapher vom »Taubenschlag« einmiindet. Die Entsubstanzialisierung
des lyrischen Ich erhilt bei Staiger dann die Namen »Stimmung« und »Erinnerung«.

Zu Hofmannsthals »Gesprich iiber Gedichte« 321

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

durchaus als Fortsetzung des »Gesprichs« verstehen darf,” und wieder
1st, iiberraschend genug, von »dieser im hdchsten Sinne poetischen Zeit«
die Rede.?® Die Welt der Beziige aber stiftet der freigelassene Hauch, das
neu entdeckte Medium der Lyrik.

Emphatisch setzt Gabriel zu seiner Poetik des Hauchs an:

Wie Ariel darf sie [die Poesie] sich auf den Hiigeln der heroischen purpur-
strahlenden Wolken lagern und in den zitternden Wipfeln der Béume ni-
sten; sie darf sich vom wolliistigen Nachtwind hinschleifen lassen und sich
auflésen (!) in einen Nebelstreif, in den feuchten Atem einer Grotte, in das
flimmernde Licht eines einzelnen Sternes. Und aus allen ihren Verwand-
lungen, allen ihren Abenteuern, aus allen Abgriinden und Giérten wird sie
nichts anderes zurtickbringen als den zitternden Hauch der menschlichen

Gefiihle (761.).

»Was uns not tut, ist der Hauche«, heiflt es gegen Ende des »Gesprachse,
und wieder ergieflen sich Bilderfluten:

Wovon unsere Seele sich nihrt, das ist das Gedicht, in welchem, wie im
Sommerabendwind, der tiber die frischgemahten Wiesen streicht, zugleich
ein Hauch von Tod und Leben zu uns herschwebt, eine Ahnung des Blithens,
ein Schauder des Verwesens, ein Jetzt, ein Hier und zugleich ein Jenseits, ein
ungeheueres Jenseits.

Und weiter: ein »schlafloser Bote« ist »das vollkommene Gedicht,

den ein Zauberwort ganz erfiillt; den ein geheimnisvoller Auftrag durch die
Luft treibt: und im Schweben entsaugt er den Wolken, den Sternen, den
Wipfeln, den Liiften den tiefsten Hauch ithres Wesens und der Zauberspruch
aus seinem Munde tént getreu und doch wirr, durchflochten mit den Ge-
heimnissen der Wolken, der Sterne, der Wipfel, der Liifte (85).

Gabriel feiert den Hauch. »Ich weiff kein grofleres Zauberwort«, sagt
er in den Notaten.** Offenkundig ist es die Vorstellung vom Hauch, an
der Hofmannsthal ein Héchstmafl von Assoziationen aufgeht, und dies
nicht zuletzt im Blick auf das eigene Werk. Denn schwerlich ist da noch,
wie man bemerkt hat, von Georges »Jahr der Seele« die Rede, lingst

37 Hier stellt Hofmannsthal den Leser neben den Dichter, wie er es schon fiir den zweiten
Teil des »Gesprichs« geplant hatte. Der Kommentar SW XXXI Erfundene Gespriche und
Briefe, S. 316 hat diesen Zusammenhang tibersehen. Die Zitate: GW RAT, S. 68.

38 Ebd., S. 77.

39 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 331.

322 Hans-)iirgen Schings

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

spricht Gabriel in Hofmannsthals eigener Sache.* »Das Gesprich tber
Gedichte« wird, dezent genug, auch zu einem Gesprich tiber Hofmanns-
thals Gedichte, die gerade, 1903 (zweite Ausgabe 1904), zum erstenmal
in einer Auswahl herausgekommen waren. Die Anspielungen auf den
»Traum von grofler Magie«, auf »Weltgeheimnis« oder, wie in der gerade
zitierten Passage, auf »Vorfriihling« sind nicht zu iibersehen.* Nament-
lich das Gedicht »Vorfrithling« von 1892, dem Hofmannsthal in seinen
Gedichtausgaben stets den ersten Platz einrdumt, gibt sich geradezu als
Paradigma der neuen Lyrik des Hauchs zu erkennen.

Es lauft der Frithlingswind
Durch kahle Alleen,
Seltsame Dinge sind

In seinem Wehn.

Ein lyrisches Ich fehlt.*> Die Rolle des Subjekts tibernimmt, Strophe fiir
Strophe und in betérendem Klangzauber, der Frithlingswind. Von ithm
lassen sich die Verse »hinschleifen«, wie »vom wollustigen Nachtwind«
Gabriels. Natiirlich gehort er und sein »Wehn« zur metaphorischen
Familie des Hauchs. Wie Gabriels »Sommerabendwind« wird er zum
»Hauch von Leben und Tod«, wie Gabriels »schlafloser Bote« »entsaugt«
er seinen Stationen die »seltsamen Dinge«, eine Essenz des Lebens. Nur
ein einziges Wort der letzten Strophe 1afit die Prasenz des Ich ahnen, den
Empfinger dieses Wehens:

Und den Dutft,

Den er gebracht,

Von wo er gekommen
Seit gestern nacht.*

»Duft« heifit das Zielwort des Gedichts, bis zur Ununterscheidbarkeit
zieht es den objektiven wie den subjektiven Part, die Bedeutungen »feiner

40 So schon Claude David, Stefan George. Sein dichterisches Werk, Miinchen 1967,
S.155f., mit dem Befund, »dafl Hofmannsthal, als er >Das Jahr der Seelec kommentierte,
nicht die Kunst Georges, sondern seine eigene beschrieb.«

41 Dazu Peter Szondi, Lyrik und lyrische Dramatik. In: Ders., Das lyrische Drama des Fin
de si¢cle, hg. von Henriette Beese, Frankfurt a. M. 1975, S. 2801f.

42 So auch Peter Szondi, Lyrik und lyrische Dramatik (wie Anm. 41), S. 284.

43 SW I Gedichte I, S. 261.

Zu Hofmannsthals »Gesprich iiber Gedichte« 323

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diinner dunst tenuis vapor« und »ausdiinstung die auf die geruchsnerven
geht«, zusammen.* Kunstvoller konnte die Auflésung des Ich im Hauch,
im Wehen des Frihlingswindes nicht suggeriert werden. Herabgestimmt
zu Jung-Wienerischer Dezenz kommt jenes »Nahen des Friihlings« daher,
das Nietzsche als Erwachen »dionysischer Regungen« verstanden hatte,
»in deren Steigerung das Subjektive zu volliger Selbstvergessenheit hin-
schwindet«.*3

Findet Gabriels Poetik im »Vorfriithling« thre woméglich schonste,
weil praeexistente« Bestatigung, so lassen Hofmannsthals Entwiirfe zum
»Gesprich« gut erkennen, wie das Apercu vom Frithlings-»Hauch« seine
Kreise zieht und immer gréfleren Spielraum gewinnt. Da heifit es: »Ein
Hauch aber ist so viel. Das Athmen der Vorfrithlingsluft. wie gering ist
das Schauen gegen das Athmen. So legt die brahmanische Geisteswelt
dem Athmen entscheidende Bedeutung bei.«*® In eigentiimlicher Ver-
schrankung verkntipft diese Notiz ein vedisches Lehrstiick mit einem
Grundmotiv Goethes.

Zunichst zu Goethe. Denn fiir die Konstellation >Frithling — Atem-
holen und Hauchen — Abwertung des Sehens« ist der junge Goethe zu-
stdndig. Hofmannsthal bezieht sich, gut erkennbar, auf das Straffburger
Romanfragment »Arianne an Wetty«. Der Wortlaut dort:

und sage mir, wenn du in der Frahlingssonne sitzest, und fiir Wonne dein
Busen stircker athmet, ist das Hauchen nicht eine gréssere Wonne als das
Athembholen [...] ; und wenn uns die Entziickung manchmal aus voller Brust
die Fruhlingslufft einziehen macht, so ist es doch nur um sie von ganzen
Herzen wieder ausgeben zu diirffen [...]. Der kaltste Sinn ist das Sehen.*

44 Jacob und Wilhelm Grimm, Deutsches Worterbuch, Bd. 2, Leipzig 1860 (Nachdruck
1984), Sp. 1500f. Die Bedeutung »Dunst« kennt Hofmannsthal sicher von Goethe (»Der
Mond von einem Wolkenhiigel / Sah schlifrig aus dem Duft hervor«). Beide Bedeutungen
von »Duft« bringt das Gedicht »Erlebnis« ins Spiel, das wenige Monate nach »Vorfriihling«
im Juli 1892 entsteht: »Mit silbergrauem Dufte war das Tal / Der Dammerung erfiillt« - »Da
sieht er / Die Gassen, hort die Brunnen rauschen, riecht / Den Duft der Fliederbiische« (SW
1, S.31).

45 Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragddie. In: Ders., Werke (wie Anm. 24), Bd. 1,
S.24.

46 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 326.

47 Johann Wolfgang von Goethe, Arianne an Wetty. WA I, 37 (1896), S. 611.

324 Hans-)irgen Schings

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Wunder, dal Gabriel den jungen Goethe, der hier zum erstenmal
seine Lehre vom Atem- und Lebenspuls ausspricht, fiir seine Entdek-
kung, fiir den »Hauch« reklamiert:

Die Lieder seiner Jugend sind nichts als ein Hauch. Jedes ist der entbundene
Geist eines Augenblickes, der sich aufgeschwungen hat in den Zenith und
dort strahlend héngt und alle Seligkeit des Augenblicks rein in sich saugt und
verhauchend sich 16st [!] in den klaren Ather (85).

»Hauche kommen bei Goethe interim atque iterim vor«, notiert Hof-
mannsthal®® — und das gleiche kénnte er von den eigenen Gedichten
sagen.® Gabriel mufiten die Augen tibergehen, als er das »Zauberwortx
seiner Poetik gefunden hatte. Natiirlich stehen ihm Goethes »Bilde,
Kimnstler! Rede nicht! / Nur ein Hauch sei dein Gedicht« oder auch
Hebbels Sonett »Was ist ein Hauch?« bei.*

Doch damit nicht genug. Welches Potential in dem Bildwort »Hauch«
bereitliegt, hatte Alfred Biese in seiner Hofmannsthal gut bekannten
»Philosophie des Metaphorischen« vorgefiithrt. Da wird geradezu ein
etymologisch-semantisches Feuerwerk geziindet. Psyche, animus, spi-
ritus, Hauch, Luft, Atem, Seele, Geist, blasen, atmen, wehen, brausen,
bewegen - eine denkbar weitldufige metaphorische Familie mit den be-
deutendsten metaphysischen Filiationen kommt zu Gesicht.”' Hierher
gehort nun auch die Reminiszenz an die »brahmanische Geisteswelt«, die
sich Hofmannsthal notiert hat. Sie kann gar nicht iiberschitzt werden.
Wind, Atem, Odem, Hauch (prina) besitzen in dieser Welt hochsten,

48 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 326.

49 Das zeigt schon die einfache Auflistung zum »Bildbereich der Luft und Luftbewe-
gungen« bei Eckhart Kramer, Die Metaphorik in Hugo von Hofmannsthals Lyrik und ihr
Verhiltnis zum modernen Gedicht, Diss. Marburg 1963, S. 208 {f.

50 Vel. SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 325 und 321, ferner den Kom-
mentar S. 317f. Zum Topos selbst der schéne Essay von Wulf Segebrecht, Vom Hauch. In:
Frankfurter Allgemeine Zeitung, Bilder und Zeiten, 26.5.2001.

51 Alfred Biese, Philosophie des Metaphorischen (wie Anm. 24), S. 24: »So wird auch jenes
Agens unseres Inneren benannt mit Hiilfe von Wurzeln, welche ein analoges Bild darbieten:
Juyew blasen, atmen, Juyy Hauch, Atem, Seele; sanskr. an = wehen, avep.oc Hauch, animus;
Ou-w brausen, Oupoc; sich bewegen, sziew, erschiittern, goth. saivala, ahd. séla, Seele; gust
angels. blasen, goth. geisjan bewegen, treiben; frither geisten = blasen, so ist auch >Geistx
bewegte Luft, Hauch, spiritus, hebriisch nefesch.«

Zu Hofmannsthals »Gesprich iiber Gedichte« 325

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gottlichen Rang. So verkiindet in den »Upanishaden« einer der »Verehrer
des Atem-Windes«:

Der Wind ist ein >Zusammenbringer<. Wenn das Feuer ausgeht, geht es in
den Wind. Wenn die Sonne untergeht oder der Mond untergeht, oder wenn
das Wasser austrocknet, gehen sie in den Wind. Soweit die Gotter. Nun der
Mensch. Wenn der Mensch einschlift, so geht die Rede, das Sehen, Horen
und Denken in den Atem. Wind unter den Goéttern und Atem unter den
Lebenskriften sind die beiden >Zusammenbringer«.%2

Der Wind ist mithin ein kosmisches Prinzip, die »Urmacht«, »der die
Elemente oder Gotter in sich raffende Gott und der Mutterschofd des
All«.® Hofmannsthal besafl Paul Deussens Ubersetzung der »Upani-
shaden«* und konnte hier reiche Auskiinfte finden.”” Die ingenidse
Operation, die ihm von der vedischen Weisheit zugespielt wird, ist die
Riickverwandlung des Begriffs »Seele« in seine Ursprungsmetapher,
den »Hauch«.”® Der »Hauch«, und damit erst gibt sich die Pointe von
Hofmannsthals Absage an das substanzielle Selbst zu erkennen, ist der
neue Reprisentant der »Seele«, thre metaphorische Essenz. Und die hat
welterschlieBende Kraft.

Wie ein kleines Wunderwerk von Beziigen nimmt sich vor diesem
Horizont das wohl kithnste und dunkelste Gedicht des jungen Hof-
mannsthal aus - »Ein Traum von grofler Magie«. Im groflen Stil mif3t
der Hauch hier alle ihm mdglichen Dimensionen aus. Es beginnt mit
Duft und, gleich zweimal genannt, Luft:

52 Zitiert nach Walter Ruben, Die Philosophie der Upanishaden, Bern 1947, S.115.

53 Ebd., S 118.

54 Vgl. Hugo von Hofmannsthal, Der Dichter und die Leute. Notizen zu einem Vortrag.
Mitgeteilt von Leonhard M. Fiedler. In: HJb 3 (1995), S. 7-18, hier S. 12, Anm.8.

55 Sechzig Upanishad’s des Veda. Aus dem Sanskrit tibersetzt und mit Anmerkungen
versehen von Paul Deussen, 2. Aufl., Leipzig 1905 (Hofmannsthal besafl die erste Auflage
von 1897). Vgl. den Index, S. 913, unter »préna«. Ein kleines Virtuosenstiick zur vedischen
Lehre von Metrum, Atem und Silbe gibt neuerdings Roberto Calasso, Die Literatur und die
Gotter. Aus dem Italienischen von Reimar Klein, Minchen-Wien 2003, S. 123 ff.

56 Bemerkenswert fiir diese Operation die Folgerung, die man der vedischen Atem-Lehre
entnehmen kann: »Diese Verherrlichung des Atems als des Unermiidlichen unter den Le-
benskriften bedingte aber, dafl fiir eine Seele, eine einheitliche, geistige, ewige, persénliche
Substanz im Leibe kein Platz war.« So Walter Ruben, Die Philosophie der Upanishaden (wie
Anm. 52), 5.119.

326 Hans-Jiirgen Schings

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Viel koniglicher als ein Perlenband
Und kithn wie junges Meer im Morgenduft,
So war ein grofler Traum — wie ich ihn fand.

Durch offene Glastiiren ging die Luft.
Ich schlief im Pavillon zu ebner Erde,
Und durch vier offne Turen ging die Luft -

Der Lufthauch fithrt in den Traum hintiber und zur Figur des Magiers,
»des Ersten, Groflen«. In ihm aber ersteht die Figur von Michelangelos
Schopfergott und mit ihm, wie es in Hofmannsthals Quelle heif3t, »ein
Durchsausen des Weltraums«.” Seine Gebérden sind deshalb Schop-
fungsgebarden, zugleich die magischen Gebérden des Traum-Ichs, des
Kiinstlers (wohl auch der Pracexistenz, wie Hofmannsthal spater sagen
wird): »Er fithlte traumhaft aller Menschen Los [...]«. Die Deutung des
Traums schlieBlich »identifiziertc den Magier, auf dem Umweg eines Para-
celsus-Zitats, das Hofmannsthal bei Schopenhauer fand,’® mit unserm
»Geist«, der seine Behausung verlassen hat:

Cherub und hoher Herr ist unser Geist —
‘Wohnt nicht in uns, und in die obern Sterne
Setzt er den Stuhl und 148t uns viel verwaist [...]%

Vom Wehen der Luft iiber den allumfassenden Schépferflug zum ent-
grenzten Geist — auch der »Traum von grofler Magie« erweist sich, aufs
anspruchsvollste inszeniert, als Gedicht vom Hauch.

Keine Frage, das »Zauberwort« Gabriels hat es in sich. Obwohl das »Ge-
sprach« nicht gewillt ist, den Austrahlungsradius seiner Generalmetapher
durch Definitionen (die »schwarzen Hunde«) zu beschrianken, lassen

57 Es handelt sich um die Michelangelo-Monographie von Hermann Knackfuff (Bielefeld
und Leipzig 1895), die Hofmannsthal im Sommer 1895, zur Entstehungszeit des Gedichts,
liest. Vgl. SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 2561.

58 Vgl. SW I Gedichte I, S. 257. Ausfithrlich dazu Martin Stern, »Ein Traum von grofier
Magie«. Genese und poetologische Bedeutung. In: Karl Pestalozzi—Martin Stern, Basler
Hofmannsthal-Beitrage, Wirzburg 1991, S. 25-47; Jirgen Sandhop, Die Seele und ihr Bild.
Studien zum Frithwerk Hugo von Hofmannsthals, Frankfurt a. M. u.a. 1998, S. 103 {f.

59 SW I Gedichte I, S. 521f.

Zu Hofmannsthals »Gesprich iiber Gedichte« 327

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sich doch zwei Tendenzen ausmachen, die Gabriels Uberlegungen an-
leiten. Die eine zielt auf die Offnung und Auflosung des >Subjekts«. Die
andere nimmt in dieser Auflsung die Identifikation mit den >Objektenc
wahr, der das Symbolische entspringt. Beides, folgt man den Intuitio-
nen der Metapher, bewirkt der Hauch, er fithrt vom Ich weg und hin
zum Symbol. Der Kurs, den Gabriel dem »Gesprach« gibt, wird damit
transparent. Er beginnt mit einer Beschreibung der neuen Lage der
entgrenzten Seele, die sich in den lyrischen Hauch auflést, schreitet fort
zu einer Theorie des Symbolischen, die neue Identitdten entdeckt (und
sich dazu der analogischen Opfererzahlung bedient), schaltet dann einen
Exkurs zur »Anthologia Graeca« und deren »geformten Gebilden« ein,
dem Gegentypus des Hauchs, und kehrt endlich zu den Gedichten des
Hauchs zurtick, im Anschluf an Goethe, der zwischen beiden Typen
des Gedichts vermittelt.

Die Varianten und Notizen geben Auskunft tiber die Konnotationen,
die sich Zug um Zug mit dem »Hauch« verbinden, nachdem Goethe und
die vedische Literatur Gabriel den gliicklichen Fund in die Hand gegeben
haben. Gleich nach Goethes »ein Hauch sei dein Gedicht« heifit es: »ein
Hauch das ist unendlich viel. es ist «.) von auflen her der ganze Frithling
der uns anweht £.) von innen die mystische Handlung sich der Welt ent-
laden ein Hauch ist ein Gedicht und als solches heiligste Handlunge«.%
Vom Friihling, dem Hauch »von aulen«, war die Rede. Zu beobachten ist
nunmehr, wie der Hauch »von innen« zur »mystischen Handlung« wird.

Den Schlisseltext, dem Hofmannsthal seine Intuitionen und Lektii-
ren angliedert, bildet jetzt der Tagebucheintrag Hebbels »Uber Platens
Gedichte«:

Der Gedanke ist plastischer, als das Gefiihl; schon deshalb mufite er in der

alten Literatur vorherrschend sein. Das Gemiit umfafit die verborgenen

Krifte des Menschen und von den bewufiten die dunkleren Richtungen; nur

durch das Gemiit hangt er mit der héheren Welt, ohne die die gegenwértige

leer und bedeutungslos sein wiirde, zusammen. Das Gemtit offenbart sich
in den einzelnen Gefiihlszustinden und diese, insofern sie durch bestimmte
auflere Begegnisse und durch Eindriicke der Natur erzeugt werden, setzen

die verschlossensten Geheimnisse der Menschenbrust mit dem Leben und
der Welt in fruchtbare, innige Verbindung.®!

60 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 325f.
61 Friedrich Hebbel, Werke, 5 Bde., hg. von Gerhard Fricke, Werner Keller und Karl
Pornbacher, Miinchen 1966, Bd. 4, S. 288f. (Tgb. 1523).

328 Hans-Jiirgen Schings

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hofmannsthal bringt Hebbels Befund auf die Kurzformel: »Der Ge-
danke plastisch das Gefithl der mystische Aufschluss aller Dinge«.%?
Dem »plastischen« Gedanken assoziiert er schon hier die »Anthologia
Graecag, die »alte Literatur«, und fiigt das Stichwort »Gegeniiberstel-
len« hinzu. Dem folgt das »Gesprach«, wenn Clemens den Blick auf die
Gedichte der »Anthologie« lenkt, »die schén sind ohne diese schwiile
Bezauberung« (82), plastisch und schén, da sie den »geformten Gedan-
ken« (84) reprasentieren. Die alten Begriffspaare naiv-sentimentalisch
oder klassisch-modern erscheinen in neuer Gestalt, Form und Gedanke
konkurrieren mit dem Hauch. Clemens und Gabriel lassen sich auf eine
neue Querelle des anciens et des modernes ein, die hier nicht weiter zu
verfolgen ist.®

Zur »schwiilen Bezauberung« des Hauchs aber fithrt der »mystische«
Weg. Die Stationen, die das Wort »mystisch« aufladen — Hebbels »in-
nige Verbindung« »mit der hoheren Welt« —, sind gut sichtbar. Novalis
steuert die Leitworte >Aufldsungs, \Bezauberung« und >Identifikation« bei:
»Poesie 16st fremdes Dasein im eigenen auf. Alle Bezauberung geschieht
durch partielle Identification mit dem Bezauberten«. Der Vorgang der
Vereinigung heiflt dann »Communicieren mit der Natur«, bekréftigt mit
der Wendung: »das vollkommene Gedicht ist tiefes mystisches Ereignis:
wie selten ist«.%> Das Symbol, der eigentliche Zielpunkt, meldet sich mit
Synonymen, die Gabriel aufnehmen wird: »Figuren<in Gedichten sind
wahrhaft alchymistische >Figuren< sind Hieroglyphen, sind >Stellungen«
des Dichters im Weltdasein willkiirliche Punkte, von ihnen aus die Welt
zu fithlen«.% Gabriel spricht von »Hieroglyphen« und »Chiffern« (79).
Das Symbolische ereignet sich, wenn das »Innere [...] in die symbo-
lischen Gestalten hinausprojiciert ist«.”” »Jedes Symbol verursacht ein

62 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 321.

63 So kénnte man zeigen, dafl Gabriel wohl zunéchst auch die Gedichte der »Anthologie«
aus dem »Hauch« hervorgehen lassen méchte. Dazu die Variante (SW XXXI Erfundene
Gespriche und Briefe, S. 326): »G: Ja ja sie sind wie Edelsteine, wie Perlen. Der plastische
Gedanke ist schon. Aber wir kénnen nicht von ihnen leben. Sie war<ren> vielleicht einmal
ein Hauch. Was wir brauchen ist ein gegenwirtiger Hauch.«

64 Ebd., S. 323. Die Einzelnachweise im Kommentar, S. 346.

65 Ebd., S. 324.

66 Ebd., S. 325.

67 Ebd., S. 322.

Zu Hofmannsthals »Gesprich iiber Gedichte« 329

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

partielles Sich-verwandeln, ein kleines Drama«.®® So sieht, in rascher
Summierung, das semantische Umfeld aus, in dem der Hauch seine »my-
stischen« Qualititen gewinnt. Der Hauch generiert das Symbol, sofern
er sich in den Dingen auflést und mit ihnen identisch wird. Ein spéter
weggelassener Satz Gabriels fafit den Vorgang so: »Unaufhérlich lassen
wir unsern Leib als leere Hiille am Ufer liegen und tauchen fiir eine
mystische Dauer unter, um im Leib des Schwanen, im Leib des Reihers
aufzutauchen«® — die Seele findet sich im Symbol wieder.

Nichts anderes als eine solche »mystische« Vereinigung fithrt das
»Drama« der »symbolischen« Opferhandlung vor Augen. Und noch
einmal wird deutlich: der dichtgedriangte Kommentar, den Gabriel
seiner Erzahlung anschliefit, geht nicht auf den Ursprung, sondern auf
die befremdlich-unglaubliche Qualitit des »mystischen« »Communicie-
rens«, der »partiellen« und blitzhaften Identitdt zwischen Seelen-Hauch
und Natur, die das Symbolische ausmacht und im poetischen Symbol
wiederkehrt. Gabriel also tiber die »Magie« der Natur und die »Zauberei«
der Poesie:

Die Natur hat kein anderes Mittel, uns zu fassen, uns an sich zu reiflen, als
diese Bezauberung. Sie ist der Inbegriff der Symbole, die uns bezwingen. Sie
ist, was unser Leib ist, und unser Leib ist, was sie ist. Darum ist Symbol das
Element der Poesie, und darum setzt die Poesie niemals eine Sache fiir eine
andere: sie spricht Worte aus, um der Worte willen, das ist thre Zauberei.
Um der magischen Kraft willen, welche die Worte haben, unseren Leib zu
rithren, und uns unauthoérlich zu verwandeln (81).

Man lasse sich durch das »darum« nicht tduschen, auch hier geht es um
ein Verhiltnis der Analogie. Wie die Natur im symbolischen Augenblick
den Leib an sich reifit und bezwingt,” so geschieht es in den symboli-

68 Ebd., S. 327.

69 Ebd., S. 328.

70 Hofmannsthals Notizen betten diesen Gedanken, im Gefolge des Motivs der »Bezaube-
rung« als Auflésung, in eine Collage von Novalis-Zitaten ein. Da heifit es: »Alle Bezauberung
geschieht durch partielle Identification mit dem Bezauberten, den ich so zwingen kann, eine
Sache zu sehen, zu glauben, zu fithlen, wie ich will [...]. Uberzeugung beruht auf magischer
Wahrheit. Die Natur ist der Einbegriff von allem was uns rithrt. Um es zu verstehen, miissen
wir unseren Korper verstehen.« SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 323f. Die
Novalis-Fundstellen verzeichnet der Kommentar, S. 346.

330 Hans-Jiirgen Schings

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Worten der Poesie. In beiden Fillen ereignet sich, »fiir die Dauer
eines Atemzugs«, eine Aufldsung und Verwandlung des Ich.

»[...] dafy wir und die Welt nichts Verschiedenes sind« (82). Auf ver-
schlungenen und zuletzt dramatischen Géngen gelangt Gabriels Theo-
rie des symbolischen Hauchs zu threm (metaphysischen) Fundament.
Verhaltener kann man das nicht formulieren. Zehn Jahre zuvor hatte
Hofmannsthal die klassische, Goethesche Fassung des gleichen Befundes,
auch da als Erklarungsgrund fiir die Metapher, »die wahre Wurzel alles
Denkens und Redens«, in seiner Biese-Rezension angefiihrt:

Alles, was wir Erfinden, Entdecken im hoheren Sinne nennen, ist eine aus
dem Innern am Auflern sich entwickelnde Offenbarung, die den Menschen
seine Gottahnlichkeit vorahnen lafit. Es ist eine Synthese von Welt und
Geist, welche von der ewigen Harmonie des Daseins die seligste Versiche-
rung gibt.”!

Und Hofmannsthal tibersetzte Goethes Maxime gleich auch in seine
Sprache, wenn er des »seltsam vibrierenden Zustandes« gedenkt,

in welchem die Metapher zu uns kommt, tiber uns kommt in Schauer, Blitz
und Sturm: dieser plétzlichen blitzartigen Erleuchtung, in der wir einen
Augenblick lang den grofien Weltzusammenhang ahnen, schauernd die Ge-
genwart der Idee spiiren, dieses ganzen mystischen Vorganges, der uns die
Metapher leuchtend und real hinterlaf3t.”2

Kein Zweifel, an diesem »mystischen« Punkt setzt auch das »Gespréchc«
an. Wieder geht es um den »grofien Weltzusammenhang, in den der
Hauch eintaucht, um das Symbol zu gewinnen. Doch der klassische
Glanz und seine Begriffe kehren nicht wieder. Gabriels »Hauch« ist
moderner als Goethes »originales Wahrheitsgefiihle, vielleicht darf man
sagen: monistischer.” Magisch und sinnlich jedenfalls, blutig auch und
leibnah umschreibt Gabriel das Symbol, das bis zum Ekel schale, ver-
krustete Wort, und dessen »Synthese« mit der Welt. Clemens verspiirt

1. GW RA I, S.190. Hofmannsthal zitiert die Goethesche Maxime (Hecker, Nr. 562)
verkiirzt, so wie er sie bei Biese vorfand. Vgl. Alfred Biese, Philosophie des Metaphorischen
(wie Anm. 24), S. 16.

2 GWRAT, S.192.

73 Dazu die grundlegende Arbeit von Monika Fick, Sinnenwelt und Weltseele. Der psycho-
physische Monismus in der Literatur der Jahrhundertwende, Tiibingen 1993, bes. S. 340ff.

Zu Hofmannsthals »Gesprich iiber Gedichte« 331

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sogar Unbehagen: »Etwas Seltsames liegt in dem Gedanken, etwas Be-
unruhigendes.« In Gabriels Entgegnung tritt die leibliche Komponente
machtvoll hervor — und mit ihr nun auch der Ausdruck >sich entladens,
den bereits die Notate ausdriicklich mit dem Hauch »von innen« ver-
bunden hatten:

Im Gegentell, etwas unendlich Ruhevolles. Es ist das einzig Siile, einen Teil
seiner Schwere abgegeben zu sehen, und wire es nur fiir die mystische Frist
eines Hauches. In unserem Leib ist das All dumpf zusammengedriickt: wie
selig, sich tausendfach der furchtbaren Wucht zu entladen (82).

Das Wort »sich entladen« bringt seine philologische Geschichte mit. Zu
Recht weist Robertson auf das Modell der Katharsis und Hofmannsthals
Bekanntschaft mit Jacob Bernays’ medizinisch-pathologischer Neudeu-
tung der aristotelischen Lehre hin.”* In der Tat spielt hier der Begriff
»Entladung« eine Schliisselrolle. Katharsis, so definiert Bernays und
verabschiedet damit die moralisierende Deutung Lessings, ist die »er-
leichternde Entladung solcher (mitleidigen und furchtsamen) Gemiiths-
affectionen«,” ein medizinischer Heilvorgang. Manche Formulierungen
Bernays’ fithren sogar dicht an den Wortlaut von Gabriels Aufierung
heran:

eine Sollicitation des Affects, welche ihm sein Object so vorzuhalten ver-
steht, dass jene ekstatische, von innen her die Persénlichkeit erweiternde
und sprengende Lust das Uebergewicht gewinnt tiber die Gewalt des von
aussen her die Personlichkeit gleichsam zusammendriickenden und daher mit
Unlust erfiillenden Objects, wird den afficirten Menschen >unter Lustgefiihl
erleichtern« [...] d.h. ihm eine Katharsis gewdhren.”

74 Ritchie Robertson, The Theme of Sacrifice (wie Anm. 4), S. 28f.

75 Jacob Bernays, Zwei Abhandlungen iiber die aristotelische Theorie des Dramas (1880),
2. Aufl., Darmstadt 1968, S. 21. Ausdriicklich verhandelt auch Hermann Bahrs »Dialog vom
Tragischen« Bernays’ Deutung des Aristoteles, die »erleichternde Entladung«, in dichtem
Zusammenhang mit den Hysterie-Studien von Breuer und Freud. Hermann Bahr, Dialog
vom Tragischen (wie Anm. 19), S.17ff. Bahr bezicht sich dabei auf eine Abhandlung, die
Alfred Berger der Aristoteles-Ubersetzung von Theodor Gomperz angeschlossen hatte.
Alfred Frhr. von Berger, Wahrheit und Irrtum in der Katharsistheorie des Aristoteles. In:
Aristoteles’ Poetik. Ubersetzt und eingeleitet von Theodor Gomperz, Leipzig 1897, S. 69-98.
Alle Autoren waren Hofmannsthal gut bekannt.

76 Jacob Bernays, Zwei Abhandlungen (wie Anm. 75), S. 69.

332 Hans-Jiirgen Schings

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Oder, pragnanter und als Restimee der Abhandlung:

Dagegen weist Aristoteles der Tragodie die gewiss nicht niedrige Aufgabe zu,
dem Menschen sein Verhiltnis zum A/l so darzustellen, dass die von daher
auf ihn driickende Empfindung, unter deren Wucht die Menge dumpf dahin-
wandelt [....], fir dugenblicke in lustvolles Schaudern ausbreche.”
Noch einmal zeigt sich die aufierordentliche Allusions- und Integrations-
kraft, iiber die Gabriel in jeder Phase des »Gesprichs« verfiigt. Sie ist
kaum auszuschopfen. Der Hauch und das Symbol stiften die Augenblicke
der Lyrik. Die in den Hauch verwandelte Seele und die Welt schieflen in
der Magie dieser Augenblicke »mystisch« zusammen. Der Auflésung des
Ich im Hauch antwortet das Symbol mit einer neuen, punktuellen Identi-
tat. Die neue »Verfassung unsers Daseins«, die neue Erfahrung der Seele,
und das mystisch radikalisierte Symbol sind die Elemente, die Gabriels
»Theorie« des Gedichts konstituieren. Erst die ingenidse Intuition vom
»Hauch«aber verbindet sie. Und das alles geschieht in der schwebenden
Eleganz einer Metaphernsprache, die den Begriffen nicht traut, sie gezielt
unterlduft und doch bis ins Detail genau ist, angefiillt mit Reflexion und
Beziigen. Theorie als literarisches Kunstwerk — dies Wagestiick macht
Reiz und Rang von Hofmannsthals »Gesprach« aus.

Auflésung und doch Vereinigung: noch ist der »grofle Weltzusam-
menhang« nicht zerrissen, sind »wir und die Welt nichts Verschiedenes,
findet die Seele ihren Raum auch und gerade »draufien« - sehr anders
als Lukdcs” George-Essay, der, womdglich in verschwiegener Replik auf
Hofmannsthal, die Einsamkeit der »Seele« festschreibt, »das ehrliche Still-
stehen vor der uralten Traurigkeit, dem Nirgendhin-gehoren-kénnen«.”
So ist Gabriels Finale auf einen triumphalen Ton gestimmt:

Die Landschaften der Seele sind wunderbarer als die Landschaften des ge-
stirnten Himmels: nicht nur ihre Milchstraflen sind Tausende von Sternen,
sondern ihre Schattenkliifte, ihre Dunkelheiten sind tausendfaches Leben,
Leben, das lichtlos geworden ist durch sein Gedringe, erstickt durch seine
Fille. Und diese Abgriinde, in denen das Leben sich selber verschlingt, kann
ein Augenblick durchleuchten, entbinden, Milchstraflen aus ihnen machen.
Und diese Augenblicke sind die Geburten der vollkommenen Gedichte (86).

Quod erat demonstrandum.
77 Ebd., S. 78. Die Kursivierungen vom Verfasser.

78 Georg von Lukdcs, Die Seele und die Formen (wie Anm. 33), S. 190.

Zu Hofmannsthals »Gesprich iiber Gedichte« 333

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1\

Aber hatte nicht auch der Lord Chandos von solchen Augenblicken,
»guten Augenblicken«, gesprochen (iibrigens auch, ebenfalls abwehrend,
vom »gestirnten Himmel«)? Es ist nicht tiblich, seinen »Brief« mit dem
»Gesprich« in Bezichung zu setzen, obwohl nur ein Jahr zwischen thnen
liegt und beide von Hofmannsthal zur Gattung der »Erfundenen Gespra-
che und Briefe« gezdhlt werden. Die Chandos-Krise, der Faszinations-
punkt schlechthin, soll, so scheint es, in ithrer Radikalitdt nicht angetastet
werden. Wie aber, wenn hier tatsdchlich Zusammenhénge bestiinden,
wenn Chandos ein Vorldufer Gabriels oder vielmehr Gabriel ein Nach-
folger des Lords wire, beide also durchaus zusammengehorten?

Chandos, tibrigens kein Lyriker, ist literarisch am Ende. Sein grofies
Projekt mit dem Titel »Nosce te ipsum« scheitert. Und dies, obwohl
(oder weil?) er »das ganze Dasein als eine grofle Einheit« erfihrt, in
deren Mitte er steht:

iiberall war ich mitten drinnen, wurde nie ein Scheinhaftes gewahr: Oder es
ahnte mir, alles wire Gleichnis und jede Kreatur ein Schlissel der andern,
und ich fithlte mich wohl den, der imstande wire, eine nach der andern bei
der Krone zu packen und mit ihr so viele der andern aufzusperren, als sie
aufsperren konnte.

Ausdriicklich fiigt er hinzu: »Soweit erkldrt sich der Titel, den ich jenem
enzyklopddischen Buche zu geben gedachte.«” Dieses Zentrums-Ich®
bricht nun zusammen und mit ithm, wie zur Gentige bekannt ist, die
Sprache der Begriffe, der Urteile und der Literatur. Nicht von ungefihr
versagen zuerst die Worte »Geist«, »Seele« und »Koérper«.® Der Zerfall

79 SW XXXI Erfundene Gesprache und Briefe, S. 47f.

80 Im Anschlufl an eine Formulierung aus Hofmannsthals Brief an Beer-Hofmann vom
15. Mai 1895: »Ich glaub’ immer noch, dafl ich imstand sein werde, mir meine Welt in die
Welt hineinzubauen [...]. Es handelt sich freilich immer nur darum, ringsum an den Grenzen
des Gesichtskreises Potemkinsche Dérfer aufzustellen, aber solche, an die man selber glaubt.
Und dazu gehort ein Zentrumsgefiihl, ein Gefiihl von Herrschaftlichkeit und Abhéngigkeit,
cin starkes Spiiren der Vergangenheit und der unendlichen gegenseitigen Durchdringung
aller Dinge und ein besonderes Gliick, ndmlich dafl die begegnenden Dinge wie Karten bei
der Kartenschlagerin gut-symbolisch fallen, reich, vielsagend und durch ihre Kithnheit auch
im schénen Sinn schauerlich tragisch.« Hugo von Hofmannsthal, Briefe 1890-1901, Berlin
1935, S. 130.

81 Ebd., S. 48.

334 Hans-Jiirgen Schings

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dieser Begriffe besiegelt den Bankrott des grofien Ich. Eine »aufgeschwol-
lene Anmafiung«® nennt Chandos jetzt jenen Zustand, und man darf
annchmen, daf} auch die Sprache an dieser Anmafiung teilhatte.

Der Anmaflung folgt der Absturz. Trotz der fulminanten Rezeptions-
geschichte von Chandos’ Sprachkrise ist doch nicht von der Hand
zu weisen, dafl sie keineswegs das Kern- und Zielstiick des »Briefs«
ausmacht; nur ein Sechstel des Textes gehort ihr. In der Dynamik des
Ablaufs bildet sie vielmehr ein Intervall, ein notwendiges Stadium, das
allererst die Erfahrungen ermdéglicht, auf die es ankommt — Erfahrungen
einer neuen unio mystica mit den Dingen, mit dem »Leben«. Schon die
alten Mystiker kannten ein solches Stadium. Sie nannten es, so Meister
Eckhart, »Abgeschiedenheit« und dachten es als Freisein von Bestim-
mungen jeglicher Art, das einer absoluten Leere gleichkommt. Die
Analogie drdngt sich férmlich auf. Denn tragt Chandos’ Sprach- und
Bewufitseinsverlust nicht die gleichen Ziige? Und féllt ihm nicht, in der
dreitaktigen Logik des Textes, strukturell die gleiche Funktion zu wie der
alten »Abgeschiedenheit«? In der Tat wird die Logik des »Briefs« erst so
verstandlich. Ohne die »Krise« der zweiten sind die »guten Augenblicke«
der dritten Phase nicht zu haben. Das ist das Muster der Mystik.

Auch hat die Vermutung, das Stadium der Krise sei nicht nur in pau-
schaler Kenntnis des mystischen Vorbildes modelliert, einen kraftigen
Anhaltspunkt. Im ersten, ihm gut bekannten Band von Fritz Mauthners
»Kritik der Sprache« konnte Hofmannsthal einen langen Passus Eckharts
finden, der die »Herrlichkeit des Schweigens« (wie Mauthner fiir »Abge-
schiedenheit« sagt) eindrucksvoll vorstellt:

Koénntest du aller Dinge zumal unwissend werden, ja konntest du in ein
Unwissen deines eigenen Lebens kommen ... da hitte der Geist alle Krifte
so ganz in sich gezogen, daf} er des Korpers vergessen hitte, da wirkte weder
Gedichtnis noch Verstand, noch die Sinne, noch die Krifte ... . So sollte der
Mensch allen Sinnen entweichen und all seine Krifte nach innen kehren und
in ein Vergessen aller Dinge und seiner selber kommen .... Alle Wahrheit,
die die Meister je lehrten mit ihrer eigenen Vernunft und ihrem Verstande
oder in Zukunft lehren bis an den jiingsten Tag, die verstanden nie das
mindeste von diesem Wissen und diesem Verborgenen. Wenn es schon ein
Unwissen heifit und eine Unerkanntheit, so hat es doch mehr in sich drinnen
als alles Wissen und Erkennen von auflen: denn dies duflere Unwissen reizt
und zieht dich von allen Wissensdingen ab und auch von dir selbst.

82 Ebd.

Zu Hofmannsthals »Gesprich iiber Gedichte« 335

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Folgt die Deutung eines Christus-Wortes: »Wer nicht alle Auferlichkeit
der Kreaturen lifit, der kann in diese gottliche Geburt weder empfangen
noch geboren werden. Ja: wenn du dich deines Selbst beraubst und alles
dessen, was dufierlich ist, dann findest du es in Wahrheit.«®® Unnétig
zu sagen, daf} ein einfacher Transfer fiir den »Mystiker ohne Mystik«®*
nicht in Betracht kommt. Die strukturelle Ahnlichkeit aber ist kaum zu
ubersehen: hier, bei Eckhart, wie dort, bei Chandos, ein Zustand der
Leere, der Privationen und Negationen, der Aufgabe des Selbst. »Un-
wissen«, »unwissend«, Abgezogenheit von »allen Wissensdingen« heiflen
die Leitworte Eckharts. »Geistlos« und »gedankenlos« nennt Chandos
sein Dasein,® »ein Leben von kaum glaublicher Leere« und »Gleich-
giiltigkeit«.®® Der Eckhart-Ubersetzer und Mauthner-Rezensent Gustav
Landauer hat die Logik der »Abgeschiedenheit« offenbar wahrgenom-
men, wenn er dem Chandos-Brief mit dem Begriffspaar »Skepsis und
Mystik« beizukommen sucht.®” Es bezeichnet die konsequente Abfolge
mystischer Erfahrung, die hier statthat.’

83 Fritz Mauthner, Beitrdge zu einer Kritik der Sprache, 3 Bde., Frankfurt a. M. u.a. 1982,
S. 82f. Mauthner benutzt die Eckhart-Ausgabe von Gustav Landauer. Hofmannsthal selbst hat
Mauthner bestitigt, dafl er den ersten Band der Sprachkritik gelesen habe. Vgl. SW XX XTI Er-
fundene Gesprache und Briefe, S. 286{. Ferner: Joachim Kiihn, Gescheiterte Sprachkritik. Fritz
Mauthners Leben und Werk, Berlin-New York 1975, S. 20{f.; Martin Stern, Der Briefwechsel
Hofmannsthal - Fritz Mauthner. In: HB 19/20 (1978), S. 21-38. — Zum Begriff der »Abgeschie-
denheit«: Kurt Ruh, Meister Eckhart. Theologe. Prediger, Mystiker, Miinchen 1985, S. 1551f.

84 So die bekannte Formulierung aus dem »Ad me ipsum« (SW XXXI Erfundene Ge-
sprache und Briefe, S. 295): »Die Situation des Mystikers ohne Mystik. Zur Mystik zu viel
>Weltfrommigkeit.. Anstindiges Schweigen (!) als Resultat.«

85 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 50.

86 Ebd., S. 52.

87 Dafl es dabei verwirrend zugeht, schon deshalb, weil Landauer bereits den Literaten
Chandos als Mystiker versteht, zeigt kritisch Karl Pestalozzi, Zur zeitgenéssischen Rezeption
des Chandos-Briefes. In: Karl Pestalozzi — Martin Stern, Basler Hofmannsthal-Beitrdge (wie
Anm. 58), S. 113-127 hier S. 116 ff. Erstaunt stellt Pestalozzi fest: »Uberraschend an Landau-
ers Verstdndnis des Chandos-Briefes ist es, dafl er ihn aus einem Zeugnis der Krise, als das
wir ihn gemeinhin auffassen, zu einem der Heilung und der Rettung machte« (S. 120). Aber
hat Landauer nicht zumindest darin Recht?

88 Noch die tiber den Mystiker Chandos sonst gut informierte Arbeit von Uwe Sporl
kommt hingegen zu dem Ergebnis, Hofmannsthal habe »die drei >Phasenc seiner Figur nicht
in ein gegenseitiges Kausal- oder Bedingungsverhiltnis gesetzt, so dafl die Charakteristika der
Phasen unvermittelt nebeneinander stehen«. Uwe Sporl, Gottlose Mystik in der deutschen
Literatur um die Jahrhundertwende, Paderborn u.a. 1997, S. 382.

336 Hans-Jiirgen Schings

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Je tiefer und leerer die »Abgeschiedenheit«, desto seliger die »Momente
der Erh6hung«,* die Chandos im dritten Stadium des »Briefs« erlebt. Es
sind die mystischen Augenblicke der »Weltfrommigkeit«, Ekstasen, Epi-
phanien, Einheitserlebnisse, die, nun im Status der Humilitit, den Zu-
gang zu den einfachen, niedrigen, hiafilichen Kreaturen bewirken - das
Gegenspiel zur »aufgeschwollenen« Sublimitit des Zentrum-Ich. Uber
Beschaffenheit, Voraussetzungen und Hintergriinde dieser Erlebnisse
liegt eine reiche Forschung vor.” Fir den hier entwickelten Zusammen-
hang miissen wenige Beobachtungen gentigen.

Eine Leitmetapher begleitet die sonst unbenennbaren Vereinigungs-
Augenblicke von Anfang an. Gemeint ist das Bildfeld der Flut und des
FlieBlens. Eine »liberschwellende Flut héheren Lebens« erfiillt die Erschei-
nungen der alltiglichen Umgebung »wie ein Gefifl« und macht sie zur
»Offenbarung«. Auch der Vorstellung abwesender Gegenstande wird die
»unbegreifliche Auserwihlung« zuteil, »mit jener sanft und jah steigenden
Flut gottlichen Gefiihles bis an den Rand gefillt zu werden«”' — ausge-
rechnet der Todeskampf der Ratten bezeugt es. Nicht Mitleid »erfiillt«
Chandos. »Es war viel mehr und viel weniger als Mitleid; ein ungeheures
Anteilnehmen, ein Hintiberflieflen in jene Geschopfe oder ein Fiihlen,
daf} ein Fluidum des Lebens und Todes, des Traumes und Wachens fiir
einen Augenblick in sie hiniibergeflossen ist — von woher?« Und noch
einmal: »ich fiihle ein entziickendes, schlechthin unendliches Widerspiel
in mir und um mich, und es gibt unter den gegeneinanderspielenden
Materien keine, in die ich nicht hintiberzuflieBen vermaochte«.%? Selbst das
neue Denken, vom Bild-Splitter des Crassus entziindet, nihert sich der
Metapher - ein »Denken in einem Material, das unmittelbarer, fliissiger,
glithender ist als Worte«.” Flut, Lebens-Fluidum und Hiniiberflielen,
mit diesen Bildern sucht Chandos seinen Erfahrungen auf die Spur zu
kommen.

89 Ad me ipsum, SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 295.

90 Den entschiedensten und anregendsten Vorstofl in die (Schopenhauersche) Metaphysik
des »Briefes« verdankt die neuere Forschung Wolfgang Riedel, »Homo Natura«. Literarische
Anthropologie um 1900, Berlin-New York 1996, S. 1-39.

91 SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe, S. 50.

92 Ebd., S. 52.

9 Ebd., S. 54.

Zu Hofmannsthals »Gesprich iiber Gedichte« 337

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von Gabriel war mit Blick auf den Opferer zu héren: »Daf} sich sein
Dasein, fiir die Dauer eines Atemzugs, in dem fremden Dasein aufgeldst
hatte« (80). Um diesen Kern lagern sich alle Elemente des »Gesprachs«.
Nichts anderes geschieht in der dritten Phase des »Briefs«. Die Metaphern-
sprache bedient sich eines anderen Registers — der »mystische« Vorgang
aber ist der gleiche. Wo Chandos das Bildfeld »Flut« zu Hilfe nimmt, fallt
Gabriel der »Hauch« zu. Das Widerspiel von Hiniiber- und Hertiber-
flieflen des »Fluidums« entspricht dem Ein- und Ausatmen des Hauchs.
Selbst die unerhorte Krassheit der Beispiele stiftet Verbindungen. Wie
Chandos von den auf sein Geheif§ vergifteten Ratten erzahlt, um das
»Hintiberflieflen in jene Geschopfe« begreiflich zu machen, so erdenkt
sich Gabriel die Geschichte vom ersten Opferer und dem Opfertier, um
das »Mysterium« der >Auflésung« »in dem fremden Dasein« anzuzeigen.
Man kommt an der Konklusion nicht vorbei: Gabriels »Hauch« iiber-
nimmt das Erbe und die Botschaft von Chandos’ »Flut«. Die »Flut« wie
der »Hauch« bezeichnen, nachdem in beiden Fillen das »rettungslose«
Ich preisgegeben wird, die Moglichkeiten eines neuen Weltverhdltnis-
ses. Gabriel setzt dort ein, wo der Chandos der »guten Augenblicke«
aufgehort hat. Der Fortschritt liegt auf der Hand: in Gabriels Augen
werden die »mystischen« Augenblicke zu »symbolischen« Handlungen
und damit zum FEinfallstor der neuen Poesie.

Nicht »Noli foras ire, in te ipsum redi«, sondern »drauflen sind wir
zu finden, drauflen« lautet schon die Losung des weltlichen Mystikers
Chandos. Auch ihm schon will es vorkommen, »als bestiinde mein
Korper aus lauter Chiffern, die mir alles aufschlieen«. Auch er spricht
von einer »sonderbaren Bezauberung« und vom »neuen, ahnungsvollen
Verhiltnis zum ganzen Dasein«, gar von der »mich und die ganze Welt
durchwebenden Harmonie«.** Doch wenn er »mit dem Herzen« »den-
ken« (und schreiben) mochte, greift er ins Unmogliche; alles andere,
man male sich ein happy end aus, hitte die literarische Force des Textes
verdorben. Einsam und ausweglos in seine »Krise« gebannt allerdings
bleibt Chandos deshalb nicht, schon gar nicht sein Autor.” »Ich weif§

94 Ebd., 5.52.

95 Das hatte schon frith (1975) Rudolf Hirsch eingeschirft. Rudolf Hirsch, Ein Brief des
Lord Chandos, jetzt in: Rudolf Hirsch, Beitrage zum Verstindnis Hugo von Hofmanns-
thals, Frankfurt a. M. 1995, S. 45-52. So auch Joachim Kiihn, Gescheiterte Sprachkritik (wie
Anm. 83), S. 23ff., und neuerdings Uwe Spérl, Gottlose Mystik (wie Anm. 88), S. 3541f.

338 Hans-Jiirgen Schings

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kein grofleres Zauberworte, sagt Gabriel vom »Hauch«, und man lernt
thm zu glauben. Denn der »Hauch« ist nicht nur wie die »Flut« und das
»Fluidume« die Metapher des Einheitsgefiihls mit der Welt, er ist zugleich,
und darin liegt seine besondere Gunst, die geborene und erprobte Me-
tapher der Poesie. Man sollte, zu beider Nutzen, das »Gesprich« als
Fortschreibung des »Briefs« lesen. Ubrigens hat Gabriel den Vergleich
mit Chandos dann nicht zu scheuen.

Zu Hofmannsthals »Gesprich iiber Gedichte« 339

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783968216997-311 - am 17.01.2026, 20:54:08. https:/www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.5771/9783968216997-311
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

