Vorwort

Wo anfangen? Wie beginnen? Drei Ansatze zur Auseinandersetzung
mit dem Thema Kolonialismus in Berliner Museen

Drei Berliner Museen haben sich gemeinsam mit Kooperationspartner:innen
und Expert:innen im Rahmen von ein- bis zweijihrigen Pilotprojekten, ge-
fordert durch den Berliner Fonds fiir Zeitgeschichte und Erinnerungskultur,
mit dem Thema Kolonialismus in ihren Institutionen, Sammlungen und Or-
ganisationsstrukturen auseinandergesetzt. Es sind drei sehr unterschiedli-
che Museen: das Briicke-Museum, die Stiftung Stadtmuseum Berlin und die Stif-
tung Deutsches Technikmuseum Berlin. Das Briicke-Museum, ein Kunstmuseum
mit Werken der expressionistischen Kiinstlergruppe Briicke, das sich zum Ziel
gesetzt hat, auf seine Sammlung aktuelle und kritische Perspektiven durch
ein gesellschaftlich relevantes Ausstellungs- und Vermittlungsprogramm zu
erdffnen; das Deutsche Technikmuseum, ein kulturgeschichtliches Museum, das
technische Entwicklungen in ihren Wechselwirkungen zur gesellschaftlichen,
wirtschaftlichen und politischen Geschichte darstellt; die Stiftung Stadtmuse-
um Berlin, die in fiinf Museen Ausstellungen zur Berliner Geschichte von den
Anfingen bis heute zeigt und sich seit 2021 zudem in der Ausstellung Ber-
lin Global im Humboldt Forum dem Austausch zwischen Berlin und der Welt
widmet. Alle Museen haben sich bisher nicht dezidiert mit dem Thema Ko-
lonialismus beschiftigt und haben als Stadt-, Technik- und Kunstmuseum
sehr unterschiedliche Ausgangspunkte fir die Aufarbeitung des kolonialen
Erbes. Diese drei Museen berichten in diesem Sammelband iber ihre Anfin-
ge, Fragestellungen und Diskussionspunkte, itber mogliche Formate, Strate-
gien und Ideen. In allen Projekten wird mehr als deutlich: Es fehlen Perspek-
tiven, Erfahrungen und Wissen zu dekolonialen Ansitzen, Diversititsorien-
tierung, Diskriminierungssensibilitit und Rassismuskritik. Die Museen und
ihre Programmabteilungen werden von mehrheitlich weifSen' Personen gelei-

https://dol.org/1014361/9783839464274-001 - am 13.02.2028, 21:52:33.



https://doi.org/10.14361/9783839464274-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Das Museum dekolonisieren?

tet. So spielen neben der Auseinandersetzung mit Kolonialismus vor allem
Themen wie Diversitit und Inklusion eine grofRe Rolle.

Kontext: Kolonialgeschichte in Berlin und Brandenburg

»Das Ausmaf} des europdischen Kolonialismus ist immens: Er hat eine iiber
500-jihrige und bis heute andauernde Geschichte. 1914 waren beispielsweise
85 Prozent der Erde von Europder:innen besetzt. Doch der europiische Kolo-
nialismus beinhaltete nicht nur die Besetzung bestimmter Gebiete und war
dementsprechend nicht mit dem Abzug der Kolonialmichte beendet. Er ist
ein Wissens-, Herrschafts- und Gewaltsystem, das fortlebt und unser Den-
ken und Handeln bewusst oder unbewusst bestimmt.«*

Auch wenn es noch immer nicht im Schulbuch steht: Berlins Geschichte
als Kolonialmetropole beginnt bereits im spiten 17. Jahrhundert. Mit einer
kleinen, eigens geschaffenen Hochseeflotte und Stiitzpunkten im heutigen
Ghana sowie auf St. Thomas in der Karibik nimmt Kurfirst Friedrich Wil-
helm von Brandenburg am transatlantischen Kolonial- und Versklavungshan-
del teil. Innerhalb weniger Jahre verkaufen er und sein Sohn, ab 1701 Kénig
Friedrich I. in PreufSen, mindestens 20.000 Menschen afrikanischer Herkunft
in die amerikanische Plantagensklaverei. Zeitgleich lassen die Hohenzollern
Schwarze Jungen an den Berliner Hof verschleppen, wo sie als Bedienstete
vom globalen Einfluss der Herrscherfamilie zeugen sollen.

Die europiische Residenz- und Grof3stadt Berlin bleibt auch nach dem
Ende des brandenburgisch-preulischen Versklavungshandels im frithen
18. Jahrhundert Teil des weltweiten Kolonialsystems. Ob als Produzent von
Tauschwaren, als Investor in den Kolonial- und Menschenhandel oder als
Konsument von Rohrzucker, Tabak und Baumwolle: Ganz Europa profitiert
von der Vernichtung indigener Gemeinschaften und der riicksichtslosen
Ausbeutung versklavter Afroamerikaner:innen. Berlins koloniale Beziehun-
gen sind — extrem verharmlosend — in einem Fries am Haus des reichen
Tabakhindlers Ermeler aus dem frithen 19. Jahrhundert dargestellt.

Ab Mitte der 1880er Jahre unterwirft das Deutsche Reich Millionen von Be-
wohner:innen des afrikanischen Kontinents: Das heutige Namibia, Kamerun,
Togo, Tansania, Burundi und Ruanda werden zu deutschen Kolonien. Zusam-
men sind sie um ein Vielfaches gréfRer als Deutschland, das sich 1884/85 mit
seiner Gastgeberrolle bei der beriichtigten Berliner Afrika-Konferenz im Kreis
der Kolonialmichte etabliert. Bis 1900 annektiert es unter anderem auch den
nordlichen Teil Papua-Neuguineas, die Marshall-Inseln, Teile Samoas und die

https://dol.org/1014361/9783839464274-001 - am 13.02.2028, 21:52:33.



https://doi.org/10.14361/9783839464274-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vorwort

zu China gehérige Bucht von Jidozhou. Ob in Kamerun, Togo, Tansania oder
Palau: Der allgegenwartige Widerstand Kolonisierter wird dabei riicksichtslos
unterdriickt. An den Ovaherero und Nama im heutigen Namibia begehen die
sogenannten »Schutztruppen« des Kaisers einen Genozid. Begleitet wird die
koloniale Gewaltherrschaft durch die zunehmende Kolonialitit der deutschen
Gesellschaft selbst. So demonstrieren 1896 auf der Ersten Deutschen Kolonial-
ausstellung im Treptower Park neben den vielen Exportfirmen zahlreiche ge-
sellschaftliche Institutionen ihre kolonialpolitische Relevanz. Vertreten sind
insbesondere auch Berlins kénigliche Museen fiir Volkerkunde, Naturkunde
und Botanik, die als »Zentralstellen« fiir alle wissenschaftlichen Sendungen
aus den Kolonien fungieren. Zugleich werden 106 Menschen aus verschiede-
nen kolonisierten Gemeinschaften vor einem Millionenpublikum als noch zu
zivilisierende »Wilde« inszeniert. Die Objekte der Kolonialausstellung werden
im Anschluss zur Einrichtung des Deutschen Kolonialmuseums am Lehrter
Bahnhof genutzt. Bis 1915 werden dort jahrlich hunderte von Berliner Schul-
klassen kolonialrassistisch indoktriniert.

Im Ersten Weltkrieg verliert Deutschland alle Kolonien, doch der Kolo-
nialrassismus tritt damit nicht in den Hintergrund. Im Gegenteil: fast alle
Parteien der Weimarer Republik fordern die Riickgabe der beanspruchten
Gebiete und protestieren gegen die alliierte Behauptung, Deutschland hit-
te unfihig und unmenschlich kolonisiert. Breite Resonanz findet die extrem
rassistische Kampagne zur »Schwarzen Schmachg, die sich gegen afrikani-
sche Soldaten richtet, die bei der franzdsischen Besetzung des Rheinlandes
zum Einsatz kommen.

Unter den Nationalsozialisten wird der Kolonialrevisionismus zur Staats-
doktrin. Bis 1942 werden zahlreiche kolonialrassistische Film- und Ausstel-
lungsproduktionen subventioniert. Uber Jahre hinweg trifft das NS-Regime
tiberdies konkrete Vorbereitungen zur Errichtung eines deutschen »Mit-
telafrikas«, in dem ein drakonisches Apartheid-System installiert werden
soll. Die »Rheinlandkinder«, Nachkommen von nord- und westafrikanischen
Besatzungssoldaten und weiflen deutschen Frauen, werden zwangssterili-
siert. Auch Schwarze Berliner aus Deutschlands ehemaligen Kolonien und
ihre Nachkommen werden entrechtet und streng kontrolliert. Manche trifft
Verfolgung, Inhaftierung und Tod.

Nach 1945 wird Berlins kolonialrassistisches Erbe iiber Jahrzehnte hin-
weg verdringt. Mafigeblich fir den Beginn einer kritischen Auseinanderset-
zung sind die Aktivititen von Menschen, die noch immer von Kolonialrassis-
mus betroffen sind. So organisieren in Berlin lebende Afrikaner:innen bereits

https://dol.org/1014361/9783839464274-001 - am 13.02.2028, 21:52:33.



https://doi.org/10.14361/9783839464274-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Das Museum dekolonisieren?

1984/85 eine kritische Gedenkveranstaltung zum 100. Jahrestag der Berliner
Afrika-Konferenz und laden dazu den spiteren Nobelpreistriger fir Litera-
tur Wole Soyinka ein. Kurz darauf erscheint das bahnbrechende Buch Farbe
bekennen. Afro-deutsche Frauen auf den Spuren ihrer Geschichte. 2001 ziehen die
Ovaherero erstmals vor ein amerikanisches Gericht, um die Bundesrepublik
Deutschland fiir den Genozid an ihren Vorfahren 1904 bis 1908 juristisch zur
Verantwortung zu ziehen.

Seitdem haben die unermiidlichen Aktivititen von Kolonialrassismus be-
troffener Menschen und solidarischer Initiativen sowohl in Deutschland als
auch in seinen ehemaligen Kolonien erreicht, dass die »Aufarbeitung« der
deutschen Kolonialgeschichte zum Regierungsziel erklart worden ist. Anders
als bei der NS- und DDR-Geschichte ist dabei jedoch nicht von der kritischen
Auseinandersetzung mit einem umfassenden Unrechtsregime die Rede. Viel-
mehr bleibt die Bundesregierung mit ihrer wertungsfrei historisierenden For-
mulierung deutlich hinter der zivilgesellschaftlichen Kritik an weitreichenden
und anhaltenden kolonialen Strukturen zuriick.

Handlungsraum: Museen und Kolonialismus

Dekoloniale Akteur:innen appellieren seit Jahren vor allem auch an die Mu-
seen, ihre Kolonialitit, also die Kontinuititen der kolonialen Epoche, kritisch
zu befragen und sich ihrem kolonialen Erbe zu stellen. Deutlich wird dabei
auch betont, dass Museen eine enorme Verantwortung innerhalb der Aufar-
beitung der kolonialen Geschichte haben, weil sie, wie der Kunsthistoriker,
Kurator und Kritiker Christian Kravagna sagt, »..nicht nur Monumente ko-
lonialen Unrechts [sind], sie sind vor allem auch Monumente der Erziehung
des weiflen europiischen Menschen in kolonialem Denken und eurozentri-
scher Uberlegenheitsfantasie, der epistemischen und &sthetischen Schulung
in Exotismus und Rassismus«’.Viele Museumssammlungen in Deutschland,
vor allem ethnologischer Museen, wurden um 1900 angelegt. Sie stammen
also aus einer Zeit, als das Deutsche Reich die Aneignung von auflereuropii-
schen Gebieten vorantrieb und die dort lebenden indigenen Bevolkerungen
unterdriickte, ausbeutete und zum Teil auch vertrieb oder vernichtete. Ge-
rechtfertigt wurde dieses Vorgehen mithilfe eines rassistischen Ordnungssys-
tems zur Abwertung der Kolonisierten. Vor dem Hintergrund dieses eurozen-
trischen Weltbildes entstanden Sammlungen mit kultur- und technikhistori-
schen Objekten sowie Kunstwerken, die dieses Wertesystem reprisentieren.

https://dol.org/1014361/9783839464274-001 - am 13.02.2028, 21:52:33.



https://doi.org/10.14361/9783839464274-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vorwort

Der Deutsche Museumsbund fordert von den Museen eine aktive Auf-
arbeitung der Kolonialgeschichte und ihrer Folgen: Museen miissen sich, so
heifit es in dem 2019 iiberarbeiteten Leitfaden zum Umgang mit Sammlungs-
gut aus kolonialen Kontexten, nicht nur mit der Provenienz von Sammlungs-
objekten auseinandersetzen, sondern auch ganz neu denken, wie Global- und
Kolonialgeschichte ausgestellt und thematisiert werden sollen. Dabei ist es
unerldsslich, sich selbstkritisch zu fragen, welche und wessen Perspektiven
bislang vermittelt werden und welche fehlen. Wie werden Bilder, Objekte und
Worte mit Kolonialbezug prisentiert? Welches Lernen und Verlernen ist né-
tig? Daran kniipft auch die kritische Reflexion nach der Deutungshoheit an:
Wer darf kuratieren? Wer darf sprechen? Und welche und wessen Narrative
werden gehort und weitergegeben? Was wird debattiert, was verdringt und
verschwiegen?

Mittlerweile bewegt sich etwas. Immer mehr Museen hinterfragen, re-
flektieren und erforschen ihr koloniales Erbe. Der Wille zu einer selbstkri-
tischen Auseinandersetzung wird immer hiaufiger bekundet. Aber der Wille
allein reicht bei weitem nicht aus. Es braucht Zeit und vor allem umfassen-
de Expertise, diskriminierende Strukturen zu erkennen und zu benennen,
Gegenentwilrfe zu kolonialen Perspektiven zu entwickeln und rassismuskri-
tische, diversititssensible Methoden, Ansitze und Haltungen fiir einen neuen
Umgang mit Objekten und Inhalten aus kolonialen Kontexten zu etablieren.
Die Auseinandersetzung mit der Kolonialitit, ihre Aufarbeitung und multi-
perspektivische Erschliefdung ist als dauerhafte Aufgabe an den Museen zu
verankern. Wie aber kann dieser Prozess initiiert werden, wie kann er gelin-
gen, vor allem wenn der Grof3teil der Mitarbeitenden in den Museen (beson-
ders im Programmbereich) die weifSe Mehrheitsgesellschaft reprisentieren?

Fokus: Drei Berliner Museen im Umgang mit ihrem kolonialen Erbe

Drei Berliner Museen haben begonnen, sich ihrem kolonialen Erbe selbstkri-
tisch zu stellen: das Briicke-Museum, die Stiftung Deutsches Technikmuseum Berlin
und die Stiftung Stadtmuseum Berlin. In den Jahren 2020 bis 2022 setzten sie
drei kleinere Pilotprojekte mit unterschiedlichen Schwerpunkten um, die im
Rahmen des Programms zur Férderung zeitgeschichtlicher und erinnerungs-
kultureller Projekte des Landes Berlin mit jeweils circa 25.000 Euro geférdert
wurden. Wahrend das Stadtmuseum eine Erstsichtung seiner Sammlung in
Hinblick auf koloniale Spuren und Kontexte mit externen Expert:innen vor-
nahm, widmete sich das Deutsche Technikmuseum einem konkreten Ausstel-

https://dol.org/1014361/9783839464274-001 - am 13.02.2028, 21:52:33.



https://doi.org/10.14361/9783839464274-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Das Museum dekolonisieren?

lungsthema der Kolonialgeschichte, dem brandenburgisch-preufiischen Ver-
sklavungshandel. Das Briicke-Museum legte seinen Fokus auf Inreach - die in-
terne Sensibilisierung und Fortbildung zu Themen wie Dekolonisierung, Dis-
kriminierung und Diversitit, um eine Grundlage fiir neue Perspektiven bei
zukiinftigen Ausstellungen und Programmen zu schaffen. Ziel aller Projekte
war es, die kolonialen Kontexte der Geschichte und der aktuellen Praxis von
Museen zu verdeutlichen und damit die Relevanz einer langfristigen und in-
tensiven Aufarbeitung des Themas herauszustellen. Alle drei Hiuser setzten
hier auf Zusammenarbeit, Partnerschaft und Austausch mit denjenigen Ex-
pert:innen, die sich langjihrig oder aufgrund ihrer persénlichen Geschichte
mit einer post- und dekolonialen Praxis beschiftigen. Es ist aber zu betonen,
dass diese Projekte keine Blaupausen sind, keine Lésungen, sondern vor allem
Anfinge, die von Unsicherheiten, Scheitern und Konflikten begleitet waren.
Sie verstehen sich nicht als Best Practice-Beispiele, sondern sollen motivie-
ren, einfach anzufangen.

Der Projektverbund Dekoloniale Evinnerungskultur in der Stadt ist Partner in-
nerhalb dieses Buchprojektes, und auch innerhalb der Pilotprojekte gewesen.
Mehr als beratend stand er den Museen zur Seite, um gemeinsam Wege der
Initiierung, Umsetzung und Vermittlung von Dekolonisierungsprozessen zu
ermoglichen. Im Austausch miteinander wurden trotz aller Unterschiedlich-
keit der Museumsgattungen und Projektschwerpunkte dhnliche Fragestellun-
gen, Konfliktlinien, Widerspriiche, Methoden und Erfahrungen erkennbar.
Es wurde auch deutlich, wie wenig neben unserer kolonialrassistischen Ver-
gangenheit und ihren Kontinuititen die Kolonialitit der eigenen Institution
im Bewusstsein ist. Bis heute beherrscht ein eurozentristischer Kanon ei-
ner weifSen Mehrheitsgesellschaft die Museumslandschaft. Bestehende Mu-
seumshierarchien und Machtverhiltnisse werden weiter fortgeschrieben. Wo
also anfangen? Wie die Auseinandersetzung fithren? Wie kénnen vorhandene
Strukturen in den Museen tiberhaupt reflektiert und verindert werden? Wie
lassen sich Hierarchien und tradierte Machtverhiltnisse aufbrechen?

Die entscheidenden Akteur:innen in den Projekten waren meist Kolleg:in-
nen, die nicht fest angestellt in den Museen arbeiten. Gerade sie haben Wis-
sen, Sichtweisen, Expertisen und Erfahrungen in die Museen gebracht, die in
den Institutionen nach wie vor fehlen. Ihre Perspektiven sollen daher auch in
dieser Publikation im Vordergrund stehen. So versammelt dieses Buch kri-
tische Stimmen von Expert:innen und Aktivist:innen, aber auch Riickblicke
aus den Kulturinstitutionen selbst. Bei der gemeinsamen Reflexion der Ein-
zelprojekte fiel auf, dass trotz der Unterschiede in den Museumsgattungen

https://dol.org/1014361/9783839464274-001 - am 13.02.2028, 21:52:33.



https://doi.org/10.14361/9783839464274-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vorwort

und in den Herangehensweisen der einzelnen Projekte, sehr dhnliche Fragen
und Schwierigkeiten auftauchten, dhnliche Leerstellen identifiziert wurden
und Prozesse sich glichen. Wir haben uns daher entschieden, die Beitrige
innerhalb der Publikation nicht den einzelnen Museen zuzuordnen, sondern
in tibergreifende Inhalte zu unterteilen. Themenschwerpunkte verdeutlichen
die Aspekte, die fiir die Prozesse in den drei Hiusern zentral waren und zu
denen sich verschiedene Expert:innen duflern, die mit den Museen gearbei-
tet haben: Haltung und Verantwortung (Klaus Lederer), Kolonialismus und
koloniale Kontinuititen (Mahret Kupka, Paulette Reed-Anderson und Chris-
tian Kopp), Inreach (Hedda Knoll, Lena Prabha Nising und Panda Sandra
Ortmann), Wissen/Kanon/Sprache (Julian Dérr, Ania Faas, Julia Grosse und
Yvette Mutumba), Sammlung (Britta Lange), Stidtische Erinnerungskultur
(Dekoloniale), Perspektivwechsel (Josephine Ansah Valerie Deutesfeld, Moni-
lola Olayemi Ilupeju, Philip Kojo Metz). Die frei gestalteten Illustrationen von
Patricia Vester zu den vier Themen Kunst und Kolonialismus, Technik und
Kolonialismus, Stadt und Kolonialismus sowie Dekolonisierung ebenso wie
das Cover schaffen eine vielschichtige visuelle und gleichzeitig eigenstindige
Perspektive zu den Textbeitrigen.

Sehr deutlich wurde in allen Projekten, dass die Auseinandersetzung mit
dem Thema Kolonialismus in Museen kein Projektthema, das heif3t kein tem-
porires Thema ist und sein sollte. Vielmehr bedarf es einen langen Atem,
Kontinuitit, Zeit und Verinderungen von Strukturen. Es ist noch ein langer
Weg, der sich lohnt und in aller Konsequenz beschritten werden muss! Wir
danken allen Menschen, Verbianden, Initiativen und Institutionen, die dieses
Vorhaben unterstiitzen und tatkriftig voranbringen. Und wir danken allen
Autor:innen und der Illustratorin, die diese Publikation mit ihren Energien,
mit Thren Expertisen filllen und Ihre Perspektiven teilen.

Das Redaktionsteam

Lorraine Bluche, Daniela Bystron, Tahir Della, Ibou Coulibaly Diop, Anne Fi-
ser, Christian Kopp, Sophie Plagemann, Mariane Péschel, J6rg Riisewald, An-
na Yeboah

https://dol.org/1014361/9783839464274-001 - am 13.02.2028, 21:52:33.

15


https://doi.org/10.14361/9783839464274-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16

Das Museum dekolonisieren?

Anmerkungen

Zur Schreibweise fiir weif3 und Schwarz: »Schwarz (in der Gegeniiber-
stellung zum konstruierten weifS) bezieht sich [...] nicht auf biologisti-
sche Merkmale, sondern auf das Selbstverstindnis einer Personengrup-
pe, die als Reaktion auf die Abwertung ihrer afrikanischen Herkunft im
rassistisch-konstruierten Machtgefiige von weif$/Schwarz ihr Bewusst-
sein genau daher ableitet, Schwarz als positiv umdeutet und dies durch
Grofschreibung signifikant macht. Dagegen wird weif3 als Adjektiv klein
geschrieben. Die kursive Schreibweise soll auf den konstruierten Cha-
rakter der Bezeichnung hinweisen«. Vgl.: Autor*innenKollektiv Rassis-
muskritischer Leitfaden: Hamburg-Berlin 2015, S. 5.

glokal e.V. (Hg.): Mit kolonialen Griiflen, Berlin 2013, S. 8.

Christian Kravagna: Vom ethnologischen Museum zum unmdglichen
Kolonialmuseum, In: ZfK - Zeitschrift fiir Kulturwissenschaften 1|2015s,
S. 96.

https://dol.org/1014361/9783839464274-001 - am 13.02.2028, 21:52:33.



https://doi.org/10.14361/9783839464274-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/9783839464274-001 - am 13.02.2028, 21:



https://doi.org/10.14361/9783839464274-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/1014361/9783839464274-001 - am 13.02.2028, 21:



https://doi.org/10.14361/9783839464274-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

