
Vorwort

Wo anfangen? Wie beginnen? Drei Ansätze zur Auseinandersetzung
mit dem Thema Kolonialismus in Berliner Museen

Drei Berliner Museen haben sich gemeinsam mit Kooperationspartner:innen

und Expert:innen im Rahmen von ein- bis zweijährigen Pilotprojekten, ge-

fördert durch den Berliner Fonds für Zeitgeschichte und Erinnerungskultur,

mit dem Thema Kolonialismus in ihren Institutionen, Sammlungen und Or-

ganisationsstrukturen auseinandergesetzt. Es sind drei sehr unterschiedli-

che Museen: das Brücke-Museum, die Stiftung Stadtmuseum Berlin und die Stif-

tung Deutsches Technikmuseum Berlin. Das Brücke-Museum, ein Kunstmuseum

mitWerken der expressionistischen Künstlergruppe Brücke, das sich zum Ziel

gesetzt hat, auf seine Sammlung aktuelle und kritische Perspektiven durch

ein gesellschaftlich relevantes Ausstellungs- und Vermittlungsprogramm zu

eröffnen; dasDeutsche Technikmuseum, ein kulturgeschichtliches Museum, das

technische Entwicklungen in ihrenWechselwirkungen zur gesellschaftlichen,

wirtschaftlichen und politischen Geschichte darstellt; die Stiftung Stadtmuse-

um Berlin, die in fünf Museen Ausstellungen zur Berliner Geschichte von den

Anfängen bis heute zeigt und sich seit 2021 zudem in der Ausstellung Ber-

lin Global im Humboldt Forum dem Austausch zwischen Berlin und der Welt

widmet. Alle Museen haben sich bisher nicht dezidiert mit dem Thema Ko-

lonialismus beschäftigt und haben als Stadt-, Technik- und Kunstmuseum

sehr unterschiedliche Ausgangspunkte für die Aufarbeitung des kolonialen

Erbes. Diese drei Museen berichten in diesem Sammelband über ihre Anfän-

ge, Fragestellungen und Diskussionspunkte, über mögliche Formate, Strate-

gien und Ideen. In allen Projekten wird mehr als deutlich: Es fehlen Perspek-

tiven, Erfahrungen und Wissen zu dekolonialen Ansätzen, Diversitätsorien-

tierung, Diskriminierungssensibilität und Rassismuskritik. Die Museen und

ihre Programmabteilungen werden von mehrheitlich weißen1 Personen gelei-

https://doi.org/10.14361/9783839464274-001 - am 13.02.2026, 21:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


10 Das Museum dekolonisieren?

tet. So spielen neben der Auseinandersetzung mit Kolonialismus vor allem

Themen wie Diversität und Inklusion eine große Rolle.

Kontext: Kolonialgeschichte in Berlin und Brandenburg

»Das Ausmaß des europäischen Kolonialismus ist immens: Er hat eine über

500-jährige und bis heute andauernde Geschichte. 1914 waren beispielsweise

85 Prozent der Erde von Europäer:innen besetzt. Doch der europäische Kolo-

nialismus beinhaltete nicht nur die Besetzung bestimmter Gebiete und war

dementsprechend nicht mit dem Abzug der Kolonialmächte beendet. Er ist

ein Wissens-, Herrschafts- und Gewaltsystem, das fortlebt und unser Den-

ken und Handeln bewusst oder unbewusst bestimmt.«2

Auch wenn es noch immer nicht im Schulbuch steht: Berlins Geschichte

als Kolonialmetropole beginnt bereits im späten 17. Jahrhundert. Mit einer

kleinen, eigens geschaffenen Hochseeflotte und Stützpunkten im heutigen

Ghana sowie auf St. Thomas in der Karibik nimmt Kurfürst Friedrich Wil-

helm von Brandenburg am transatlantischen Kolonial- und Versklavungshan-

del teil. Innerhalb weniger Jahre verkaufen er und sein Sohn, ab 1701 König

Friedrich I. in Preußen,mindestens 20.000Menschen afrikanischerHerkunft

in die amerikanische Plantagensklaverei. Zeitgleich lassen die Hohenzollern

Schwarze Jungen an den Berliner Hof verschleppen, wo sie als Bedienstete

vom globalen Einfluss der Herrscherfamilie zeugen sollen.

Die europäische Residenz- und Großstadt Berlin bleibt auch nach dem

Ende des brandenburgisch-preußischen Versklavungshandels im frühen

18. Jahrhundert Teil des weltweiten Kolonialsystems. Ob als Produzent von

Tauschwaren, als Investor in den Kolonial- und Menschenhandel oder als

Konsument von Rohrzucker, Tabak und Baumwolle: Ganz Europa profitiert

von der Vernichtung indigener Gemeinschaften und der rücksichtslosen

Ausbeutung versklavter Afroamerikaner:innen. Berlins koloniale Beziehun-

gen sind – extrem verharmlosend – in einem Fries am Haus des reichen

Tabakhändlers Ermeler aus dem frühen 19. Jahrhundert dargestellt.

AbMitte der 1880er Jahre unterwirft dasDeutsche ReichMillionen vonBe-

wohner:innen des afrikanischen Kontinents: Das heutige Namibia, Kamerun,

Togo, Tansania, Burundi und Ruanda werden zu deutschen Kolonien. Zusam-

men sind sie um ein Vielfaches größer als Deutschland, das sich 1884/85 mit

seiner Gastgeberrolle bei der berüchtigten Berliner Afrika-Konferenz imKreis

der Kolonialmächte etabliert. Bis 1900 annektiert es unter anderem auch den

nördlichen Teil Papua-Neuguineas, dieMarshall-Inseln, Teile Samoas und die

https://doi.org/10.14361/9783839464274-001 - am 13.02.2026, 21:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vorwort 11

zu China gehörige Bucht von Jiāozhōu. Ob in Kamerun, Togo, Tansania oder

Palau: Der allgegenwärtigeWiderstand Kolonisierter wird dabei rücksichtslos

unterdrückt. An den Ovaherero und Nama im heutigen Namibia begehen die

sogenannten »Schutztruppen« des Kaisers einen Genozid. Begleitet wird die

koloniale Gewaltherrschaft durch die zunehmende Kolonialität der deutschen

Gesellschaft selbst. So demonstrieren 1896 auf der Ersten Deutschen Kolonial-

ausstellung im Treptower Park neben den vielen Exportfirmen zahlreiche ge-

sellschaftliche Institutionen ihre kolonialpolitische Relevanz. Vertreten sind

insbesondere auch Berlins königliche Museen für Völkerkunde, Naturkunde

und Botanik, die als »Zentralstellen« für alle wissenschaftlichen Sendungen

aus den Kolonien fungieren. Zugleich werden 106 Menschen aus verschiede-

nen kolonisierten Gemeinschaften vor einem Millionenpublikum als noch zu

zivilisierende »Wilde« inszeniert.Die Objekte der Kolonialausstellungwerden

im Anschluss zur Einrichtung des Deutschen Kolonialmuseums am Lehrter

Bahnhof genutzt. Bis 1915 werden dort jährlich hunderte von Berliner Schul-

klassen kolonialrassistisch indoktriniert.

Im Ersten Weltkrieg verliert Deutschland alle Kolonien, doch der Kolo-

nialrassismus tritt damit nicht in den Hintergrund. Im Gegenteil: fast alle

Parteien der Weimarer Republik fordern die Rückgabe der beanspruchten

Gebiete und protestieren gegen die alliierte Behauptung, Deutschland hät-

te unfähig und unmenschlich kolonisiert. Breite Resonanz findet die extrem

rassistische Kampagne zur »Schwarzen Schmach«, die sich gegen afrikani-

sche Soldaten richtet, die bei der französischen Besetzung des Rheinlandes

zum Einsatz kommen.

Unter den Nationalsozialisten wird der Kolonialrevisionismus zur Staats-

doktrin. Bis 1942 werden zahlreiche kolonialrassistische Film- und Ausstel-

lungsproduktionen subventioniert. Über Jahre hinweg trifft das NS-Regime

überdies konkrete Vorbereitungen zur Errichtung eines deutschen »Mit-

telafrikas«, in dem ein drakonisches Apartheid-System installiert werden

soll. Die »Rheinlandkinder«, Nachkommen von nord- und westafrikanischen

Besatzungssoldaten und weißen deutschen Frauen, werden zwangssterili-

siert. Auch Schwarze Berliner aus Deutschlands ehemaligen Kolonien und

ihre Nachkommen werden entrechtet und streng kontrolliert. Manche trifft

Verfolgung, Inhaftierung und Tod.

Nach 1945 wird Berlins kolonialrassistisches Erbe über Jahrzehnte hin-

weg verdrängt. Maßgeblich für den Beginn einer kritischen Auseinanderset-

zung sind die Aktivitäten von Menschen, die noch immer von Kolonialrassis-

mus betroffen sind. So organisieren in Berlin lebende Afrikaner:innen bereits

https://doi.org/10.14361/9783839464274-001 - am 13.02.2026, 21:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12 Das Museum dekolonisieren?

1984/85 eine kritische Gedenkveranstaltung zum 100. Jahrestag der Berliner

Afrika-Konferenz und laden dazu den späteren Nobelpreisträger für Litera-

tur Wole Soyinka ein. Kurz darauf erscheint das bahnbrechende Buch Farbe

bekennen. Afro-deutsche Frauen auf den Spuren ihrer Geschichte. 2001 ziehen die

Ovaherero erstmals vor ein amerikanisches Gericht, um die Bundesrepublik

Deutschland für den Genozid an ihren Vorfahren 1904 bis 1908 juristisch zur

Verantwortung zu ziehen.

Seitdem haben die unermüdlichen Aktivitäten von Kolonialrassismus be-

troffener Menschen und solidarischer Initiativen sowohl in Deutschland als

auch in seinen ehemaligen Kolonien erreicht, dass die »Aufarbeitung« der

deutschen Kolonialgeschichte zum Regierungsziel erklärt worden ist. Anders

als bei der NS- und DDR-Geschichte ist dabei jedoch nicht von der kritischen

Auseinandersetzung mit einem umfassenden Unrechtsregime die Rede. Viel-

mehr bleibt die Bundesregierungmit ihrer wertungsfrei historisierenden For-

mulierung deutlich hinter der zivilgesellschaftlichenKritik anweitreichenden

und anhaltenden kolonialen Strukturen zurück.

Handlungsraum: Museen und Kolonialismus

Dekoloniale Akteur:innen appellieren seit Jahren vor allem auch an die Mu-

seen, ihre Kolonialität, also die Kontinuitäten der kolonialen Epoche, kritisch

zu befragen und sich ihrem kolonialen Erbe zu stellen. Deutlich wird dabei

auch betont, dass Museen eine enorme Verantwortung innerhalb der Aufar-

beitung der kolonialen Geschichte haben, weil sie, wie der Kunsthistoriker,

Kurator und Kritiker Christian Kravagna sagt, »…nicht nur Monumente ko-

lonialen Unrechts [sind], sie sind vor allem auch Monumente der Erziehung

des weißen europäischen Menschen in kolonialem Denken und eurozentri-

scher Überlegenheitsfantasie, der epistemischen und ästhetischen Schulung

in Exotismus und Rassismus«3.Viele Museumssammlungen in Deutschland,

vor allem ethnologischer Museen, wurden um 1900 angelegt. Sie stammen

also aus einer Zeit, als das Deutsche Reich die Aneignung von außereuropäi-

schen Gebieten vorantrieb und die dort lebenden indigenen Bevölkerungen

unterdrückte, ausbeutete und zum Teil auch vertrieb oder vernichtete. Ge-

rechtfertigt wurde dieses Vorgehenmithilfe eines rassistischenOrdnungssys-

tems zur Abwertung der Kolonisierten. Vor demHintergrund dieses eurozen-

trischen Weltbildes entstanden Sammlungen mit kultur- und technikhistori-

schen Objekten sowie Kunstwerken, die dieses Wertesystem repräsentieren.

https://doi.org/10.14361/9783839464274-001 - am 13.02.2026, 21:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vorwort 13

Der Deutsche Museumsbund fordert von den Museen eine aktive Auf-

arbeitung der Kolonialgeschichte und ihrer Folgen: Museen müssen sich, so

heißt es in dem 2019 überarbeiteten Leitfaden zumUmgangmit Sammlungs-

gut aus kolonialen Kontexten, nicht nur mit der Provenienz von Sammlungs-

objekten auseinandersetzen, sondern auch ganz neu denken, wie Global- und

Kolonialgeschichte ausgestellt und thematisiert werden sollen. Dabei ist es

unerlässlich, sich selbstkritisch zu fragen, welche und wessen Perspektiven

bislang vermittelt werden und welche fehlen.Wie werden Bilder, Objekte und

Worte mit Kolonialbezug präsentiert? Welches Lernen und Verlernen ist nö-

tig? Daran knüpft auch die kritische Reflexion nach der Deutungshoheit an:

Wer darf kuratieren? Wer darf sprechen? Und welche und wessen Narrative

werden gehört und weitergegeben? Was wird debattiert, was verdrängt und

verschwiegen?

Mittlerweile bewegt sich etwas. Immer mehr Museen hinterfragen, re-

flektieren und erforschen ihr koloniales Erbe. Der Wille zu einer selbstkri-

tischen Auseinandersetzung wird immer häufiger bekundet. Aber der Wille

allein reicht bei weitem nicht aus. Es braucht Zeit und vor allem umfassen-

de Expertise, diskriminierende Strukturen zu erkennen und zu benennen,

Gegenentwürfe zu kolonialen Perspektiven zu entwickeln und rassismuskri-

tische, diversitätssensibleMethoden, Ansätze undHaltungen für einen neuen

Umgang mit Objekten und Inhalten aus kolonialen Kontexten zu etablieren.

Die Auseinandersetzung mit der Kolonialität, ihre Aufarbeitung und multi-

perspektivische Erschließung ist als dauerhafte Aufgabe an den Museen zu

verankern. Wie aber kann dieser Prozess initiiert werden, wie kann er gelin-

gen, vor allem wenn der Großteil der Mitarbeitenden in den Museen (beson-

ders im Programmbereich) die weißeMehrheitsgesellschaft repräsentieren?

Fokus: Drei Berliner Museen im Umgang mit ihrem kolonialen Erbe

Drei Berliner Museen haben begonnen, sich ihrem kolonialen Erbe selbstkri-

tisch zu stellen: das Brücke-Museum, die StiftungDeutsches TechnikmuseumBerlin

und die Stiftung Stadtmuseum Berlin. In den Jahren 2020 bis 2022 setzten sie

drei kleinere Pilotprojekte mit unterschiedlichen Schwerpunkten um, die im

Rahmen des Programms zur Förderung zeitgeschichtlicher und erinnerungs-

kultureller Projekte des Landes Berlin mit jeweils circa 25.000 Euro gefördert

wurden. Während das Stadtmuseum eine Erstsichtung seiner Sammlung in

Hinblick auf koloniale Spuren und Kontexte mit externen Expert:innen vor-

nahm, widmete sich das Deutsche Technikmuseum einem konkreten Ausstel-

https://doi.org/10.14361/9783839464274-001 - am 13.02.2026, 21:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 Das Museum dekolonisieren?

lungsthema der Kolonialgeschichte, dem brandenburgisch-preußischen Ver-

sklavungshandel. Das Brücke-Museum legte seinen Fokus auf Inreach – die in-

terne Sensibilisierung und Fortbildung zuThemen wie Dekolonisierung, Dis-

kriminierung und Diversität, um eine Grundlage für neue Perspektiven bei

zukünftigen Ausstellungen und Programmen zu schaffen. Ziel aller Projekte

war es, die kolonialen Kontexte der Geschichte und der aktuellen Praxis von

Museen zu verdeutlichen und damit die Relevanz einer langfristigen und in-

tensiven Aufarbeitung des Themas herauszustellen. Alle drei Häuser setzten

hier auf Zusammenarbeit, Partnerschaft und Austausch mit denjenigen Ex-

pert:innen, die sich langjährig oder aufgrund ihrer persönlichen Geschichte

mit einer post- und dekolonialen Praxis beschäftigen. Es ist aber zu betonen,

dass diese Projekte keine Blaupausen sind, keine Lösungen, sondern vor allem

Anfänge, die von Unsicherheiten, Scheitern und Konflikten begleitet waren.

Sie verstehen sich nicht als Best Practice-Beispiele, sondern sollen motivie-

ren, einfach anzufangen.

Der ProjektverbundDekoloniale Erinnerungskultur in der Stadt ist Partner in-

nerhalb dieses Buchprojektes, und auch innerhalb der Pilotprojekte gewesen.

Mehr als beratend stand er den Museen zur Seite, um gemeinsam Wege der

Initiierung, Umsetzung und Vermittlung von Dekolonisierungsprozessen zu

ermöglichen. Im Austausch miteinander wurden trotz aller Unterschiedlich-

keit derMuseumsgattungen und Projektschwerpunkte ähnliche Fragestellun-

gen, Konfliktlinien, Widersprüche, Methoden und Erfahrungen erkennbar.

Es wurde auch deutlich, wie wenig neben unserer kolonialrassistischen Ver-

gangenheit und ihren Kontinuitäten die Kolonialität der eigenen Institution

im Bewusstsein ist. Bis heute beherrscht ein eurozentristischer Kanon ei-

ner weißen Mehrheitsgesellschaft die Museumslandschaft. Bestehende Mu-

seumshierarchien und Machtverhältnisse werden weiter fortgeschrieben.Wo

also anfangen? Wie die Auseinandersetzung führen? Wie können vorhandene

Strukturen in den Museen überhaupt reflektiert und verändert werden? Wie

lassen sich Hierarchien und tradierte Machtverhältnisse aufbrechen?

Die entscheidenden Akteur:innen in den Projekten warenmeist Kolleg:in-

nen, die nicht fest angestellt in den Museen arbeiten. Gerade sie haben Wis-

sen, Sichtweisen, Expertisen und Erfahrungen in die Museen gebracht, die in

den Institutionen nach wie vor fehlen. Ihre Perspektiven sollen daher auch in

dieser Publikation im Vordergrund stehen. So versammelt dieses Buch kri-

tische Stimmen von Expert:innen und Aktivist:innen, aber auch Rückblicke

aus den Kulturinstitutionen selbst. Bei der gemeinsamen Reflexion der Ein-

zelprojekte fiel auf, dass trotz der Unterschiede in den Museumsgattungen

https://doi.org/10.14361/9783839464274-001 - am 13.02.2026, 21:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vorwort 15

und in den Herangehensweisen der einzelnen Projekte, sehr ähnliche Fragen

und Schwierigkeiten auftauchten, ähnliche Leerstellen identifiziert wurden

und Prozesse sich glichen. Wir haben uns daher entschieden, die Beiträge

innerhalb der Publikation nicht den einzelnen Museen zuzuordnen, sondern

in übergreifende Inhalte zu unterteilen. Themenschwerpunkte verdeutlichen

die Aspekte, die für die Prozesse in den drei Häusern zentral waren und zu

denen sich verschiedene Expert:innen äußern, die mit den Museen gearbei-

tet haben: Haltung und Verantwortung (Klaus Lederer), Kolonialismus und

koloniale Kontinuitäten (Mahret Kupka, Paulette Reed-Anderson und Chris-

tian Kopp), Inreach (Hedda Knoll, Lena Prabha Nising und Panda Sandra

Ortmann), Wissen/Kanon/Sprache (Julian Dörr, Ania Faas, Julia Grosse und

Yvette Mutumba), Sammlung (Britta Lange), Städtische Erinnerungskultur

(Dekoloniale), Perspektivwechsel (Josephine Ansah Valerie Deutesfeld, Moni-

lola Olayemi Ilupeju, Philip Kojo Metz). Die frei gestalteten Illustrationen von

Patricia Vester zu den vier Themen Kunst und Kolonialismus, Technik und

Kolonialismus, Stadt und Kolonialismus sowie Dekolonisierung ebenso wie

das Cover schaffen eine vielschichtige visuelle und gleichzeitig eigenständige

Perspektive zu den Textbeiträgen.

Sehr deutlich wurde in allen Projekten, dass die Auseinandersetzung mit

demThema Kolonialismus in Museen kein Projektthema, das heißt kein tem-

poräres Thema ist und sein sollte. Vielmehr bedarf es einen langen Atem,

Kontinuität, Zeit und Veränderungen von Strukturen. Es ist noch ein langer

Weg, der sich lohnt und in aller Konsequenz beschritten werden muss! Wir

danken allen Menschen, Verbänden, Initiativen und Institutionen, die dieses

Vorhaben unterstützen und tatkräftig voranbringen. Und wir danken allen

Autor:innen und der Illustratorin, die diese Publikation mit ihren Energien,

mit Ihren Expertisen füllen und Ihre Perspektiven teilen.

Das Redaktionsteam

Lorraine Bluche, Daniela Bystron, Tahir Della, Ibou Coulibaly Diop, Anne Fä-

ser, Christian Kopp, Sophie Plagemann, Mariane Pöschel, Jörg Rüsewald, An-

na Yeboah

https://doi.org/10.14361/9783839464274-001 - am 13.02.2026, 21:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 Das Museum dekolonisieren?

Anmerkungen

1 Zur Schreibweise für weiß und Schwarz: »Schwarz (in der Gegenüber-

stellung zum konstruierten weiß) bezieht sich [...] nicht auf biologisti-

sche Merkmale, sondern auf das Selbstverständnis einer Personengrup-

pe, die als Reaktion auf die Abwertung ihrer afrikanischen Herkunft im

rassistisch-konstruierten Machtgefüge von weiß/Schwarz ihr Bewusst-

sein genau daher ableitet, Schwarz als positiv umdeutet und dies durch

Großschreibung signifikant macht. Dagegen wird weiß als Adjektiv klein

geschrieben. Die kursive Schreibweise soll auf den konstruierten Cha-

rakter der Bezeichnung hinweisen«. Vgl.: Autor*innenKollektiv Rassis-

muskritischer Leitfaden: Hamburg-Berlin 2015, S. 5.

2 glokal e.V. (Hg.): Mit kolonialen Grüßen, Berlin 2013, S. 8.

3 Christian Kravagna: Vom ethnologischen Museum zum unmöglichen

Kolonialmuseum, In: ZfK – Zeitschrift für Kulturwissenschaften 1|2015,

S. 96.

https://doi.org/10.14361/9783839464274-001 - am 13.02.2026, 21:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839464274-001 - am 13.02.2026, 21:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839464274-001 - am 13.02.2026, 21:52:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464274-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

