
Diskurstheorie | 53 

 

schen Revolution zur Einschreibungsfläche für sämtliche Befreiungskämpfe wurde, 

dabei aber seine ursprüngliche, spezifische Bedeutung verlor (Laclau 2002: 76f.). 

Der leere Signifikant bestimme letztlich die Gemeinsamkeit über die Abgrenzung 

zum Außen (Glasze 2008: 193). Dass ein zunächst partikularer Signifikant das Uni-

verselle repräsentieren könne, sei das Ergebnis eines hegemonialen Prozesses: „eine 

bestimmte Partikularität transformiert ihren eigenen Körper in die Repräsentation ei-

ner inkommensurablen Totalität“ (Laclau 2007: 30). Damit wird die „Präsenz leerer 

Signifikanten“ sogar als „die eigentliche Bedingung für Hegemonie“ betrachtet 

(Laclau 2002: 74). Welche Signifikanten, zu welcher Zeit und an welchem Ort mit 

welcher Bedeutung gefüllt werden, um als leere Signifikanten zu dienen, werde von 

hegemonialen Verhältnissen bestimmt (Glasze 2008: 193), „verschiedene politische 

Kräfte“ konkurrieren darum ihre partikularen Ziele als universelle Erfüller eines 

Mangels zu repräsentieren (Laclau 2002: 76). „Hegemonisieren bedeutet genau diese 

Füllfunktion zu übernehmen“ (ebenda). 

 

 

2.5 GESELLSCHAFTS-, HEGEMONIE- UND 

POLITISCHE THEORIE NACH LACLAU/MOUFFE 

 

Gesellschaft und Subjekt 

Aus diesem Identitätsverständnis folgen zentrale Annahmen für das Subjekt und die 

Gesellschaft. Laclau/Mouffe wenden sich von klassischen akteurs- bzw. gesellschaft-

szentrierten Ansätzen ab. 

Während der Begriff der*s Akteur*in die aktive, also durch (selbstbestimmtes) 

Handeln geprägte, Dimension des Subjekts in den Vordergrund stelle, beinhalte ein 

diskurstheoretischer Subjektbegriff neben dem Subjekt, das artikuliert, auch das Sub-

jekt, das artikuliert wird (Bedall 2014: 51; Nonhoff 2006: 172).18 Die Subjektkatego-

rie wird als genauso unvollständig und offen wie jede diskursive Identität bewertet. 

Ein „sinnstiftendes Subjekt“, das in der Lage wäre Identität zu stiften bzw. zu schlie-

ßen, gebe es nicht, da dieses Subjekt genauso durchdrungen von Unsicherheit wäre 

wie die diskursive Totalität insgesamt. Die Subjektpositionen seien aber nicht bloß 

im Diskurs verstreut, sie lassen sich auch nicht eindeutig abgrenzen, da sie selbst dis-

kursiv konstruiert und überdeterminiert seien. Verschiedene Subjekte können sich 

mit gleichen oder ähnlichen Subjektpositionen identifizieren, bzw. von einem Dis-

kurs ‚angerufen‘ werden. Dadurch scheine am Horizont eine (unmögliche) Totalität 

auf, die hegemoniale Artikulation ermögliche (Laclau/Mouffe 2015: 157). 

Der Subjektbegriff hat sich bei Laclau im Laufe der Zeit gewandelt – von einer 

eher strukturalen Position hin zu einer psychoanalytischen Sicht im Anschluss an 

Lacan: Da sich Identität nicht schließen lasse, sie nur durch den Bezug auf ein konsti-

tutives Außen bestehe, also nicht auf einen essentialistischen Wesenskern zurückge-

führt werden könne, sei „das Subjekt ein Mangel an Sein, es trachtet auch danach, 

diesen Mangel zu beheben, indem es sich mit Positionen in der symbolischen Ord-

 

18 Der Begriff Akteur*in wird in der vorliegenden Arbeit dennoch verwendet, wird aber in 

diesem diskurstheoretischem Sinne verstanden. D.h. Akteur*innen stehen nicht außerhalb 

der diskursiven Struktur, sondern sind Teil von ihr. 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-011 - am 12.02.2026, 17:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


54 | Die „Energiewende“ im Bundestag 

 

nung identifiziert, um zu einer Schließung seiner Identität zu gelangen“(Distelhorst 

2007: 87). Aus dem Begehren heraus, diesen Mangel an Sein zu schließen, binde sich 

das Subjekt an leere Signifikanten, die „die Fülle der Gemeinschaft“ versprechen. 

Doch genau an diesem Punkt scheitere das Subjekt: Zwar finde es eine „relativ stabi-

le Repräsentation“ (ebenda), doch der leere Signifikant sei nicht in der Lage, seiner 

Singularität gerecht zu werden. So befinde sich das Subjekt in einem steten Teufels-

kreis, denn weder könne der Mangel an Sein je behoben, noch sein Begehren nach 

Vollständigkeit erfüllt werden, weshalb es stets seine zum Scheitern verurteilten 

Identifikationsprozesse von Neuem aufnehme (ebenda). 

Das Subjekt wird also als nicht fest angesehen, weshalb es in der Diskursanalyse 

als sinnvoll erachtet wird, von Subjektpositionen und nicht von Subjekten zu spre-

chen, da alle Erfahrungen, die Subjekte machen, wiederum von den „diskursiven Be-

dingungen ihrer Möglichkeit“ (Laclau/Mouffe 2015: 150) abhängen. Subjekte seien 

nicht „der Ursprung sozialer Verhältnisse“, da sie selbst von diskursiven Strukturen 

abhängen (Laclau/Mouffe 2015: 150). 

In diesem Zusammenhang wird an Laclau/Mouffes Theorie verschiedentlich kri-

tisiert, dass sie politisches Handeln für den Feminismus verunmögliche, da ‚die Frau‘ 

als handelndes Subjekt verloren gehe (für eine umfassende Auseinandersetzung mit 

dieser Kritik vgl. Butler/Scott 1992). Eine Frauenbewegung erfordere Kohärenz von 

Identität mit definierbaren homogenen Interessen und nicht Kontingenz, wie bei 

Laclau/Mouffe, die feministischer Politik den Boden entziehe (Mouffe 1992: 381). 

Chantal Mouffe entgegnet dieser Kritik, dass ihre Sicht auf Identität emanzipatori-

sches Potenzial für die feministische Bewegung biete, da sie erst zum Verständnis ih-

res Kampfes beitrage. Denn erst, wenn sich die Kategorie ‚Frau‘ nicht mehr auf eine 

homogene Wesenheit beziehe, gehe es nicht mehr darum ‚eine Natur der Frau‘ im 

Gegensatz zum Mann herauszudestillieren, sondern darum zu analysieren, wie die 

Kategorie ‚Frau‘, wie Geschlechterdifferenz, kulturell verschieden diskursiv konstru-

iert wird, wie dadurch Unterordnungsverhältnisse geschaffen werden, welche Rolle 

Machtverhältnisse spielen (Mouffe 2001: 18f.). Dadurch werden die historischen Be-

dingungen sichtbar, unter denen ‚Frau‘ als Kategorie konstruiert werde. Individuen 

seien weder rational handelnd, noch sich selbst transparent, sie seien in ihren Positio-

nen nicht homogen, in ihren Beziehungen vielschichtig. Ein Individuum könne so-

wohl herrschend und in einer anderen Beziehung Herrschaft unterworfen sein. Werde 

die Vorstellung einer homogenen Wesenheit ‚Frau‘ im Gegensatz zu einer homoge-

nen Wesenheit ‚Mann‘ aufgegeben, werde „[d]as ganze falsche Dilemma ‚Gleichheit 

gegen Differenz‘ [...] auseinandergesprengt“, rücke die „Vielfalt gesellschaftlicher 

Beziehungen“ in den Blick, in denen Geschlechterdifferenz auf unterschiedliche 

Weise konstruiert werde und Unterdrückungsverhältnisse auf unterschiedliche Wei-

sen bekämpft werden müssen (ebenda). „Unterordnung“ sei kein einfacher Mecha-

nismus oder „Ausdruck eines unveränderlichen weiblichen Wesens“ (Laclau/Mouffe 

2015: 153), sondern werde durch die verschiedenen gesellschaftlichen Praxen, die 

weibliches Geschlecht (sex) mit gesellschaftlicher Frauenrolle (gender) verbinden, 

hergestellt (Laclau/Mouffe 2015: 153; Mouffe 1992). Wo sex aufhört, gender anfängt 

und umgekehrt sei daher immer auch diskursiv bestimmt. 

Obwohl Subjekte von diskursiven Strukturen abhängen, bedeute das nicht, dass 

sie handlungsohnmächtig seien; es komme ihnen dennoch eine politische Rolle zu. 

Sie seien lediglich nicht dazu in der Lage, die diskursiven Strukturen vollständig zu 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-011 - am 12.02.2026, 17:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Diskurstheorie | 55 

 

verlassen und von ihnen unabhängig zu agieren. Das heiße nicht, dass Kategorien, 

wie ‚Klasse‘ oder ‚Frauen‘, etc. verworfen werden müssen. Vielmehr heiße das, dass 

die Erkenntnis, dass ihre Einheit nicht auf einer zugänglichen gemeinsamen Wesen-

heit basiere, sondern durch partielle Fixierung entstehe, also nicht a priori vorhanden 

sei, emanzipatorisches Potenzial habe, da sie zum Verständnis verschiedenster 

Macht- und Unterordnungsverhältnissen beitrage und Ausschlüsse sichtbar mache 

(Mouffe 1992: 373f.; 382). Aus dieser Sicht seien vielfältige Formen von Einheit und 

gemeinsamen Handeln vorstellbar, auch im Rahmen eines feministischen Kampfes 

(ebenda: 382). Soziale Beziehungen werden politisiert, durch „erlebte Identität“ ent-

stehen prekäre Bündnisse „im Kampf um politische Artikulation“ (Wöhl 2007: 141). 

Die Kritik an Essentialismen sei daher nicht „an obstacle to the formulation of a fem-

inist democratic project [but] is indeed the very condition of its possibility“ (Mouffe 

1992: 382). Laut Chantal Mouffe bestehe ein häufiges Missverständnis der anti-

essentialistischen Position darin, dass die Kritik essentialistischer Identität automa-

tisch zur Ablehnung von Identität im Allgemeinen führe (ebenda: 381). 

Aus der Unmöglichkeit der Schließung von Identität, der Unvollständigkeit jeder 

Totalität folge die letztliche Unmöglichkeit von Gesellschaft. „Gesellschaft kann 

niemals vollständig Gesellschaft sein, weil alles in ihr von ihren Grenzen durchdrun-

gen ist, die verhindern, dass sie sich selbst als objektive Realität konstituiert“ 

(Laclau/Mouffe 2015: 163). Soziale Praxis könne daher nicht Moment einer Totalität 

sein, sie sei immer auch artikulatorisch, da sie die letztlich unmögliche Gesellschaft 

mit konstituiere (ebenda: 148). Gesellschaft sei somit nicht vollständig objektiv vor-

handen, sich nicht selbst transparent, sie sei weder vollkommen möglich noch voll-

kommen unmöglich (ebenda: 166). Im Gegensatz zum Marxismus gibt es bei 

Laclau/Mouffe kein einfaches Grundprinzip, das die Gesellschaft strukturiert, und 

keine feststehenden Strukturen – die sozialen Brüche sind vielseitig. Institutionen 

aber auch ökonomische Strukturen werden nicht als objektiv gegebene Fakten be-

trachtet, sondern als Ergebnis von politischen Auseinandersetzungen, „sedimentierte 

Diskurse“ (Glasze 2008: 194). „Nationen, Ethnien, politische Gruppen, Sprachge-

meinschaften“ erscheinen nicht mehr als natürlich vorhanden, sondern als „vorge-

stellte“ Gemeinschaften (ebenda). 

 

Dislokationen 

Gesellschaftliche Strukturen formieren sich nach dieser Auffassung also ständig neu, 

sie sind instabil, genauso wie die mit ihnen zusammenhängenden Gemeinschaften. 

Dies verdeutlicht noch einmal die Unmöglichkeit von permanenter und universeller 

sozialer Wirklichkeit innerhalb dieses Konzeptes; Widersprüche und Heterogenitäten 

können nur temporär verdeckt werden (Glasze/Mattissek 2009a: 160). Dislokationen 

können eine determinierende Struktur unterminieren (Laclau 1990 39ff.). Damit ge-

meint sind Ereignisse, die nicht in der bestehenden Struktur symbolisiert werden 

können, weil sie aus der von ihr produzierten sozialen Wirklichkeit ausbrechen 

(Glasze/Mattissek 2009a: 160) (z.B. das Ereignis „Fukushima“ für die Behauptung 

‚Atomkraft ist sicher‘). Dislokationen können nicht nur Großereignisse sein, sondern 

sie seien auch ein permanentes Phänomen, insofern es immer etwas gebe, das nicht in 

einer bestehenden Struktur symbolisiert werden könne, das widerständig sei (Torfing 

1999: 149). „Dislocation is the traumatic event of ‘chaos’ and ‘crisis’ that ensures the 

incompleteness of the structure; it is precisely this incompleteness, this lack of objec-

https://doi.org/10.14361/9783839454794-011 - am 12.02.2026, 17:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


56 | Die „Energiewende“ im Bundestag 

 

tivity, that deprives the structure of its determining capacity“ (ebenda). Eine Disloka-

tion könne also ein kritisches Moment, ein Moment der Politisierung sein, da es die 

Kontingenz des Diskurses demonstriere. Das Sein werde dabei mit seinem ‚Anderen‘ 

konfrontiert (Bedall 2014: 57). Je umfassender die strukturelle Dislokation, desto 

größer seien die Möglichkeiten zur Reartikulation. Das bedeute aber nicht, dass die-

ser Spielraum unendlich wäre, denn immer noch bestimmen sedimentierte Diskurse 

die soziale Wirklichkeit und legen darüber auch den Rahmen dessen fest, was sagbar 

und verfügbar sei, bzw. was überhaupt gehört werde und als glaubwürdig gelte 

(Glasze/Mattissek 2009a: 160). Eine mögliche Reaktion auf eine Dislokation sei die 

Herausbildung eines neuen Antagonismus, indem die Ursache eine*r antagonisti-

schen Gegner*in zugeschrieben werde. Damit werde ein neuer „Mythos“ eine neue 

vermeintliche „Objektivität“ konstituiert (Glasze 2008: 193). 

 

Politik 

Der Antagonismus blockiere zwar die vollständige Möglichkeit von Gesellschaft, 

ermögliche sie aber gleichzeitig in prekärer Weise. Nur durch die Existenz eines 

Raums des Offenen, des Unabgeschlossenen, des Politischen sei auch ein Raum der 

„Entscheidung und partiellen Schließung“, der Politik, möglich (Marchart 1998b: 

101). Dabei werden politische Positionen nicht als objektiv gegeben betrachtet, son-

dern als Ergebnis von Grenzziehungsprozessen. Das Politik-Verständnis nach 

Laclau/Mouffe ist anti-essentialistisch (Glasze/Mattissek 2009a: 154). In diesem 

Verständnis etabliert sich im Politischen die antagonistische Strukturierung von Ge-

sellschaft, in der Politik wird mit dem Antagonismus aktiv umgegangen, werden po-

litische Kämpfe ausgefochten, wird das Innen in Abgrenzung vom Außen konstitu-

iert19 (Marchart 1998b: 104). Das Soziale geht aus dem Feld des Politischen und der 

Politik hervor. Akteur*innen werden dabei nicht als Ausgangspunkt von Auseinan-

dersetzungen betrachtet, sondern als selbst von politischen Aushandlungsprozessen 

geprägt. Die Politik formt auch das politische Subjekt. Ebenso erscheinen Identitäten 

und Machtverhältnisse politisch, da kontingent und veränderbar (Glasze/Mattissek 

2009a: 156). 

Mit der Diskurstheorie nach Laclau/Mouffe lässt sich die Geschlechterperspekti-

ve sinnvoll in einem breiteren Diskursverständnis politisch entfalten. Chantal Mouffe 

verfolgt dabei ein feministisches Politikverständnis, das auch Konsequenzen für die 

Konzeption von Bürger*innenschaft hat. Sie betont, sie argumentiere nicht dafür, 

Geschlechterdifferenzen total abzuschaffen – Gleichberechtigung erfordere nicht 

notwendigerweise vollständig gender-neutrale soziale Beziehungen, im Gegenteil 

führe Gleichbehandlung in manchen Fällen zu Ungleichberechtigung (man denke 

z.B. an die Gender-Medizin). Aber in Bezug auf Bürger*innenschaft sei Geschlecht 

keine dienliche Unterscheidung. 

 

 

19 Politische Entscheidungen können aber widersprüchlich und uneindeutig sein, da sie auf 

eine Vielzahl von Referenzsystemen und Bedeutungszusammenhängen zurückgreifen. Die-

se Vielzahl führe zu einer Überdeterminierung, die Brüche und Instabilitäten hervorruft 

(Glasze/Mattissek 2009a: 156). 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-011 - am 12.02.2026, 17:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Diskurstheorie | 57 

 

„I am a tone with Pateman20 in criticizing the liberal, male conception of modern citizenship 

but I believe that what a project of radical and plural democracy needs is not a sexually differ-

entiated model of citizenship in which the specific tasks of both men and women would be val-

ued equally, but a truly different conception of what it is to be a citizen and to act as a member 

of a democratic political community“ (Mouffe 1992: 377). 

 

In diesem Sinne sei feministische Politik keine Politik, die „die Interessen von Frau-

en als Frauen“ (ebenda: 382 [eigene Übersetzung]) verfolge, sondern die feministi-

sche Ziele in einen breiteren Kontext einbette. Es gehe dabei um „die Transformation 

von allen Diskursen, Praktiken und gesellschaftlichen Verhältnissen, in denen die 

Kategorie ‚Frau‘ in unterordnender Weise konstruiert wird“ (ebenda [eigene 

Übersetzung]) und nicht um die Gleichberechtigung einer ‚natürlich bestimmten‘, 

homogenen Gruppe ‚Frauen‘ (ebenda). 

Laclau/Mouffe grenzen sich mit ihrem Politikverständnis vom Marxismus ab, der 

mit der Auflösung von Privateigentum an Produktionsmitteln den Antagonismus 

zwischen Arbeit und Kapital abzuschaffen glaubte und von einer dann harmonischen, 

einheitlichen Gesellschaft ausging, in der letztlich auch das Politische aufgelöst sei 

(Marchart 1998b: 95). Sie grenzen sich aber insbesondere auch von traditionellen li-

beralen Politikverständnissen ab, in denen sich selbst transparente rationale Individu-

en mit im Vorhinein voll entwickelten Identitäten Politik zur Maximierung ihres Ei-

gennutzes betreiben, in denen Politik in einer ökonomischen Perspektive als ein 

Markt gesehen wird, auf dem es um Verteilung von Ressourcen geht. Aus der dis-

kurstheoretischen Perspektive von Laclau/Mouffe werden die Ausschlüsse (z.B. 

menschliche Beziehungen, Kultur, Sprache, Emotionen, etc.) eines solchen Politik-

verständnisses sichtbar (Mouffe 2001: 16f.). 

Mit ihrem Politikverständnis bietet die Diskurstheorie nach Laclau/Mouffe einen 

Rahmen, um politische Positionen, Wertvorstellungen, Leitbilder und Inhalte kon-

zeptionell zu erfassen und in ihrer Konstituierung zu interpretieren. So können Kon-

flikte zwischen verschiedenen Positionen herausgearbeitet und die Mechanismen der 

Bildung von Allianzen verdeutlicht werden. Die Theorie bietet ein Politikverständnis, 

das hilft, die Heterogenität sozialer Wirklichkeiten analytisch einzuhegen (Glasze/ 

Mattissek 2009a: 154). Der Fokus liegt auf der Frage, wie das Politische diskursiv 

konstituiert wird, wie Politik ‚gemacht‘ wird21, weswegen sie zur Analyse politischer 

Prozesse besonders geeignet erscheint. 

 

Macht 

Welche Bedeutung haben nun in einem solchen Politik- und Gesellschaftsverständ-

nis, einem solchen Identitäts- und Subjektverständnis, Machtverhältnisse? Wenn es 

keine präkonstituierten Identitäten und Subjekte gibt, dann kann Macht keine Bezie-

hung zwischen solchen Subjekten und Identitäten sein. Vielmehr werden in dieser 

Sichtweise die Identitäten selbst von Machtverhältnissen konstituiert und somit auch 

 

20 Mouffe spielt hier auf Carole Patemen an, die in „The sexual contract“ die patriarchale 

Grundstruktur moderner Gesellschafts-Vertragstheorien herausarbeitet (Pateman 1988). 

21 Der Fokus liegt demnach nicht auf gesellschaftlichen Produktions- oder Eigentumsverhält-

nissen, etc. sondern auf den diskursiven Prozessen, die diese ermöglichen und herstellen. 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-011 - am 12.02.2026, 17:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


58 | Die „Energiewende“ im Bundestag 

 

das, was als Wirklichkeit wahrgenommen wird. Wenn das „konstitutive Äußere stets 

im Inneren als seine stets reale Möglichkeit präsent ist“ (Laclau/Mouffe 2015: 27) 

und das Innere somit kontingent sei, folge daraus auch: „die hegemoniale Anordnung 

kann keine andere Quelle der Gültigkeit für sich in Anspruch nehmen als die Macht-

basis, auf der sie gegründet ist“ (ebenda). Es gebe keine „privilegierte ontologische 

Stelle“ (wie die Arbeiterklasse, oder ein König von ‚Gottes Gnaden‘), auf der die Le-

gitimität von Macht begründet werden könne (ebenda), sie sei also stets politisch. 

Wie bei Foucault ist das Verhältnis von Macht22 und Diskurs komplex: 

 

„Die Diskurse [...] sind ein für allemal der Macht unterworfen oder gegen sie gerichtet. Es han-

delt sich um ein komplexes und wechselhaftes Spiel, in dem der Diskurs gleichzeitig 

Machtinstrument und -effekt sein kann, aber auch Hindernis, Gegenlager, Widerstandspunkt 

und Ausgangspunkt für eine entgegengesetzte Strategie. Der Diskurs befördert und produziert 

Macht; er verstärkt sie, aber er unterminiert sie auch, er setzt sie aufs Spiel, macht sie zerbrech-

lich und unaufhaltsam“ (Foucault 1986: 122). 

 

Eine vollständige Auflösung von Machtverhältnissen, eine vollständige Emanzipati-

on und somit eine vollständige Realisierung von Demokratie ist nach Laclau/Mouffe 

nicht möglich, da Machtverhältnisse und Ausschlüsse für gesellschaftliche Bezie-

hungen als konstitutiv angesehen werden (es gibt kein ‚wir‘ ohne ‚sie‘) (Laclau/ 

Mouffe 2015: 24f.; Mouffe 1992). Dies widerspricht dem klassischen sozialistischen 

Verständnis, in dem „eine Gesellschaft umso demokratischer [ist], je weniger Macht 

für soziale Verhältnisse konstitutiv ist“ (Laclau/Mouffe 2015: 25). Sowohl bei 

Foucault als auch bei Laclau/Mouffe bleibt die Definition von Macht vage, bzw. 

Wandlungen unterworfen. Macht entsteht bei Laclau/Mouffe in Abgrenzungsprozes-

sen, bzw. antagonistischen Verhältnissen, entsteht im Wechselspiel zwischen innen 

und außen, befeuert diese Prozesse aber gleichzeitig auch – Macht zeigt sich dem-

nach stets in Verhältnissen. Auch wenn Identitäten als durch Machtverhältnisse kon-

stituiert betrachtet werden, so wird ihnen – und damit zusammenhängend Subjekten 

– gleichzeitig durch dieses Wechselspiel Macht zugeschrieben. Sie agieren selbst 

machtvoll im Diskurs aber nie unabhängig vom Diskurs, d.h. nie unabhängig vom 

Machtgefüge. Ein Subjekt hat also keine Macht aus sich heraus. Macht ist dabei nicht 

per se negativ (z.B. über andere), sie kann auch (positiv) produktiv eingesetzt wer-

den. Wo sich Macht in der Weise konzentriert, dass sie sich dauerhaft strukturell ver-

härtet und spontane Veränderungen verunmöglicht entsteht Herrschaft. Diese materi-

alisiert sich bspw. in ökonomischen Verhältnissen, Geschlechterverhältnissen, von 

Rassismus geprägten Verhältnissen oder gesellschaftlichen Naturverhältnissen. Die 

Macht der/des ‚Anderen‘ ist im herrschaftlichen Verhältnis minimiert. 

 

22 Foucault definiert Macht dabei folgendermaßen: „die Macht ist nicht eine Institution, ist 

nicht eine Struktur, ist nicht eine Mächtigkeit einiger Mächtiger. Die Macht ist der Name 

den man einer komplexen strategischen Situation in einer Gesellschaft gibt“ (Foucault 

1986: 114). 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-011 - am 12.02.2026, 17:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Diskurstheorie | 59 

 

Hegemonie 

Wenn Identitäten durch Machtverhältnisse konstituiert werden, wenn die Objekte im 

Kern „etwas anderes als sich selbst“ – das konstitutive Außen – eingeschrieben ha-

ben, dann heißt das auch, dass das Sein keine reine Präsenz, keine Objektivität, sein 

kann, dass soziale Objektivitäten politisch durch Machthandlungen konstituiert sind 

und die Spuren ihrer Ausschließungsprozesse enthalten. Dieses Zusammenfließen 

von Macht und Objektivität nennen Laclau/Mouffe Hegemonie (ebenda: 26f.). In 

dieser Verbindung von Diskurs- und Hegemonietheorie liegt Potenzial der Theorie 

für eine politische feministische Diskursanalyse, weil es dadurch möglich wird, die 

Bedingungen der Konstitution von Identitäten und Objektivitäten mit einer Analyse 

von Machtverhältnissen zu verbinden. Leider bleibt der Hegemoniebegriff in vielen 

feministischen Ansätzen, wie auch bei Judith Butler, verschwommen (Distelhorst 

2007: 65). Bei Laclau/Mouffe, besonders aber bei Laclau, ist Hegemonie die zentrale 

Kategorie politischer Analyse (Laclau 2000: 140). In „New Reflections on The 

Revolution of Our Time“ (Laclau 1990) entwickelt Laclau die Hegemonietheorie 

weiter. Über die Kategorie der Hegemonie grenzen sich Laclau/Mouffe von anderen 

konstruktivistischen Theorien ab. Für sie stellt in Übereinstimmung mit anderen kon-

struktivistischen Theorien „die Kritik des Essentialismus zwar die notwendige theo-

retische Basis für eine politische Kritik“ (Mouffe 2001: 12) dar. Erst über die Hege-

moniekonzeption konnte aber eine politische Auffassung erarbeitet werden, für die 

Machtverhältnisse, bzw. das Wesen der Macht, zentral sind (ebenda). 

In ihrer Hegemonietheorie schließen Laclau/Mouffe an Gramsci (1991-2006) an, 

radikalisieren diesen nach eigener Aussage jedoch (für eine genauere Abgrenzung zu 

Gramsci's Hegemonietheorie vgl. Laclau/Mouffe 2015: 173ff.). Sie grenzen sich vom 

ökonomischen Determinismus Gramscis (dem Gramsci letztlich verpflichtet blieb) 

ab, aber auch von Ansätzen, die die strategische Rolle von Akteur*innen für die He-

gemoniebildung in den Mittelpunkt stellen. Weder sei das Subjekt vollkommen durch 

die Struktur bestimmt, noch begründe das Subjekt das Soziale allein (vgl. auch 

Bedall 2014: 49). Wenn Macht nicht als grundlegend, sondern als in diskursiven Pro-

zessen also „dem Sozialen innerlich durch die entgegengesetzten Logiken von Äqui-

valenz und Differenz“ (Laclau/Mouffe 2015: 180) konstituiert betrachtet wird, kann 

die Hegemonietheorie nicht auf einer privilegierten Klasse oder einem dominanten 

Sektor aufbauen, „die oder der das Zentrum einer hegemonialen Formation bildet, da 

sich uns ein solches Zentrum definitionsgemäß immer entziehen wird“ (ebenda). 

Ebenso wenig kann aber von einer Gleichverteilung oder einer Auflösung der Macht 

ausgegangen werden, da dies für Machtkonzentration blind machen würde (ebenda). 

Hegemonie definiert Laclau folgendermaßen: „In my work, I have defined ‘he-

gemony’ as the type of political relation by which a particularity assumes the repre-

sentation of an (impossible) universality entirely incommensurable with it“ (Laclau 

2000: 140). Hegemonie bezeichnet ein raum-zeitlich spezifisches politisches Ver-

hältnis, in dem es einem partikularen Diskurs gelingt, eine temporäre Schließung zu 

verheißen, zum „dominanten Horizont sozialer Orientierung“ zu expandieren und 

somit eine spezifische Wirklichkeit zu naturalisieren. Damit verbunden ist die Mar-

ginalisierung alternativer Sichtweisen (Glasze/Mattissek 2009a: 159ff.). 

Als Feld, auf dem sich Hegemonie bildet, wird das Feld der artikulatorischen 

Praxen betrachtet – denn wäre jede Bedeutung fixiert, wären feste Identitäten Teil ei-

nes geschlossenen Systems, gäbe es überhaupt keinen Raum für hegemoniale Praxis. 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-011 - am 12.02.2026, 17:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


60 | Die „Energiewende“ im Bundestag 

 

Hegemoniale Praxis setze also dort an, wo Elemente noch nicht zu Momenten um-

gewandelt seien (Laclau/Mouffe 2015: 171). Ihre Bedingungen seien „die Präsenz 

antagonistischer Kräfte“ sowie „die Instabilität der sie trennenden Grenzen“ (ebenda: 

173). Im Umkehrschluss heißt dies, dass nach dieser Sichtweise keine hegemoniale 

Logik vollständig das Soziale als Totalität begründen kann, denn damit hätte sich 

nach dem Verständnis von Laclau/Mouffe die Hegemonie selbst eliminiert. Hegemo-

nie benötigt demnach die Offenheit des Sozialen (ebenda: 180). Die „Logik der He-

gemonie“ ist also auch die „Logik der Artikulation“ und bestimmt als solche sogar 

„die Identität der hegemonialen Subjekte“ selbst (ebenda: 120). 

In diesem Sinne sind es nicht Akteur*innen, Subjekte, Gruppen oder Staaten die 

hegemonial werden. Sie können aber Hegemonie durch Artikulation produzieren o-

der bekämpfen und sich über die gemeinsame Artikulation spezifischer Bedeutungen 

zu Gruppen, bzw. zu Diskurskoalitionen zusammenschließen (Bedall 2014: 52). 

Welche Akteur*innen sich zusammenschließen, bzw. welche Differenzen „zentral 

und gegensätzlich [...] artikuliert werden“ (Glasze/Mattissek 2009a: 160) (Ge-

schlecht, Klasse, Nationalität, etc.) stehe dabei nicht von vorne herein fest. Entspre-

chende Koalitionen werden immer wieder neu gebildet (ebenda). Diese stellen auch 

ein „Gefüge sozialer Kräfte“ dar, die unterschiedliche Wirkmächtigkeiten aufweisen 

(Bedall 2014: 48). 

Mit ihrem Hegemoniebegriff gehen Laclau/Mouffe über Ansätze, die hauptsäch-

lich auf Dekonstruktion fokussieren, hinaus – auch über Judith Butlers Ansatz, die 

zwar einen foucaultschen Zugang zu Machtverhältnissen hat, in ihrem Hegemonie-

begriff aber vielleicht aufgrund des Fehlens eines marxistisch-gramscianischen Hin-

tergrunds unscharf bleibt (Smith 1998: 225). Der Ansatz von Judith Butler ist zwar in 

der Dekonstruktion der Geschlechterdifferenz umfassender als der von Laclau/ 

Mouffe, die feministische Debatten zu sex und gender nur am Rande thematisieren 

(ebenda), er bleibe aber nach Distelhorst (2007) im Raum der Unentscheidbarkeit 

stehen und es gelinge ihm nicht, politische Mechanismen zu entwickeln. Durch die 

bei Laclau/Mouffe umfassender ausgearbeitete Hegemonietheorie sei es dagegen 

„möglich, den Sprung von der butlerschen Dekonstruktion der Geschlechterdifferenz 

in die politische Theorie zu schaffen und ihr dadurch neue Wege zu öffnen“ 

(Distelhorst 2007: 69). In einer Diskussion via E-Mail23 setzen sich Laclau und But-

ler mit „Gleichheiten und Differenzen“ auseinander und Butler äußert Zustimmung 

zu Laclaus Hegemonietheorie sowie deren politische Konsequenzen (Butler/Laclau 

1998: 249). Butler hebt die Frage der Zeitlichkeit hervor und merkt an, dass diese 

durch die postmarxistische Wendung bei Laclau/Mouffe von einer „Auffassung, in 

der Kapital als soziale Verhältnisse auf relativ homologe Weise strukturierend ver-

standen wird, zu einer Sicht von Hegemonie, in der Machtverhältnisse Wiederho-

lung, Kontingenz und Reartikulation unterworfen sind“ (Butler 1998b: 255), wieder 

 

23 Trotz der Differenzen zielen Butlers und Laclau/Mouffes Werke in eine ähnliche Richtung 

und befruchten sich gegenseitig. Ernesto Laclau bezeichnet dies als „Konvergenz in offe-

ner Suche“ (Laclau 1998: 258): „Ich hoffe, daß der Austausch zwischen Judith Butler und 

mir als ein bescheidener Stimulus für andere dienen kann, an einer Unternehmung teilzu-

nehmen und ihr beizutragen, deren Erfolg nur gesichert sein kann, wenn sie zu einer wirk-

lich kollektiven wird“ (ebenda: 261). 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-011 - am 12.02.2026, 17:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Diskurstheorie | 61 

 

in den Blick komme. Im Anschluss an Laclau/Mouffes Hegemonietheorie sieht sie 

das Potenzial für den Feminismus auch darin, zu erkennen, „daß „Patriarchat“ oder 

„Systeme“ maskuliner Herrschaft keine systemischen Totalitäten sind, die Frauen in 

Positionen der Unterdrückung halten müssen, sondern vielmehr hegemoniale Macht-

formen, die ihre eigene Zerbrechlichkeit genau in dieser Operation ihrer Wiederhol-

barkeit enthüllen“ (ebenda: 256). 

 

 

2.6 RADIKALE DEMOKRATIE UND KRITIK 

 

Eine herrschaftsfreie Gesellschaft als Vision wird von Laclau/Mouffe nicht verwor-

fen (auch wenn sie unerreichbar gilt), wird aber anders gedacht: Wenn die kontingen-

ten Grundlagen von Hegemonie jederzeit sichtbar eingestanden und reflektiert wer-

den, sich Institutionen also jederzeit für Veränderung öffnen, sei eine permanente 

Revolution der Institutionen möglich. Herrschaft entwickele sich, wenn diese Offen-

heit für Veränderung durch die Behauptung, ein politischer Zustand repräsentiere die 

Gesellschaft vollständig (also durch die Naturalisierung einer bestimmten Sichtwei-

se), beendet werde und Ausschlüsse dadurch ignoriert und zementiert werden 

(Distelhorst 2007: 177). Wenn die Illusion, dass Macht aufgelöst werden könne, auf-

gegeben werde, sei die Hauptfrage radikaler demokratischer Politik nach Laclau/ 

Mouffe, wie mit pluralistischen demokratischen Werten vereinbarte Identitäts- und 

Machtformen gebildet werden und gleichzeitig herrschende Machtverhältnisse trans-

formiert werden können – in diesem Kontext entwickelte vor allem Chantal Mouffe 

das Konzept der radikalen Demokratie (Laclau/Mouffe 2015: 25). Vor dem Hinter-

grund der Erkenntnis, dass es keine objektiven ewigen „Wahrheiten gibt, sei es […] 

notwendig, den Dissens anzuerkennen“ (Glasze/Mattissek 2009a: 168). Wenn so-

wohl vollständige Äquivalenz als auch vollständige Differenz als unmöglich erkannt 

werden, dann könne nur die „Anerkennung der Vielfalt sozialer Logiken und der 

Notwendigkeit ihrer Artikulation“ (Laclau/Mouffe 2015: 29), also ein radikaler Plu-

ralismus, demokratisch sein. Insofern könne auch keine demokratische Geschlechter-

politik Macht auflösen, aber sie könne „die Strukturierung der Geschlechterdifferenz 

als Herrschaftsverhältnis“ (Distelhorst 2007: 177) überwinden. Geschlechtshierar-

chisch verfasste Dichotomien wie öffentlich/privat, Kultur/Natur, etc. seien als Er-

gebnis hegemonialer Artikulation zu werten und ihre Grenzziehungen als von Macht-

verhältnissen abhängig. Zentraler Bestandteil ihrer Konzeption des Ökonomischen 

sei daher eine Subversion der Dichotomien öffentlich/privat, bürgerliche/politische 

Gesellschaft, die im Rahmen des neo-konservativen Diskurses den Bereich des Poli-

tischen beschränken (ebenda: 224). Dies würde letztlich dann auch zu einer Auflö-

sung der Dichotomie Ökonomie/Gesellschaft, bzw. Ökonomie/Politik führen. 

Mit der Zentralität von Machtverhältnissen in ihrer Vorstellung von radikaler 

Demokratie grenzen Laclau/Mouffe sich eindeutig von liberalen und einigen post-

modernen Vorstellungen pluralistischer Demokratie ab, die für Machtverhältnisse 

und Ausschließungen blind sind. Im Gegensatz dazu wollen Laclau/Mouffe Unter-

ordnungsformen, die auf Ausschluss beruhen, zerstören. Solche liberalen und post-

modernen Vorstellungen von Demokratie beruhen auf der Abschaffung des Antago-

nismus (z.B. durch die Behauptung der Gleichheit aller) und damit einem scheinba-

ren Verschwinden des Politischen. Mit der zentralen Stellung von Antagonismus und 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-011 - am 12.02.2026, 17:04:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454794-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

