
3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

Der hier untersuchte Typus des politischen Denkens zeichnet sich durch einen be-

stimmten Zugang zur Geschichte der Moderne aus. Zwischen der weiterentwickel-

ten Machtanalytik bei Michel Foucault, der Biomacht, und der in Ernst Jüngers Der

Arbeiter auftauchenden Lebensmacht spannt sich ein Bogen, der auf den folgenden

Seiten nachgezeichnet wird. In diesem Kapitel nähere ich mich dem wohl komple-

xestenThemenfeld, das den biopolitischen Typus politischenDenkens auszeichnet.

Es wird herausgearbeitet, was es über Michel Foucault und Ernst Jünger hinaus

bedeutet, über Biomacht zu sprechen. Das folgende Kapitel steht am Beginn der

Typenkonstruktion, da hier dieThemenstränge,welche in den darauffolgenden Ka-

piteln behandelt werden, ihren Ausgangspunkt haben. Unsere Welt biopolitisch zu

strukturieren, bedeutet, genealogisch-dekonstruktiv zu denken, die Rationalität

der Aufklärung infrage zu stellen, die Souveränität des Subjektes infrage zu stellen

und sich der Politik strategisch-konfliktiv zu nähern. Statt anhand der Rationalität

der Aufklärung dechiffriert der biopolitische Denker unsere Kultur und Geschichte

als zunehmende Macht über das Leben. Aufklärung und Rückschläge der Barba-

rei sind nicht zwei Antipoden, sondern verschiedene im Projekt der Moderne ent-

haltene Aggregatszustände desselben. Diese diagnostische Haltung gegenüber der

Moderne evoziert freilich viel Widerspruch einerseits, wird in ihrer radikalen Form

als pure Gegen-Aufklärung kritisiert oder andererseits als fruchtbare, aber radika-

le Kritik an postmodernen und neoliberalen Herrschafts- und Lebensverhältnis-

sen gutgeheißen. Es wird in dieser Studie das biopolitische Argument in seinen

verschiedenen Facetten analysiert werden. Im Folgenden wird nun zuerst darge-

stellt, was Michel Foucault unter Biomacht versteht und daraufhin Ernst Jüngers

Verständnis der Lebensmacht kontrastierend dargestellt. In einem abschließenden

Unterkapitel werden dann die für den Typus entscheidenden Merkmale aufgezeigt

und der erste Satz des Typus aufgestellt.

Die in diesem Kapitel vorgestellte Biomacht soll als Einführung in die Typen-

bildung dienen. Das in diesem Kapitel analysierte Phänomen stellt den Anfangs-

punkt der vorliegenden Forschung dar. Ausgangspunkt meiner Forschungen war

diese eigentümliche Parallele zwischen Biomacht und Lebensmacht in Der Wille

zum Wissen von Michel Foucault und Der Arbeiter von Ernst Jünger. Im Laufe der

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Forschung ergaben sich aus diesem Kernstück der Parallelität Implikationen und

weitere Fragestellungen, mit denen ich an die zwei Autoren herangetreten bin.

Es hat sich herausgestellt, dass auch weit über den Aspekt der Biomacht hinaus

derartige Überlagerungen zu erkennen waren und auch im Zusammenhang mit

weiteren Autoren offenbar wurde, dass es sich hier nicht nur um Zufälle handelt,

sondern hier ein typisches Merkmal für eine Art des politischen Denkens vorliegt.

Die ausschlaggebenden Phänomene werden in den folgenden Kapiteln aufgear-

beitet und zu einem Typus des politischen Denkens zusammengefügt werden. Das

hier kurz darzustellende Verständnis von Biomacht hat konkrete Einflüsse auf das

Konzept der Rationalität der Aufklärung, auf die Vorstellung des souveränen Sub-

jekts der Moderne sowie auf die Frage des Politischen (Krieg statt Verständigung).

Diesen soll in eigenen Teilkapiteln nachgegangen werden.

3.1 Biomacht I – Michel Foucault

3.1.1 Disziplinartechnik und Biomacht

Das Konzept der Biomacht taucht bei Foucault das erste Mal explizit in der Mo-

nographie Der Wille zum Wissen und etwa zeitgleich in der Vorlesungsreihe In Ver-

teidigung der Gesellschaft auf. In Der Wille zum Wissen führt er das Konzept ein, um

sich zum Schluss seines Buches noch einmal dem (disziplinarischen) Sexualitäts-

dispositiv von einer grundlegenderen Entwicklung derModerne her zu nähern.Die

These lautet letztlich, dass die Sexualität von solch großer Relevanz ist, weil sie am

Kreuzungspunkt einer neuen ›Lebensmacht‹ steht. Sie befindet sich zwischen dem

individuellen Körper und demGattungskörper. Beide sind zur Zielscheibe der neu-

en Lebensmacht geworden, welche nicht mehr auf feudaler Abschöpfung beruht,

sondern auf Optimierung. Foucault beschreibt eine Macht, die sich dem Körper

und dem Leben eher positiv zuwendet als repressiv. Diese Macht steht im Kontrast

zur traditionellen, souveränen Macht des Monarchen, welche von der patria potes-

tas abstammt. Sie entstammt dem Hausrecht des römische pater über seine Gat-

tin, Kinder und Sklaven. Er besaß das Recht zu Leben und Tod im eigenen Hause,

konnte über Leben und Tod des Eigentums und seines eigenen Blutes entscheiden.

Für den souverän herrschenden Monarchen war dieses Recht ausschlaggebend,

aber schon dahingehend eingeschränkt, dass er seine Untertanen nur töten durf-

te, wenn er sich existenziell bedroht fühlte – er konnte Untertanen unter diesem

Umstand auch in den Krieg schicken und somit der Gefahr des Todes aussetzen.

Und es war sein Recht, einen Untertan umzubringen, wenn dieser seine Herrschaft

in Gefahr brachte. Die patria potestas war somit an die Verteidigung des Souve-

räns geknüpft. Foucault macht darauf aufmerksam, dass es sich bei dieser patria

potestas um ein asymmetrisches Recht handelt. Denn sein Recht über das Leben

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 91

bestand letztlich nur in seinem Recht über den Tod. Also letztlich ging es hier um

ein

»Recht, sterben zu machen und leben zu lassen. Sein Symbol war ja das Schwert.

Und vielleicht ist diese Rechtsform auf einen historischen Gesellschaftstyp zu

beziehen, in dem sich die Macht wesentlich als Abschöpfungsinstanz, als Aus-

beutungsmechanismus, als Recht auf Aneignung von Reichtümern, als eine den

Untertanen aufgezwungene Entziehung von Produkten, Gütern, Diensten, Arbeit

und Blut vollzog.«1

Die souveräne Macht ist eine Macht der Abschöpfung. Doch dies hat sich stark

geändert. Abschöpfung ist seit drei Jahrhunderten nicht mehr der hauptsächli-

che Mechanismus, sondern nur noch ein Mechanismus unter anderen. EinWandel

setzt im 17. Jahrhundert mit den allmählich entstehenden Institutionen und den

Disziplinartechniken ein, welche Foucault schon in Überwachen und Strafen analy-

siert hat. Diese Mechanismen sind die der »Anreizung«, der Kontrolle, der stetigen

Steigerung, der Intensivierung und Organisation der mechanistisch verstandenen

Körper. Das Ziel ist nicht mehr die Hemmung und Abschöpfung der Untertanen,

sondern ihre Kräfte ansteigen zu lassen, sie in Raum und Zeit anzuordnen und

sie zu verwalten. Das bloße Recht, seine Untertanen zu töten, wird zunehmend

zur Rückseite der Medaille der Optimierung und der Steigerung des Lebens und

all seiner Vitalitäten.2 Diese Disziplinen entstehen von unten und werden nicht

durch den Staat initiiert. Sie werden jedoch ab dem 17. Jahrhundert langsam und

ab dem 19. Jahrhundert immer zunehmender von der souveränen Macht inkorpo-

riert bzw. kolonisiert. Dies geschieht im Rahmen eines veränderten Diskurses über

die Souveränität. Mit Machiavelli und der unendlichen Reihe an Anti-Machiavelli-

Literatur entbrennt ein Diskurs über das richtige und falsche Handeln des Fürs-

ten. Entscheidend sei die Loslösung der Frage der Souveränität und ihres Handelns

von der universalen antiken Frage der Philosophie nach dem guten Leben gewe-

sen, meint Foucault. Es entsteht eine eigenständige politische Logik. Die Effizienz

der Regierung wird als neue Rationalität zu einem Selbstzweck. Doch mit einer

entscheidenden Modulation: Denn es ändert sich das Bild von der Regierung als

reiner Durchsetzung von Machtinteressen auf einem Territorium hin zu einem

Verständnis, das die dort lebenden Individuen beginnt, auch als Reichtum anzu-

sehen.3 Foucault ordnet nun seine Disziplinarmacht in einen ganz neuen Diskurs

1 Foucault,Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2014, S. 132.

2 Vgl. ebd., S. 132.

3 Vgl. Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalität I. Sicherheit, Territorium, Bevölke-

rung, Vorlesung am Collège de France 1977-1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

über das Regieren in der Moderne genealogisch ein: um das Optimieren der Be-

völkerung als Ziel der souveränen Regierungsform und nach deren Sturz mit der

Französischen Revolution die tatsächliche Vertiefung der Verkettung von Macht

und Leben der Bevölkerung. In Der Wille zum Wissen wendet Foucault seinen Blick

daher auch nichtmehr auf dieMikropraktiken der Disziplinarmacht, die er inÜber-

wachen und Strafen beschrieben hat. Es geht um eine Entwicklung im Diskurs des

Regierens in der Moderne. Paradigmatisch könnte man den neuerlichen, biopoli-

tischenWandel Foucaults Machttheorie so zusammenfassen: Das Leben – verstan-

den als Lebendiges mit seinen eigenen biologischen Regeln – hält Einzug in das

Kalkül der Macht. Mit dem Leben taucht auch das Verständnis einer neuen Gat-

tung auf: der Mensch. Diese Gattung wird dem Souverän für Interventionen auf

der Gattungsebene zugänglich durch ein neu auftauchendes Konzept: das der Be-

völkerung. Das (Über-)Leben der Bevölkerung wird zur Daseinsberechtigung des

Souveräns. Sehr feinsinnig beschreibt Foucault hier, dass diese neue Lebensmacht

der Moderne einhergeht mit einer enorm gestiegenen Todesmacht. Denn während

das Töten in der klassischen souveränen Situation die Verteidigung der juridischen

Existenz des Souveräns zum Ziel hatte, steht nun plötzlich die Existenz der gesam-

ten Bevölkerung als Staatsziel auf dem Spiel:

»Nie waren die Kriege blutiger als seit dem 19. Jahrhundert, und niemals richte-

ten Regime – auch bei Wahrung aller Proportionen – vergleichbare Schlachtfeste

unter ihren eigenen Bevölkerungen an. Aber diese ungeheure Todesmacht kann

sich zum Teil gerade deswegenmit solchem Elan und Zynismus über alle Grenzen

ausdehnen, weil sie ja nur Komplement einer positiven ›Lebensmacht‹ [Hervorhe-

bung N. A.] darstellt, die das Leben in ihre Hand nimmt, um es zu steigern und

zu vervielfältigen, um es im einzelnen zu kontrollieren und im gesamten zu regu-

lieren. Kriege werden nicht mehr im Namen eines Souveräns geführt, sondern im

Namen der Existenz aller. Man stellt ganze Völker auf, damit sie sich im Namen

der Notwendigkeit ihres Lebens gegenseitig umbringen. Die Massaker sind vital

geworden. Gerade als Verwalter des Lebens und Überlebens, der Körper und der

Rasse, haben so viele Regierungen in so vielen Kriegen so viele Menschen töten

lassen.«4

Was Foucault hier sehr gut auf den Punkt bringt, ist eine Entwicklung des Tötens

(im Sinne des Auslöschens), umnicht selbst getötet zuwerden (umnicht selbst aus-

gelöscht zu werden). Dahinter steht eine Frage, die bis heute nicht an Aktualität

eingebüßt hat: Wie kann eine Macht, die sich dem Leben verschrieben hat, töten?

Für Foucault nur anhand des Rassismus. Dieser führt für Foucault in das Leben ei-

ne fundamentale Trennung ein: Er scheidet zwischen dem,was leben soll und dem,

4 Foucault,Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2014, S. 132f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 93

was sterben muss, damit die Mehrheit leben kann.5 Der Souverän muss das Leben

der Gattung schützen und das kann bedeuten, dass alle Anormalen, alle Degene-

rierten und alle Gefährlichen getötet werden müssen. Der biopolitische Diskurs

zeigt hier starke Parallelen zum evolutionstheoretischen Diskurs und nimmt zu-

dem eine Sprache der Reinheit und Gesundheit an. Es scheint sich um eine diskursi-

ve Harmonie bzw. Symbiose zwischen der Evolutionstheorie und der Biopolitik im

19. Jahrhundert zu handeln.Diesermedizinisch/evolutionstheoretische Rassismus,

den Foucault an dieser Stelle einführt, hat mit dem traditionellen Rassismus, dem

Hass zwischen Rassen oder Ablenkungs-Sündenböcken für die Herrscher, nichts

zu tun, sondern ist direkt an das Funktionieren der Macht gebunden. Denn die

Macht kann nur noch töten im Namen der Verteidigung der Gesellschaft, im Namen

der Reinigung und der Säuberung. Die Biomacht, so lässt sich an dieser Stelle fest-

halten, ist eine entscheidende Modulation der klassischen Souveränität, mit der

sich das Recht des Schwertes, um überleben zu können, in eine Macht des Lebens

gewandelt hat, die jedoch das Schwert zur Reinhaltung des Lebens, zur Abwehr der

degenerierten Rasse in der Hand hält.6

»Wie kann man aber eine Bio-Macht funktionieren lassen und zugleich Kriegs-

rechte ausüben, das Recht auf Mord und die Funktion des Todes, wenn nicht über

Rassismus?Daswar das Problem, und ichdenke, es ist nachwie vor das Problem.«7

Die vitale und die soziale Norm

Foucault begründet die Gleichzeitigkeit von Lebens- und Todesmacht aus dem

Macht/Wissen-Korrelat heraus. Jedoch geht er nicht näher darauf ein. Maria

Muhle hat in ihrem Buch Eine Genealogie der Biopolitik etwas Klarheit in diesen

Zusammenhang gebracht. Die bahnbrechende Neuheit der Biomacht, wie sie

Foucault rezipiert, besteht in einer zunehmenden Imitation des Vitalen durch das

Soziale. Das ab 1800 entstehende neue Machtdispositiv entdeckt die vitale Norm

des Lebens für sich und versucht diese auf Ebene der Bevölkerung, auf sozialer

Ebene für sich zu nutzen. Hintergrund ist ein neues biologisches Verständnis des

Lebens, wie Georges Canguilhem dies identifiziert. Für Canguilhem besteht das

vitale Lebensprinzip – mit Xavier Bichat gesprochen – darin, dass es stets eine

Dynamik ist, die sich mit seinem ihm erst einmal feindlichen Milieu und seinen

inneren Degenerationsprozessen auseinandersetzt. Leben heißt ständiger Kampf

gegen die pathologischen Prozesse und die gefährlichen äußeren Einflüsse. Das

Leben hat keine statische Norm, sondern besteht in einem ständigen Überwinden,

stetigen Abwenden der pathologischen Prozesse, die fester Teil des Inneren des

5 Vgl. ebd.

6 Vgl. Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collège de France

1975-1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, S. 292-305.

7 Ebd., S. 305.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Organismus sind. Kurzum: Das Leben kennt keine Normalität, sondern eine

Normativität. Das Wesen des Lebens besteht darin, dass es sich durch Krisen,

durch Irrungen, durch Überschreitungen stets eigene Normen setzt. Damit ist

das Leben an sich eine »Bewegung hin zur obersten Grenze, zur vollkommenen

Ausschöpfung der lebendigen Fähigkeiten«.8 Das Natürliche des Organismus

ist der Drang zur Vervollkommnung und das Überwinden des Pathologischen

und Anormalen. Das Neue an Canguilhems vitalistischen Verständnis des Lebens

ist, dass es im Gegensatz zum klassischen Vitalismus kein ontologisch-positives

Lebensprinzip gibt, sondern dass das Prinzip des Lebens in der Reaktion auf das

Pathologische und das Milieu sowie auf deren Überwindung bzw. Anpassung

basiert. Das Leben existiert hierbei in einer Polarität zwischen dem inneren,

organischen Gleichgewicht, das es zu erhalten sucht (Homöostase), und einer

schöpferischen, normativen, dynamischen, stets überschießenden Kraft, die den

Organismus an das Milieu und das Milieu an sich anpasst. Mit Jakob Johann

von Uexküll und Kurt Goldstein argumentiert Canguilhem, dass es zwischen

dem Leben und dem Milieu keine einseitigen Determinationsverhältnisse gibt,

sondern dass das Leben und das Milieu in gewisser Hinsicht identisch sind. Je-

des Lebewesen ist selbst seine Umwelt, sein Milieu. Denn die entscheidenden

Faktoren, weshalb es lebensfreundlich/lebensfeindlich ist, sind nicht objektiv,

sondern gehen vom Organismus aus. Die vitale Norm besteht darin, sich aus sich

selbst heraus selbst zu übertreten, dynamisch sich und das Milieu anzupassen,

aus sich heraus neue Normen zu setzen, in einer negativ gegen das Pathologische

gerichteten Perfektibilität. Kurzum: Die vitale Norm ist autopoietisch, sie bildet

sich aus sich selbst heraus.9 Entscheidende These von Muhle ist nun, dass die

Besonderheit der neuen biopolitischen Norm bei Foucault in Folgendem besteht:

Sie greift die Autopoiese des Lebens konstruktiv auf. Sie imitiert sie.10 Es gibt

einen wesentlichen Zusammenhang

»zwischen der Dynamik der vitalen Normen und den sozialen Normen im Fou-

cault’schen Sinne, die diese Dynamik aufgreifen. […] [Muhle will zeigen, Anm. N.

A.], dass Foucault, je mehr er sich der Untersuchung der Biopolitik nähert, einen

Begriff der Normherausstellt, dermit Canguilhems vitaler Norm kongruent ist.«11

Die Norm der Disziplinarmacht ist eine soziale Norm – sie wird von außen vorge-

geben. Sie hat zwar mit der biopolitischen Norm gemein, sich von der souveränen

Macht abzugrenzen, indem sie das Leben positiv adressiert (es steigert). Aber der

8 Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und Can-

guilhem, München: Wilhelm Fink 2013, S. 115.

9 Vgl. ebd., S. 115-148.

10 Vgl. ebd., S. 149-151.

11 Ebd., S. 150f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 95

entscheidendeUnterschied zwischen disziplinärer und biopolitscher Norm besteht

darin, dass letztere Norm einer inneren Dynamik des von ihr bestimmten Phäno-

mens entspringt! Die Disziplin setzt eine juridische Norm (ein Gebot), normiert

den Körper und das Nicht-Normierbare schließt es als wahnsinnig, als krankhaft,

degeneriert, arbeitsscheu etc. aus bzw. sperrt es ein. Die biopolitische Norm rich-

tet den Blick auf das Funktionieren des gesamten Gesellschaftskörpers und regu-

liert die Bevölkerung in dem Sinne, dass er sich wie ein natürliches Leben entfalten

kann, für seine Irrungen, seine Übertretungen und seine Dynamiken Freiräume

hat. Die Biomacht ist autopoietisch produktiv. Aus dieser Perspektive erscheint die

Norm der Disziplinarmacht als Normierung auf individueller Ebene, wohingegen

dieNormder Biomacht eine derNormalisierung imSinne der vitalenNormwird.12

Biomacht bedeutet somit nicht – wie sie oft missverstanden wird –, dass das Le-

ben einfach nur zur Zielscheibe der Macht wird, sondern auch, dass ein neuartiges

Wissen vom vitalen, normativen Leben dasModell derMacht wird. Biomacht ist also

ein durch und durch doppeldeutiger Begriff. Foucault selbst nutzt den Begriff im

Willen zum Wissen etwas doppeldeutig, was zu Verwirrungen führt. Für Muhle ist

jedoch klar: Wenn man Biomacht verstehen will, dann muss man diese doppelte

Bedeutung verstehen!

Einerseits rücken nun folglich durch die Biopolitik die Verwaltung des Lebens,

die Regulierung des Körpers und der Bevölkerung in den Hauptfokus. Die Ver-

waltung des Körpers bezeichnet Foucault als Dressur des Körpers analog zu einer

Maschine durch die Institutionen der Disziplin. Die Regulierung der Bevölkerung, die

durch dieMechanik des Lebendigen (die Biologie) durchkreuzt wird, wird anderer-

seits durch eine staatliche Biopolitik gewährleistet. Diese zwei Pole der Dressur und

Regulation sind die zwei Pole, die sich nun teilweise diachron, aber auch synchron

entwickeln. Bei der Disziplin geht es um die Kontrolle und Verwaltung der Körper,

ihre sinnvolle Anordnung in Zeit und im Raum zur stets optimierten Ausnutzung

ihrer inneren Kräfte. Die Disziplinartechnik gewährleistet dies durch festsetzende

Institutionen, wie etwa die Schule, die Kaserne, das Internat und die Fabrik. Die

Biopolitik zielt hingegen ab auf ein immer besser verfeinertes Verständnis sowie

die Steuerung statistischer Eigenschaften einer Bevölkerung, wie deren Geburten-

rate und durchschnittliche Lebensdauer durch Wissenschaft, öffentliche Hygiene,

Krankenversicherung, Siedlungsformen usw.Während es also beimDisziplinar-Pol

eher umdieDressur desmenschlichenKörpers durch Institutionen geht (wie bspw.

durch den Taylorismus im 20. Jahrhundert), so geht es beim Regulations-Pol um

das Verstehen von statistischen Zusammenhängen und die Rückführung von un-

günstigen Zusammenhängen für die Bevölkerungsentwicklung aus der Perspekti-

ve der globalen Steigerung des menschlichen Lebens. Biopolitische Techniken und

Disziplinartechniken gehen teilweise Hand in Hand, teilweise widersprechen sie

12 Vgl. ebd., S. 152-202.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

sich jedoch auch. Foucault trennt diese beiden Konzepte nie wirklich scharf von-

einander ab. Beides sind ja auch Weiterentwicklungen weg von der klassischen

abschöpfenden, souveränen Macht hin zu post-souveränen Machttechniken. Da-

durch verwässert er manchmal die basale Errungenschaft dessen, was eigentlich

die hauptsächliche Forschungserkenntnis der Biomacht ist: Die Macht kontrolliert

das Leben optimaler, unspektakulärer denn je, auf beinahe perfide Art und Weise

alleine dadurch, dass sie sich selbst im Funktionsmodell des Lebens verwirklicht.

Die Biomacht konstruiert eine Bevölkerung, ein Milieu (wie die moderne Arbeiter-

stadt), einen Markt und setzt diese als »künstliche Natürlichkeit«, erforscht deren

»innere Naturgesetze«, wie die Sterberate, die Einwohnerdichte, das Gesetz des

optimalen Preises etc. Diese setzt sie in statistische Beziehung zu erwünschten

(Gesundheit, lange Lebensdauer etc.) oder unerwünschten (Krankheiten, Suizide,

Arbeitslosigkeit etc.) Phänomenen, erstellt Differential-Statistiken, setzt quasi-na-

türliche Normen fest und versucht durch globale Regulierung ganz im Sinne der

vitalen Norm, die pathologischen (also unerwünschten) Prozesse durch Interven-

tionen anhand der Differential-Statistiken das »Leben der Bevölkerung« zu ver-

bessern. Dabei greift diese letztlich künstlich von außen kommende Macht auf

die Selbstoptimierungslogik des Lebens zurück. Anstatt also wie die Disziplinar-

techniken auf Krankheiten durch Einsperrung und Bearbeitung des individuellen

Kranken zu setzen, setzt die Biopolitik bei allen (auch den Gesunden) an. Bei Be-

trachtung von Differential-Statistiken wird klar, welche Bevölkerungsgruppen auf-

grund welcher Faktoren bei bestimmten Krankheiten am ehesten gefährdet sind.

Aufgrund dieser Zusammenhänge können Absicherungs- und Versicherungsstruk-

turen gefördert werden, die zur Selbstabsicherung sowie zu eventuellen Verhal-

tensänderungen führen können. Paradigmatisch für biopolitische Interventionen

steht die Impfung (Variolation/Vakzination). Auf Basis von Differential-Statistiken

werden bestimmte Bevölkerungsgruppen mit einem Mittel behandelt, welches die

inneren Selbstheilungs- und Selbstschutzprozesse des menschlichen Körpers an-

stößt. Das biopolitische Instrument nutzt also ganz direkt die vitalen Kräfte des

Lebens, sich selbst zu überschreiten und gegen das Pathologische anzukämpfen.

Die Impfung ist das Paradigma der Biopolitik. Ein Machtinstrument, das zwar

künstlich ist, jedoch auf die vitale Natürlichkeit als Instrument zurückgreift. Es

entsteht – wie ich hier gerade angedeutet habe – eine äußerst komplexe Verflech-

tung zwischen Natürlichem und Künstlichem.13

»Die Normen der Normalisierungsgesellschaft sind künstlich, aber der Impuls,

Normen zu schaffen, ist vital, denn das Leben ist im Sinne Canguilhems normativ.

Auch das Einwirken der Macht auf das Milieu ist eine äußerliche und künstliche

13 Vgl. ebd., S. S. 222-278.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 97

Beziehung, aber das Erschaffen und Verändern einesMilieus ist ein vital-normati-

ver Impuls, dessen Logik die Biopolitik aufgreift. Durch diese natürlich-künstliche

Beschaffenheit ist es der Biopolitik möglich, das Leben der Bevölkerung wie aus

seinem Innern heraus zu erfassen und zu regieren.«14

Noch einmal kurz zusammengefasst: Die biopolitische Norm imitiert die vitale

Norm in dreierlei Hinsicht: erstens indem sie das gesellschaftliche Ganze vor sei-

nen inneren Degenerationen zu schützen versucht (In Verteidigung der Gesellschaft,

biopolitischer Rassismus). Zweitens durch regulatorische Techniken, welche Rah-

menbedingungen schaffen, in denen als natürlich konstruierte Gegenstände (wie

»die Bevölkerung« oder »die Wirtschaft«) sich selbst optimieren können. Paradig-

matisch ist hier die Impfung. Und drittens durch das Agieren der Biomacht auf

der Ebene von Milieus:

»Nur insofern sich das individuelle Leben in einem solchen Milieu vollzieht, wird

es zum Gegenstand der Biomacht. Die Biomacht bezieht sich auf das Leben, in-

dem sie die natürlichen und sozialen Bedingungen, unter denen dieses Leben

stattfindet, modifiziert, organisiert und kontrolliert.«15

***

Für Foucault sei der Kapitalismus ohne die beidenWeiterentwicklungen der souve-

ränen Macht – also Disziplinar- und Biomacht – nicht möglich gewesen. Nicht der

Kapitalismus steckt also hinter der Entstehung dieser Biomacht, sondern vielmehr

hat die Entstehung der Biomacht aus einem neuen Macht/Wissen-Korrelat den

Erfolg des modernen Kapitalismus erst ermöglicht. Diese neuen positiven Macht-

techniken entstanden als Weiterentwicklung der souveränen Macht durch hege-

moniale Prozesse im »bebenden Sockel« der Kräfteverhältnisse der Gesellschaft,

als Antwort auf Krisen und Revolutionen mit dem Ziel einer neuen Souveränität

und Regierungstechnik.16

»Die Abstimmung der Menschenakkumulation mit der Kapitalakkumulation, die

Anpassung des Bevölkerungswachstums an die Expansion der Produktivkräfte

und die Verteilung des Profits wurden auch durch die Ausübung der Bio-Macht in

ihren vielfältigen Formen und Verfahren ermöglicht. Die Besetzung und Bewer-

tung des lebenden Körpers, die Verwaltung und Verteilung seiner Kräfte waren

unentbehrliche Voraussetzungen.«17

14 Ebd., S. 249.

15 Ebd., S. 248.

16 Vgl. Foucault, Michel: Sexualität undWahrheit I. DerWille zumWissen, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2014, S. 133-136.

17 Ebd., S. 136f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Die vitale Norm des biologischen Lebens reflektiert sich für Foucault in der Moder-

ne das erste Mal im Politischen. Während die souveräne Macht ausmacht, dass sie

das existierende Produkt derMenschen abschöpft, gibt sich diemoderne Biomacht

damit nicht mehr zufrieden. Sie zielt direkt auf die Existenz der Menschen als Le-

bewesen und versucht, ihre Biologie, ihre statistischen Daten zu verbessern und

zu steigern. Letztlich ist es der Versuch der Macht, durch vom Leben informier-

te Techniken, durch die inhärente Selbstoptimierung möglichst viel abzuschöpfen

aus der Bevölkerung, ohne dass Interventionen der Macht selbst dieser Abschöp-

fung imWege stünden.18 In diesem Zusammenhang fällt Foucaults berühmtes Zi-

tat zur Modernitätsschwelle der Biomacht:

»Jahrtausende hindurch ist der Mensch das geblieben, was er für Aristoteles war:

ein lebendes Tier, das auch einer politischen Existenz fähig ist. Der moderne

Mensch ist ein Tier, in dessen Politik sein Leben als Lebewesen auf dem Spiel

steht.«19

Eine solche Biomacht wirkt nicht durch Repression, sondern eher normalisierend.

Die Normalisierungsgesellschaft, von der Foucault spricht, ist das Ergebnis einer

Machttechnik, die vom Leben lernt, auf das Leben gerichtet ist und nicht mit dem

Tode droht. Doch es bleibt dabei, dass trotz der Hinwendung der Macht an die

inneren, natürlichen Potenziale des Lebens und eines gewissen laissez-faire und

laissez-passersmit dem Ziel der Selbstoptimierung, im langen Ende die Produktivi-

tätsziele und die konkreten Strukturen, die als natürlich gesetzt werden, trotzdem

äußerlich und aufgezwungen sind. Auch die liberale Biomacht (auf die ich wei-

ter unten noch einmal zurückkomme), ist am Ende noch eine Recodierung von

Ausbeutungs- und Herrschaftsstrukturen. All die subjektiven Formen von liberaler

Verfassungsstaatlichkeit, von liberaler Gesetzgebung und vom Parlamentarismus

deutet Foucault als Nebeneffekte, die nicht übertünchen können, dass es sich um

eine normalisierende Macht handelt, die unsere Zeit weiterhin im Griff hat.

Hier kommt nun die Sexualität ins Spiel: Wie eingangs erläutert, stellt die

normalisierende Biomacht den globaleren Bezugsrahmen für die Betrachtung des

Sexualitätsdispositivs dar. Sexualität hat in der normalisierenden Biomacht eine

besondere Funktion, da sie den Kreuzungspunkt verschiedener Machttechnologi-

en darstellt. Sie steht am Kreuzungspunkt zwischen der Disziplinar- und der Re-

gulationsmacht – sie wirkt über die Institutionen (wie etwa die Familie) genauso

wie über biopolitische Hygiene-Interventionen.20 Sexualität ist der Zugangspunkt

zum Leben des Körpers und der Gattung zugleich, »man macht die Sexualität zum

18 Vgl. ebd., S. 137f.

19 Ebd., S. 138.

20 Vgl. ebd., S. 139ff.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 99

Dynamometer einer Gesellschaft, der sowohl ihre politische Energie wie ihre biolo-

gische Kraft anzeigt«.21 Der Sex als Dynamometer, als Kreuzungspunkt der Sorge

um den Körper wie um die Bevölkerung wird zur Zielscheibe einer Macht, die eher

das Leben verwaltet und optimiert, als mit dem Tode droht. Die Machtprozeduren,

welche Foucault in der Geschichte verfolgt, sind von einer Symbolik des Blutes des

Adels zu einer Analytik der Sexualität übergegangen.Während das Blut selten und

stets gefährdet war, ist der Sex allgegenwärtig und stets unruhig. Das Blut mit

seiner Symbolik gehört zum Reich der Gesetze (juridisch), der Sex, so führt Fou-

cault aus, gehört eher zur Norm. Denn eben weil er als allgegenwärtig erscheint,

müssten andere Machttechniken als die simple Repression genutzt werden.22

In DerWille zumWissen und auch in In Verteidigung der Gesellschaft fasst Foucault

nun seine Erkenntnisse über das Paradigma einer den Makro-Diskurs über das

Leben beherrschenden Kraft zusammen. Die kalte, bürgerliche Logik der Einsper-

rung des Wahnsinns, das Panopticon, das Kerkersystem und die Disziplinarmacht

sind eng verwandt mit einer sich nun ab 1800 konstituierenden Biomacht, welche

das Leben gemäß seiner Lebendigkeit und seiner vitalen Norm in all seinen vitalen

Facetten in eine Verwertungsmaschinerie einspannt.Die biologisch-informierteMacht

nimmt das Leben in die Hand, um das auf der Ebene des Einzelnen schon kontrollierte Leben

auch auf der Ebene des Gesamten zu regulieren. All die modernen Errungenschaften der

Disziplin, bspw. der klinischen Medizin, hatten nie die Verbesserung des Lebens

für das Individuum als primäres Ziel, sondern ergaben nur Sinn vor dem Hinter-

grund eines Triebwerks, in das wir hineingeboren wurden. Die Biomacht nutzt das

Wissen über das Leben perfide aus, imitiert es und vertieft diese Ausbeutung in

ihrer Qualität und in ihren Ausmaßen um ein Vielfaches.23

21 Ebd., S. 141.

22 Vgl. ebd., S. 141-144.

23 Hier lässt sich auch Folgendes anbringen: Dass das Leben zu verlängern, nicht unbedingt für

alle Individuen gelten muss, kann sich hieraus auch ableiten lassen. Hier schreibt sich eine

paradoxe, eine immunitäre (Roberto Esporito) Logik in die Biopolitik ein. Denn wenn nicht

das Leben des Individuums, sondern das gesunde Leben der Bevölkerung im Mittelpunkt

steht, ist man auch nicht weit entfernt von der faschistischen Version: Du bist nichts, dein

Volk ist alles. Da es hier jedoch um Bevölkerung und nicht um Volk geht, muss das bedeu-

ten: Die individuelle Biologie ist nichts, der ganze Organismus ist alles. Anders ausgedrückt:

Um die Bevölkerung zu optimieren, kann das Töten von lebensunwertem Leben plötzlich als

›denkbar‹ erscheinen. Auf diesen Zusammenhang zwischen der Einschreibung des Lebens in

die Macht und der damit verbundenen Biopolitik und dem Euthanasie-Programm der Nazis

machen vor allem Giorgio Agamben und Roberto Esposito aufmerksam.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

3.1.2 Die Biomacht und die Geschichte der Gouvernementalität

Seit der Vorlesungsreihe In Verteidigung der Gesellschaft von 1976 steht Foucaults neu-

artiges Konzept der Biomacht im Raum. Ebenfalls 1976 veröffentlicht er den ersten

Teil von DerWille zumWissenmit dem Untertitel Sexualität undWahrheit 1. Auch hier

nimmt er diesen biopolitischen Faden auf und verortet das Sexualitätsdispositiv

genau am entscheidenden Scharnier zwischen Körper und Bevölkerung. Erst 1978

hält er die nächste Vorlesung (1977 fand die Vorlesung nicht statt), für die er sich

vornimmt, eine Genealogie derMacht über das Leben zu erarbeiten. Vor diesem theo-

retischen Hintergrund lassen sich die beiden Vorlesungen 1978 und 1979 (Die Geburt

der Biopolitik) als eine Art Einheit verstehen. Jedoch folgt ab der vierten Vorlesung

der Reihe Sicherheit, Territorium, Bevölkerung eine entscheidende Verschiebung des

Gegenstands der Vorlesungsreihe, auf die Michael Sennelart in seiner Situierung

der Vorlesungen von 1978 und 1979 zurecht hinweist:

»Die Durchführung dieses Projekts indessen leitet ihn auf Umwege, die ihn

scheinbar von seinem anfänglichen Zielobjekt entfernen und der Vorlesung

eine neue Richtung geben. Denn all dies geschieht, als ob die Hypothese der

Bio-Macht, um wirklich operativ zu werden, in einen größeren Rahmen einge-

ordnet zu werden verlangte. Die angekündigte Studie der Mechanismen, durch

welche die menschliche Art im 18. Jahrhundert in eine allgemeine Strategie der

Macht eingetreten ist, dargestellt als eine Skizze einer ›Geschichte der Sicher-

heitstechnologien‹, überläßt von der vierten Sitzung der ersten Vorlesungsreihe

an ihren Platz dem Projekt einer Geschichte der ›Gouvernementalität‹ seit den

ersten Jahrhunderten der christlichen Zeitrechnung. Ebenso tritt in der zweiten

Vorlesungsreihe die Analyse der Formationsbedingungen der Biopolitik bald

zugunsten der Analyse der liberalen Gouvernementalität zurück.«24

In der deutschen Foucault-Forschung entbrennt an dieser Abweichung Foucaults

nun ein großer Auslegungsstreit. Für Autoren wie Philipp Sarasin oder auch Ul-

rich Bröckling löst sich Foucault vom ›Diskurs der Schlacht‹ aus In Verteidigung der

Gesellschaft und dem Biopolitik-Begriff aus Der Wille zum Wissen. Das Konzept der

Biomacht bleibe ein »Torso« mit vielen Anknüpfungspunkten unter dem Stichwort

der Gouvernementalität.25 Foucault entdecke nämlich die Freiheit das ersteMal als

ernstzunehmende Freiheit im Zentrum des Machtkalküls der Moderne und nicht

einfach nur als reine Ideologie, an deren physischer Basis die alles untergrabende

Disziplinarmacht und die Ausbeutung der Biomacht stehe. Gouvernementalität sei

24 Sennelart, Michel: Situierung der Vorlesungen, in: Foucault, Michel: Geschichte der Gouver-

nementalität I. Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Vorlesung am Collège de France 1977-

1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 527f.

25 Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einführung, Hamburg: Junius 2005, S. 175.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 101

etwas Positives für Foucault, während Biomacht ja eher negativ konnotiert sei. Und

daher ändere er seinen Blickwinkel weg von der Biomacht, die sich als theoretische

Sackgasse der Negativität erweise, und verbreitere seinen Blick auf das Problem

der Regierung. Doch Maria Muhle widerspricht dieser Auffassung, dass Foucault

nun ein Loblied auf die Freiheit halte. Foucault verschreibe sich nicht positiv dem

Liberalismus.

»Damit wird jedoch einwesentlicher Punkt in Foucaults Untersuchungen verfehlt,

nämlich die Tatsache, dass es ihm um die Herausstellung post-souveräner Macht-

strukturen geht, die zugleich weiter als Beherrschungsmechanismen funktionie-

ren. Die Annahme einer politischenWendewürde zudemeinMissverständnis der

Foucault’schen Begrifflichkeiten voraussetzen, die strikt auf machtanalytischer

Ebene verbleiben und normative Aussagen inHinblick auf eine ›gute‹ oder ›eman-

zipatorische‹ Politik nicht zulassen.«26

Foucault wendet sich nicht von seiner Machttheorie aus In Verteidigung der Gesell-

schaft und Der Wille zum Wissen ab. Und er wendet sich nicht der Freiheit positiv

bewertend zu und von der negativen Biomacht ab, sondern durch die Gouverne-

mentalitätsstudien betrachtet er einen viel weitergehenden Aspekt der Biomacht

selbst! Wie schon Michel Sennelart oben zitiert wurde, so hat Foucault wohl sein

Konzept der Biomacht in einen weiteren Rahmen eingespannt und landet daher

bei einer so weitläufigen Genealogie der Regierung von Menschen in der Moderne.

Maria Muhle bekräftigt hier Michel Sennelart und ergänzt auch konkret, inwiefern

Foucault, obwohl er scheinbar von der Biomacht abkommt, trotzdem noch auf ih-

rer analytischenHöhe bleibt. FürMuhle kann dasMissverständnis, Foucault trenne

sich von der Biopolitik, nur aufkommen, wenn man ein falsches Verständnis von

der Biomacht hat. Biomacht ist – wie schon ausführlich in Kapitel 3.1.1 beschrie-

ben – nicht einfach nur eine Macht, die zum Ziel ein biologisches Leben hat, son-

dern auch nach dem vitalen Funktionsmodell des Lebendigen funktioniert! Fou-

caults Lebensbegriff dieser Lebensmacht sei nicht das transhistorische, nackte Le-

ben des Giorgio Agamben, welches immer schon Pendant einer souveränen Macht

ist, die auf dessen Ausschluss basiert. Wäre dem so, gäbe es einen klaren Bruch zu

den Gouvernementalitätsstudien. Doch Muhle argumentiert nachvollziehbar, dass

Foucaults Biomacht nicht nur auf ein nacktes Leben zielt, sondern das Canguil-

hem’sche Lebendige aufgreift. Biomacht beschreibt ein Macht/Wissen-Korrelat, in

dem das Leben als eine Dynamik verstanden wird, die sich selbst ohne Eingriff von

außen am besten an das Milieu anpasst und deren innere Dynamik in einer stän-

digen Überwindung des Pathologischen besteht. Die Macht greift dieses Wissen

26 Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und Can-

guilhem, München: Wilhelm Fink 2013, S. 253.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

auf und anstatt durch souveräne Repression oder disziplinäre Kontrolle das Indi-

viduum auszubeuten, setzt sie auf die Selbstoptimierung des Lebens und reguliert

nur auf der Ebene des Milieus, anstatt am Subjekt selbst anzusetzen. Biomacht

führt eine Lebens-Machtform ein, die sich durch ihren Zugang zur perfekten Aus-

beutung einer Gattung in einem Milieu auszeichnet. Mit dem Begriff der Gouver-

nementalität korrigiert Foucault seine eigenen »Engführungen«, in denen er ver-

schiedentlich selbst den Verdacht nährte, Biomacht beziehe sich nur auf ein nacktes

Leben.27

»Mit der Einführung des Begriffs der Gouvernementalität in den Vorlesungen re-

agiert Foucault auf diese Engführungen. Das heißt, dass der Begriff der Gouver-

nementalität eine bestimmte, einschränkende Tendenz in seinen Schriften korri-

giert und eine neue Perspektive auf die Machtanalyse suggeriert, deren konzep-

tionelle Methodik allerdings im Rahmen der Biopolitik verbleibt. Die Akzentver-

schiebung, die Foucault vollzieht, besteht vor allem darin, dass die lebendigen

Prozesse von den gouvernementalen Techniken zumeist indirekt verhandelt wer-

den. […]DieGouvernementalität bezieht sich auf das Lebendurch die Vermittlung

sozialer, ökonomischer, geografischer, urbanistischer oder anderer externer Phä-

nomene. Die Einführung eines neuen Namens der Macht steht demnach dafür,

dass Foucault an einem weiten Begriff von Biopolitik interessiert ist […].«28

Hier liegt kein Bruch zur Biomacht vor. Denn die liberale Gouvernementalität, al-

so das laissez-faire und laissez-passer im Sinne einer Selbstregulierung/Selbstopti-

mierung des Marktes, der Bevölkerung etc., wenn man ihnen nur die »richtigen«

Rahmenbedingungen im Bereich des Milieus gibt, ist doch nichts anderes als die

Anpassung der Mechanismen der Macht an die vitale Norm des Lebens, die sich

auch in ihrem Milieu selbst reguliert und selbst optimiert. Es zeigt sich, dass Fou-

cault eben in der Funktionsweise der Biomacht endlich ein Konzept gefunden hat,

um eine post-souveräne Analyse auch der Regierung in der Moderne vorzulegen.

Seit Überwachen und Strafen geht es ihm um post-souveräne Macht, doch er klam-

merte die Regierung als Analyseobjekt von Beginn an aus,weil sie ihm historisch zu

sehr verwoben erschienmit der souveränenMacht.Das Entstehen post-souveräner

Machtstrukturen wollte er deshalb vom Randständigen, von den Institutionen der

Anormalen, der Ausgeschlossenen etc. her verstehen. In einem Gespräch im Jahre

1975 gibt er hierfür als Grund an, dass der Staat so eng mit souveränen Praktiken

der Kontrolle und Überwachung sei, dass er sich nicht als Ausgangspunkt für revo-

lutionäre Praktiken eigne. Bestes Beispiel sei die marxistischeTheorie, die sich seit

dem Ende des 19. Jahrhunderts kritisch mit der Staatstheorie auseinandergesetzt

27 Vgl. ebd., S. 250-261.

28 Ebd., S. 254.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 103

habe. Ergebnis sei gewesen, dass sie im Sinne der Revolutions-Strategie Organisa-

tionen bildete, welche selbst die staatlichen Strukturen spiegelten. Die Übernahme

der Macht bspw. in Russland sei wohl auch darauf zurückzuführen, dass im Sinne

der Diktatur des Proletariats ebenjene Repression und Verbotsmacht der souve-

ränen Macht sogar noch übertroffen wurde, womit für Foucault der sowjetische

Weg gescheitert war. Um nämlich den Staat am Laufen zu halten, hätten die Kom-

munisten in Russland am Ende wieder dasselbe Personal eingesetzt, das sich eben

mit der Effizienz des Staates auskennt: die Bourgeoisie. Foucault will damit sa-

gen, dass er den Staat nicht wegen dessen Irrelevanz ausgeklammert hat, sondern

weil er für die Machtverhältnisse überschätzt wurde und wird und dies zu folgen-

schweren Fehlern führe. Es reicht nicht einfach, den Staat zu »übernehmen«. Die

Macht ist nicht im Staatsapparat lokalisiert und um etwas zu verändern, müssen

die tatsächlichen Machtverhältnisse sichtbar gemacht werden.29 Diesem Ziel nä-

herte er sich mit seiner genealogischenMethode. Ende der 1970er Jahre findet Fou-

cault nun eine Möglichkeit, mit der Logik der Gouvernementalität auch den Staat

nicht als Staatsapparat, sondern als Kunst des Regierens genealogisch zu dekon-

struieren und damit für eine Kritik zu öffnen. Folglich entdeckt er mit der Logik

der Gouvernementalität einen Zugang zur Regierung. Diese Gouvernementalität

ist jedoch eben nicht als Abwendung von der Biomacht und auch nicht von seinem

genealogischen Ansatz zu verstehen, sondern sie knüpft nahtlos an das Konzept

der Biomacht an. Foucault legt eine Genealogie der Regierung und der Freiheit vor.

Die liberale Gouvernementalität ist folglich ein Konzept, wie man die Bevölkerung

nicht nur durch Unterwerfung bzw. durch Disziplin regieren kann, sondern eine

Bevölkerung als homöostatisch-selbstregulierendes System regiert, indem man es

sich selbst regulieren lässt. Hierfür funktioniert die liberale Macht eins zu eins als

Biomacht.

***

Statt also einer Genealogie der Biopolitik, die er sich vornimmt, kommt Foucault

zu der Genealogie der Gouvernementalität, die sich in letzter Konsequenz in der

liberalen Gouvernementalität als eine biopolitische herausstellen wird. Der Titel

der Vorlesung von 1978 deutet noch darauf hin, dass er beim engen Problem der

Verwaltung des Lebens bleiben will: Sicherheit, Territorium, Bevölkerung. Das Territo-

rium und die Bevölkerung stehen sich antithetisch gegenüber – stellvertretend für

eine souveräne Macht, die über ein Territorium herrscht und eine Biomacht, die

die Bevölkerung reguliert. Sozusagen die zwei Extrempunkte des Einzugs des Le-

bens in die Macht, deren Übergänge und Abläufe er mit einer Genealogie zu füllen

29 Vgl. Foucault, Michel: Macht und Körper, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Bänden, Band

II (Dits et écrits), hg. von Daniel Defert und Francois Ewald, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001-

2005, S. 938.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

suchte. Es ist bezeichnend, dass diese Aufzählung Sicherheit, Territorium, Bevöl-

kerung im Laufe der Vorlesung de facto der Reihe Sicherheit, Bevölkerung, Regierung

weicht. Zu Beginn der vierten Vorlesung sagt Foucault:

»Alles zusammengenommen ging es in diesen ersten Vorlesungen um die Einset-

zung der Serie Sicherheit-Bevölkerung-Regierung. Nun, ich möchte jetzt versu-

chen, eine kleine Aufstellung dieses Problems der Regierung anzufertigen.«30

Diese und auch die kommende Vorlesungsreihe wird bezeichnenderweise diese

›kleine Aufstellung‹ des Problems der Regierung überhaupt nicht mehr verlassen.

Foucault holt aus, um die Geschichte des Konzepts des Regierens zu ergründen und

auf diese Weise das Besondere am biopolitischen Regieren aufzuzeigen. Er erar-

beitet in seiner Vorlesung eine Genealogie der Regierung im Abendland und die

entscheidende Pointe dieser Genealogie ist wohl, dass seiner Meinung nach seit

Anbeginn der Auseinandersetzung mit ›Regierung‹ im Abendland eine ambivalen-

te Technik gemeint ist, die mehrere Ebenen gleichzeitig betrifft. Die Regierung

(frz.: gouvernement) betraf niemals das Territorium, sondern meint schon etymolo-

gisch die Regierung von Menschen. »Das, was man regiert, sind die Menschen.«31

Und es regiert auch nicht immer schon der Staat, sondern Foucault arbeitet her-

aus, dass die Kunst der Regierung sich aus dem christlichen Pastorat, der kirchlichen

Seelsorge durch Papst, Bischöfe und Äbte heraus ableitet. Diese basiert auf der Idee

der Führung wie bei einem Hirtenamt, der ständigen Überwachung und seelsor-

gerischen Betreuung. Ziel ist die Steuerung der Menschen anhand einer in ihnen

liegenden innerenWahrheit.War das Hauptmotiv der Regierung derMenschen bis

ins 17. Jahrhundert von der Idee des seelsorgerischen Pastorats und des Reiches her

gedacht, so gibt es hier einen Bruch, den Foucault im Westfälischen Frieden ver-

ortet. Von diesem Zeitpunkt an löst die Gouvernementalität das Pastorat ab. Es

kommt von einer Leitung der Seelen zu einer Leitung von Menschen. Es handelt

sich hierbei um eine Säkularisierung der Regierung. Das Interessante hierbei ist,

dass diese neue Regierung der Menschen nun gleichzeitig eine Totalisierungs- und

Individualisierungsseite hat. Foucault verbindet die Entwicklung derMikromächte

mit denen der Makromächte. Zwischen der Regierung des Subjekts und der Regie-

rung des Staates besteht eine Interdependenz – beide sind genealogisch nur zu-

sammen zu erklären.Thomas Lemke macht darauf aufmerksam, dass es sich hier-

bei um eine Parallele zu Norbert Elias’ Konzept der Interdependenz zwischen der

Überwachungs- und Kontrollstruktur einer Gesellschaft und den Seelenapparaten

im Individuumhandelt. Bei beiden kannman die Geschichte der »Verstaatlichung«

30 Foucault,Michel: Geschichte der Gouvernementalität I. Sicherheit, Territorium, Bevölkerung.

Vorlesung am Collège de France 1977-1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 134.

31 Ebd., S. 183.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 105

nicht von der Geschichte der Individualisierungsprozesse trennen. Der entschei-

dende Unterschied – und das macht Foucault in Lemkes Augen so wertvoll – ist

Foucaults ganz und gar nicht-essenzialistische Vorgehensweise im Gegensatz zu

jener von Elias.32 Foucaults Genealogie liegt für Dreyfus und Rabinow daher auch

darüber hinaus in derselben Falllinie, in der auch Max Weber sich historisch (und

eben nicht metaphysisch) mit der Frage der Rationalität unserer Welt und deren

Zusammenhangmit den protestantischen Reformen amPastorat beschäftigt hat.33

Die Gouvernementalität ist der diskursive und genealogische Kontext, in dem

der moderne Staat entsteht. Der Staat ist nur zu verstehen, wenn man sich dessen

bewusst ist, dass er kein transzendentales Ding, sondern Ausfluss einer Strategie,

einer gewissen Handlungs- und Denkweise – eines Diskurses – ist. Er ist eine Art

des Regierens, die aus der Krise des Pastorats entstand und seitdem als Staats-

räson/Polizei durch Widerstände hindurch sich als Paradigma durchsetzen konn-

te. Hierin liegt die Pointe – eben, dass eine Analyse der Mikromächte und eine Analyse der

Makromächte des modernen Staates sich auf derselben Ebene der Regierung von Menschen

bewegen. Diese Lesart der Geschichte

»ist eine Möglichkeit, die, glaube ich, fruchtbar genug ist – diese Fruchtbarkeit ist

meiner Ansicht nachmit der Tatsache verbunden, daßman sieht, daß es zwischen

der Ebene der Mikromacht und der Ebene der Makromacht nicht so etwas wie ei-

nen Einschnitt gibt, daß, wenn man von der einen spricht, man den Bezug auf

die andere ausschließt. Tatsächlich läßt sich eine Analyse in Begriffen von Mikro-

mächten ohne Schwierigkeit mit der Analyse von Problemen wie dem der Regie-

rung und des Staates verknüpfen.«34

Es gibt keinen tiefen Einschnitt zwischen der Mikro- und der Makro-Ebene, beide

sind Ausfluss ein und desselben diskursiven Feldes. Foucault versucht nun her-

auszuarbeiten, dass der hinter der Biomacht stehende Diskurs derjenige der Re-

gierungskunst ist (Gouvernementalität). Biomacht und Gouvernementalität sind

aus der heutigen liberalen Perspektive ununterscheidbar. Doch es gab historisch

unterschiedliche Gouvernementalitäten. Foucault zeigt genealogisch auf, welche

Machtformationen bestimmte diskursive Gouvernementalitätsformen historisch

hervorgebracht haben. Er beginnt mit dem Paradigma der christlich-pastoralen

Gouvernementalität, welche als Führung der Herde zum Seelenheil funktionierte.

32 Vgl. Lemke, Thomas: Gouvernementalität und Biopolitik, Wiesbaden: VS Verlag für Sozial-

wissenschaften 2008, S. 23-47.

33 Vgl. Dreyfuß, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault, Jenseits von Strukturalismus und

Hermeneutik, Frankfurt a.M., 1987, S. 162.

34 Foucault,Michel: Geschichte der Gouvernementalität I. Sicherheit, Territorium, Bevölkerung,

Vorlesung am Collège de France 1977-1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 513f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Nach den Reformationskriegen und innerkirchlichen Krisen schält sich eine klas-

sische Souveränität heraus, die auf Extraktion und dem Diskurs sterben zu machen

und leben zu lassen basiert. Sie wird abgelöst von einer Gouvernementalität der ratio

status, welche den Staat das ersteMal hervorbringt, um eine völlig von Universalis-

men und Naturalismen unabhängige Staatsräson zu legitimieren. Als dialektische

Gegenbewegung ist die (bis heute wirksame) liberale Gouvernementalität anzu-

sehen, welche den Diskurs der ratio status, der realpolitischen l’art pour l’art für

den Glanz des Staates beschneidet und dem Staat als Leitmotiv des Regierens die

Gesellschaft entgegenstellt. Ähnlich, wie schon in In Verteidigung der Gesellschaft an-

gedeutet, führt Foucault nun pointiert aus, dass der Staat als Form der Regierung

von Menschen historisch nicht notwendig ist. Erst seit der Moderne ist die Rede

vom Staat und der ratio status. Doch diskursiv wurde im Krieg um die Deutungs-

hoheit von Reformern im Feld des politisch-historischen Diskurs die Gesellschaft

als naturalistisches Feld eingeführt, das der reinen machtpolitischen ratio status

Einhalt gebieten soll. Der Staat und die klassische Souveränität konnten in diesem

diskursiven Feld nur ›überleben‹, indem sie sich der Verteidigung der Gesellschaft

verschrieben haben. Und diese Gesellschaft – das hätten zuallererst die Ökonomen

in den historisch-politischen Diskurs eingebracht – hat eigene ›Naturgesetze‹. Die

Physiokraten, und somit Ökonomen und nicht die Juristen wären historisch die-

jenigen, die der Allmacht des Staates etwas Bleibendes entgegengehalten haben.

Man kann ihren Einwand gegen die staatliche Allmacht wie folgt zusammenfassen:

Wenn der Staat in alle Felder derWirtschaft durchregiert,wenn ermit seinemmer-

kantilistischen Kontrollwahn weiterverfährt, werden viele Menschen wegen Fehl-

allokationen verhungern müssen. Der Staat ist für die Gesellschaft da, daher muss

der Staat auch die ökonomischen und biologischen Naturgesetze der Gesellschaft

studieren und bestimmte natürliche Prozesse, wie den Preisbildungsmechanismus

oder die Selbstregulation der Bevölkerung in einem bestimmten Landesteil, im

Sinne eines laissez faire und laissez passer sich entwickeln lassen und eingreifen,

wenn etwas aus dem Ruder läuft. Also der Staat sollte nicht intervenieren, sondern

eher regulieren, damit es allen besser geht. Der Staat ist nicht Ausgangspunkt der

Wahrheit, sondern der Staat befasst sich mit Dingen, die eine eigeneWahrheit ha-

ben. Die Wahrheit der Dinge wird nun von den Physiokraten verwendet, um die

Zirkularität der ratio status (Der Staat tut all das, was dem Staat guttut) aufzubre-

chen und zu modulieren. Die moderne, liberale Freiheit wird geboren als eine Mo-

difikation der Macht des Schwertes, um ihrer Selbstreflexivität Einhalt zu gebieten

und ihr eine neuerliche naturalistische Grundlage zu geben.35 Die Macht imitiert

das natürliche Leben und seinen Selbsterhaltungs- und Selbstoptimierungsdyna-

mik und greift nur noch auf der Milieu-Ebene regulatorisch ein. Sie wird biopoli-

tisch.

35 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 107

»In dieser Frage der Selbstbegrenzung durch das Prinzip derWahrheit ist das nun,

glaube ich, der ungeheure Keil, den die politische Ökonomie in die grenzenlose

Anmaßung des Polizeistaats eingeführt hat. Es handelt sich um einen offensicht-

lich entscheidenden Moment, weil sich in seinen wichtigsten Grundzügen zwar

gewiß nicht die Herrschaft des Wahren in der Politik, aber eine bestimmte Herr-

schaft der Wahrheit durchsetzt, die gerade das charakterisiert, was man das Zeit-

alter der Politik nennen könnte und dessen Grundlage in groben Zügen heute im-

mer noch dieselbe ist.«36

Diese Wahrheit ist eine durch das Leben, durch das Natürliche informierte Wahr-

heit. Sie steht außerhalb der ratio status und somit außerhalb der Macht und sie

ist mit den Techniken der Wahrheitsfindung auf die Dinge, die Milieus, die Bevöl-

kerung von einer guten Regierung anzuwenden, und dreht sich letztlich immer um

die eine Frage: wird schon zu viel regiert, oder ist es gerade genug, um das Gleich-

gewicht der Dinge, der Milieus, der Bevölkerung zu befördern? Es handelt sich

hier um eine neue Gouvernementalität, die weniger auf Intervention, sondern auf

informierte Homöostase, die Aufrechterhaltung eines Gleichgewichts der Dinge,

Milieus und Bevölkerung abzielt, was wiederum auf Basis einer gewissen Rationa-

lität auf seine Wahrheit hin geprüft werden kann.37 Es handelt sich hier um eine

Selbstbegrenzung der gouvernementalen Vernunft und der Macht der Regierung,

die historisch betrachtet überraschenderweise nicht von den Juristen ausging (wie

etwa noch im 17. Jahrhundert noch durch das öffentliche Recht, womit dem Sou-

verän ebenfalls in einer Gegenbewegung gegen den Polizeistaat, das Monopol über

die Rechtssprechung bspw. durch Bezug auf Naturrecht entzogen werden sollte),

sondern von den Ökonomen. Durch die politische Ökonomie wurde in das Abend-

land die effektivste Form der Bindung und Einschränkung der ratio status einge-

führt, welche man für Foucault bis heute als die liberale Gouvernementalität bezeich-

nen könne. Im Kern stehen nicht mehr die juristischen Fragestellungen desMacht-

missbrauchs der Souveränität, sondern die ökonomische Sorge um ein Zuviel an

Regierung. Die Frage der vormodernen Gouvernementalität bezog sich darauf, ob

der Fürst in Einklang mit den natürlichen, göttlichen und moralischen Gesetzen

regiert. Darauf folgte die Gouvernementalität der ratio status, welche fragte, ob

möglichst alle souveränen Möglichkeiten ausgeschöpft sind, um möglichst dem

Staat den maximalen Glanz, seine maximale Glückseligkeit zu verleihen.38 Und in

einer Art dialektischen Pendelbewegung scheint nun eine liberale Gouvernemen-

talität auf, deren Hauptfrage der Künstlichkeit der Gouvernementalität der ratio

status eine neuerliche Naturalität entgegenstellt:

36 Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalität II. Die Geburt der Biopolitik, Vorlesung

am Collège de France 1978-1979, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 36.

37 Vgl. ebd., S. 30-40.

38 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Und nun wird das Problem sein: Regiere ich auf der Grenze dieses Zuviel und

dieses Zuwenig, zwischen diesemMaximumund diesemMinimum, diemir durch

die Natur der Dinge gegeben sind, ich meine durch die inneren Notwendigkeiten

des Regierungshandelns? Hier taucht diese Herrschaft der Wahrheit als Prinzip

der Selbstbeschränkung der Regierung auf […].«39

Der wirtschaftliche Liberalismus entwickelte eine liberale Gouvernementalität,

welche für Foucault bis heute prägend ist und hinsichtlich der historischen Be-

trachtung der Regierungskunst der Moderne eine entscheidende Entwicklung war,

die unsere jüngste Geschichte bis in die Zeitgeschichte hinein prägt. Sie ist durch

und durch biopolitisch, denn sie greift die Selbst-Potenziale des Lebens nach dem

Modell des Lebendigen auf. Es geht um eine Regierung, die daher nie mehr ohne

eine Kritik auskommen darf, eine Kritik, ob nicht doch zu viel regiert wird, eine

ausführliche Kritik, die stets erforscht, wann der Punkt erreicht ist, ab dem zu viel

regiert wird. Hinter dieser ständigen Frage nach dem Zuviel-Regieren steckt im

Grunde die Frage, weshalb überhaupt regiert werden muss, wenn das Natürliche,

also die Gattung in Form der Bevölkerung, sich doch selbst reguliert. Diese Gou-

vernementalität läuft auf eine radikale Sinn- und Zwecksuche im ökonomischen

Sinne hinaus, die jeglicher Regierung auferlegt, sich einen Zweck zu suchen,

der dann anhand ökonomischer Budgetierungs- und Kostenkalkülen im Rahmen

einer ständigen Instrumentenkritik erreicht werden muss. An diesem Punkt der

Kritik taucht auch der Begriff und das moderne Konzept der Gesellschaft auf und

bricht sich bahn. Denn die Gesellschaft wird zum universalen Zweck jeglicher

Regierung, von der aus die Kalküle der Natur, die es minimalistisch zu regulieren

gilt, ausgehen.40

»In ihrem Namen [im Namen der Gesellschaft, Anm. N.A.] sucht man zu wissen,

warum es notwendig ist, daß es eine Regierung gibt, inwieweit man ohne sie aus-

kommt, wo ihr Eingreifen unnütz oder schädlich ist. Die Rationalisierung der Re-

gierungspraxis in Begriffen der Staatsräson implizierte deren Maximierung unter

der Bedingung des Optimums, insofern die Existenz des Staates unmittelbar die

Ausübung der Regierung voraussetzt. Das liberaleDenken geht nicht von der Exis-

tenz des Staates aus, um dann im Regieren das Mittel zur Erreichung des Zwecks

zu sehen, den er für sich selbst verkörpert. Es geht vielmehr von der Gesellschaft

aus, die sich in einem komplexen Exterioritäts- und Interioritätsverhältnis zum

Staat befindet.«41

39 Ebd., S. 38.

40 Vgl. ebd., S. 435-438.

41 Ebd., S. 437.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 109

Das Ding, die Natur schlechthin wird die Gesellschaft sein, deren Naturgesetze es

für die Regierung zu erkennen gilt, deren statistische Besonderheiten zu beachten

sind, deren gute Entwicklung das oberste Ziel der Regierungskunst ist, deren bio-

politische Kondition kein Feld der Intervention, sondern der Regulation des liberalen

Staates ist. Die liberale Kritik ist eine Art Test, welcher ständig von dem privile-

gierten Ort einer Erfahrung von zu viel Regierung prüft, ob die Gesellschaft eine

Regierung benötigt und worin diese bestehen sollte. Es geht um das grundlegende

Prinzip, dass sich optimale ökonomische Entwicklung einerseits und andererseits

eine maximale Ausdehnung von Regierungskompetenzen (starker Staat) mitein-

ander unvereinbar sind. Es kommt zu der paradoxen Situation, dass im Namen der

ratio status der Staat und seine Regierung sich selbst ultimativ beschränken müs-

sen. Dadurch, dass sie informiert durch Wissen über die Gesellschaft und die Na-

turgesetze, die hinter ihr und der Wirtschaft stehen, im Sinne des laissez passer

und laissez faire nicht interveniert, sondern nur im Sinne der Natur bloß regu-

liert. Die paradoxe Situation lässt sich also auf den Punkt bringen, wie folgt: für

den Glanz des Staates, muss der Staat sich selbst beschränken und hinter der Ge-

sellschaft mit all ihren Gesetzen zurückstehen und ihren notwendigen Gesetzen

Folge leisten. Und nichts anderes war im Werben der Physiokraten für den frei-

en Kornumlauf zu sehen sowie nichts anderes im Prinzip der Hayek’sche Appell

darstellte, die freie Lohn- und Preisfindung von den überbordenden, disziplinari-

schenMechanismen der Roosevelt’schen NewDeal Politik zu befreien, damit es am

langen Ende der Gesellschaft besser gehe. Staatlicher Interventionismus kann gut

gemeint sein, doch gut gemeint sei eben immer noch das Gegenteil von gut – um

hier Tucholskys Weisheit anzubringen. Ziel und Zweck der Gouvernementalität ist

die Gesellschaft und ihr Hauptinstrument wird die Ökonomie.42

Im Folgenden analysiert Foucault nun zwei konkrete Fälle liberaler Gou-

vernementalität. Den deutschen »Neoliberalismus« Ludwig Erhards und den

US-amerikanischen Neoliberalismus in der Debatte um Friedrich von Hayek.

Dieser zeitliche Sprung zwischen den Physiokraten und den Liberalismen des 20.

Jahrhunderts indiziert, dass Foucault davon ausgeht, dass es neben diesen drei

Typen der Gouvernementalität – der vormodern-souveränen, der disziplinarisch-

polizeistaatlichen und der liberalen, keine nennenswerten weiteren Formen der

Gouvernementalität gibt. Daher analysiert er bruchlos mit den Begriffen und In-

strumenten, die er aus einer Genealogie der Gouvernementalität zieht, bei der er

im 19. Jahrhundert stehenbleibt (Geschichte der Gouvernementalität I), Entwicklungen

seiner Gegenwart im 20. Jahrhundert.43 Auf die konkrete Auseinandersetzung

mit dem deutschen und dem US-amerikanischen Neoliberalismus werde ich an

dieser Stelle nicht näher eingehen. Doch entscheidend für diese Arbeit ist, wo in

42 Vgl. ebd., S. 438-444.

43 Vgl. ebd., S. 148-330.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der Vorlesung die Biomacht auftaucht. Ganz zum Beginn und ganz zum Schluss.

Das stützt die These, dass die Genealogie der Gouvernementalität letztlich auch

eine der Biomacht ist. Um die Biomacht verstehen zu können, müsse man, so

Foucault, die Entwicklung der Gouvernementalität und vor allem die liberale

Gouvernementalität verstehen. In der ersten Vorlesung sagt Foucault:

»Mir scheint […], daß die Analyse der Biopolitik nur dann durchgeführt werden

kann, wenn man die allgemeine Funktionsweise dieser gouvernementalen Ver-

nunft verstanden hat, über die ich spreche, die allgemeine Funktionsweise, die

man die Frage nach der Wahrheit nennen könnte, zunächst nach der wirtschaftli-

chen Wahrheit innerhalb der gouvernementalen Vernunft, und dann, wenn man

ein gutes Verständnis davon gewonnen hat, worum es bei dieser Funktionsweise

des Liberalismus geht, der der Staatsräson entgegengesetzt ist oder sie vielmehr

grundlegendmodifiziert, ohne vielleicht dieGrundlagen in Frage zu stellen.Wenn

man also verstanden hat, was dieses Regierungssystem ist, das Liberalismus ge-

nannt wird, dann, so scheint mir, wird man auch begreifen können, was die Bio-

politik ist.«44

Maria Muhles Erläuterungen helfen, diesen komplexen Zusammenhang zwischen

Biomacht und der Geschichte des Regierens zu verstehen. Er liegt in der vitalen

Norm verborgen. In einer Machtstruktur, die sich des Wissens über die Selbstop-

timierung des Lebens in ihremMilieu bewusst ist und dies zur Vertiefung der Aus-

beutung verwendet. Kurzum: Vertiefung der Ausbeutung durch eine liberale Form

der Freiheit. Die Biopolitik, die Regulation der Bevölkerung unter dem Gesichts-

punkt der Optimierung der statistischen Werte der Bevölkerung, die zunehmende

Vereinnahmung des Bevölkerungskörpers in die Maschinerie der Verwertung, ist

kein Überbleibsel einer Disziplinarmacht, sondern ist Kernpunkt einer liberalen

Gouvernementalität. Sie ist nur zu verstehen unter dem Vorzeichen der liberalen

Gouvernementalität, die im Grunde eine Staatsräson nie abgelöst, sondern nur

modifiziert hat. Also eine Gouvernementalität, die im Grunde noch an den Selbst-

zweck des Staates, der Unterwerfung von allem und jedem unter einen Zweck des

Staates festhält, jedoch den Staat und seine Zirkularität mit der neuen Figur der

Gesellschaft und ihrer Natur mit all ihren Naturgesetzen und der radikalen Kritik

ausgetauscht hat. Aber dadurch ist die Staatsräson nicht verschwunden, sie steht

drohend hinter der Gesellschaft und zeigt sichwohl nur in den Situationen und den

Räumen, die Giorgio Agamben als das ›Lager‹ bezeichnet. Die Staatsräson hat sich

der Gesellschaft im Normalzustand untergeordnet, doch anders betrachtet – und

so muss man meines Erachtens Foucault lesen – kann man sagen, dass die Staats-

räson nur überstanden hat, indem sie sich die liberale Gouvernementalität gegeben

44 Ebd., S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 111

hat. Und nachdem die Staatsräson selbst eine Antwort auf eine Krise im 17. Jahr-

hundert war, in der sie die klassische Souveränität abgelöst hat, so gilt auch, dass

auch die klassische Souveränität, die Macht des Schwertes, die Macht sterben zuma-

chen und leben zu lassen, dass auch sie wiederum in der Staatsräson und somit bis

heute in der liberalen Gouvernementalität ›aufgehoben‹ ist. Foucaults Genealogie

darf man nicht so verstehen, dass die drei Arten der Gouvernementalität sich ge-

genseitig ausschließend und abschließend aufeinander folgten, sondern vielmehr

kam es jedes Mal zu Paradigmenwechseln in der Gouvernementalität, die jedoch

nicht die vorherigen Elemente verschwinden ließen. Ich verstehe das gerade an-

gefügte Zitat, in dem Foucault eher von einer Modifizierung statt einer Ablösung

spricht so, dass man eher von Paradigmenwechseln derselben Gouvernementalität

sprechen muss, die nur jedes Mal einen neuen Aspekt in den Vordergrund stellte

und neue Instrumente und Diskurse in sich aufnahm. Konkret gesprochen: Die

souveräne Gouvernementalität brachte das Paradigma des Schwertes (die pasto-

rale Gouvernementalität brachte die Menschenführung), die disziplinarische Gou-

vernementalität brachte die Polizei und die liberale Gouvernementalität brachte

die radikale Kritik anhand der vitalen Norm der Natur der Gesellschaft und Wirt-

schaft.Diese drei (oder wennman sowill vier) Elemente stehen nebeneinander und

bedingen sich gegenseitig. Ohne gegenseitigen Bezug funktionieren sie nach den

vielfältigen Umwälzungen nicht. Sie folgen aufeinander in einer logischen Argu-

mentationskette – die nächste basiert stets auf einer dialektischen »Aufhebung«

der anderen vor dem Hintergrund historischer Konflikte. Genauso wie Foucault

in Geschichte der Gouvernementalität I ausformuliert, dass das Pastorat verschiedene

Grenzebenen, wie etwa die Askese und andere Praktiken, die eigentlich ursprüng-

lich Gegenbewegungen gegen das Pastorat waren, durch Reformation und Gegen-

reformation aufgenommen hat, so denke ich, versteht er es auch bei der Gouver-

nementalität seit dem 17. Jahrhundert. Auch sie hat Grenzebenen, die als Gegen-

argumente eingeführt wurden, gegen die jeweilige Kunst der Regierung in sich

aufgenommen, um zu »überleben«. Die radikale Kritik und Beschneidung der Re-

gierung durch den Liberalismus haben niemals den Staat der Staatsräson gänzlich

aufgelöst, sondern paradoxerweise aufgrund der Einbindung des Lebens Aller auch

noch intensiviert. Die Idee der Optimierung der Bevölkerung anhand der Statistik

vor dem Vorzeichen der liberalen Selbstbegrenzung hat gerade deshalb auch vor

euthanasischen und genozidalen Tendenzen der staatlichen Allmachtsphantasien

im Liberalismus des 20. Jahrhundert nicht gefeit. Das Problem liegt in den Wider-

sprüchen zwischen liberaler Selbstbeschränkung einerseits und Allmacht des Staa-

tes sowie regulativer Eingriffe auf Ebene der Bevölkerung vs. Entfesselung genozi-

daler, interventiver Todesmächte, um die Verteidigung der Gesellschaft zum Preis des

Todes einiger zu gewährleisten, andererseits. Die Biopolitik erscheint in einer Pha-

se des gouvernementalen Paradigmas des Liberalismus, welche bis heute anhält.

Ohne diesen Liberalismus mit seinem Starkmachen der Natur der Gesellschaft ist

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

die Biopolitik mit ihren auf statistischen Wahrscheinlichkeiten beruhenden Regu-

lationen (siehe Politik der Variolation und Vakzination) nicht zu verstehen. Doch es

ist notwendig zu verstehen, dass die Biopolitik selbst zwischen den Grenzebenen,

den Grenzbereichen der liberalen Gouvernementalität und der disziplinierenden

Polizeistaats-Gouvernementalität liegt. Daher auch das Auftauchen der Biopolitik

zuerst im Rahmen der Vorlesung von 1976 und im Wille zum Wissen vor dem Hin-

tergrund der Disziplinarmacht und des »Diskurses der Schlacht«. Doch Foucault

ist es wichtig, hier den Analyserahmen etwas zu verschieben und die Biopolitik

vor dem Vorzeichen des Liberalismus aufzuzeigen. Ein Liberalismus, der nicht per

se Ideologie ist und in Wahrheit unterdrückt, sondern ein Liberalismus, dessen

Machttechnologie echte Freiheit beinhaltet und echte Freiheit durch eine radika-

le Kritik jeglichen Zuviel-Regierens abzusichern sucht. Einem Liberalismus, der

die disziplinäre Norm durch die vitale Norm ersetzt. Die Biopolitik ist ganz klar

der liberalen Gouvernementalität zuzurechnen. Erst im Zuge der liberalen Kritik

der Regierung ist das Problem deutlich vor dem Hintergrund der Fragen zuge-

spitzt worden: »Wie kann dieses Phänomen der ›Population‹ mit seinen spezifi-

schen Wirkungen und Problemen in einem System Berücksichtigung finden, das

auf den Respekt des Rechtssubjekts und der Entscheidungsfreiheit bedacht ist? In

wessen Namen und gemäß welchen Regeln kann man sie führen?«45

3.1.3 Zwischenfazit: Biomacht als liberale Gouvernementalität

Hiermit ist diese Arbeit nun am Ende der Auseinandersetzung mit Foucaults Kon-

zept der Biomacht angekommen.Dieses Kapitel hat gezeigt, dass es als ein Pendant

zu den Institutionen der Disziplin im Rahmen der Foucault’schen Machtanalytik

als Alternative zur Kriegshypothese aufgetaucht ist. Mit der Biomacht distanziert

sich Foucault von der Kriegshypothese (auf die in Kapitel 6 eingegangen wird), je-

doch zeigt auch Maria Muhle, dass Foucault seine genealogische Machtanalytik

nicht verwirft, sondern sie nur plausibilisiert und erweitert. Auch weiterhin nä-

hert sich Foucault Kultur und Geschichte als Ausfluss von komplexen strategischen

Machtverhältnissen. Biomacht und Gouvernementalität sind Ergebnisse histori-

scher Schlachten und handfester Kämpfe um die richtige Regierung im Abendland.

Biomacht bezeichnet hierbei eine beinahe unsichtbare Macht, weil produktiv und

positiv, die auf einer Mikro-Ebene auf die Körper und auf der Makro-Ebene auf

die Bevölkerung einwirkt. Disziplinarmacht und Biomacht sind jede auf ihre Art

und Weise Ergebnis von Gegen- und Reformbewegungen und Kämpfen für eine

neue, akzeptable Form der Regierung als auch die Kolonisierung von akzeptablen

Machttechniken durch die Souveränität. Die moderne Gouvernementalität ist Er-

gebnis historischer Kämpfe und stellt nun eine Synthese zwischen den Allmachts-

45 Ebd., S. 453.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 113

phantasien der souveränen Macht einerseits und deren Begrenzung zum Wohle

der Gesellschaft dar.

Konkret zeichnet Foucault die folgenden Schritte des Diskurses über die Re-

gierung im Abendland nach: Regierung ist in der Moderne von Beginn an als säku-

larisierte Form der Leitung von Menschen und gleichzeitig als die dazu passende

Leitung des Staatswesens zu verstehen. Als Paradigma entwickelte sich aus der Kri-

se der klassischen Gouvernementalität ein l’art pour l’art der Staatsräson, um dann

aufgrund vonWiderstand und Revolutionen in einer beinahe dialektischen Gegen-

bewegung dieser Staatsräson eine Schranke in Form eines Inhalts, einer Natur der

Ökonomie und einer Natur der Bevölkerung zugrunde zu legen, die sie zu regu-

lieren hat, um die Nation im Wettstreit der Nationen voranzubringen. Es handelt

sich um eine neue Form der Macht, welche das Leben als etwas biologisch Leben-

diges, sich selbst Regulierendes und in seinemMilieu zu Perfektibilität Strebendes

versteht und dieses Lebendige einerseits imitiert und andererseits zur Vertiefung

der Ausbeutung des Lebens der Bevölkerung schlechthin verwendet. Biomacht be-

deutet nicht nur, dass das Leben in das Kalkül der Macht Einzug hält, sondern

dass die Macht das Leben und seine innere Dynamik imitiert und aufgreift. An-

statt auf der Ebene des Details alles kontrollieren zu wollen, wie die Disziplin, soll

auf globaler Ebene durch Regulation die Perfektibilität des Lebens für die Ziele

der Macht urbar gemacht werden. Daher taucht in der Geschichte der Gouverne-

mentalität die Natürlichkeit der Gesellschaft auf. Die Gesellschaft als Endzweck der

Macht. Doch auch wenn die Macht die selbst-steigernden und selbst-optimieren-

den Dynamiken des Lebens aufgreift und letztlich Beherrschung durch Freiheit

praktiziert, so bleibt eine letztendliche Künstlichkeit, ein letztendlicher Zwang in

jeder Finalität der Zwecke bestehen. Aus dieser Flucht wird Folgendes klar: Die Ge-

sellschaft hat der Staatsräson des Liberalismus einen Inhalt und Zweck gegeben,

um sie zu bändigen, aber das drohende Schwert und die Allmachtsphantasien des

Staates haben sich damit nicht verflüchtigt. Sondern sie begegnen uns auf erwei-

terter Stufenleiter im Bild desmedizinischen Rassismus, der die Gesellschaft selbst

wieder aufspaltet in lebenswertes und lebensunwertes Leben. Letzteres wird nun

tendenziell in Verteidigung der Gesellschaft wahlweise eingesperrt oder vernichtet. So

zeichnet Foucault nach, wie in der reformatorischen, liberalen Gouvernementali-

tät letztlich die Tür für das Vernichtende, Genozidale stets drohend offenbleibt.

Faschismus und Stalinismus sind nicht als irrationale Rückfälle zu souveräner All-

machtsphantasie zu verstehen, sondern vielmehr überhaupt erst zu erklären durch

die liberalistische Verbindung der Souveränität mit dem Leben der Gesellschaft.

Die Freiheit des Liberalismus ist jedoch auf der anderen Seite auch keine Schei-

nideologie, wie sie Foucault in Überwachen und Strafen noch abtut. Sie ist keine

juridische Spielerei, die längst untergraben wird durch die disziplinarischen All-

machtsspiele der auf der Mikro-Ebene allmächtigen Souveränität, sondern – das

zeigt die Geschichte der Gouvernementalität sehr eindrücklich –: Um überleben zu

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

können, hat die Souveränität wirkliche Freiheiten aufgenommen und sie hat sich

als naturalistischen Zweck das Wohl der Gesellschaft gegeben. Sie imitiert das Vi-

tale, um sich noch ungehinderter, noch weniger bemerkbar der menschlichen Pro-

duktion zu ermächtigen. Sie macht sich dadurch akzeptabel. Es hat sich nun das

komplexe und teilweise paradoxe Spiel entwickelt, dass das Leben zunehmend ver-

wertet und der Körper dressiert wird von einer ›Macht über das Leben‹, die sich

dem Wohl der Gesellschaft verschrieben hat und bestimmte Freiheiten auch ein-

räumt. Freiheit kann – nach dieser Genealogie der Gouvernementalität – von Fou-

cault nicht völlig als Ideologie abgetan werden, sondern muss von ihm als Kernbe-

standteil derMachtausübung durch vitale Normalisierung verstanden werden. Um

es auf den Punkt zu bringen: Die Freiheit ist selbst Teil der Ausbeutung des Lebens,

der Einspannung der Körper und der Manipulation der Massen geworden. Denn

die Funktionsweise des biologischen Lebens selbst wird von der Macht eingesetzt.

Was nun genau Zwang ist und was ›natürliche Regulierung einer Gattung‹ wird, ist

ununterscheidbar. Die externe Macht erscheint zunehmend als intrinsische Regel

des Lebendigen und andersherum.

ImGegensatz zumVerständnis einiger Autoren, die einen radikalen Bruch zwi-

schen Foucaults Machtanalytik aus DerWille zumWissen und seiner Gouvernemen-

talität sehen, belegt Maria Muhle recht eindrücklich das Gegenteil. Nur wenn man

Biomacht einseitig auf das Medizinische und auf das Körperliche bezieht (eine

Macht, die das Leben als Zielscheibe hat), kommt man zu diesem Schluss. Doch

Biomacht bedeutet auch die Funktionsweise derMacht nach der inneren Dynamik,

der vitalenNormdes Lebendigen selbst. Foucault verlässt seineMachtanalyse nicht.

Er bleibt bei seinen streng analytischen Grundbegriffen und letztlich auch bei sei-

nem strategischen Ansatz. Foucault hat jetzt nicht einen ›positiven‹, zustimmenden

Blick auf den Liberalismus, sondern zeigt eher analytisch anhand der Gouverne-

mentalität des Abendlandes, wie sich eine generelle Machtform auch auf Ebene

der Regierung etabliert hat, die die Bevölkerung anhand von Freiheiten gewähren

lässt, um ein besseres Ausbeutungsergebnis zu erhalten als durch souveräne oder

disziplinäre Machttechniken. Durch Imitation der vitalen Norm, durch den Appell

an die Selbstorganisation und die ›unsichtbare Hand‹ der natürlichen Regulation,

erreicht die Macht das Leben umfassender und beinahe unbemerkt und steigert

die Ausbeutung aufgrund ihrer Akzeptanz und die daraus resultierende Selbstop-

timierung der Subjekte auf perfide Art und Weise in ein Vielfaches.

Auch nach den Gouvernementalitätsstudien gilt für Foucault weiterhin, dass

Macht der Name für die strategischen Machtverhältnisse am Sockel der Gesell-

schaft ist, welche die Ökonomie des Wissens und der Körper hervorruft. Auch die

Analyse, dass durch die Disziplinarmacht ein panoptisches Projekt durchscheint,

das Individuum durch Parzellierung zu produzieren, um es zu dressieren und zu

Höchstleistungen anzuregen, passt weiterhin mit der Biopolitik auf Makro-Ebene

zusammen, welche vital-normativ auf der Ebene der Bevölkerung reguliert. Zu-

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 115

grunde liegt der Letzteren eine Macht, die sich des Lebens zunehmend ermächtigt

und für sich nutzt. Und das gilt sowohl für die Disziplinartechniken als auch für die

biopolitischen Techniken. Foucault zeigt eindrücklich, dass diese Techniken sich

eigenständig entwickeln und von der Macht erst nachträglich aufgegriffen, mo-

duliert und kolonialisiert werden. Diese Macht, die hier das Leben zunehmend in

sich einverleibt, ist nicht Ergebnis eines finalistischen Sinnes, keine Repräsentation

einer historischen Subjektivität im geschichtsphilosophischen Sinne, sondern Er-

gebnis der sich modulierenden Paradigmen der Regierung von Menschen, Staaten

und Gesellschaften, um die es in der Geschichte der Gouvernementalität geht. Weder

gibt es einen Einschnitt zwischen der Ebene der Regierung und der individualisie-

renden Disziplinarmacht, noch bricht Foucault mit Überwachen und Strafen und Der

Wille zum Wissen. Es geht ihm auch weiterhin um post-souveräne und in diesem

Falle um nicht-juridische, produktive Machttechniken. Freiheit ist Teil dieser Macht

und somit der Ausbeutung! Dass Foucault hier nun die Freiheit so groß schreibt, be-

deutet eben nicht, dass er sich von seinenThesen zum Panopticon, zur Disziplinar-

und Biomacht lossagt. Vielmehr zeigt er auf, wie durch diese liberale Freiheit hin-

durch, wie durch den Humanismus der Moderne, wie durch die Menschenrechte

und Menschenwürde ein System gestützt und noch intensiviert wird, das die Kör-

per dressiert, das das Leben in seinen immer intimeren Winkeln perforiert, das

kurz gesagt jetzt seine Allmachtsphantasie im Namen der Gesellschaft ausübt und

dadurch die – ganz vitalistisch betrachtet – Vernichtungen des Lebens und die Ver-

sklavung der Einzelnen auf einen neuen Gipfel der Effizienz zu führen droht. Ei-

ne entscheidende Hauptaussage kann man Foucaults Forschung der späten 1970er

Jahre auch entnehmen: Die moderne Biomacht ist ohne den Liberalismus nicht zu

verstehen. Er hat ihr überhaupt erst eine viel tiefere Intensivierung der Körper und

eine Ausbeutung ganz neuen Ausmaßes ermöglicht, weil er – unter Wahrung von

bestimmten Freiheitsrechten – nun im Namen der Gesellschaft und damit im Na-

men aller den Zugriff auf schier unermessliche Lebenskräfte ermöglicht. Früher

war der, der keinen Zehnten abgab, ein Feind des Fürsten, heute ist der, der nicht

hart an sich, seiner Produktivität, seiner Figur usw. arbeitet ein Feind Aller. Ein

Feind einer Gesellschaft, die hoch arbeitsteilig, höchst effizient und schlagkräftig

ist. Es droht ihm nicht der Tod (wie früher), sondern das System wird ihn mit all

seiner kalten Härte ›normalisieren‹. Es wird daran arbeiten, dass auch er wieder

effizient wird. Dass auch er Teil der kalten Normalisierung der ›Anderen‹ wird.

Foucault will nicht sagen, dass es früher besser war. Aber er will wohl deutlich ma-

chen, dass die Ausbeutung heute viel tiefer in uns hineinreicht, ohne dass wir es

merkten: Es geht nicht mehr um die Extraktion des Zehnten, sondern um Inners-

tes, was verwertbar ist und wo wir an uns arbeiten müssen, um nicht als nutzlos

und somit als anormal zu erscheinen. Der grässlichen und blutigen Grausamkeit

ist eine viel leisere, unsichtbare und vor allem effizientere Grausamkeit gefolgt.

Wir sind frei und zwingen uns selber von Jahr zu Jahr, unsere eigene Verwertung

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

zu vertiefen, in Zeiten von Plattformökonomie uns als unser eigenes Unternehmen

zu verstehen, uns in sozialen Medien selbst zu ›vermarkten‹, unseren Markenkern

herauszuarbeiten und durch Diversität Normen zu erfüllen.46 Niemand zwingt

uns dazu, nichts zwingt uns dazu, das ist unser freier Wille. Und doch sieht Fou-

cault eine Regelmäßigkeit, einen Diskurs, den wir scheinbar vergessen haben, hin-

ter dem nicht einfach ökonomistisch der Kapitalismus steht, sondern eine Macht,

die sich durch dieModerne hindurch in den verschiedenenGewändern der Gouver-

nementalität verändert hat und nun ein großes Ziel hat: die ständig zunehmende

Verwertung des Lebens um jeden Preis im Namen und notfalls in Verteidigung der

Gesellschaft mit dem Schwerte.

3.2 Biomacht II – Ernst Jünger

Der Begriff der Lebensmacht taucht in Jüngers Der Arbeiter nur ein einziges Mal

auf. Das folgende Kapitel argumentiert dennoch, dass dieses Konzept für das Ver-

ständnis von Jüngers Denken zentral ist. Jünger verwendet den Begriff im abschlie-

ßenden Kapitel über den ›Stil des Arbeiters‹, in dem es um seine Kritik des damals

vorherrschenden Kulturbetriebes geht. Um dies an dieser Stelle in sein Gesamt-

werk einordnen zu können, ist neben dem im Kapitel 3.3 ausgeführten Konzept

der TotalenMobilmachung auchHelmut Lethens Verständnis der Zentralmetapher

des elektrischen Stromkreises, auf den ich hier in Kapitel 3.2.3 eingehen werde. Um

jedoch einordnen zu können, wie der Begriff der Lebensmacht sich in das Kapitel

über die Kulturkritik einordnen lässt, soll dieses Kapitel mit einem Abschnitt über

die »Synchronisations-Panik« bei Avantgardisten zu Beginn des 20. Jahrhunderts

beginnen.

3.2.1 Unterwerfung des Individuums unter die Ziffer

Wie ist der Begriff der Lebensmacht bei Jünger einzuordnen? Helfen könnte ein

Blick auf den Begriff der »Verzifferung«. Jünger greift wiederholt auf diesen Begriff

zurück.

»Die Verzifferung des einzelnen ist ein Phänomen, das sich pausenlos verstärkt.

Er wird heutzutage kaum noch als menschliches Wesen angesehen. Er wird einer

Zahlenreihe gleichgesetzt, die dazu bestimmt ist, in einen Computer eingegeben

46 Vgl. die aus dieser Foucault’schen Perspektive sehr interessanten, arbeitssoziologischen Aus-

arbeitungen zu einem neuen Paradigma des postmodernen Arbeitnehmers – dem »Arbeits-

kraftunternehmer«: Pongratz, Hans/Voß, Günter: Arbeitskraftunternehmer, Erwerbsorien-

tierungen in entgrenzten Arbeitsformen, Berlin: edition sigma 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 117

zu werden. Kein Anarchist der Welt wird das verhindern. Sich dem Staat entge-

genzustellen hat keinen Sinn. Ich bin im Gegenteil davon überzeugt, daß das die

Verzifferung nur verstärken wird.«47

Im selben Maße, in dem das Individuum – der Mensch als besonderes Einzelwe-

sen – zurückgedrängt wird, unterwirft sich der Einzelne zunehmend Zahlenrei-

hen. Die Ziffer, so Jünger, steht im »unmittelbarer Beziehung zur Metaphysik«.48

Hinter der Verzifferung des Individuums steht eine übergeordnete Tendenz des

Überhandnehmens bestimmter gestaltmäßiger Kräfte über das Leben. Die »Anfor-

derungen an die potentielle Energie des Lebens«49 steigert sich ununterbrochen.

Moderne Institutionen des 20. Jahrhunderts zeichnen sich in Jüngers Augen da-

durch aus, dass sie ihre Strukturen danach ausrichten, diese genannte »potentielle

Energie des Lebens« auszuschöpfen. Während im 19. Jahrhundert Techniken und

Institutionen auf die Masse abzielten, so zielten sie nun auf das Individuum ab.

»Die Veränderung, die hier stattgefunden hat, läßt sich am besten so ausdrücken,

daß im 19. Jahrhundert der Einzelne variabel, die Masse konstant erscheint, wäh-

rend dagegen im 20. der Einzelne konstant erscheint, aber an den Gebilden, in

denen er auftritt, eine große Veränderlichkeit zu beobachten ist.«50 Jünger nennt

einige Beispiele, von der Astrologie über die Sortierung von Nachnamen nach dem

Alphabet in offiziellen Datenbanken, der Vergabe von Telefonnummern bis hin zur

Logik des Rekords, die nicht nur die Welt des Sports übernommen hat. In immer

mehr Lebensbereichen kommt der Einzelne im 20. Jahrhundert in Berührung mit

der Ziffer. Und Jünger deutet an mehreren Stellen im Arbeiter an, dass die Ziffer

das Individuum in eine Maschinerie »einschmilzt«51, die sich seiner inneren Kräf-

te bemächtigt. Etwa acht Jahrzehnte vor dem Erscheinen der ersten Smartwatch,

die jegliche körperliche Regung aufnimmt und ins Internet stellt, erkennt Jünger

in der fortgesetzten Bestandsaufnahme der »Leistungsfähigkeit« des Einzelnen ein

Paradigma unserer Zeit. Und dieses ist metaphysisch mit dem Aufkommen der

Gestalt des Arbeiters verbunden.Was gestern noch als Rekord aufgezeichnet wird,

muss morgen schon Gewohnheit werden. Die großen Errungenschaften der Zeit

sind immer weniger Ausdruck individuellen Genies, sondern Ergebnis »typischer

Leistungen«. Was im Sport, Technik und Wissenschaft so ist, findet auch in der

Kultur ihren Ausdruck:

47 Jünger, Ernst: Gespräche imWeltstaat, Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Bar-

bey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 140.

48 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 147.

49 Ebd., S. 145.

50 Ebd., S. 145.

51 Vgl. ebd., S. 149.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Der vielbeklagte Niedergang der Literatur bedeutet nichts anderes, als daß ei-

ne veraltete literarische Fragestellung ihren Rang verloren hat. Ganz ohne Zwei-

fel besitzt heute ein Kursbuch größere Bedeutung als die letzte Ausfaserung des

einmaligen Erlebnisses durch den bürgerlichen Roman. […] Die Dinge liegen hier

nicht so, daß der neue Raum zu einer literarischen Erfassung ungeeignet ist, son-

dern vielmehr so, daß jede individuelle Fragestellung an ihm abgleiten muß.«52

Die Verzifferung des Individuums ist Ausdruck des Aufkommens einer Gestalt des

Arbeiters, die neue Räume mit sich bringt. Räume, in denen das Typische eine we-

sentliche Rolle spielt und nicht Individuelles. Am deutlichsten wird dies sichtbar

an den Räumen, in denen es um Leben und Tod geht. Jünger macht eine interes-

sante Beobachtung: Die Waffen, die sich gegen das Individuum im 19. Jahrhundert

richteten, waren noch Kriegswaffen, die auf den Zweikampf ausgerichtet waren –

Musketen und Pistolen. Wenn das Individuum in der Masse aufging, so setzte der

Gegner auf die Artillerie. Es handelt sich hierbei nur um eine größere Feuerkraft,

doch letztlich immer noch um ein Handwerk, das sich gegen viele Individuen rich-

tete. Mit dem Auftreten des typischen Arbeiter-Soldaten, der Teil einer Kriegsma-

schinerie ist, die die ganze Bevölkerung im Rahmen einer Totalen Mobilmachung

einspannt, erscheint im Raum des Totalen Krieges eine Waffe, die weder auf den

individuellen Krieger noch auf die Masse der Krieger gerichtet ist, sondern sich

gegen ebenjenen neuen Typus richtet: die Vernichtungszone.

»In diesen Zonen gibt es de facto keinenUnterschied zwischen Kombattanten und

Nichtkombattanten mehr. […] Im totalen Kriege ist jede Stadt, jede Fabrik ein be-

festigter Platz, jedes Handelsschiff ist Kriegsschiff, jedes Lebensmittel ist Konter-

bande, jede aktive oder passiveMaßnahme hat kriegerischen Sinn. Daß der Typus

dagegen als Einzelner, etwa als Soldat, getroffenwird, ist von untergeordneter Be-

deutung – er wird mitgetroffen beim Angriff auf das Kräftefeld einer sehr gestei-

gerten, einer sehr abstrakten Grausamkeit.«53

Jünger beschreibt eine kalte, düstere und ausweglose Einbindung des Individuums

in Kräftefelder, die zum Rekord, zur Arbeit und bis zur Selbstaufopferung anrei-

zen. Es handelt sich für Jünger nicht um kündbare oder verneinbare Formen der

Einbindung, sondern um eine »existenzielle Einbeziehung«.54 Was für den Krieg

gilt, gilt ebenso für die Arbeitswelt, die Wirtschaft im Allgemeinen und auch alle

anderen Gebiete: Man kann nicht mehr Nonkombattant sein. Jeglicher Lebensbe-

standteil wird für Wirtschaft, Arbeit, Kultur, Politik und Wissenschaft mobilge-

macht. Interessant an dieser Jünger’schen Analyse ist nun, dass es sich hier um

52 Ebd.

53 Ebd., S. 151.

54 Vgl. ebd., S. 152.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 119

eine dezidiert bio-politische Einbeziehung handelt. Das wird bei der Betrachtung

mehrerer Leitmotive klar.

Jünger spricht, wie oben ausgeführt, etwa davon, die Einbeziehung sei existen-

ziell. Der Typus in seiner Wesenhaftigkeit ist also angesprochen. Es ist bezeich-

nend, dass Jünger bei der Beschreibung des Typus paradigmatisch von körperli-

chen Merkmalen ausgeht. Er schreibt in Der Arbeiter »zunächst rein physiogno-

misch« dem neuen Menschen eine Starrheit der rasierten Gesichtszüge zu, die

eine Maskenhaftigkeit des Gesichts impliziere. Jegliches Individuelle im Gesicht

weicht harten, metallischen, sportlich-durchtrainierten Zügen. Der individuellen

Tracht folgt die Maske. Sie ist nicht nur Ausdruck der physiognomischen Struktur

des Typus, sondern neben der Uniform wird sie auch zunehmend von Relevanz

im Alltag des Typus – in Form der Gasmaske oder der Maske des Rennfahrers. Es

geht also um das Maskenhaftige im Gesicht als auch um die neue gesellschaftliche

Bedeutung von tatsächlichen Masken. Wie wir im weiteren Verlauf dieser Studie

noch sehen werden, fallen auch hier – wie im Rahmen der organischen Konstruk-

tion – Biologie und Technik zusammen.55 Zu verstehen ist dies lediglich vor dem

Hintergrund metaphysischer Entwicklungen. Entscheidend ist, dass Jünger vom

Körperlichen ausgeht. Er beginnt bei der Physiognomie. Wir haben es mit einer

metaphysischen Macht zu tun, die sich in erster Instanz auf den Körper auswirkt

und sich diesen gefügig macht. Als Randnotiz soll nicht unerwähnt bleiben, dass

sich diese Struktur schon in Jüngers erstem literarischenWerk –mit dem ihm sein

schriftstellerischer Durchbruch gelang – findet. Die Rede ist von dem Kriegsepos

In Stahlgewittern.Nach 95 Seiten beschreibt Jünger hier den Moment, in dem er das

erste Mal einen deutschen Frontsoldaten, der vom Einsatz zurückkommt, zu Ge-

sicht bekommt. Es ist für Jünger eine unheimliche Offenbarung – ein erster Blick

in den Abgrund des Totalen Krieges.

»[…E]r erschien mir sogleich als der Bewohner einer fremden und härteren Welt.

[…] Das vom stählernen Helmrand umrahmte Gesicht und die eintönige, vom

Lärm, der Front begleitete Stimme machten einen gespenstischen Eindruck auf

uns. Wenige Tage hatten diesem Boten, der uns in das Reich der Flammen gelei-

ten sollte, einen Stempel aufgeprägt, der ihn auf eine unaussprechlicheWeise von

uns zu unterscheiden schien. […] Nichts war in dieser Stimme zurückgeblieben

als ein großer Gleichmut; sie war vom Feuer ausgeglüht.«56

Das veränderte Gesicht und die ausgeglühte Stimme sind die ersten Künderinnen

eines neuen Typus Mensch. Es ist kein Zufall, dass gerade Gesicht und Stimme,

die Individualität der Person des bürgerlichen Zeitalters ausmachten, jetzt zu Kün-

dern einer neuen »Rasse« werden, wie Jünger wiederholt bekräftigt. Auch wenn er

55 Vgl. ebd., S. 123-129.

56 Jünger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

zwar im Gegensatz zu den Nazis mit dem Rassenbegriff keinem nationalistischen

Darwinismus das Wort redete, so ist Jüngers Theorie des Arbeiters doch eine, die

eine neuerliche Macht über den Körper und das Leben aufzeigt. Neben dieser phy-

siognomischen Dimension ist ein weiteres Indiz hierfür, dass Jünger den Aspekt

des sportlichen Rekords in Der Arbeiter mehrfach anbringt und somit das Feld der

körperlichen Optimierung anspricht. In mehreren Interviews sowie in weiteren

seiner Bücher im Laufe des 20. Jahrhunderts wird Jünger auch aufbauend auf der

Grundthese des Arbeiters biopolitische Themen wie die Genmanipulation, das Klo-

nen, reproduktive Selbstbestimmung und das Abtreibungsrecht ansprechen. Das

Überhandnehmen der Ziffer, der Sachzwangslogik, des Diskurses der Leistungs-

steigerung des Rekords sowie der Eingriffe des Staates in intimste Bereiche des

Körpers, der körperlichen Unversehrtheit und des Lebens werden in Der Arbeiter

nicht nur angeschnitten, sondern sind elementarer Bestandteil der Jünger’schen

Phänomenologie der Gestalt des Arbeiters in unserer Zeit. Es sind dies die ele-

mentaren Kräfte, die in unsere Zeit ragen. Meines Erachtens ist es lediglich die

etwas eigenwillige und nicht mehr zeitgemäße Terminologie, die es verhindert,

die Parallele zu anderen Denkern der Biomacht und Biopolitik zu sehen.

Auch wenn der Begriff Lebensmacht nur einmal fällt, so ist dies einer der zen-

tralen Neuerungen Jüngers: Er zeigt, dass das Leben in ein neues Kraftfeld einge-

spannt wird, dass es angereizt und zu neuen Rekorden angehalten wird und dass

es eingeschmolzen wird in eine große Maschinerie des Titans Technik. Doch so

»grausam« dies auch in Jüngers Augen sein mag (an mehreren Stellen beklagt er

die Grausamkeit), so sehr bleibt er doch 1932 optimistisch: Wer sich freiwillig der

neuen Macht über das Leben ergebe, bleibt Autor seiner Handlungen.

3.2.2 Lebensmacht und Todesmacht

Jünger verwendet in Der Arbeiter den Begriff der Lebensmacht nur einmal – und

dies tut er im seinemKapitel zur Kulturkritik. Aufgabe der Kunst ist die Gestaltung

des Raumes »im Sinne derselben Lebensmacht, die zu seiner Beherrschung beru-

fen ist«.57 Die Kunst soll eineMacht imRaum repräsentieren,welche sich durch die

Totale Mobilmachung überhaupt erst entfaltet. Diese Totale Mobilmachung hinge-

gen zielt auf eine neue »Herrschaft« ab. Die Funktionsweise der Totalen Mobilma-

chung »ist die Verwandlung des Lebens in Energie«.58 Jünger etabliert hier eine

absteigende Folge: Sein – Repräsentation – Wille – Herrschaft – Energie. Das Le-

ben erscheint hier in Form von potenzieller Energie als Objekt, auf das alles abzielt.

Das neue metaphysische Sein zielt auf eine Entfesselung der »Potenz des Lebens«

bis ins Unermessliche. Diese zu steigernde Potenz des Lebens ist es, die Jünger als

57 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 222.

58 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 121

Lebensmacht bezeichnet. Die Kunst zielt auf das dahinterliegende Sein und soll

im neuen Zeitalter durch Gestaltung eine Repräsentation darstellen – analog zu

jeder Hochkultur Bildnisse, Landschaften, Architekturen, Formen hervorbringen,

die von überzeitlichem Wert und von unendlicher Beständigkeit sind.59 Wie zwei

Jahrzehnte vor ihm Martinetti, setzt sich Jünger vom musealen Betrieb seiner Zeit

ab. Es sei »das Ende tausendjähriger Zusammenhänge«60 gekommen und falsch,

nun die sterbenden Artefakte, die unsmit den Klassikern verbinden, nachzuahmen

und zu ehren. Dies sei ein »historischer Fetischismus«, der von den wirklichen Ver-

hältnissen ablenke. In Wirklichkeit stehen wir vor der Herausforderung, dass wir

neue Ausdrucksformen brauchen, wenn wir auf Höhe der Zeit etwas für die nächs-

ten tausend Jahre »produzieren« wollen. Anstatt mit staatlichen Mitteln die Ästhe-

tik, den großen Geist eines Zeitalters, das jäh durch das Aufkommen der Gestalt

des Arbeiters und eines neuen anbrechenden Zeitalters beendet wurde, aufrecht

zu erhalten, sollten alle Mittel aufgewendet werden, um auf Höhe unserer Zeit et-

was von Dauer zu schaffen. Und dies könne nur die Repräsentation der Gestalt des

Arbeiters auch in allen ästhetischen und künstlerischen Bereichen bedeuten.61

Jünger fordert von der Kunst, im Sinne eines neuen Seins zur ästhetischen

Gestaltung der Welt überzugehen. Und das im Sinne ein- und derselben Le-

bensmacht, die in dieser »Werkstättenlandschaft« – Jüngers Begriff für eine

Übergangszeit zwischen bürgerlichem Zeitalter und Zeitalter des Arbeiters –

überall hervorquillt und -drängt.

Das Leben erscheint nun bei Jünger in einer bemerkenswerten Ambivalenz: als

Quelle der neuen Herrschaft aber auch als Ding der Unterwerfung. Dreh- und An-

gelpunkt dieses prekären und ambivalenten Status des Lebens ist die Totale Mobil-

machung. Sie steigert die Kraft des Lebens ins Unermessliche – zugleich negiert sie

das Leben in einer zuvor unbekannten Grausamkeit. Nie zuvor in der Geschichte

der Menschheit konnte ein einzelner Bauer so viel ernten wie mithilfe von arbeits-

teilig hergestelltem Dünger, von Maschinen und neuem Wissen. Nie konnte von

Menschenhand so viel Erdoberfläche urbargemacht werden. »Es gibt keine Region

mehr, die nicht durch Straßen und Schienen, durch Kabel und Funkwege, durch

Flug- und Schiffahrtslinien in Fesseln geschlagen ist.«62 Nie hat der Mensch das

Antlitz derWelt so sehr nach seinemBilde geprägt, die Naturmit seinenHänden so

sehr in »Fesseln geschlagen« und sie durch Kultur ersetzt, wie im 20. Jahrhundert.

Eine ungeheuerliche Lebensmacht erobert den Planeten seit über hundert Jahren

und macht sich Natur und Planeten untertan. Doch mit den Konstruktiv- steigern

59 Vgl. ebd., S. 219-224.

60 Ebd., S. 207.

61 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 207-

210.

62 Ebd., S. 224.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

sich auch die Destruktivkräfte ins Unermessliche. Mit der Ausbreitung der moder-

nen kapitalistischen Gesellschaft und dem unermesslichenWohlstand auf den Glo-

bus treten auch Veränderungen auf, die »bis zur Verpestung der Atmosphäre und

Vergiftung der Flüsse« führen.63 Der Konkurrenzkampf der privaten Sphären hat

zu Produktivitätssteigerungen in ungekannten Ausmaßen geführt und Wohlstand

angehäuft, jedoch zugleich zu Fehlallokationen,Wirtschaftskrisen,Depression und

Umweltverschmutzung und -zerstörung geführt. Noch augenscheinlicher werden

neben den Produktivkräften die damit einhergehenden Destruktivkräfte im Be-

reich der Kriegsführung. Jünger widmete schon zwei Jahre vor dem Erscheinen

seines Arbeiters dieser Thematik einen Essay im Sammelband Krieg und Krieger na-

mensDie totaleMobilmachung. Schon hier führt Jünger aus, dass das Industriezeital-

ter nicht nachhaltig mit den Ressourcen der Erde umgeht. Und Jünger schreibt von

den dynamischen Rüstungsprozessen, die aus der ganzen Gesellschaft im Zuge des

Ersten Weltkriegs eine Fabrik gemacht haben. Hinter dem »Fortschritts-Kultus«

des 19. Jahrhunderts haben sich elementare Kräfte ambivalenter Mobilmachung

des menschlichen Bestandes durchgesetzt. Jünger betont mehrfach eine Dialektik

der Humanität, mit der die sich entwickelnde Lebensmacht in eine Todesmacht

umkippt.64

Mit Lebensmacht ist somit schon im ersten Auftauchen des zentralen Konzepts

der Totalen Mobilmachung 1930 bei Jünger eine Macht beschrieben, die »elemen-

tar« getrieben hinter der bürgerlichen Fassade der »Kirche des Fortschritts« die

menschliche Gesellschaft produktiv mobilisiert, doch zugleich unglaubliche De-

struktionskräfte auftürmt. Jünger bezeichnet den Fortschritt des 19. Jahrhunderts

in diesem Essay als »optische Täuschung« und vermutet »elementare« Hintergrün-

de.65 Doch erst inDer Arbeiter, zwei Jahre später, wird er seine neoplatonisch-meta-

physische Gestalttheorie als Überbau dieser Erkenntnisse zusammenfassen. Man

kann jedoch für diese Studie die Ambivalenz der Lebens- bzw. Todesmacht kon-

statieren, die sich in beiden Schriften zeigt.

3.2.3 Totale Mobilmachung in der Zentralmetapher

des elektrischen Stromkreises

In den vorangegangenen Unterkapiteln wurden zwei wichtige Leitmotive im Jün-

ger’schen Textkorpus aufgezeigt, die entscheidend für das Verständnis der Le-

bensmacht sind: Verzifferung, Totale Mobilmachung sowie Ambivalenz zwischen

63 Ebd., S. 225.

64 Vgl. Jünger, Ernst: Die totaleMobilmachung, in: Jünger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:

Mittler 1930, S. 23.

65 Vgl. ebd., S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 123

Lebensmacht und Todesmacht. Ein weiteres Leitmotiv zum Verständnis der Jün-

ger’schen Lebensmacht ist die des Stromkreises bzw. des Stromnetzes. Schon in

seinem Essay Die totale Mobilmachung verwendet Jünger diese Metapher an ent-

scheidender Stelle. Der allgemeinen Mobilmachung des Zeitalters des Absolutis-

mus stellt Jünger die Totale Mobilmachung entgegen:

»Um Energien von solchen Ausmaßen zu entfalten, genügt es nicht mehr, den

Schwertarm zu rüsten, – es ist eine Rüstung bis ins innersteMark, bis in den feins-

ten Lebensnerv erforderlich. Sie zu verwirklichen, ist die Aufgabe der totalen Mo-

bilmachung, eines Aktes, durch den das weit verzweigte und vielfach differen-

zierte Stromnetz desmodernen Lebens durch einen einzigen Griff am Schaltbrett

dem großen Strome der kriegerischen Energie zugeleitet wird.«66

Inhaltlich ist die Aussage klar: Krieg wird von der sektoralen Aufgabe eines klei-

nen Teils der in Waffen Stehenden zu einer gesamtgesellschaftlichen Aufgabe. Oh-

ne die Kriegsproduktion kann es keinen modernen Krieg der Materialschlachten

des 20. Jahrhunderts geben. Ohne die Ausrichtung der Wissenschaft auf die Wei-

terentwicklung der Rüstung läuft man Gefahr, dem Gegner schon vor dem ersten

Aufeinandertreffen der Armeen im Wettrüsten zu unterliegen. Ohne die Kriegs-

propaganda läuft der Staat Gefahr, imMoment der totalen Bewaffnung in eine Ge-

genrevolution zu laufen, wie sie 1917 in Russland geschehen ist. Totaler Krieg geht

somit nur noch mit einer kulturellen, politischen und soziologischen Vorbereitung

in Form von Propaganda, Nationalismus und Rassismus. Krieg wird zunehmend

ein »gigantischer Arbeitsprozess« in allen gesellschaftlichen Bereichen. Und Jün-

ger kommt zu seiner Conclusio, dass Deutschland den Ersten Weltkrieg deshalb

verloren habe, weil das Reich strukturell nicht dazu bereit war, eine echte, Tota-

le Mobilmachung herbeizuführen.67 Auch wenn Jüngers Essay 1930 noch sehr von

seiner nationalistischen Vorstellungen des Endes der 1920er Jahre gefärbt ist und

er hier nach Ursachen für die Niederlage Deutschlands im Ersten Weltkrieg sucht:

Jünger macht einen historisch-politischen Diskurs sichtbar, in dem alle Lebens-

bereiche und auch die Lebensenergien des Menschen zunehmend auf dem Spiel

stehen. Wenn bestimmte liberale Diskurse eine »Nivellierung des Bestandes« her-

beiführen, dies mehr Menschen dem Souverän direkt verfügbar macht, Kapitalis-

mus, Arbeitsteilung, Taylorismus undWettbewerb Lebensenergien in gänzlich un-

bekannten Dimensionen urbar machen, Menschen in verschiedene Nationen und

Rassen einteilt, führt das alles im Ergebnis zu einer Verfüg- und Mobilisierbarkeit

der Potenz des Lebens, die es zuvor so nicht gegeben hat. Dieser Gedankengang ist

bei Jünger ganz deutlich zu lesen in der folgenden Gegenüberstellung: Er stellt die

These auf, dass die Demokratien im Ersten Weltkrieg aufgrund ihrer Staatsform

66 Ebd., S. 14.

67 Vgl. ebd., S. 14-20.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

und Ideologie die eigenen Staatsbürger besser für den Krieg mobilisieren konn-

ten, als es das Deutsche Reich konnte. Das Deutsche Reich sei nicht in der Lage

gewesen, eine Sprache des Fortschritts seiner Zeit zu sprechen und die Totale Mo-

bilmachung somit einzuleiten. Der Kampf der Entente war einer für Freiheit und

»civilisation« – zwei Leitbegriffe, mit der die Deutsche »Kultur« in Jüngers Augen

überhaupt nicht auf Höhe der Zeit habe mithalten können.68 Mobilmachung ist

nicht reinmilitärisch zu verstehen und auch nicht nur technisch oder ökonomisch.

Um die potenzielle Energie des Lebens gänzlich entfalten zu können, braucht es

auch einen kulturellen, moralischen und historischen Diskurs. Jünger nimmt hier

vierzig Jahre vor Michel Foucault und siebzig Jahre vor Giorgio Agamben einen

historisch-politischen Diskurs vorweg, der auf der Seite des Fortschritts das Leben

Aller politisiert und aufs Spiel setzt. Jünger argumentiert im Sinne Foucaults und

Agambens bio-politisch. Nur einmal verwendet er jedoch konkret den Begriff, un-

ter dem der wissenschaftliche Diskurs seit Michel Foucault verläuft: Lebensmacht.

Kommenwir zurück zumZitat von Ernst Jünger ausDie totaleMobilmachung: ei-

ner Rüstung lediglich des »Schwertarms« stellt er hier eine Rüstung bis ins »inners-

te Mark« gegenüber. Der Schwertarm ist eine relativ offensichtliche Anspielung

auf Thomas Hobbes’ Leviathan, der auf dem originalen Deckblatt als König dar-

gestellt ist, dessen Körper wiederum aus vielen kleinen Körpern besteht. In einer

Hand hält der Leviathan das Schwert. Der dazugehörige muskulöse Arm besteht

aus vielen Körpern – aus den Soldaten des stehenden Heeres. Schon diese Dar-

stellung war sicherlich zu Hobbes’ Zeiten eine Metapher für eine neuartige Staats-

und Gesellschaftsordnung. Jünger hingegen bricht mit dieser Metapher, die ledig-

lich den Charakter einer sektoralen Mobilmachung gleichkäme. Jünger wählt die

Metapher des »Stromnetzes«. Sie ist es, die sprachlich bei Jünger als Bild für die

totale Mobilmachung herangezogen wird. Der Leviathan zielte auf Menschen als

ein Gesellschaftsvertrag konstituierendes Wesen als Ganzes ab – der total mobil-

gemachte Staat zielt auf innere Lebenskräfte ab, die mit einem »einzigen Griff am

Schaltbrett« dem Strom der Macht zugeleitet werden können.69

Der Einzelne ist schon allein deshalb total einbezogen und mobilisierbar als

Schnittpunkt von Netzwerken und Schaltströmen, weil er hier nicht wie aus libe-

ralen Vereinigungen austreten könne, sondern es sich um etwas Systemisches wie

Stromnetze handelt, aus denen man nicht einfach austreten könne. Jünger wech-

selt die Zentralmetapher weg von der Dampfmaschine (die noch Marx für sein Bild

einerMobil- undUrbarmachung verwendete) hin zumBild des elektrischen Schalt-

kreises. Im Gegensatz zu alten Maschinen funktionieren elektronische Medien wie

ein zentrales Nervensystem für einen totalen Raum. Die Einzelnen erscheinen als

Atome, die sich in elektrischen Feldern als Feilspäne ausrichten nach einer Macht,

68 Vgl. ebd., S. 19-22.

69 Vgl. ebd., S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 125

die physisch, aber nicht mit den Augen sichtbar ist. Die Verknüpfung zwischen

Einzelnem, Masse und der Energie, die alle drei in unserem Zeitalter total mobili-

siert werden, ist bei Jünger nur im Sinne eines elektromagnetischen Zusammen-

hanges zu verstehen.70

»Elektrizität ist für Jünger ein unfehlbares Indiz gleichzeitiger Modernität: Wer

über die Rückkehr zur Natur unter elektrischem Licht diskutiert, den Leib Christi

neben ein Mikrophon stellt oder seine Enzyklika über den Rundfunk verkündet,

ist ans Netz derModernisierung angeschlossen. […]Wie seinemarxistischen Zeit-

genossen hat Jünger die – am staatlichen Stromnetz hängende – Glühlampe im

Sinn, wenn er die Gesellschaft gemäß einem berühmten Satz aus der Einleitung

zur Kritik der Politischen Ökonomie von Marx interpretiert: ›Es ist eine allgemeine

Beleuchtung, worin alle übrigen Farben getaucht sind und die sie in ihrer Beson-

derheit modifiziert.‹«71

DasNeue, das Jünger beschreibt, ist die Unentrinnbarkeit der neuen Biomacht.Der

Einzelne kann nicht aus dem staatlichen Zusammenhang heraus. Er ist angeschlos-

sen an das Stromnetz der Gestalt des Arbeiters, zu deren Mobilisierungsdynamik

er beiträgt, ob er will oder nicht. Hier an dieser Stelle soll auf die Ausführungen in

Kapitel 6.2.5 über die Totale Mobilmachung hingewiesen werden. Der aktive Arbei-

tertypus in den Stoßtrupps des Weltkrieges konnte überhaupt erst aufgrund der

seit einem Jahrhundert ablaufenden Entstehung passiver Arbeitsprozesse – etwa in

der Massenkultur – entstehen. Arbeit erscheint somit als Antreiber aller Lebensbe-

reiche und dynamisiert diese zunehmend. Derjenige Mensch, welcher sich diesem

Zweck der Dynamisierung des Erdkreises als Mittel hergibt, das ist der aktive Ty-

pus, der Führer der neuen Welt. Die Flucht in die Romantik, in die Isolation ist

hingegen keine Selbstbehauptungsstrategie, sondern auf lange Sicht nicht mög-

lich. Es ist es das Verhalten als Typus, das einem durch das amor fati die Möglich-

keit gibt, sich durch Bekräftigung des Wilden in sich, durch das Akzeptieren der

Eingebundenheit zu behaupten – das Leben als prekär zu verstehen, als auf dem

großen Spiel des Ganzen und gleichzeitig dies als befreiend zu verstehen, das ist

Jüngers Strategie der Selbstbehauptung.

»Wir leben in einem Geschichtsabschnitte, in dem alles abhängt von einer unge-

heuren Mobilmachung und Konzentration der Kräfte, die zur Verfügung stehen.

Unsere Väter hatten vielleicht noch die Zeit, sich zu beschäftigen mit den Idealen

einer objektivenWissenschaft und einer Kunst, die um ihrer selbst willen besteht.

Wir dagegen befinden uns ganz eindeutig in einer Lage, in der nicht dieses oder

70 Vgl. Lethen, Helmut: Die elektrische Flosse Leviathans, Ernst Jüngers Elektrizität, in: Emme-

rich,Wolfgang/Wege, Carl (Hg.): Der Technikdiskurs der Hitler-Stalin-Ära, Stuttgart: Metzler

1995, S. 23f.

71 Ebd., S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

jenes, sondern in der die Totalität unseres Lebens [Hervorhebungen N. A.] in Frage

steht. Dies macht den Akt einer Totalen Mobilmachung erforderlich, die an jede

personelle und materielle Erscheinung die brutale Frage nach der Notwendigkeit

zu stellen hat.«72

Die Metapher des elektrischen Schaltkreises erlaubt es, eine zeitgeschichtliche Si-

tuation des scheinbaren Chaos, von scheinbarer weltpolitischer Unordnung und

des Umbruchs zu ordnen und einen Sinn hinter allem zu sehen. Dieser Zugriff

auf die Realität ist für Helmut Lethen typisch avantgardistisch. Jünger delegiti-

miert jegliche bisher geltende Einordnung unserer Welt, das Verständnis des Indi-

viduums und der zweckrationalen Bindungen über den Markt oder das christliche

Verständnis dieser Welt und der Jenseitigen und deutet auf einen wirklichen hin-

ter allem stehenden elektrischen Anschluss an ein gestaltmäßiges Kraftwerk der

Moderne, das zu einer zwangsläufigen Totalen Mobilmachung aller Lebensberei-

che führt. Max Weber schreibt in seiner weltbekannten Schrift Die protestantische

Ethik und der Geist des Kapitalismus von 1904 vom Puritaner Richard Baxter und des-

sen Prädestinationslehre, dass dessen Askese unter anderem in einem äußerlichen

Streben nach weltlichen Gütern bestehen sollte. Der gute Puritaner sollte auch ein

Berufsmensch sein, der im Diesseits hart arbeitet. Weber sieht nun einen Zusam-

menhang zwischen der puritanischen Askese und der Entwicklung des Geistes des

Kapitalismus. An einer entscheidenden Stelle schreibt nun Weber:

»Der Puritaner wollte Berufsmensch sein, wir müssen es sein. Denn indem die

Askese aus den Mönchszellen heraus in das Berufsleben übertragen wurde und

die innerweltliche Sittlichkeit zu beherrschen begann, half sie an ihrem Teile mit

daran, jenenmächtigen Kosmos dermodernen, an die technischen und ökonomi-

schen Voraussetzungenmechanischmaschineller Produktion gebundenen,Wirt-

schaftsordnung zu erbauen, der heute den Lebensstil aller einzelnen, die in dies

Triebwerk hineingeboren werden – nicht nur der direkt ökonomisch Erwerbstäti-

gen –, mit überwältigendemZwang bestimmt und vielleicht bestimmenwird, bis

der letzte Zentner fossilen Brennstoffs verglüht ist. Nur wie ein ›dünner Mantel,

denman jederzeit abwerfen könnte‹, sollte nach Baxters Ansicht die Sorge umdie

äußeren Güter um die Schultern seiner Heiligen liegen. Aber aus demMantel ließ

das Verhängnis ein stahlhartes Gehäuse werden.«73

Webers Ziel war es, die Idee der modernen Rationalität historisch-diskursiv darzu-

stellen und aufzuarbeiten. Sie entstammt der puritanischen Askese, hat sich jedoch

72 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 210.

73 Weber,Max: Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in: Ders.: Gesammelte

Aufsätze zur Religionssoziologie I, Tübingen: Mohr Siebeck 1988, S. 203.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 127

historisch aus diesem Zusammenhang in unserer Kultur universalisiert. Der ent-

scheidende Aspekt nun für dieses Kapitel ist, dassWeber als Paradigma der techni-

schen Rationalität imBild derDampfmaschine verbleibt. Bei seinen sicherlich auch

Jünger bekannten Ausführungen über den Kapitalismus bleibt er im Assoziations-

geflecht der Dampfmaschine und dem mechanisch-maschinellen Zusammenhang

des räumlich klar verortbaren Fabrikgeschehens. Für Weber ist die Keimzelle der

kapitalistischen Produktion in seinem Bild des stahlharten Gehäuses und auch des

Triebwerks klar verortbar: Maschine und Fabrik. Weber beschreibt die Seite, die für

Jünger den Rang des aktiven Arbeitertypus ausmacht. Der Mensch und sein Leben

sind daher definiert, dass sie alle, wenn sie in unseren Zeiten überleben wollen,

in einem mehr oder minder unmittelbaren Zusammenhang zu diesen verortbaren

Triebwerken und Fabriken stehen müssen.

Dadurch, dass sie als Berufsmenschen Fabrikarbeiter sind, dass sie Kinder aus-

bilden, Fabrikarbeiter zu werden, oder dass sie in anderer Art und Weise an der

Reproduktion und Administration der Fabrikarbeiter beteiligt sind. Zumindest in

dieser Metapher ist Weber nicht weit weg vom historischen Materialismus von En-

gels und Marx. Jüngers Verdienst ist es nun, den passiven Prozess der statistischen,

ästhetischen, sportlichen Vereinnahmung und Vorbereitung des Menschen für die

totale Vereinnahmung zu erkennen. Jünger kritisiert hiermit die Eindimensionali-

tät des herrschenden Begriffs der Arbeit in Soziologie und Politik, in der sich eine

verortete,mechanistische Vorstellung der kapitalistischenModerne zeigt, die nicht

mehr alle Phänomene, die ablaufen, erklären kann. Der gesamte Konzentrations-

und Dynamisierungsprozess ist auf alle Lebensbereiche ausgedehnt – dies müsse

man nach Betrachtung nicht zuletzt der Tendenz im Bereich des Verkehrs, der Me-

dien, der Kunst und des Sports verstehen. Überall wird das Individuum seit über

einem Jahrhundert im Rahmen einer großen (Selbst-)Disziplin in eine Symbiose

mit dem physischen Rekord und der Symbiose zwischen Organischem und Techni-

schem getrieben. Und ebendiese Tendenz fasst Jünger im letzten Teil des Arbeiters

mit der Änderung der Zentralmetapher hin zum elektrischen Stromkreis! Jüngers

Punkt ist, dass es zunehmend keine zentralistische Quelle dieser kapitalistischen

Logik im puritanischen Denken oder im historischen Materialismus (bzw. in den

Produktionsmitteln) gibt, sondern dass Menschen eher systematisch und ubiqui-

tär den Zwängen zur Totalen Mobilmachung ausgeliefert sind. So, wie man sich in

einer Stadt aus dem Stromnetz nicht ohne Weiteres ausklinken könne, so könne

man auch der Totalen Mobilmachung der Gestalt des Arbeiters nicht mehr entge-

hen. Und diesem Stromkreis sind auch die Kunst und die Ästhetik unserer Zeit

zunehmend inbegriffen. Doch Jünger verweilt nicht im Negativen, sondern sieht

hier auch Ansatzpunkte für neue politische und gesellschaftliche Subjektivitäten.

Die Parallele zu Michel Foucault kann nicht übersehen werden. Beide knüpfen

an der Weber’schen Geschichte der Rationalisierung als diskursiver Ausdehnung

asketischer Praktiken auf das Leben sowie die Historisierung der Vernunft unse-

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

rer Zeit an. Doch beiden geht es darüber hinaus um die Sichtbarmachung der über

die Fabrik hinausgehende und über den Kapitalismus hinausreichende kapillare,

ubiquitäre, strategische Vereinnahmung des Lebens in die Macht der Moderne.

Beide legen eine Lesart der Vernunft in derModerne vor, welche die asketischeMo-

bilisierung viel feinmaschiger analysiert und somit fruchtbare Zusammenhänge

offenlegt. Offensichtlich verfolgen Foucault und Jünger unterschiedliche Ziele. Je-

doch ist bezeichnend, dass sie hier eine ähnliche biopolitische Lesart der Moderne

vorlegen.Und beide distanzieren sich von historisch-materialistischen, hermeneu-

tischen und strukturalistischen Antworten auf die Frage nach der Ursache dieser

zunehmenden Beschlagnahme. Für beide handelt es sich um strategische Entwick-

lungen ohne Subjekt. Jünger greift nun im Unterschied zu Foucault zur neoplato-

nisch-metaphysischen Gestaltphilosophie. Foucault hingegen versucht, die Sub-

jektphilosophie durch Diskurs und Dispositiv zu tilgen bzw., indem er Macht stra-

tegisch als Ergebnis von Zusammenstößen der Willen auf lokaler Ebene und ihren

Aufgriff durch politische Machttechnologien konzeptualisiert.

3.2.4 Lebensmacht und Kulturkritik

Wie eingangs erwähnt, erscheint der Begriff der Lebensmacht in Jüngers Kapi-

tel zur Kulturkritik. Auch in diesem Bereich spürt Ernst Jünger der zunehmenden

Inbeschlagnahme des Lebens in den Stromkreis der Moderne nach. In der ästhe-

tischen Gestaltung unserer Zeit vollziehe sie sich. In der Neuen Sachlichkeit, im

Expressionismus, in den vorwärts gerichteten Kunstrichtungen könne man dieses

Paradigma der spartanischen, asketischen, bolschewistischen neuen zwingenden

Sachlichkeit verspüren. Hinter dem bürgerlichen Ideal, so behauptet Jünger, ha-

be von Beginn an die zunehmende Macht über das Leben als Strategie der Gestalt

gestanden. Und ebenjene zunehmende Macht über das Leben tritt in eine neue,

tiefergehende Phase ein, wobei sie das bürgerliche Ideal überwindet. In der Kunst

seiner Zeit könne man die Ablösung des bürgerlichen Ideals und das Aufkommen

einer arbeitsteiligen, totalen Mobilisierung aller Energien und Kräfte durch die

»Organische Konstruktion« bestens beobachten.74 Jünger blickt auf die Geschichte

der zunehmenden Macht über das Leben, umWeber zu ergänzen. Er zieht hierbei

das Feld der Kunst, welches bei Weber unterbelichtet blieb, heran, um seine These

über die ubiquitäre Macht über das Leben zu bestärken. In der Kunst bedeutete

der Übergang vom Absolutismus zum bürgerlichen Zeitalter 1789 für Jünger das

Abtreten der absolutistischen Person und der Übergang zum Individuum. Jetzt, zu

Beginn des 20. Jahrhunderts sei man auch in der Kunst, wie auch in anderen Le-

bensbereichen, Zeuge eines zunehmenden Todes des Individuums. Mit dem Tod

des Individuums flackere ein letztes Mal in der Geschichte die christliche Seele auf,

74 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 210f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 129

schließlich würde mit dem sich auch in der Kunst bahnbrechenden Typus die Sä-

kularisierung, die in der Renaissance begann, geistesgeschichtlich und materiell

vollendet. Das Persönliche des Porträts, das Individuelle des großen Schauspiels

verfällt und es zeige sich, dass die Unendlichkeit des Individuums von Anfang an

eine Schimäre war. Das Individuum geht unter im neuen Kraftfeld, das sich im don-

nernden Sturmgeheul des schäumenden Futurismus auch in der Kunst zeigt oder

auch in der niederschmetternden Destruktion der bürgerlichen Ideale im August-

fieber kurz vor dem Ersten Weltkrieg, als sich die angestaute romantische Sehn-

sucht nach der Flucht aus dem stahlharten Gehäuse mit den avantgardistischen Tö-

nen der Expressionisten und vieler Weiterer vermischte. Als plötzlich das moder-

ne Bestreben nach Emanzipation sich mit dem vormodernen Ritterlich-Deutschen

(etwa das Reüssieren auf den Deutschen Orden) paart und in einem aus liberal-bür-

gerlicher Sicht völlig unlogischen (weil die finanzielle und wirtschaftliche Situa-

tion Deutschlands gefährdende) Fiebern nach einem Großen Krieg, der die alte

modernde wilhelminische Ordnung hinwegfegt. Georg Trakl, der österreichische

Expressionist und einer derjenigen, die diesen Krieg am fiebrigsten herbeigesehnt

haben und sich sofort als Freiwilliger für den Sanitätsdienst meldet, verlässt nach

den ersten Schlachten und dem unendlichen Grauen, das er im ukrainischen Gro-

dek gesehen hat, seine Lust auf diesen Krieg. In seinem letzten Gedicht namens

Grodek vor seinem mutmaßlichen Suizid schreibt er im Stile des Oxymorons vom

bürgerlichen Erleuchtungs- und Aufklärungsmotiv der Sonne, dass sie in Grodek

über den romantisch-traumhaften »herbstlichen Wäldern« nur noch »düstrer hin-

rollt« über den Fleischknäueln, die nun vor ihm zur Behandlung ohne Narkoti-

ka liegen und deren »zerbrochenen Münder« außer animalischer »wilde[r] Klage«

nichts mehr herausbekommen. Statt dem großen heroischen Übermenschen findet

Trakl in diesem grauenvollen Schauspiel lediglich einen »zürnende[n] Gott«, der al-

les in »schwarze Verwesung« taucht.75 Trakl nimmt sich wohl mit einer Überdosis

Kokain kurz darauf das Leben. Viele Dichter und Künstler sind im ErstenWeltkrieg

unter den frenetischen Freiwilligen der ersten Stunde und überleben dies ebenso

wenig. Das zeitgenössische Klima, in das Jünger nun hineinschreibt, ist eines der

großen Verwirrung. Der heroische Befreiungsschlag aus dem Triebwerk der Mo-

derne und dem stahlharten Gehäuse durch die »einzige Hygiene dieser Welt«76, des

Vaters aller Dinge, des Krieges, entwickelte sich nach der ersten Bewegungskriegs-

phase 1914 zu einer industrialisierten Knochenmühle, in der sich die negative Sicht

auf die technologische Revolution, in der der Mensch gefressen wird, in tausend-

facher Potenz auch noch bestätigte. Viele wollten der zweckrationalen Einbindung

75 Vgl. Trakl, Georg: Grodek, zitiert nach Bibliotheca Augustana, online: https://www.hs-augsb

urg.de/ harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13.

76 Marinetti, Filippo Tommaso: Manifest des Futurismus, 1909, zitiert nach folgender Überset-

zung: www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm


130 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

ihres Lebens entfliehen und fanden sich in der totalen und grausamsten Form ei-

ner solchen Einbindung des gesamten Lebens wieder. Ja, der Krieg war eine Art der

Nullstellung und ein Großreinemachen, wie erhofft und erwartet. Viele trieb diese

totale Nullstellung jedoch wie Trakl in die Verzweiflung. Jünger hingegen bleibt bei

einer mehr oder minder ungebrochenen Aufbruchseuphorie der Vorkriegszeit und

sieht in den totalen Zuständen des Krieges nichts Widersprüchliches. Der Krieg

und mit ihm einhergehende und ihn herbeirufende Strömungen des Denkens sind

Ausdruck einer neuen heldenhaften Ästhetik, die mit der heroischen Arbeit zu-

sammenhängen, der Jünger optimistisch und nicht pessimistisch entgegentritt.

Trakl nahm sich das Leben und viele Expressionisten mussten ihre Euphorie ge-

genüber dem Krieg nachher relativieren – die meisten wendeten sich gar zu Pazi-

fisten. Doch Jünger ist weit von einer solchen Einsicht entfernt. Er sieht in dieser

Totalen Mobilmachung, in der die naiv-träumerischen Heroen des Expressionis-

mus sich wiederfanden, den Abdruck des Maßstabs einer neuen Gestalt. Und der

expressionistisch-futuristisch bzw. neusachliche Kunstgedanke, der eine Zäsurmit

den bürgerlichen Idealen und dem Individuumbricht, ist ebenfalls Ausdruck dieser

Gestalt gewesen.Was Trakl in Jüngers Augen scheinbar nicht aushalten konnte, ist

eine irreversible Verschmelzung des Menschen mit den mechanischen Sachzwän-

gen mit all ihren Implikationen. Jünger sieht hierin eine neue Stufe der Bemächti-

gung der Menschen, welche zur Ununterscheidbarkeit zwischen Natürlichem und

Technischem, zwischen Leben und Struktur, zwischen dem Körper und der Macht

führt. Aus dieser Perspektive erscheint Jünger der Weltkrieg nicht als Zäsur der

produktiven Seite der Rationalität der Moderne, sondern als Vorbotin einer tief-

gehenden-mobilisierenden Rationalität, welche in der Moderne angelegt ist. Dem

neuen Imperativ der Gestalt könne sich der Einzelne nicht entgegenstellen. Die

totale Einbeziehung des Körpers in die große Machtmaschine, in den elektrischen

Stromkreis der Moderne, bezeichnet Jünger als »Organische Konstruktion«. Und

jede Kunst auf Höhe ihrer Zeit, wie etwa in der Landschaftsgestaltung, der Archi-

tektur, in den planwirtschaftlichen Umgestaltungen der Stadtlandschaften, in den

auf Luftbildern mechanisch-geometrisch und gleichzeitig organisch erscheinen-

den Verkehrsadern, wird sich nach ihr ausrichten müssen. Die Grenzen zwischen

Kunst, Produktion und dem organischen Leben verschwimmen zunehmend. Und

imSinne einer zunehmenden Totalisierung der Verhältnisse gilt es, eineHerrschaft

zu etablieren, die diese Kunst ganz bewusst in den Dienst der »Organischen Kon-

struktion« stellt. Jünger sieht seinen Arbeiter ja auch als Beitrag zur Etablierung

einer neuen Herrschaft, die Garant für die »Organische Konstruktion« nach Vor-

bild des Garanten einer zentralen Infrastruktur ist,wie es etwa das Stromnetz ist.77

Und diese Herrschaft müsse eine Herrschaft im Sinne der hinter allem stehenden

Lebensmacht sein:

77 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft undGestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 213-222.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 131

»In diesem Zusammenhange deutet sich bereits die natürliche Aufgabe an, die

eine Kunst zu bewältigen hat, welche die Gestalt des Arbeiters repräsentiert. Sie

liegt in der Gestaltung eines wohlbegrenzten Raumes, nämlich der Erde, im Sinne

derselben Lebensmacht [Hervorhebung N.A.], die zu seiner Beherrschung berufen

ist. […] Die Aufgabe der TotalenMobilmachung ist die Verwandlung des Lebens in

Energie, wie sie sich in Wirtschaft, Technik und Verkehr im Schwirren der Räder

oder auf dem Schlachtfelde als Feuer und Bewegung offenbart. Sie [auf Ebene des

Typus im Gegensatz zur Kunst, Anm. N. A.] bezieht sich also auf die Potenz des

Lebens, während die Gestaltung das Sein zum Ausdruck bringt und sich damit

nicht einer Bewegungs-, sondern einer Formensprache zu bedienen hat.«78

Dies ist eine ziemlich aufschlussreiche Stelle in Jüngers Der Arbeiter. Jünger um-

schreibt hier nämlich ein bestimmtes Phänomen mit Lebensmacht. Dies tut er in

seinem Buch nur an dieser einen Stelle. Die Erde und die Natur im Ganzen sind

dazu berufen, beherrscht zu werden von einer Macht. An anderer Stelle beschreibt

er diese Macht als die der Gestalt des Arbeiters. Heidegger bezeichnet sie als Meis-

terung des Erdkreises durch die Arbeit.79 Hier an dieser Stelle schreibt Jünger ex-

plizit von einer Lebensmacht, welche die Kunst in der Gestaltung unserer Welt re-

präsentieren müsse. Kunst ohne Herrschaft könne es nicht geben, sondern sie re-

präsentiere zu jedem Zeitpunkt ein historisches Sein. Und dieses historische Sein

ist in der Moderne eine komplexe Verschachtelung von Organischem und Techni-

schem im Sinne einer Lebensmacht oder wie er zwei Seiten weiter schreibt, einer

»Lebensgewalt«.80 Die Macht, welche Jünger im ersten Teil des Buches relativ auf-

wendig metaphysisch herleitet, erscheint hier als eine Macht, die aus dem Leben

selbst dringt. Die Totale Mobilmachung im Sinne der Hilfskonstruktion der Ge-

stalt des Arbeiters, die Jünger herbeischreibt, hat ihren Sitz im Leben selbst, in ei-

ner vis vitalis im Sinne der Lebensphilosophen. Der Vernunft des Bürgertums von

1789 und des Rationalismus generell stellt Jünger hier die Wirkmächtigkeit, das

Drängen und die Totalisierungstendenz des Lebens gegenüber. Oder mit Michel

Foucaults Konzept der Biopolitik verglichen, wenn man ihn wie Maria Muhle liest,

geht es auch bei Jünger um den in das Leben selbst integrierten selbstüberschrei-

tenden vital-normativen Aspekt des Lebens als biologischer Tatsache.81 Doch auf

die vis vitalis ist dies nicht beschränkt. Denn Jünger sieht eine außerhalb des Le-

bens sich formierende Macht über das Leben, welche sich am ehesten als Gestalt

78 Ebd., S. 222.

79 Vgl. hierzu Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnun-

gen, Band 90: Zu Ernst. Jünger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 48.

80 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 224.

81 Vgl. Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und

Canguilhem, München: Wilhelm Fink 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

verstehen lässt. Es handelt sich um eine strategische, historische Entwicklung,wel-

che durch Industrialisierung und Rationalität der Moderne hindurch gewirkt hat

und nun in Richtung ihrer Vollendung schreitet. Jünger geht es passend hierzu

darum, die Kunst wieder aus dem Griff der »Scheinherrschaft« des Rationalismus

zu entziehen und vielmehr dieser Lebensmacht zu unterwerfen. Im Gegensatz zu

antiken Hochkulturen, welche beträchtliche Wunderwerke produziert haben, be-

fändenwir uns in einer Übergangs- undWerkstättenlandschaft.Das bedeutet, dass

die Gebäude, welche jetzt gebaut werden, schon bald wieder abgerissen oder dem

Verfall preisgegeben werden, da sie keine »Organische Konstruktion« darstellen –

also nicht mit der Gestalt im Einklang stehen würden. Doch das einzig Positive

an der raschen technischen Revolution mit ihrem Hang zur Tabula rasa mit ihrer

Planierung und Urbarmachung sowie Abholzung ganzer Landstriche liegt daran,

dass sie die Zerstörung der alten Kulturlandschaften bedeutet, was der Auftakt

der Arbeiterlandschaft sein müsse. Umweltkatastrophen, die mit der industriellen

Landschafts- und Stadtentwicklung einhergehen, sind für Jünger deutliche Belege

dafür, dass die liberal-private Gouvernementalität nicht in der Lage ist, die rie-

senhaften Mobilisierungsprozesse zu regeln, die in Gang geraten sind. Eingriffe in

die private Sphäre des Unternehmers bzw. auch des einzelnen Individuums seien

daher der völlig richtige Weg gewesen. Aus der Sachlogik der zunehmenden Mobi-

lisierung der Lebensenergien im elektrischen Stromkreis, welche selbst sich jedoch

aus der vital-normativen Logik ableitet, sei eine zunehmende Beschlagnahme und

teilweise Negierung des Individuums schon im liberalen Zeitalter selbst festzustel-

len:

»Tatsächlich erleben wir, scheinbar durch rein zwangsläufige Verkettungen, eine

sich ständig verschärfende Beschlagnahme des Individuums und seiner gesell-

schaftlichen Formen durch den Staat. […] Dieser Fortschritt der Indienststellung

großer selbstständiger Gebiete ist übrigens um so wunderbarer, als er sich aus

einer reinen Logik der Dinge vollzieht – wie es in Staaten, in denen noch eine

verhältnismäßig intakte liberale Führerschicht am Ruder ist, besonders deutlich

wird. Eine ähnliche Logik derDinge bringt esmit sich, daßKriege ausbrechen kön-

nen in einem Zustande, in dem alleWelt pazifistisch ist. Dies sind Beispiele für ei-

ne Revolution sans phrase, deren substantieller Zugriff auch durch ein Netzwerk

von individuellen Kautelen nicht an Zielsicherheit verliert.«82

Der Liberalismus habe keine eigene Staatstheorie oder politische Ausrichtung, son-

dern sei nur eine Kritik an jeglicher Form von Regierung. Das schrieb – wie oben

ausgeführt – Carl Schmitt. Das schrieb in Anlehnung an Schmitt auch Foucault.

Erst in Verbindungmit Demokratie, Ständestaat,Monarchie,Wirtschaftsradikalis-

mus oder Ähnlichem hat der Liberalismus diese Leerstelle in der politischen Praxis

82 Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 226f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 133

gefüllt. Denn auch Liberale müssen regieren. Doch was nun Jünger in diesem Zi-

tat ausführt ist, dass selbst der Liberalismus in seiner staatlichen Umsetzung sich

in entscheidenden Punkten der rein sachlichen Logik der Totalen Mobilmachung

unterworfen habe. Die entscheidende Aufgabe des obersten Bauherrn ging – trotz

rhetorischem Hochhalten der Privatsphäre – auch in den liberalen Staaten auf die

Staatsbürokratie über. Denn neue Technologie, wie etwa die Elektrizität, oder der

Schnellstraßenbau benötigen im Gegensatz zur Dampfmaschine Infrastrukturga-

ranten – eine Rolle, die eben der Staat übernehmen müsse – auch bei Liberalen.83

Aus diesen Tendenzen der totalen Raumgestaltung und dem damit in libera-

len Staaten einhergehenden Chaos aufgrund mangelnder Herrschaft geht folgen-

de Überzeugung einher: Die entscheidende Aufgabe der Gestaltung des Arbeiters

sei im Bereich der Ästhetik die der Raumgestaltung und hierbei gehe es um kei-

ne am Individuum bemessene, sondern eine am Typus ausgerichtete Raumgestal-

tung. In ihrem letzten Ausbaustadium, also von ihrem sachlichen Anspruch her,

handelt es sich zwar jetzt noch um nationalstaatlich zu organisierende »Urbarma-

chungen«, doch die Elektrifizierung, die Beschleunigung der Verkehrsströme usw.

zielen auf eine planetarische Grenzenlosigkeit hin. Die »Organische Konstruktion«

entlang der vital-normativen Mobilisierung der Lebensmacht ist keine, die Staats-

grenzen kennt, sondern eine planetarische. Der Ästhetik der neuenMenschenrasse

geht es um eine »Raumbeherrschung von Pol zu Pol«.84 Die national-liberalen und

auf multinationalen Trusten basierenden, teils anarchistischen Zeiten des Kapita-

lismus sind für Jünger lediglich Auftakt für eine ästhetische Raumbeherrschung

durch die Gestalt des Arbeiters in der letzten Phase der Weltrevolution. Am En-

de einer solchen gestalterischen Entwicklung steht für Jünger ein Weltstaat, ein

Imperium. Genau wie auch in der Natur, so soll auch in der Gestaltung dieser

Welt das Typische gegenüber dem Individuellen höheren Rang haben, da es auf

Dauer überlegen sei. Innere Strukturen von Kristallen, Bienenwaben und selbst

menschliche Züge würden einen klaren Aufbauplan haben und deren Träger und

Benutzer seien vor allem aufgrund dieses typischen Aufbaus, der einem Plan folgt,

so erfolgreich. Hier schneidet Jünger an, dass die Darwin’sche Lehre der Perfekti-

on der Arten durch die Rolle des Zufalls, der Abirrungen und der Schwankungen

diskursiv vor allem deshalb so erfolgreich sei, weil sie mit der Freiheitsvorstel-

lung des liberalen Denkens korreliere. Denn im Zentrum beider Diskurse stehe

das schöpferische Individuum, von dem aus im Kleinen das Große, das Neue, das

Dynamisch-Zukunftsgerichtete ausginge. Dieses Denken im Biologischen dahin-

gehend ist analog mit der Konkurrenzlehre in der Ökonomie und dem Fortschritt

der Geschichte und eben mit der Vorstellung einer Souveränität von Individuen.

83 Vgl. ebd., S. 227ff.

84 Ebd., S. 229.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Diese drei Diskurse sind Teil einer Grundkonfiguration des liberalen Wissens. Mi-

chel Foucault bewertet zwar im Gegensatz zu Jünger nicht normativ dieses Wissen

bzw. diese Wissenschaften, aber er zeigt denselben Zusammenhang auf. Das Auf-

tauchen des Menschen und des souveränen Individuums ist für Foucault Ausdruck

einer grundsätzlichen Konfiguration desWissens- und Denkhorizontes, einer Ver-

quickung derWörter und der Dinge, die überhaupt erst das Denken einer eigenge-

setzlichen Geschichte der Spezies, einer Geschichte des menschlichen Wirtschaf-

tens und einer eigengesetzlichen Sprache ermöglicht.85 Jünger stellt darauf ab,

dass ein solches Verständnis der Natur, welches Foucault drei Jahrzehnte später

genauer analysieren wird, eng mit einem vergangenen Zeitalter verbunden und

daher nicht aufrecht zu erhalten sei. Vielmehr müsse sich die Gestaltung an einen

Diskurs der Vollkommenheit der Natur, an die perfekten kristallinen Strukturen,

an die Bienenwaben, an den goldenen Schnitt in den menschlichen Proportionen

halten. Etwas verzweifelt scheint dieser Anspruch, doch Jünger drängt darauf, Or-

ganisches und Mechanisches im Rahmen einer ›Organischen Konstruktion‹ mit

dem Abbild und dem Ziel der Vollkommenheit zu verknüpfen. Die vollkommene

Gestaltung müsse sich nach der totalitären Vorgabe der Gestalt des Arbeiters rich-

ten. Nachdem er Beispiele des Vollkommenen im Typischen in der Naturlandschaft

aufführt, bringt Jünger auch Beispiele für solche Ansätze in der Kulturlandschaft

des Menschen. Er deutet auf die zunehmend typische Gestaltung auch in der Kul-

turlandschaft hin und parallelisiert diese, wie schon in den Kapiteln zuvor, mit der

Entwicklung des Typus, der das Individuum verdrängt und der sich nun auch im

Baustil seiner Zeit verwirklicht. Dahinter stehe keine »Idee« im Sinne der binären

Weltvorstellung, die der Materie gegenüberstehe, sondern es handele sich wie in

der Natur für Jünger um Gegenstände und Lebewesen, die mit ihrer Erscheinung,

ihren Eigenschaften, ihren ureigenen Mitteln, Zwecken und Instrumenten auf die

Welt gekommen sind. Die Gestalt des Arbeiters kommt nicht als »Idee« auf die Welt, son-

dern als reelle Materie vermittels der sie repräsentierenden Typen, deren Beeinflussung der

Landschaft, der technischen Mittel und der Art des Krieges, die mit ihm einhergeht. Jünger

wendet sich gegen den dialektischen Dualismus der Moderne, welcher letztlich im

»Nihilismus« des ewigen Selbstgespräches enden würde.86 Begriff und Wirklich-

keit, Typus und typische Bildung, typische Kunst, typische Raumgestaltung von

Pol bis Pol stehen in keinem abstrakt-kausalen Zusammenhang, sondern in einem

totalen. Beide Seiten sind vermittelt über äußerliche Strategien, aber auch durch

das Leben. Sie führen zum Drang zur Dynamisierung aller Energien, Jüngers oben

ausgeführtemKonzept der TotalenMobilmachung oderMartinHeideggers »Macht

85 Vgl. ebd., S. 230-234. V gl. hierzu Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie

der Humanwissenschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003.

86 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 240ff.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 135

zur Meisterung des Erdkreises«.87 Hier, nach der tiefergehenden Auseinanderset-

zung mit Jüngers Begriff der Ästhetik, seinen Parallelen zwischen Typus, Technik,

Krieg und der Raumgestaltung – also dem zweiten Teil seines BuchesDer Arbeiter –

wird eines klar: Wennman sich an Heideggers Notizen hält und den ersten Teil der

Jünger’schen Metaphysik außen vor lässt, so bleibt bei Betrachtung der Phänome-

ne, wie sich nun die angebliche Arbeitergestalt phänomenologisch äußert, also in

Typik, Technik und der Ästhetik, die biopolitisch-genealogische Analyse des Pro-

jekts der Moderne. Jüngers zweiten Teil des Buches Der Arbeiter kann man folglich

als biopolitisches Paradigma der Moderne lesen. Nicht aus dem Metaphysischen,

sondern aus dem Elementaren, was er in Der Kampf als inneres Erlebnis gleichsetzt

mit dem Lebendigen, also aus der vis vitalis, dem inneren Drang des Lebens, ent-

spinnt sich seit einigen Jahrhunderten ein Drang zur zunehmenden Totalen Mo-

bilmachung. Der Begriff der Gestalt ist hierbei der Versuch, technische Mittel und

menschlichen Willen auseinanderzudividieren und die zeitdiagnostische Tendenz

zu betonen, dass Arbeit

»die vollkommene Realisierung eines Ziels mit Hilfe technischer Mittel ohne jed-

wede ideologische Vorgabe oder ideologiekritische Einrede von außen [bedeutet

…]. Arbeit als Inkarnation eines ebenso ›geschliffenen‹ wie ›präzisen‹ Typus zer-

schmilzt vielmehr bei Jünger jedwede vorgegebene ideologische Ordnung. Bol-

schewismus, Faschismus, die ›zionistische Besetzung Palästinas‹ oder die anti-ko-

lonialen ›Bewegungen farbiger Völker‹ bilden daher keine ideologisch-politisch

autonomen Bezugsgrößen, sondern sind im Argumentationshorizont des Arbei-

ters lediglich als unterschiedliche Annäherungsgrade an die Reinheit eines ins

Planetarische ausgreifenden ›Arbeiter‹-Typus von Bedeutung.«88

Doch im Letzten erscheint dieser Drang zu einer Perfektion der Mittel durch eine

Ununterscheidbarkeit zum menschlichen Leben, dem Drang zur »Zweck/Mittel-

Symbiose«89 in allen Bereichen des Lebens selbst aus dem Leben heraus zu stam-

men. Die Form, nach der sich die biopolitische Gestaltung des Planeten ausbreitet,

ist, wie oben ausgeführt, nicht mehr als Ziel individueller, ideologischer oder po-

litischer Anstrengungen bzw. als Ergebnis von Wollen und Können aufzugreifen,

sondern als selbstverständliche Prägung einer Welt nach einem Stempel. Nichts,

weder der Lauf der Entwicklung der Spezies noch die Dynamik derWirtschaft oder

87 Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band 90:

Zu Ernst Jünger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 48.

88 Segeberg, Harro: Technikverwachsen, Zur »organischen Konstruktion« des »Arbeiters« bei

Ernst Jünger, in: Eggert, Hartmut/Schütz, Erhard/Sprengel, Peter (Hg.): Faszination des Or-

ganischen. Konjunkturen einer Kategorie der Moderne, München: Iudicum 1995, S. 223f.

89 Ebd., S. 224.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

die Entwicklung der Totalen Mobilmachung ist eine unendliche Dynamik, die ei-

nem individuellen Willen unterliegt, sondern steht im Dienst einer Finalität, die

in einer Gestaltung der Welt im Sinne der Symbiose zwischen Zweck und Mittel

besteht – kurzum in der ›Organischen Konstruktion‹, in der Leben und Technik

ununterscheidbar werden. Der derzeitige Fortschritt ist somit eben nicht unend-

lich, sondern es gibt eine Finalität, die nicht eine utopisch-rationalistische Finalität

à la Engels und Marx, sondern eine gestaltmäßige, objektive Finalität ist. Diese Fi-

nalität der Gestalt wird Jünger 1959 in seinem Essay An der Zeitmauermit der vitalen

Kraft des Lebens im Urgrund der Erdgeschichte »aufheben«. Hier wird Jünger ver-

suchen, den ersten Teil des Arbeiters, den er dort noch schwammig als »metaphy-

sische« Begründung der Gestalt darstellt, geschichtsphilosophisch zu unterfüttern

(siehe Kapitel 2.3).90

Der »Arbeitsstaat«, der sich der Gestalt gemäß ausformt, hat nicht mehr die

nihilistische Unendlichkeit, nicht mehr den Wahn des ständigen Beschleunigens

und der totalen Vernichtungskriege, sondern geht einer ›Organischen Konstrukti-

on‹ der Welt entgegen, die durch Vorhandensein von Gebieten gleicher Stärke und

Ansprüche eine innere Begrenzung trägt. Es geht um die Vollendung in der Re-

präsentation der Gestalt, nicht um einen totalen Sieg der einen Nation über die

andere. Jünger verabschiedet sich daher auch vom Nationalismus als endgültiger

Lösung.91

»Der Arbeitsstaat wird durch das Vorhandensein gleichartiger Gebilde in seinen

Ansprüchen begrenzt. Die Bedrohung seiner Existenz und die Anstrengung, die er

dieser Bedrohung entgegenzustellen hat, sind bedeutender als im nationalstaat-

lichen System. Dies hängt damit zusammen, daß die, [sic!] Gestalt des Arbeiters,

die sich im Arbeitsstaate anzudeuten beginnt, planetarische Bedeutung besitzt

und daß sich die imperiale Wendung gleichzeitig an vielen Stellen der Welt voll-

zieht. Dieser Zustand zeichnet sich dadurch aus, daß die Herrschaft der Gestalt

noch nicht verwirklicht, während sie als Ziel bereits sichtbar ist.«92

3.2.5 Zwischenfazit: Jüngers radikale Selbstbehauptung

im biopolitischen Zeitalter

Der Begriff der Lebensmacht taucht in JüngersDerArbeiter nur ein einzigesMal auf.

Trotzdem ist dieses Konzept zentral für das Verständnis von Jüngers Denken.Kapi-

tel 3.2.1 hat aufgezeigt, wie Jünger sowohl in Die totale Mobilmachung als auch in Der

Arbeiter wiederholt von dem Überhandnehmen der Ziffer über das Leben spricht.

Hinter der Verzifferung des Individuums steht eine übergeordnete Tendenz des

90 Vgl. Jünger, Ernst: Werke, Band 6: Essays II, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 405-661.

91 Vgl. Jünger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 242ff.

92 Ebd., S. 246.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 137

Überhandnehmens bestimmter gestaltmäßiger Kräfte über das Leben. Nicht nur

symbolisch und ästhetisch, sondern auch sehr real und existenziell wird der Ein-

zelne im 20. Jahrhundert gemessen, vermessen, gezählt und dressiert – im sportli-

chenWettbewerb, in statistischen Datenreihen, durch wirtschaftliche Kennzahlen.

Die Logik des Rekords – im doppelten Wortsinne, im Sinne des Aufzeichnens und

der Anreizung zu Höchstleistungen – zwängt sich dem Einzelnen als unentrinn-

barer Sachzwang auf. Jünger analysiert einen ungeheuren Prozess der Anreizung

zur Steigerung der potenziellen Energie des Lebens, die sich eben nicht nur auf

die Fabrik und den kapitalistischen Produktionsprozess bezieht. Im Gegensatz zu

(post-)marxistischenTheorien ist es Jünger wichtig, dass es sich hier nicht um eine

Ausweitung ökonomischen Denkens auf Bereiche der Freizeit, Familie und Kultur

geht, sondern Jüngers These ist vielmehr, dass hinter der Verzifferung des Lebens

dasselbe metaphysische Sein steht, wie jenes, das den Kapitalismus entfesselt ha-

be. Die Unterwerfung des Menschen unter den Befehl eines neuen Sachzwanges

hat in Jüngers Augen eine neue »Rasse« Mensch hervorgebracht. Zum ersten Mal

will Jünger sie im Frontsoldaten des Ersten Weltkriegs erkannt haben. Doch sie

weitet sich aus und folgt dem Stempel der Gestalt des Arbeiters. Es ist ein Typus,

dessen Leben in ein Kraftfeld eingespannt ist, welches durch die Logik der Verzif-

ferung ihn zu Rekorden anhält und in die große Maschinerie des Titans Technik

einspannt. Die Verzifferung steigert die Macht über das Leben.

Kapitel 3.2.2 belegt, dass dieser von Jünger beschriebene Prozesse einer zuneh-

menden Macht über das Leben ambivalent ist und sich im Negativbild der Macht,

Sterben zu machen, zeigt. Während die Totale Mobilmachung in allen Lebensbe-

reichen die Kraft des Lebens zusammenschaltet, anreizt und steigert, negiert sie

das Leben zudem in einer zuvor unbekannten Grausamkeit. Mit den wachsenden

Produktivkräften türmen sich auch die Destruktivkräfte. Jünger bringt Beispie-

le der Umweltverschmutzung und -vernichtung ebenso an wie Wirtschaftskrisen.

Am stärksten zeigen sich die Destruktivkräfte jedoch im Maschinenkrieg. Im dar-

auffolgenden Kapitel 3.2.3 geht die Arbeit auf die Zentralmetapher des elektrischen

Stromnetzes ein. Nicht die materielle, direkte, indirekte oder mittelbare Verknüp-

fung mit dem Fabriksystem, in der die Maschine steht, sondern das zwangsweise

Angeschlossensein an das zentralistisch-staatlich verwaltete Stromnetz steht me-

taphorisch für die Eingebundenheit des Einzelnen in den Willen zur Macht über

den Erdkreis. Im Gegensatz zu Weber und analog zu Foucault legt Jünger eine

feinmaschigere Analyse der Ausweitung der zunehmenden Macht über das Leben

vor. Die Ausweitung asketischer Praktiken und der Anreizung zur Verwertung und

Selbstverwertung arbeitet Jünger schon 1932 sehr innovativ heraus. Im Sinne des

passiven Zugriffs über typische Phänomene, wie etwa die Massenkultur und die

ent-individualisierenden Zugriffe im Straßenverkehr, der Statistik und der Logik

des Rekords im modernen Breitensport, zwingt sich dem Einzelnen eine Art der

Einbindung in die Dynamisierung der Welt ein, welche am ehesten für Jünger mit

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der Einbindung in ein Stromnetzwerk zu vergleichen ist: Sie entzieht sich der frei-

en Entscheidung des Einzelnen und setzt ihn in einen totalen Zusammenhang mit

den Netzwerkpartnern. Jüngers Verdienst ist es, nicht nur den aktiven Typus sei-

ner Zeit im Frontsoldaten und dem Lenin’schen Fabrikarbeiter zu sehen, sondern

darüber hinaus den viel weitergehenden passiven Prozess der statistischen, ästheti-

schen, sportlichen Anrufung und Vorbereitung des Menschen für die totale Verein-

nahmung zu erkennen, den Michel Foucault später das Dispositiv nennen wird. Es

gibt kein Zentrum, von dem aus dieser Wille zur Macht zur modernen Meisterung

der Welt und Dynamisierung aller Lebenskräfte ausgeht, sondern er ist ubiquitär

und zeigt sich in verschiedenen Diskursen und genealogischen Zugriffen auf den

Einzelnen. Der Breitensport hat hierbei dieselbe Funktion wie das Vorhandensein

eines Stromnetzwerks. Jünger stellt nur so sehr auf das Stromnetzwerk ab, weil

er basierend auf diesem Paradigma sein hier nicht mehr weiter reflektiertes Herr-

schaftsverständnis aufbaut: Herrschaft muss streng zentralistisch sein, wie auch

das Management eines Stromnetzwerks, aber es kann keine Diktatur eines Belie-

bigen sein oder überhaupt irgendeiner Person, sondern es muss die Herrschaft der

dieser Technik zugrunde liegenden Funktion sein. Und die Funktion ist die weitere

Realisierung der Umsetzung des Willens zur Macht über Erde und Leben. Bei Jün-

gers Vorstellung eines Arbeitsstaates handelt es sich genau genommen gar nicht

um einen konkreten Staat, in demMenschen regieren, sondern um eine Staatsidee,

in der »Arbeit« verstanden als reiner Sachzweck zur effizienten Realisierung von

nicht ideologischen, sondern von gestaltmäßigen Zielen der Moderne möglichst

idealtypisch erreicht werden kann. Segeberg schreibt hierzu:

»Jüngers ›Arbeiter‹-Staat ließe sich also beschreiben als Gefüge wechselseitig ver-

bundener Zweck/Mittel-Gemeinschaften, die jeweils in sich und untereinander

nach demMuster einer organisch-autoritären ›technischen‹ ›Arbeits-Demokratie‹

organisiert und vernetzt sind. Hier regiert der am jeweiligen ›Arbeits‹-Ziel orien-

tierte ›Sachzwang‹ und sonst nichts mehr.«93

Für die Kunst und insbesondere die Raumgestaltung als einem hervorzuheben-

den Feld bedeutet dies, dass im Sinne der Synchronisation eine Herrschaft über

die Kunst geschaffen werden müsse, welche sie unter die Revision des Arbeiter-

Sachzwanges stelle. Kunst müsse den Arbeiter repräsentieren und somit auch in

sich selbst gestaltmäßig die Totale Mobilmachung aller Energien der Erde und des

Lebens ästhetisch Aus- und Nachdruck verleihen. Dies jedoch – und das ist die

entscheidende Volte für die vorliegende Arbeit – ist ein Sachzwang, ein Wille zur

Macht über das Leben, welcher bei genauerer Betrachtung zum Teil aus der vis

93 Segeberg, Harro: Technikverwachsen, Zur »organischen Konstruktion« des »Arbeiters« bei

Ernst Jünger, in: Eggert, Hartmut/Schütz, Erhard/Sprengel, Peter (Hg.): Faszination des Or-

ganischen. Konjunkturen einer Kategorie der Moderne, München: Iudicum 1995, S. 225f.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 139

vitalis selbst, aus dem Drang der Normativität des Lebens selbst herrührt. Das be-

deutet bei Jünger Lebensmacht. Aufklärung und Liberalismus haben ein Zeitalter

der Totalen Mobilmachung der Lebenskräfte und des ganzen Erdkreises eingeläu-

tet, welche nun so weit fortgeschritten ist, dass der freiheitliche und private An-

satz des Liberalismus den planetarischen Sachzwängen nicht mehr gewachsen ist.

So leitet Jünger die Notwendigkeit einer neuen planetarischen Herrschaft des Ar-

beitsstaates ab. Und dieser meint, wie schon ausformuliert, eine Herrschaft der

Sachzwänge.

Abschließend lässt sich folglich festhalten, dass nach der eingehenden Betrach-

tung von Jüngers Verständnis der Verzifferung, Lebens- und Todesmacht, Totaler

Mobilmachung und der Zentralmetapher des Stromnetzes im zweiten Teil seines

Buches Der Arbeiter eines klar wird: Wenn man mit Heidegger den widersprüchli-

chen Teil der Metaphysik von Der Arbeiter tilgt, so tritt bei der Betrachtung des ak-

tiven und passiven Arbeitertypus in Typik, Technik und Ästhetik die biopolitisch-

genealogische Analyse des Projekts der Moderne hervor. Jüngers zweiten Teil des

Buches Der Arbeiter kann man als Diagnose des biopolitischen Paradigmas der Mo-

derne lesen. Im Einklang mit dem Elementaren – mit der vis vitalis bzw. der Nor-

mativität des Lebens – entspinnt sich der Drang zur zunehmenden Totalen Mobil-

machung, die jedoch apersonal und strategisch wirkt. Der Begriff der Gestalt ist

hierbei der Versuch, technische Mittel und menschlichen Willen auseinanderzudi-

vidieren und die zeitdiagnostische Tendenz zu betonen, dass Arbeit verstanden als

ideologiefreie, total an Sachzwängen ausgerichtete Kosten-Nutzen-Logik die Welt

regiert. Sie unterwirft sich – im Tarnkleid der verschiedenen Ideologien unserer

Zeit – Leben und Maschine. Aus der biopolitischen Sichtweise sind beide ununter-

scheidbar. Die ›Organische Konstruktion‹ ist das Ziel, auf das alles hinausläuft –

egal wer gerade regiert. Dies folgt aus den zunehmenden strategischen Sachzwän-

gen unserer Zeit. Der menschliche Wille zählt hier nichts, die Gestalt herrscht.

Doch auch wenn die Einverleibung des Körpers in die Maschine aus einem emp-

findsamen humanitären Aspekt als lebensfeindlich erscheint, so ist Jüngers The-

se letztlich die, dass es sich um eine Lebenserweiterung handelt. Wenn man die

Sachzwänge der technischen Welt als einen Ausdruck des Lebens selbst versteht,

so wird die Unterwerfung des Körpers unter die Maschinenwelt eine Unterwer-

fung des Körpers unter das Leben. Aus dem passiven wird der aktive Typus. Das

Leben als Elementares ist es letztlich, das vitalistisch-normativer Motor der To-

talen Mobilmachung ist. In Wirklichkeit gibt es für Jünger vermittels des Blickes

über die Gestalt keinen Unterschied zwischen Organischem und Technischem und

keinen dämonisch-fremden Diskurs von autonom gewordenen technischen Anla-

gen, die sich irgendein Subjekt (wie der Proletarier) wieder bewusst unter seinen

Willen unterwerfenmüsse. Jüngers Antwort ist die der totalen Unterwerfung unter

die Sachlogik der Technik und der Totalen Mobilmachung – weil diese letztlich die

Unterwerfung des menschlichen Willens nur unter die eigene vis vitalis ist. Was

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Jünger damit aussagt, ist, dass die Unterwerfung nur eine scheinbare ist. Denn

das Leben unterwirft sich im Arbeitsstaat nur wiederum dem Leben in Form.Ohne

nun auf die umfangreiche Literatur einzugehen, die sich mit Jüngers Herrschafts-

begriff und dessen ideologische Einordnung beschäftigt, ist für die vorliegende Ar-

beit ein entscheidender Punkt wichtig: Man kann Jüngers Der Arbeiter als einen Akt

der hegemonialen Setzung lesen, der einen biopolitischen Diskurs der Moderne

etablieren möchte. Er lautet auf der einfachsten Ebene wie folgt. Erstens: Die Mo-

derne ist ein zunehmend biopolitischer Diskurs der Totalen Mobilmachung aller

Lebensenergien. Zweitens: Unterwirf dich ihm, dann bist du wahrlich frei. Hypo-

these dieser Studie ist, dass der erste Punkt derselbe ist, den auch Michel Foucault

mit seiner Biomacht offenlegt. Und darüber hinaus spannt sich zwischen beiden

ein Typus des politischen Denkens auf, der in den weiteren Kapiteln hinreichend

belegt werden wird.

3.3 Satz eins des biopolitischen Typus politischen Denkens

Die Moderne ist getrieben von einer Form der Macht, welche die Energien des Körpers, des

Lebens und der Bevölkerung erfasst, optimiert und mobilisiert; die maßgebliche Macht ist

seit zweihundert Jahren somit eine zunehmendeMacht über das Leben, welche den Einzelnen

als Körper und als Teil einer Bevölkerung in der Logik der totalen Verwertung einbindet.

Die Mobilisierung unserer Welt und der Lebensenergien in der Moderne als Er-

gebnis der industriellen Revolution zu verstehen oder als idealistisches Projekt ei-

nes subjektiven Willens und dessen Finalität, wäre eine falsche Darstellung. Die-

sen Hegel’schen, Marx’schen und liberalistischen Perspektiven setzt der biopoliti-

scheTheoretiker mit der Genealogie ein strategisches, aber apersonales und nicht-

subjektives Verständnis unserer Geschichte entgegen. Aus dieser Warte kommt er

zu dem Ergebnis, dass die Mobilisierung unserer Welt und unserer Lebensener-

gien Ausdruck einer historisch gewordenen Kraft ist. Ihr Ziel ist die ›Meisterung

des Erdkreises‹, wie Heidegger es ausdrücken würde. Wenn man mit dem rich-

tigen Verständnis von Geschichte an die Frage der Rationalität und der Macht in

der Moderne herangehe, dann könne man erkennen, dass die zunehmende Macht

über das Leben ein sich selbst erschöpfender Zweck sei. Während Foucault diese Mo-

bilmachung des Lebens mit seinem nominalistischen Machtverständnis als Name

für eine Situation komplexer Machtverhältnisse aus der Reform, Modulation und

Tarnung der souveränen Macht in der Moderne ableitet, sieht Jünger in der Tota-

len Mobilmachung die Kraft einer metaphysischen Gestalt oder das finalistische

Zusammenfallen von Natur und menschlicher Technik. Doch beide kommen zum

strukturell gleichen Ergebnis: Macht in der Moderne ist die zunehmende Perfora-

tion, Bemächtigung und Optimierung des Lebens und die zunehmende Ununter-

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens 141

scheidbarkeit zwischen Macht und Leben. Die humanistisch-liberale Freiheit ist

kein möglicher Ausgangspunkt für Emanzipation und Lossagung von der Macht,

sondern, wie vor allem Michel Foucault sehr eindrücklich zeigt, Teil der Macht

und somit der Ausbeutung. Totale Mobilmachung, Faschismus und Stalinismus

sind aus dem biopolitischen Blickwinkel keine Rückfälle, sondern eine mehr oder

minder zwangsläufige oder zumindest stets drohende Konsequenz aus der libera-

listischen Verbindung vonMacht und Leben. Erst imNamen des Lebens der Gesell-

schaft können Regierungen unter tatsächlichem Zugriff auf alle total mobilmachen

gegen den inneren und den äußeren Feind. Biomacht bedeutet die ständig zunehmen-

de Verwertung des Lebens um jeden Preis. Hier ist die Tür für das Genozidale stets

drohend offen – und sowohl Foucault als auch Jünger sehen die Verknüpfung von

Organischem und Technischem bzw. von Macht und Leben im Rahmen des Pro-

jekts der Moderne als dessen Grund. Wohin dies führen soll und ob das eine gute

oder schlechte Entwicklung ist, darin sind sich die beiden freilich nicht einig. In

der Analyse der Moderne sind sie sich jedoch bis auf die Frage der Finalität (also

ob es so etwas wie ein außergesellschaftliches Movens gibt) einig.

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

