3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

Der hier untersuchte Typus des politischen Denkens zeichnet sich durch einen be-
stimmten Zugang zur Geschichte der Moderne aus. Zwischen der weiterentwickel-
ten Machtanalytik bei Michel Foucault, der Biomacht, und der in Ernst Jiingers Der
Arbeiter auftauchenden Lebensmacht spannt sich ein Bogen, der auf den folgenden
Seiten nachgezeichnet wird. In diesem Kapitel nihere ich mich dem wohl komple-
xesten Themenfeld, das den biopolitischen Typus politischen Denkens auszeichnet.
Es wird herausgearbeitet, was es itber Michel Foucault und Ernst Jiinger hinaus
bedeutet, iiber Biomacht zu sprechen. Das folgende Kapitel steht am Beginn der
Typenkonstruktion, da hier die Themenstrange, welche in den darauffolgenden Ka-
piteln behandelt werden, ihren Ausgangspunkt haben. Unsere Welt biopolitisch zu
strukturieren, bedeutet, genealogisch-dekonstruktiv zu denken, die Rationalitit
der Aufklirung infrage zu stellen, die Souverinitit des Subjektes infrage zu stellen
und sich der Politik strategisch-konfliktiv zu nihern. Statt anhand der Rationalitit
der Aufklirung dechiffriert der biopolitische Denker unsere Kultur und Geschichte
als zunehmende Macht tiber das Leben. Aufklirung und Riickschlige der Barba-
rei sind nicht zwei Antipoden, sondern verschiedene im Projekt der Moderne ent-
haltene Aggregatszustinde desselben. Diese diagnostische Haltung gegeniiber der
Moderne evoziert freilich viel Widerspruch einerseits, wird in ihrer radikalen Form
als pure Gegen-Aufklirung kritisiert oder andererseits als fruchtbare, aber radika-
le Kritik an postmodernen und neoliberalen Herrschafts- und Lebensverhiltnis-
sen gutgeheifien. Es wird in dieser Studie das biopolitische Argument in seinen
verschiedenen Facetten analysiert werden. Im Folgenden wird nun zuerst darge-
stellt, was Michel Foucault unter Biomacht versteht und daraufhin Ernst Jiingers
Verstindnis der Lebensmacht kontrastierend dargestellt. In einem abschliefenden
Unterkapitel werden dann die fiir den Typus entscheidenden Merkmale aufgezeigt
und der erste Satz des Typus aufgestellt.

Die in diesem Kapitel vorgestellte Biomacht soll als Einfithrung in die Typen-
bildung dienen. Das in diesem Kapitel analysierte Phinomen stellt den Anfangs-
punkt der vorliegenden Forschung dar. Ausgangspunkt meiner Forschungen war
diese eigentiimliche Parallele zwischen Biomacht und Lebensmacht in Der Wille
zum Wissen von Michel Foucault und Der Arbeiter von Ernst Jinger. Im Laufe der

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Forschung ergaben sich aus diesem Kernstiick der Parallelitit Implikationen und
weitere Fragestellungen, mit denen ich an die zwei Autoren herangetreten bin.
Es hat sich herausgestellt, dass auch weit iber den Aspekt der Biomacht hinaus
derartige Uberlagerungen zu erkennen waren und auch im Zusammenhang mit
weiteren Autoren offenbar wurde, dass es sich hier nicht nur um Zufille handelt,
sondern hier ein typisches Merkmal fiir eine Art des politischen Denkens vorliegt.
Die ausschlaggebenden Phinomene werden in den folgenden Kapiteln aufgear-
beitet und zu einem Typus des politischen Denkens zusammengefiigt werden. Das
hier kurz darzustellende Verstindnis von Biomacht hat konkrete Einfliisse auf das
Konzept der Rationalitit der Aufklirung, auf die Vorstellung des souverinen Sub-
jekts der Moderne sowie auf die Frage des Politischen (Krieg statt Verstindigung).
Diesen soll in eigenen Teilkapiteln nachgegangen werden.

3.1 Biomacht | - Michel Foucault
3.1.1 Disziplinartechnik und Biomacht

Das Konzept der Biomacht taucht bei Foucault das erste Mal explizit in der Mo-
nographie Der Wille zum Wissen und etwa zeitgleich in der Vorlesungsreihe In Ver-
teidigung der Gesellschaft auf. In Der Wille zum Wissen fithrt er das Konzept ein, um
sich zum Schluss seines Buches noch einmal dem (disziplinarischen) Sexualitits-
dispositiv von einer grundlegenderen Entwicklung der Moderne her zu nihern. Die
These lautet letztlich, dass die Sexualitit von solch grofRer Relevanz ist, weil sie am
Kreuzungspunkt einer neuen >Lebensmacht« steht. Sie befindet sich zwischen dem
individuellen Krper und dem Gattungskorper. Beide sind zur Zielscheibe der neu-
en Lebensmacht geworden, welche nicht mehr auf feudaler Abschépfung beruht,
sondern auf Optimierung. Foucault beschreibt eine Macht, die sich dem Koérper
und dem Leben eher positiv zuwendet als repressiv. Diese Macht steht im Kontrast
zur traditionellen, souverinen Macht des Monarchen, welche von der patria potes-
tas abstammt. Sie entstammt dem Hausrecht des rémische pater tiber seine Gat-
tin, Kinder und Sklaven. Er besafd das Recht zu Leben und Tod im eigenen Hause,
konnte tiber Leben und Tod des Eigentums und seines eigenen Blutes entscheiden.
Fir den souverdn herrschenden Monarchen war dieses Recht ausschlaggebend,
aber schon dahingehend eingeschrinkt, dass er seine Untertanen nur téten durf-
te, wenn er sich existenziell bedroht fithlte — er konnte Untertanen unter diesem
Umstand auch in den Krieg schicken und somit der Gefahr des Todes aussetzen.
Und es war sein Recht, einen Untertan umzubringen, wenn dieser seine Herrschaft
in Gefahr brachte. Die patria potestas war somit an die Verteidigung des Souve-
rans gekniipft. Foucault macht darauf aufmerksam, dass es sich bei dieser patria
potestas um ein asymmetrisches Recht handelt. Denn sein Recht tiber das Leben

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

bestand letztlich nur in seinem Recht itber den Tod. Also letztlich ging es hier um

ein
»Recht, sterben zu machen und leben zu lassen. Sein Symbol war ja das Schwert.
Und vielleicht ist diese Rechtsform auf einen historischen Gesellschaftstyp zu
beziehen, in dem sich die Macht wesentlich als Abschopfungsinstanz, als Aus-
beutungsmechanismus, als Recht auf Aneignung von Reichtiimern, als eine den
Untertanen aufgezwungene Entziehung von Produkten, Giitern, Diensten, Arbeit
und Blut vollzog.«'

Die souverine Macht ist eine Macht der Abschépfung. Doch dies hat sich stark
geindert. Abschopfung ist seit drei Jahrhunderten nicht mehr der hauptsichli-
che Mechanismus, sondern nur noch ein Mechanismus unter anderen. Ein Wandel
setzt im 17. Jahrhundert mit den allmihlich entstehenden Institutionen und den
Disziplinartechniken ein, welche Foucault schon in Uberwachen und Strafen analy-
siert hat. Diese Mechanismen sind die der »Anreizung«, der Kontrolle, der stetigen
Steigerung, der Intensivierung und Organisation der mechanistisch verstandenen
Korper. Das Ziel ist nicht mehr die Hemmung und Abschopfung der Untertanen,
sondern ihre Krifte ansteigen zu lassen, sie in Raum und Zeit anzuordnen und
sie zu verwalten. Das blofe Recht, seine Untertanen zu tdten, wird zunehmend
zur Riickseite der Medaille der Optimierung und der Steigerung des Lebens und
all seiner Vitalititen.> Diese Disziplinen entstehen von unten und werden nicht
durch den Staat initiiert. Sie werden jedoch ab dem 17. Jahrhundert langsam und
ab dem 19. Jahrhundert immer zunehmender von der souverinen Macht inkorpo-
riert bzw. kolonisiert. Dies geschieht im Rahmen eines verinderten Diskurses iiber
die Souverdnitit. Mit Machiavelli und der unendlichen Reihe an Anti-Machiavelli-
Literatur entbrennt ein Diskurs iiber das richtige und falsche Handeln des Fiirs-
ten. Entscheidend sei die Loslosung der Frage der Souverdnitit und ihres Handelns
von der universalen antiken Frage der Philosophie nach dem guten Leben gewe-
sen, meint Foucault. Es entsteht eine eigenstindige politische Logik. Die Effizienz
der Regierung wird als neue Rationalitit zu einem Selbstzweck. Doch mit einer
entscheidenden Modulation: Denn es dndert sich das Bild von der Regierung als
reiner Durchsetzung von Machtinteressen auf einem Territorium hin zu einem
Verstindnis, das die dort lebenden Individuen beginnt, auch als Reichtum anzu-
sehen.? Foucault ordnet nun seine Disziplinarmacht in einen ganz neuen Diskurs

1 Foucault, Michel: Sexualitat und Wahrheit|. Der Wille zum Wissen, Frankfurta.M.: Suhrkamp
2014, 5.132.

2 Vgl. ebd,, S.132.

3 Vgl. Foucault, Michel: Ceschichte der Gouvernementalitit |. Sicherheit, Territorium, Bevolke-
rung, Vorlesung am Collége de France 1977-1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

iiber das Regieren in der Moderne genealogisch ein: um das Optimieren der Be-
volkerung als Ziel der souverdnen Regierungsform und nach deren Sturz mit der
Franzosischen Revolution die tatsichliche Vertiefung der Verkettung von Macht
und Leben der Bevolkerung. In Der Wille zum Wissen wendet Foucault seinen Blick
daher auch nicht mehr auf die Mikropraktiken der Disziplinarmacht, die er in Uber-
wachen und Strafen beschrieben hat. Es geht um eine Entwicklung im Diskurs des
Regierens in der Moderne. Paradigmatisch kénnte man den neuerlichen, biopoli-
tischen Wandel Foucaults Machttheorie so zusammenfassen: Das Leben — verstan-
den als Lebendiges mit seinen eigenen biologischen Regeln — hilt Einzug in das
Kalkil der Macht. Mit dem Leben taucht auch das Verstindnis einer neuen Gat-
tung auf: der Mensch. Diese Gattung wird dem Souverin fir Interventionen auf
der Gattungsebene zuginglich durch ein neu auftauchendes Konzept: das der Be-
volkerung. Das (Uber-)Leben der Bevolkerung wird zur Daseinsberechtigung des
Souverins. Sehr feinsinnig beschreibt Foucault hier, dass diese neue Lebensmacht
der Moderne einhergeht mit einer enorm gestiegenen Todesmacht. Denn wahrend
das Toten in der klassischen souverdnen Situation die Verteidigung der juridischen
Existenz des Souverdns zum Ziel hatte, steht nun plétzlich die Existenz der gesam-
ten Bevolkerung als Staatsziel auf dem Spiel:

»Nie waren die Kriege blutiger als seit dem 19. Jahrhundert, und niemals richte-
ten Regime — auch bei Wahrung aller Proportionen — vergleichbare Schlachtfeste
unter ihren eigenen Bevodlkerungen an. Aber diese ungeheure Todesmacht kann
sich zum Teil gerade deswegen mit solchem Elan und Zynismus tiber alle Grenzen
ausdehnen, weil sie ja nur Komplement einer positiven >Lebensmacht< [Hervorhe-
bung N. A] darstellt, die das Leben in ihre Hand nimmt, um es zu steigern und
zu vervielfaltigen, um es im einzelnen zu kontrollieren und im gesamten zu regu-
lieren. Kriege werden nicht mehr im Namen eines Souverdns gefiihrt, sondernim
Namen der Existenz aller. Man stellt ganze Volker auf, damit sie sich im Namen
der Notwendigkeit ihres Lebens gegenseitig umbringen. Die Massaker sind vital
geworden. Gerade als Verwalter des Lebens und Uberlebens, der Krper und der
Rasse, haben so viele Regierungen in so vielen Kriegen so viele Menschen toten

lassen.«*

Was Foucault hier sehr gut auf den Punkt bringt, ist eine Entwicklung des Tétens
(im Sinne des Ausloschens), um nicht selbst getotet zu werden (um nicht selbst aus-
geloscht zu werden). Dahinter steht eine Frage, die bis heute nicht an Aktualitit
eingebiifdt hat: Wie kann eine Macht, die sich dem Leben verschrieben hat, t6ten?
Fiir Foucault nur anhand des Rassismus. Dieser fiihrt fiir Foucault in das Leben ei-
ne fundamentale Trennung ein: Er scheidet zwischen dem, was leben soll und dem,

4 Foucault, Michel: Sexualitit und Wahrheit I. Der Wille zum Wissen, Frankfurta.M.: Suhrkamp
2014, S.132f.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

was sterben muss, damit die Mehrheit leben kann.> Der Souverin muss das Leben
der Gattung schiitzen und das kann bedeuten, dass alle Anormalen, alle Degene-
rierten und alle Gefihrlichen getotet werden miissen. Der biopolitische Diskurs
zeigt hier starke Parallelen zum evolutionstheoretischen Diskurs und nimmt zu-
dem eine Sprache der Reinheit und Gesundheit an. Es scheint sich um eine diskursi-
ve Harmonie bzw. Symbiose zwischen der Evolutionstheorie und der Biopolitik im
19. Jahrhundert zu handeln. Dieser medizinisch/evolutionstheoretische Rassismus,
den Foucault an dieser Stelle einfiihrt, hat mit dem traditionellen Rassismus, dem
Hass zwischen Rassen oder Ablenkungs-Siindenbdcken fir die Herrscher, nichts
zu tun, sondern ist direkt an das Funktionieren der Macht gebunden. Denn die
Macht kann nur noch téten im Namen der Verteidigung der Gesellschaft, im Namen
der Reinigung und der Siuberung. Die Biomacht, so lisst sich an dieser Stelle fest-
halten, ist eine entscheidende Modulation der klassischen Souverinitit, mit der
sich das Recht des Schwertes, um iiberleben zu kénnen, in eine Macht des Lebens
gewandelt hat, die jedoch das Schwert zur Reinhaltung des Lebens, zur Abwehr der
degenerierten Rasse in der Hand halt.®

»Wie kann man aber eine Bio-Macht funktionieren lassen und zugleich Kriegs-
rechte ausiiben, das Recht auf Mord und die Funktion des Todes, wenn nicht tiber
Rassismus? Das war das Problem, und ich denke, es ist nach wie vor das Problem.«’

Die vitale und die soziale Norm

Foucault begriindet die Gleichzeitigkeit von Lebens- und Todesmacht aus dem
Macht/Wissen-Korrelat heraus. Jedoch geht er nicht niher darauf ein. Maria
Muhle hat in ihrem Buch Eine Genealogie der Biopolitik etwas Klarheit in diesen
Zusammenhang gebracht. Die bahnbrechende Neuheit der Biomacht, wie sie
Foucault rezipiert, besteht in einer zunehmenden Imitation des Vitalen durch das
Soziale. Das ab 1800 entstehende neue Machtdispositiv entdeckt die vitale Norm
des Lebens fur sich und versucht diese auf Ebene der Bevolkerung, auf sozialer
Ebene fiir sich zu nutzen. Hintergrund ist ein neues biologisches Verstindnis des
Lebens, wie Georges Canguilhem dies identifiziert. Fiir Canguilhem besteht das
vitale Lebensprinzip — mit Xavier Bichat gesprochen - darin, dass es stets eine
Dynamik ist, die sich mit seinem ihm erst einmal feindlichen Milieu und seinen
inneren Degenerationsprozessen auseinandersetzt. Leben heif3t stindiger Kampf
gegen die pathologischen Prozesse und die gefihrlichen dufieren Einfliisse. Das
Leben hat keine statische Norm, sondern besteht in einem stindigen Uberwinden,
stetigen Abwenden der pathologischen Prozesse, die fester Teil des Inneren des

5 Vgl. ebd.

6 Vgl. Foucault, Michel: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collége de France
1975-1976, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999, S. 292-305.

7 Ebd., S. 305.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

93


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Organismus sind. Kurzum: Das Leben kennt keine Normalitit, sondern eine
Normativitit. Das Wesen des Lebens besteht darin, dass es sich durch Krisen,
durch Irrungen, durch Uberschreitungen stets eigene Normen setzt. Damit ist
das Leben an sich eine »Bewegung hin zur obersten Grenze, zur vollkommenen
8 Das Natiirliche des Organismus
ist der Drang zur Vervollkommnung und das Uberwinden des Pathologischen

Ausschopfung der lebendigen Fihigkeiten«.

und Anormalen. Das Neue an Canguilhems vitalistischen Verstindnis des Lebens
ist, dass es im Gegensatz zum klassischen Vitalismus kein ontologisch-positives
Lebensprinzip gibt, sondern dass das Prinzip des Lebens in der Reaktion auf das
Pathologische und das Milieu sowie auf deren Uberwindung bzw. Anpassung
basiert. Das Leben existiert hierbei in einer Polaritit zwischen dem inneren,
organischen Gleichgewicht, das es zu erhalten sucht (Homdoostase), und einer
schépferischen, normativen, dynamischen, stets iiberschieRenden Kraft, die den
Organismus an das Milieu und das Milieu an sich anpasst. Mit Jakob Johann
von Uexkill und Kurt Goldstein argumentiert Canguilhem, dass es zwischen
dem Leben und dem Milieu keine einseitigen Determinationsverhiltnisse gibt,
sondern dass das Leben und das Milieu in gewisser Hinsicht identisch sind. Je-
des Lebewesen ist selbst seine Umwelt, sein Milieu. Denn die entscheidenden
Faktoren, weshalb es lebensfreundlich/lebensfeindlich ist, sind nicht objektiv,
sondern gehen vom Organismus aus. Die vitale Norm besteht darin, sich aus sich
selbst heraus selbst zu iibertreten, dynamisch sich und das Milieu anzupassen,
aus sich heraus neue Normen zu setzen, in einer negativ gegen das Pathologische
gerichteten Perfektibilitit. Kurzum: Die vitale Norm ist autopoietisch, sie bildet
sich aus sich selbst heraus.? Entscheidende These von Muhle ist nun, dass die
Besonderheit der neuen biopolitischen Norm bei Foucault in Folgendem besteht:
Sie greift die Autopoiese des Lebens konstruktiv auf. Sie imitiert sie.’® Es gibt
einen wesentlichen Zusammenhang

»zwischen der Dynamik der vitalen Normen und den sozialen Normen im Fou-
cault’schen Sinne, die diese Dynamik aufgreifen. [..] [Muhle will zeigen, Anm. N.
A, dass Foucault, je mehr er sich der Untersuchung der Biopolitik ndhert, einen
Begriff der Norm herausstellt, der mit Canguilhems vitaler Norm kongruent ist.«"'

Die Norm der Disziplinarmacht ist eine soziale Norm - sie wird von aufien vorge-
geben. Sie hat zwar mit der biopolitischen Norm gemein, sich von der souverinen
Macht abzugrenzen, indem sie das Leben positiv adressiert (es steigert). Aber der

8 Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und Can-
guilhem, Miinchen: Wilhelm Fink 2013, S.115.

9 Vgl. ebd., S.115-148.

10 Vgl ebd., S.149-151.

11 Ebd., S.150f.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

entscheidende Unterschied zwischen disziplindrer und biopolitscher Norm besteht
darin, dass letztere Norm einer inneren Dynamik des von ihr bestimmten Phino-
mens entspringt! Die Disziplin setzt eine juridische Norm (ein Gebot), normiert
den Korper und das Nicht-Normierbare schlie3t es als wahnsinnig, als krankhaft,
degeneriert, arbeitsscheu etc. aus bzw. sperrt es ein. Die biopolitische Norm rich-
tet den Blick auf das Funktionieren des gesamten Gesellschaftskorpers und regu-
liert die Bevolkerung in dem Sinne, dass er sich wie ein natiirliches Leben entfalten
kann, fiir seine Irrungen, seine Ubertretungen und seine Dynamiken Freiriume
hat. Die Biomacht ist autopoietisch produktiv. Aus dieser Perspektive erscheint die
Norm der Disziplinarmacht als Normierung auf individueller Ebene, wohingegen
die Norm der Biomacht eine der Normalisierung im Sinne der vitalen Norm wird.*
Biomacht bedeutet somit nicht — wie sie oft missverstanden wird —, dass das Le-
ben einfach nur zur Zielscheibe der Macht wird, sondern auch, dass ein neuartiges
Wissen vom vitalen, normativen Leben das Modell der Macht wird. Biomacht ist also
ein durch und durch doppeldeutiger Begriff. Foucault selbst nutzt den Begriff im
Willen zum Wissen etwas doppeldeutig, was zu Verwirrungen fithrt. Fiir Muhle ist
jedoch klar: Wenn man Biomacht verstehen will, dann muss man diese doppelte
Bedeutung verstehen!

Einerseits riicken nun folglich durch die Biopolitik die Verwaltung des Lebens,
die Regulierung des Korpers und der Bevilkerung in den Hauptfokus. Die Ver-
waltung des Korpers bezeichnet Foucault als Dressur des Korpers analog zu einer
Maschine durch die Institutionen der Disziplin. Die Regulierung der Bevolkerung, die
durch die Mechanik des Lebendigen (die Biologie) durchkreuzt wird, wird anderer-
seits durch eine staatliche Biopolitik gewihrleistet. Diese zwei Pole der Dressur und
Regulation sind die zwei Pole, die sich nun teilweise diachron, aber auch synchron
entwickeln. Bei der Disziplin geht es um die Kontrolle und Verwaltung der Kérper,
ihre sinnvolle Anordnung in Zeit und im Raum zur stets optimierten Ausnutzung
ihrer inneren Krifte. Die Disziplinartechnik gewihrleistet dies durch festsetzende
Institutionen, wie etwa die Schule, die Kaserne, das Internat und die Fabrik. Die
Biopolitik zielt hingegen ab auf ein immer besser verfeinertes Verstindnis sowie
die Steuerung statistischer Eigenschaften einer Bevolkerung, wie deren Geburten-
rate und durchschnittliche Lebensdauer durch Wissenschaft, 6ffentliche Hygiene,
Krankenversicherung, Siedlungsformen usw. Wahrend es also beim Disziplinar-Pol
eher um die Dressur des menschlichen Kérpers durch Institutionen geht (wie bspw.
durch den Taylorismus im 20. Jahrhundert), so geht es beim Regulations-Pol um
das Verstehen von statistischen Zusammenhingen und die Riickfithrung von un-
giinstigen Zusammenhingen fiir die Bevilkerungsentwicklung aus der Perspekti-
ve der globalen Steigerung des menschlichen Lebens. Biopolitische Techniken und
Disziplinartechniken gehen teilweise Hand in Hand, teilweise widersprechen sie

12 Vgl ebd., S.152-202.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

95


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

sich jedoch auch. Foucault trennt diese beiden Konzepte nie wirklich scharf von-
einander ab. Beides sind ja auch Weiterentwicklungen weg von der klassischen
abschépfenden, souverinen Macht hin zu post-souverianen Machttechniken. Da-
durch verwissert er manchmal die basale Errungenschaft dessen, was eigentlich
die hauptsichliche Forschungserkenntnis der Biomacht ist: Die Macht kontrolliert
das Leben optimaler, unspektakulirer denn je, auf beinahe perfide Art und Weise
alleine dadurch, dass sie sich selbst im Funktionsmodell des Lebens verwirklicht.
Die Biomacht konstruiert eine Bevolkerung, ein Milieu (wie die moderne Arbeiter-
stadt), einen Markt und setzt diese als »kiinstliche Natiirlichkeit«, erforscht deren
»innere Naturgesetze«, wie die Sterberate, die Einwohnerdichte, das Gesetz des
optimalen Preises etc. Diese setzt sie in statistische Beziehung zu erwiinschten
(Gesundheit, lange Lebensdauer etc.) oder unerwiinschten (Krankheiten, Suizide,
Arbeitslosigkeit etc.) Phinomenen, erstellt Differential-Statistiken, setzt quasi-na-
tirliche Normen fest und versucht durch globale Regulierung ganz im Sinne der
vitalen Norm, die pathologischen (also unerwiinschten) Prozesse durch Interven-
tionen anhand der Differential-Statistiken das »Leben der Bevolkerung« zu ver-
bessern. Dabei greift diese letztlich kiinstlich von aufien kommende Macht auf
die Selbstoptimierungslogik des Lebens zuriick. Anstatt also wie die Disziplinar-
techniken auf Krankheiten durch Einsperrung und Bearbeitung des individuellen
Kranken zu setzen, setzt die Biopolitik bei allen (auch den Gesunden) an. Bei Be-
trachtung von Differential-Statistiken wird klar, welche Bevolkerungsgruppen auf-
grund welcher Faktoren bei bestimmten Krankheiten am ehesten gefihrdet sind.
Aufgrund dieser Zusammenhinge konnen Absicherungs- und Versicherungsstruk-
turen geférdert werden, die zur Selbstabsicherung sowie zu eventuellen Verhal-
tensinderungen fithren kénnen. Paradigmatisch fiir biopolitische Interventionen
steht die Impfung (Variolation/Vakzination). Auf Basis von Differential-Statistiken
werden bestimmte Bevolkerungsgruppen mit einem Mittel behandelt, welches die
inneren Selbstheilungs- und Selbstschutzprozesse des menschlichen Kérpers an-
stofdt. Das biopolitische Instrument nutzt also ganz direkt die vitalen Krifte des
Lebens, sich selbst zu tiberschreiten und gegen das Pathologische anzukiampfen.
Die Impfung ist das Paradigma der Biopolitik. Ein Machtinstrument, das zwar
kinstlich ist, jedoch auf die vitale Natiirlichkeit als Instrument zuriickgreift. Es
entsteht — wie ich hier gerade angedeutet habe - eine duflerst komplexe Verflech-
tung zwischen Natiirlichem und Kiinstlichem.'

»Die Normen der Normalisierungsgesellschaft sind kinstlich, aber der Impuls,
Normen zu schaffen, ist vital, denn das Leben ist im Sinne Canguilhems normativ.
Auch das Einwirken der Macht auf das Milieu ist eine duerliche und kiinstliche

13 Vgl.ebd., S.S. 222-278.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

Beziehung, aber das Erschaffen und Verandern eines Milieus ist ein vital-normati-
ver Impuls, dessen Logik die Biopolitik aufgreift. Durch diese natiirlich-kiinstliche
Beschaffenheit ist es der Biopolitik moglich, das Leben der Bevolkerung wie aus

seinem Innern heraus zu erfassen und zu regieren.«'4

Noch einmal kurz zusammengefasst: Die biopolitische Norm imitiert die vitale
Norm in dreierlei Hinsicht: erstens indem sie das gesellschaftliche Ganze vor sei-
nen inneren Degenerationen zu schiitzen versucht (In Verteidigung der Gesellschaft,
biopolitischer Rassismus). Zweitens durch regulatorische Techniken, welche Rah-
menbedingungen schaffen, in denen als natiirlich konstruierte Gegenstinde (wie
»die Bevolkerung« oder »die Wirtschaft«) sich selbst optimieren konnen. Paradig-
matisch ist hier die Impfung. Und drittens durch das Agieren der Biomacht auf
der Ebene von Milieus:

»Nur insofern sich das individuelle Leben in einem solchen Milieu vollzieht, wird
es zum Gegenstand der Biomacht. Die Biomacht bezieht sich auf das Leben, in-
dem sie die natiirlichen und sozialen Bedingungen, unter denen dieses Leben
stattfindet, modifiziert, organisiert und kontrolliert.«'>

Fir Foucault sei der Kapitalismus ohne die beiden Weiterentwicklungen der souve-
rinen Macht - also Disziplinar- und Biomacht — nicht moglich gewesen. Nicht der
Kapitalismus steckt also hinter der Entstehung dieser Biomacht, sondern vielmehr
hat die Entstehung der Biomacht aus einem neuen Macht/Wissen-Korrelat den
Erfolg des modernen Kapitalismus erst ermdglicht. Diese neuen positiven Macht-
techniken entstanden als Weiterentwicklung der souverinen Macht durch hege-
moniale Prozesse im »bebenden Sockel« der Krifteverhiltnisse der Gesellschaft,
als Antwort auf Krisen und Revolutionen mit dem Ziel einer neuen Souverinitit
und Regierungstechnik.'®

»Die Abstimmung der Menschenakkumulation mit der Kapitalakkumulation, die
Anpassung des Bevolkerungswachstums an die Expansion der Produktivkrafte
und die Verteilung des Profits wurden auch durch die Ausiibung der Bio-Macht in
ihren vielfiltigen Formen und Verfahren erméglicht. Die Besetzung und Bewer-
tung des lebenden Korpers, die Verwaltung und Verteilung seiner Krifte waren

unentbehrliche Voraussetzungen.«'’

14 Ebd., S.249.

15 Ebd., S.248.

16  Vgl. Foucault, Michel: Sexualitit und Wahrheit . Der Wille zum Wissen, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 2014, S.133-136.

17 Ebd., S.136f.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

97


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Die vitale Norm des biologischen Lebens reflektiert sich fiir Foucault in der Moder-
ne das erste Mal im Politischen. Wihrend die souverine Macht ausmacht, dass sie
das existierende Produkt der Menschen abschopft, gibt sich die moderne Biomacht
damit nicht mehr zufrieden. Sie zielt direkt auf die Existenz der Menschen als Le-
bewesen und versucht, ihre Biologie, ihre statistischen Daten zu verbessern und
zu steigern. Letztlich ist es der Versuch der Macht, durch vom Leben informier-
te Techniken, durch die inhirente Selbstoptimierung moglichst viel abzuschépfen
aus der Bevolkerung, ohne dass Interventionen der Macht selbst dieser Abschop-
fung im Wege stiinden.’® In diesem Zusammenhang fillt Foucaults berithmtes Zi-
tat zur Modernititsschwelle der Biomacht:

»Jahrtausende hindurch ist der Mensch das geblieben, was er fiir Aristoteles war:
ein lebendes Tier, das auch einer politischen Existenz fihig ist. Der moderne
Mensch ist ein Tier, in dessen Politik sein Leben als Lebewesen auf dem Spiel
steht.«'?

Eine solche Biomacht wirkt nicht durch Repression, sondern eher normalisierend.
Die Normalisierungsgesellschaft, von der Foucault spricht, ist das Ergebnis einer
Machttechnik, die vom Leben lernt, auf das Leben gerichtet ist und nicht mit dem
Tode droht. Doch es bleibt dabei, dass trotz der Hinwendung der Macht an die
inneren, natirlichen Potenziale des Lebens und eines gewissen laissez-faire und
laissez-passers mit dem Ziel der Selbstoptimierung, im langen Ende die Produktivi-
titsziele und die konkreten Strukturen, die als natiirlich gesetzt werden, trotzdem
duflerlich und aufgezwungen sind. Auch die liberale Biomacht (auf die ich wei-
ter unten noch einmal zuriickkomme), ist am Ende noch eine Recodierung von
Ausbeutungs- und Herrschaftsstrukturen. All die subjektiven Formen von liberaler
Verfassungsstaatlichkeit, von liberaler Gesetzgebung und vom Parlamentarismus
deutet Foucault als Nebeneffekte, die nicht iibertiinchen kénnen, dass es sich um
eine normalisierende Macht handelt, die unsere Zeit weiterhin im Griff hat.

Hier kommt nun die Sexualitit ins Spiel: Wie eingangs erliutert, stellt die
normalisierende Biomacht den globaleren Bezugsrahmen fir die Betrachtung des
Sexualititsdispositivs dar. Sexualitit hat in der normalisierenden Biomacht eine
besondere Funktion, da sie den Kreuzungspunkt verschiedener Machttechnologi-
en darstellt. Sie steht am Kreuzungspunkt zwischen der Disziplinar- und der Re-
gulationsmacht — sie wirkt iiber die Institutionen (wie etwa die Familie) genauso
wie iiber biopolitische Hygiene-Interventionen.?® Sexualitit ist der Zugangspunkt
zum Leben des Korpers und der Gattung zugleich, »man macht die Sexualitit zum

18 Vgl. ebd,, S.137f.
19  Ebd,S.138.
20 Vgl.ebd., S.139ff.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

Dynamometer einer Gesellschaft, der sowohl ihre politische Energie wie ihre biolo-
gische Kraft anzeigt«.*! Der Sex als Dynamometer, als Kreuzungspunkt der Sorge
um den Kérper wie um die Bevolkerung wird zur Zielscheibe einer Macht, die eher
das Leben verwaltet und optimiert, als mit dem Tode droht. Die Machtprozeduren,
welche Foucault in der Geschichte verfolgt, sind von einer Symbolik des Blutes des
Adels zu einer Analytik der Sexualitit iibergegangen. Wihrend das Blut selten und
stets gefihrdet war, ist der Sex allgegenwirtig und stets unruhig. Das Blut mit
seiner Symbolik gehort zum Reich der Gesetze (juridisch), der Sex, so fithrt Fou-
cault aus, gehort eher zur Norm. Denn eben weil er als allgegenwirtig erscheint,
miissten andere Machttechniken als die simple Repression genutzt werden.?*

In Der Wille zum Wissen und auch in In Verteidigung der Gesellschaft fasst Foucault
nun seine Erkenntnisse iiber das Paradigma einer den Makro-Diskurs itber das
Leben beherrschenden Kraft zusammen. Die kalte, biirgerliche Logik der Einsper-
rung des Wahnsinns, das Panopticon, das Kerkersystem und die Disziplinarmacht
sind eng verwandt mit einer sich nun ab 1800 konstituierenden Biomacht, welche
das Leben gemif3 seiner Lebendigkeit und seiner vitalen Norm in all seinen vitalen
Facetten in eine Verwertungsmaschinerie einspannt. Die biologisch-informierte Macht
nimmt das Leben in die Hand, um das auf der Ebene des Einzelnen schon kontrollierte Leben
auch auf der Ebene des Gesamten zu regulieren. All die modernen Errungenschaften der
Disziplin, bspw. der klinischen Medizin, hatten nie die Verbesserung des Lebens
fiir das Individuum als primires Ziel, sondern ergaben nur Sinn vor dem Hinter-
grund eines Triebwerks, in das wir hineingeboren wurden. Die Biomacht nutzt das
Wissen iiber das Leben perfide aus, imitiert es und vertieft diese Ausbeutung in
ihrer Qualitit und in ihren Ausmafien um ein Vielfaches.??

21 Ebd., S.141.

22 Vgl.ebd,, S.141-144.

23 Hierldsstsich auch Folgendes anbringen: Dass das Leben zu verldngern, nicht unbedingt fir
alle Individuen gelten muss, kann sich hieraus auch ableiten lassen. Hier schreibt sich eine
paradoxe, eine immunitare (Roberto Esporito) Logik in die Biopolitik ein. Denn wenn nicht
das Leben des Individuums, sondern das gesunde Leben der Bevélkerung im Mittelpunkt
steht, ist man auch nicht weit entfernt von der faschistischen Version: Du bist nichts, dein
Volk ist alles. Da es hier jedoch um Bevolkerung und nicht um Volk geht, muss das bedeu-
ten: Die individuelle Biologie ist nichts, der ganze Organismus ist alles. Anders ausgedriickt:
Um die Bevolkerung zu optimieren, kann das Toten von lebensunwertem Leben plétzlich als
»denkbar<erscheinen. Auf diesen Zusammenhang zwischen der Einschreibung des Lebens in
die Macht und der damit verbundenen Biopolitik und dem Euthanasie-Programm der Nazis
machen vor allem Giorgio Agamben und Roberto Esposito aufmerksam.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

99


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

3.1.2 Die Biomacht und die Geschichte der Gouvernementalitat

Seit der Vorlesungsreihe In Verteidigung der Gesellschaft von 1976 steht Foucaults neu-
artiges Konzept der Biomacht im Raum. Ebenfalls 1976 veroffentlicht er den ersten
Teil von Der Wille zum Wissen mit dem Untertitel Sexualitit und Wahrheit 1. Auch hier
nimmt er diesen biopolitischen Faden auf und verortet das Sexualititsdispositiv
genau am entscheidenden Scharnier zwischen Kérper und Bevélkerung. Erst 1978
hilt er die nichste Vorlesung (1977 fand die Vorlesung nicht statt), fir die er sich
vornimmt, eine Genealogie der Macht iiber das Leben zu erarbeiten. Vor diesem theo-
retischen Hintergrund lassen sich die beiden Vorlesungen 1978 und 1979 (Die Geburt
der Biopolitik) als eine Art Einheit verstehen. Jedoch folgt ab der vierten Vorlesung
der Reihe Sicherheit, Territorium, Bevilkerung eine entscheidende Verschiebung des
Gegenstands der Vorlesungsreihe, auf die Michael Sennelart in seiner Situierung
der Vorlesungen von 1978 und 1979 zurecht hinweist:

»Die Durchfithrung dieses Projekts indessen leitet ihn auf Umwege, die ihn
scheinbar von seinem anfianglichen Zielobjekt entfernen und der Vorlesung
eine neue Richtung geben. Denn all dies geschieht, als ob die Hypothese der
Bio-Macht, um wirklich operativ zu werden, in einen gréferen Rahmen einge-
ordnet zu werden verlangte. Die angekiindigte Studie der Mechanismen, durch
welche die menschliche Art im 18. Jahrhundert in eine allgemeine Strategie der
Macht eingetreten ist, dargestellt als eine Skizze einer >Geschichte der Sicher-
heitstechnologiens, iberlaRRt von der vierten Sitzung der ersten Vorlesungsreihe
an ihren Platz dem Projekt einer Geschichte der sGouvernementalitit« seit den
ersten Jahrhunderten der christlichen Zeitrechnung. Ebenso tritt in der zweiten
Vorlesungsreihe die Analyse der Formationsbedingungen der Biopolitik bald
zugunsten der Analyse der liberalen Gouvernementalitit zuriick.«**

In der deutschen Foucault-Forschung entbrennt an dieser Abweichung Foucaults
nun ein grofBer Auslegungsstreit. Fiir Autoren wie Philipp Sarasin oder auch Ul-
rich Brockling 16st sich Foucault vom >Diskurs der Schlacht« aus In Verteidigung der
Gesellschaft und dem Biopolitik-Begriff aus Der Wille zum Wissen. Das Konzept der
Biomacht bleibe ein »Torso« mit vielen Ankniipfungspunkten unter dem Stichwort
der Gouvernementalitit.?> Foucault entdecke niamlich die Freiheit das erste Mal als
ernstzunehmende Freiheit im Zentrum des Machtkalkiils der Moderne und nicht
einfach nur als reine Ideologie, an deren physischer Basis die alles untergrabende
Disziplinarmacht und die Ausbeutung der Biomacht stehe. Gouvernementalitit sei

24 Sennelart, Michel: Situierung der Vorlesungen, in: Foucault, Michel: Geschichte der Gouver-
nementalitat I. Sicherheit, Territorium, Bevélkerung. Vorlesung am Collége de France 1977-
1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 527f.

25  Vgl. Sarasin, Philipp: Michel Foucault zur Einfithrung, Hamburg: Junius 2005, S.175.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

etwas Positives fiir Foucault, wihrend Biomacht ja eher negativ konnotiert sei. Und
daher dndere er seinen Blickwinkel weg von der Biomacht, die sich als theoretische
Sackgasse der Negativitit erweise, und verbreitere seinen Blick auf das Problem
der Regierung. Doch Maria Muhle widerspricht dieser Auffassung, dass Foucault
nun ein Loblied auf die Freiheit halte. Foucault verschreibe sich nicht positiv dem
Liberalismus.

»Damit wird jedoch ein wesentlicher Punkt in Foucaults Untersuchungen verfehlt,
namlich die Tatsache, dass es ihm um die Herausstellung post-souverdner Macht-
strukturen geht, die zugleich weiter als Beherrschungsmechanismen funktionie-
ren. Die Annahme einer politischen Wende wiirde zudem ein Missverstiandnis der
Foucault’schen Begrifflichkeiten voraussetzen, die strikt auf machtanalytischer
Ebene verbleiben und normative Aussagen in Hinblick auf eine>gute<oderseman-

zipatorische« Politik nicht zulassen.«*®

Foucault wendet sich nicht von seiner Machttheorie aus In Verteidigung der Gesell-
schaft und Der Wille zum Wissen ab. Und er wendet sich nicht der Freiheit positiv
bewertend zu und von der negativen Biomacht ab, sondern durch die Gouverne-
mentalititsstudien betrachtet er einen viel weitergehenden Aspekt der Biomacht
selbst! Wie schon Michel Sennelart oben zitiert wurde, so hat Foucault wohl sein
Konzept der Biomacht in einen weiteren Rahmen eingespannt und landet daher
bei einer so weitliufigen Genealogie der Regierung von Menschen in der Moderne.
Maria Muhle bekriftigt hier Michel Sennelart und erginzt auch konkret, inwiefern
Foucault, obwohl er scheinbar von der Biomacht abkommt, trotzdem noch auf ih-
rer analytischen Hohe bleibt. Fiir Muhle kann das Missverstandnis, Foucault trenne
sich von der Biopolitik, nur aufkommen, wenn man ein falsches Verstindnis von
der Biomacht hat. Biomacht ist — wie schon ausfithrlich in Kapitel 3.1.1 beschrie-
ben - nicht einfach nur eine Macht, die zum Ziel ein biologisches Leben hat, son-
dern auch nach dem vitalen Funktionsmodell des Lebendigen funktioniert! Fou-
caults Lebensbegrift dieser Lebensmacht sei nicht das transhistorische, nackte Le-
ben des Giorgio Agamben, welches immer schon Pendant einer souverinen Macht
ist, die auf dessen Ausschluss basiert. Wire dem so, gibe es einen klaren Bruch zu
den Gouvernementalititsstudien. Doch Muhle argumentiert nachvollziehbar, dass
Foucaults Biomacht nicht nur auf ein nacktes Leben zielt, sondern das Canguil-
hem’sche Lebendige aufgreift. Biomacht beschreibt ein Macht/Wissen-Korrelat, in
dem das Leben als eine Dynamik verstanden wird, die sich selbst ohne Eingriff von
aufSen am besten an das Milieu anpasst und deren innere Dynamik in einer stin-
digen Uberwindung des Pathologischen besteht. Die Macht greift dieses Wissen

26  Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und Can-
guilhem, Miinchen: Wilhelm Fink 2013, S. 253.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

auf und anstatt durch souverine Repression oder disziplinire Kontrolle das Indi-
viduum auszubeuten, setzt sie auf die Selbstoptimierung des Lebens und reguliert
nur auf der Ebene des Milieus, anstatt am Subjekt selbst anzusetzen. Biomacht
fithrt eine Lebens-Machtform ein, die sich durch ihren Zugang zur perfekten Aus-
beutung einer Gattung in einem Milieu auszeichnet. Mit dem Begriff der Gouver-
nementalitit korrigiert Foucault seine eigenen »Engfithrungen, in denen er ver-
schiedentlich selbst den Verdacht nihrte, Biomacht beziehe sich nur auf ein nacktes
Leben.?’

»Mit der Einfiihrung des Begriffs der Gouvernementalitit in den Vorlesungen re-
agiert Foucault auf diese Engfithrungen. Das heifst, dass der Begriff der Gouver-
nementalitit eine bestimmte, einschrinkende Tendenz in seinen Schriften korri-
giert und eine neue Perspektive auf die Machtanalyse suggeriert, deren konzep-
tionelle Methodik allerdings im Rahmen der Biopolitik verbleibt. Die Akzentver-
schiebung, die Foucault vollzieht, besteht vor allem darin, dass die lebendigen
Prozesse von den gouvernementalen Techniken zumeist indirekt verhandelt wer-
den.[..] Die Gouvernementalitat beziehtsich auf das Leben durch die Vermittlung
sozialer, 6konomischer, geografischer, urbanistischer oder anderer externer Phi-
nomene. Die Einfiihrung eines neuen Namens der Macht steht demnach dafiir,

dass Foucault an einem weiten Begriff von Biopolitik interessiert ist [...].«?®

Hier liegt kein Bruch zur Biomacht vor. Denn die liberale Gouvernementalitit, al-
so das laissez-faire und laissez-passer im Sinne einer Selbstregulierung/Selbstopti-
mierung des Marktes, der Bevolkerung etc., wenn man ihnen nur die »richtigen«
Rahmenbedingungen im Bereich des Milieus gibt, ist doch nichts anderes als die
Anpassung der Mechanismen der Macht an die vitale Norm des Lebens, die sich
auch in ithrem Milieu selbst reguliert und selbst optimiert. Es zeigt sich, dass Fou-
cault eben in der Funktionsweise der Biomacht endlich ein Konzept gefunden hat,
um eine post-souverine Analyse auch der Regierung in der Moderne vorzulegen.
Seit Uberwachen und Strafen geht es ihm um post-souverine Macht, doch er klam-
merte die Regierung als Analyseobjekt von Beginn an aus, weil sie ihm historisch zu
sehr verwoben erschien mit der souverinen Macht. Das Entstehen post-souveriner
Machtstrukturen wollte er deshalb vom Randstindigen, von den Institutionen der
Anormalen, der Ausgeschlossenen etc. her verstehen. In einem Gesprich im Jahre
1975 gibt er hierfir als Grund an, dass der Staat so eng mit souverinen Praktiken
der Kontrolle und Uberwachung sei, dass er sich nicht als Ausgangspunkt fiir revo-
lutionire Praktiken eigne. Bestes Beispiel sei die marxistische Theorie, die sich seit
dem Ende des 19. Jahrhunderts kritisch mit der Staatstheorie auseinandergesetzt

27  Vgl.ebd., S. 250-261.
28 Ebd, S.254.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

habe. Ergebnis sei gewesen, dass sie im Sinne der Revolutions-Strategie Organisa-
tionen bildete, welche selbst die staatlichen Strukturen spiegelten. Die Ubernahme
der Macht bspw. in Russland sei wohl auch darauf zuriickzufithren, dass im Sinne
der Diktatur des Proletariats ebenjene Repression und Verbotsmacht der souve-
ranen Macht sogar noch tiibertroffen wurde, womit fiir Foucault der sowjetische
Weg gescheitert war. Um namlich den Staat am Laufen zu halten, hitten die Kom-
munisten in Russland am Ende wieder dasselbe Personal eingesetzt, das sich eben
mit der Effizienz des Staates auskennt: die Bourgeoisie. Foucault will damit sa-
gen, dass er den Staat nicht wegen dessen Irrelevanz ausgeklammert hat, sondern
weil er fiir die Machtverhiltnisse iiberschitzt wurde und wird und dies zu folgen-
schweren Fehlern fithre. Es reicht nicht einfach, den Staat zu »iibernehmenc«. Die
Macht ist nicht im Staatsapparat lokalisiert und um etwas zu verandern, miissen
die tatsichlichen Machtverhiltnisse sichtbar gemacht werden.? Diesem Ziel ni-
herte er sich mit seiner genealogischen Methode. Ende der 1970er Jahre findet Fou-
cault nun eine Moglichkeit, mit der Logik der Gouvernementalitit auch den Staat
nicht als Staatsapparat, sondern als Kunst des Regierens genealogisch zu dekon-
struieren und damit fiir eine Kritik zu 6ffnen. Folglich entdeckt er mit der Logik
der Gouvernementalitit einen Zugang zur Regierung. Diese Gouvernementalitit
ist jedoch eben nicht als Abwendung von der Biomacht und auch nicht von seinem
genealogischen Ansatz zu verstehen, sondern sie kniipft nahtlos an das Konzept
der Biomacht an. Foucault legt eine Genealogie der Regierung und der Freiheit vor.
Die liberale Gouvernementalitit ist folglich ein Konzept, wie man die Bevilkerung
nicht nur durch Unterwerfung bzw. durch Disziplin regieren kann, sondern eine
Bevolkerung als homdostatisch-selbstregulierendes System regiert, indem man es
sich selbst regulieren lisst. Hierfiir funktioniert die liberale Macht eins zu eins als
Biomacht.

Statt also einer Genealogie der Biopolitik, die er sich vornimmt, kommt Foucault
zu der Genealogie der Gouvernementalitit, die sich in letzter Konsequenz in der
liberalen Gouvernementalitit als eine biopolitische herausstellen wird. Der Titel
der Vorlesung von 1978 deutet noch darauf hin, dass er beim engen Problem der
Verwaltung des Lebens bleiben will: Sicherheit, Territorium, Bevilkerung. Das Territo-
rium und die Bevolkerung stehen sich antithetisch gegeniiber - stellvertretend fiir
eine souverine Macht, die iiber ein Territorium herrscht und eine Biomacht, die
die Bevolkerung reguliert. Sozusagen die zwei Extrempunkte des Einzugs des Le-
bens in die Macht, deren Uberginge und Abliufe er mit einer Genealogie zu fiillen

29  Vgl. Foucault, Michel: Macht und Kérper, in: Foucault, Michel: Schriften in vier Binden, Band
11 (Dits et écrits), hg. von Daniel Defert und Francois Ewald, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001-
2005, S. 938.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

103


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

suchte. Es ist bezeichnend, dass diese Aufzihlung Sicherheit, Territorium, Bevél-
kerung im Laufe der Vorlesung de facto der Reihe Sicherheit, Bevilkerung, Regierung
weicht. Zu Beginn der vierten Vorlesung sagt Foucault:

»Alles zusammengenommen ging es in diesen ersten Vorlesungen um die Einset-
zung der Serie Sicherheit-Bevolkerung-Regierung. Nun, ich méchte jetzt versu-
chen, eine kleine Aufstellung dieses Problems der Regierung anzufertigen.«3°

Diese und auch die kommende Vorlesungsreihe wird bezeichnenderweise diese
skleine Aufstellung« des Problems der Regierung iiberhaupt nicht mehr verlassen.
Foucault holt aus, um die Geschichte des Konzepts des Regierens zu ergriinden und
auf diese Weise das Besondere am biopolitischen Regieren aufzuzeigen. Er erar-
beitet in seiner Vorlesung eine Genealogie der Regierung im Abendland und die
entscheidende Pointe dieser Genealogie ist wohl, dass seiner Meinung nach seit
Anbeginn der Auseinandersetzung mit >Regierung« im Abendland eine ambivalen-
te Technik gemeint ist, die mehrere Ebenen gleichzeitig betrifft. Die Regierung
(frz.: gouvernement) betraf niemals das Territorium, sondern meint schon etymolo-
gisch die Regierung von Menschen. »Das, was man regiert, sind die Menschen.«*!
Und es regiert auch nicht immer schon der Staat, sondern Foucault arbeitet her-
aus, dass die Kunst der Regierung sich aus dem christlichen Pastorat, der kirchlichen
Seelsorge durch Papst, Bischofe und Abte heraus ableitet. Diese basiert auf der Idee
der Fithrung wie bei einem Hirtenamt, der stindigen Uberwachung und seelsor-
gerischen Betreuung. Ziel ist die Steuerung der Menschen anhand einer in ihnen
liegenden inneren Wahrheit. War das Hauptmotiv der Regierung der Menschen bis
ins 17. Jahrhundert von der Idee des seelsorgerischen Pastorats und des Reiches her
gedacht, so gibt es hier einen Bruch, den Foucault im Westfilischen Frieden ver-
ortet. Von diesem Zeitpunkt an 16st die Gouvernementalitit das Pastorat ab. Es
kommt von einer Leitung der Seelen zu einer Leitung von Menschen. Es handelt
sich hierbei um eine Sikularisierung der Regierung. Das Interessante hierbei ist,
dass diese neue Regierung der Menschen nun gleichzeitig eine Totalisierungs- und
Individualisierungsseite hat. Foucault verbindet die Entwicklung der Mikromichte
mit denen der Makromichte. Zwischen der Regierung des Subjekts und der Regie-
rung des Staates besteht eine Interdependenz — beide sind genealogisch nur zu-
sammen zu erkliren. Thomas Lemke macht darauf aufmerksam, dass es sich hier-
bei um eine Parallele zu Norbert Elias’ Konzept der Interdependenz zwischen der
Uberwachungs- und Kontrollstruktur einer Gesellschaft und den Seelenapparaten
im Individuum handelt. Bei beiden kann man die Geschichte der »Verstaatlichung«

30  Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalitit . Sicherheit, Territorium, Bevélkerung.
Vorlesung am Collége de France 1977-1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S.134.
31 Ebd., S.183.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

nicht von der Geschichte der Individualisierungsprozesse trennen. Der entschei-
dende Unterschied — und das macht Foucault in Lemkes Augen so wertvoll — ist
Foucaults ganz und gar nicht-essenzialistische Vorgehensweise im Gegensatz zu
jener von Elias.3* Foucaults Genealogie liegt fiir Dreyfus und Rabinow daher auch
dariiber hinaus in derselben Falllinie, in der auch Max Weber sich historisch (und
eben nicht metaphysisch) mit der Frage der Rationalitit unserer Welt und deren
Zusammenhang mit den protestantischen Reformen am Pastorat beschiftigt hat.?

Die Gouvernementalitit ist der diskursive und genealogische Kontext, in dem
der moderne Staat entsteht. Der Staat ist nur zu verstehen, wenn man sich dessen
bewusst ist, dass er kein transzendentales Ding, sondern Ausfluss einer Strategie,
einer gewissen Handlungs- und Denkweise — eines Diskurses — ist. Er ist eine Art
des Regierens, die aus der Krise des Pastorats entstand und seitdem als Staats-
ridson/Polizei durch Widerstinde hindurch sich als Paradigma durchsetzen konn-
te. Hierin liegt die Pointe— eben, dass eine Analyse der Mikromdchte und eine Analyse der
Makromdchte des modernen Staates sich auf derselben Ebene der Regierung von Menschen
bewegen. Diese Lesart der Geschichte

»ist eine Moglichkeit, die, glaube ich, fruchtbar genug ist — diese Fruchtbarkeit ist
meiner Ansicht nach mit der Tatsache verbunden, dafd man sieht, dafd es zwischen
der Ebene der Mikromacht und der Ebene der Makromacht nicht so etwas wie ei-
nen Einschnitt gibt, daf}, wenn man von der einen spricht, man den Bezug auf
die andere ausschliefit. Tatsdchlich 1af3t sich eine Analyse in Begriffen von Mikro-
machten ohne Schwierigkeit mit der Analyse von Problemen wie dem der Regie-
rung und des Staates verkniipfen.<3*

Es gibt keinen tiefen Einschnitt zwischen der Mikro- und der Makro-Ebene, beide
sind Ausfluss ein und desselben diskursiven Feldes. Foucault versucht nun her-
auszuarbeiten, dass der hinter der Biomacht stehende Diskurs derjenige der Re-
gierungskunst ist (Gouvernementalitit). Biomacht und Gouvernementalitit sind
aus der heutigen liberalen Perspektive ununterscheidbar. Doch es gab historisch
unterschiedliche Gouvernementalititen. Foucault zeigt genealogisch auf, welche
Machtformationen bestimmte diskursive Gouvernementalititsformen historisch
hervorgebracht haben. Er beginnt mit dem Paradigma der christlich-pastoralen
Gouvernementalitit, welche als Fithrung der Herde zum Seelenheil funktionierte.

32 Vgl. Lemke, Thomas: Gouvernementalitit und Biopolitik, Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozial-
wissenschaften 2008, S. 23-47.

33 Vgl. DreyfuR, Hubert L./Rabinow, Paul: Michel Foucault, Jenseits von Strukturalismus und
Hermeneutik, Frankfurt a.M., 1987, S.162.

34  Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalitit . Sicherheit, Territorium, Bevélkerung,
Vorlesung am College de France 1977-1978, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 513f.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

105


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Nach den Reformationskriegen und innerkirchlichen Krisen schilt sich eine klas-
sische Souverinitit heraus, die auf Extraktion und dem Diskurs sterben zu machen
und leben zu lassen basiert. Sie wird abgelst von einer Gouvernementalitit der ratio
status, welche den Staat das erste Mal hervorbringt, um eine véllig von Universalis-
men und Naturalismen unabhingige Staatsrison zu legitimieren. Als dialektische
Gegenbewegung ist die (bis heute wirksame) liberale Gouvernementalitit anzu-
sehen, welche den Diskurs der ratio status, der realpolitischen l'art pour l'art fiir
den Glanz des Staates beschneidet und dem Staat als Leitmotiv des Regierens die
Gesellschaft entgegenstellt. Ahnlich, wie schon in In Verteidigung der Gesellschaft an-
gedeutet, fithrt Foucault nun pointiert aus, dass der Staat als Form der Regierung
von Menschen historisch nicht notwendig ist. Erst seit der Moderne ist die Rede
vom Staat und der ratio status. Doch diskursiv wurde im Krieg um die Deutungs-
hoheit von Reformern im Feld des politisch-historischen Diskurs die Gesellschaft
als naturalistisches Feld eingefiihrt, das der reinen machtpolitischen ratio status
Einhalt gebieten soll. Der Staat und die klassische Souveranitit konnten in diesem
diskursiven Feld nur >iiberlebens, indem sie sich der Verteidigung der Gesellschaft
verschrieben haben. Und diese Gesellschaft - das hitten zuallererst die Okonomen
in den historisch-politischen Diskurs eingebracht — hat eigene >Naturgesetze«. Die
Physiokraten, und somit Okonomen und nicht die Juristen wiren historisch die-
jenigen, die der Allmacht des Staates etwas Bleibendes entgegengehalten haben.
Man kann ihren Einwand gegen die staatliche Allmacht wie folgt zusammenfassen:
Wenn der Staat in alle Felder der Wirtschaft durchregiert, wenn er mit seinem mer-
kantilistischen Kontrollwahn weiterverfihrt, werden viele Menschen wegen Fehl-
allokationen verhungern miissen. Der Staat ist fir die Gesellschaft da, daher muss
der Staat auch die 6konomischen und biologischen Naturgesetze der Gesellschaft
studieren und bestimmte natiirliche Prozesse, wie den Preisbildungsmechanismus
oder die Selbstregulation der Bevélkerung in einem bestimmten Landesteil, im
Sinne eines laissez faire und laissez passer sich entwickeln lassen und eingreifen,
wenn etwas aus dem Ruder liuft. Also der Staat sollte nicht intervenieren, sondern
eher regulieren, damit es allen besser geht. Der Staat ist nicht Ausgangspunkt der
Wahrheit, sondern der Staat befasst sich mit Dingen, die eine eigene Wahrheit ha-
ben. Die Wahrheit der Dinge wird nun von den Physiokraten verwendet, um die
Zirkularitit der ratio status (Der Staat tut all das, was dem Staat guttut) aufzubre-
chen und zu modulieren. Die moderne, liberale Freiheit wird geboren als eine Mo-
difikation der Macht des Schwertes, um ihrer Selbstreflexivitit Einhalt zu gebieten
und ihr eine neuerliche naturalistische Grundlage zu geben.3® Die Macht imitiert
das natiirliche Leben und seinen Selbsterhaltungs- und Selbstoptimierungsdyna-
mik und greift nur noch auf der Milieu-Ebene regulatorisch ein. Sie wird biopoli-
tisch.

35  Vgl.ebd.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

»In dieser Frage der Selbstbegrenzung durch das Prinzip der Wahrheitist das nun,
glaube ich, der ungeheure Keil, den die politische Okonomie in die grenzenlose
Anmafdung des Polizeistaats eingefiihrt hat. Es handelt sich um einen offensicht-
lich entscheidenden Moment, weil sich in seinen wichtigsten Grundziigen zwar
gewifd nicht die Herrschaft des Wahren in der Politik, aber eine bestimmte Herr-
schaft der Wahrheit durchsetzt, die gerade das charakterisiert, was man das Zeit-
alter der Politik nennen kénnte und dessen Grundlage in groben Ziigen heute im-
mer noch dieselbe ist.«3°

Diese Wahrheit ist eine durch das Leben, durch das Natiirliche informierte Wahr-
heit. Sie steht auerhalb der ratio status und somit auflerhalb der Macht und sie
ist mit den Techniken der Wahrheitsfindung auf die Dinge, die Milieus, die Bevél-
kerung von einer guten Regierung anzuwenden, und dreht sich letztlich immer um
die eine Frage: wird schon zu viel regiert, oder ist es gerade genug, um das Gleich-
gewicht der Dinge, der Milieus, der Bevdlkerung zu beférdern? Es handelt sich
hier um eine neue Gouvernementalitit, die weniger auf Intervention, sondern auf
informierte Homgostase, die Aufrechterhaltung eines Gleichgewichts der Dinge,
Milieus und Bevélkerung abzielt, was wiederum auf Basis einer gewissen Rationa-
litit auf seine Wahrheit hin gepriift werden kann.3” Es handelt sich hier um eine
Selbstbegrenzung der gouvernementalen Vernunft und der Macht der Regierung,
die historisch betrachtet iiberraschenderweise nicht von den Juristen ausging (wie
etwa noch im 17. Jahrhundert noch durch das éffentliche Recht, womit dem Sou-
veran ebenfalls in einer Gegenbewegung gegen den Polizeistaat, das Monopol itber
die Rechtssprechung bspw. durch Bezug auf Naturrecht entzogen werden sollte),
sondern von den Okonomen. Durch die politische Okonomie wurde in das Abend-
land die effektivste Form der Bindung und Einschrinkung der ratio status einge-
fithrt, welche man fiir Foucault bis heute als die liberale Gouvernementalitit bezeich-
nen konne. Im Kern stehen nicht mehr die juristischen Fragestellungen des Macht-
missbrauchs der Souverinitit, sondern die 6konomische Sorge um ein Zuviel an
Regierung. Die Frage der vormodernen Gouvernementalitit bezog sich darauf, ob
der Fiirst in Einklang mit den natiirlichen, géttlichen und moralischen Gesetzen
regiert. Darauf folgte die Gouvernementalitit der ratio status, welche fragte, ob
moglichst alle souverinen Moglichkeiten ausgeschopft sind, um moglichst dem
Staat den maximalen Glanz, seine maximale Gliickseligkeit zu verleihen.?® Und in
einer Art dialektischen Pendelbewegung scheint nun eine liberale Gouvernemen-
talitit auf, deren Hauptfrage der Kiinstlichkeit der Gouvernementalitit der ratio
status eine neuerliche Naturalitit entgegenstellt:

36  Foucault, Michel: Geschichte der Gouvernementalitit Il. Die Geburt der Biopolitik, Vorlesung
am Collége de France 1978-1979, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004, S. 36.

37 Vgl.ebd., S.30-40.

38 Vgl.ebd.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

107


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Und nun wird das Problem sein: Regiere ich auf der Grenze dieses Zuviel und
dieses Zuwenig, zwischen diesem Maximum und diesem Minimum, die mir durch
die Natur der Dinge gegeben sind, ich meine durch die inneren Notwendigkeiten
des Regierungshandelns? Hier taucht diese Herrschaft der Wahrheit als Prinzip
der Selbstbeschrinkung der Regierung auf [...].<*°

Der wirtschaftliche Liberalismus entwickelte eine liberale Gouvernementalitit,
welche fir Foucault bis heute pragend ist und hinsichtlich der historischen Be-
trachtung der Regierungskunst der Moderne eine entscheidende Entwicklung war,
die unsere jiingste Geschichte bis in die Zeitgeschichte hinein prigt. Sie ist durch
und durch biopolitisch, denn sie greift die Selbst-Potenziale des Lebens nach dem
Modell des Lebendigen auf. Es geht um eine Regierung, die daher nie mehr ohne
eine Kritik auskommen darf, eine Kritik, ob nicht doch zu viel regiert wird, eine
ausfithrliche Kritik, die stets erforscht, wann der Punkt erreicht ist, ab dem zu viel
regiert wird. Hinter dieser stindigen Frage nach dem Zuviel-Regieren steckt im
Grunde die Frage, weshalb tiberhaupt regiert werden muss, wenn das Natiirliche,
also die Gattung in Form der Bevolkerung, sich doch selbst reguliert. Diese Gou-
vernementalitit liuft auf eine radikale Sinn- und Zwecksuche im 6konomischen
Sinne hinaus, die jeglicher Regierung auferlegt, sich einen Zweck zu suchen,
der dann anhand 6konomischer Budgetierungs- und Kostenkalkillen im Rahmen
einer stindigen Instrumentenkritik erreicht werden muss. An diesem Punkt der
Kritik taucht auch der Begriff und das moderne Konzept der Gesellschaft auf und
bricht sich bahn. Denn die Gesellschaft wird zum universalen Zweck jeglicher
Regierung, von der aus die Kalkiile der Natur, die es minimalistisch zu regulieren
gilt, ausgehen.*®

»In ihrem Namen [im Namen der Gesellschaft, Anm. N.A.] sucht man zu wissen,
warum es notwendig ist, daf es eine Regierung gibt, inwieweit man ohne sie aus-
kommt, wo ihr Eingreifen unniitz oder schidlich ist. Die Rationalisierung der Re-
gierungspraxis in Begriffen der Staatsrason implizierte deren Maximierung unter
der Bedingung des Optimums, insofern die Existenz des Staates unmittelbar die
Ausiibung der Regierung voraussetzt. Das liberale Denken geht nichtvon der Exis-
tenz des Staates aus, um dann im Regieren das Mittel zur Erreichung des Zwecks
zu sehen, den er fiir sich selbst verkérpert. Es geht vielmehr von der Gesellschaft
aus, die sich in einem komplexen Exterioritdts- und Interiorititsverhiltnis zum
Staat befindet.«*’

39 Ebd,S.38.
40 Vgl.ebd., S. 435-438.
41 Ebd,S. 437.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

Das Ding, die Natur schlechthin wird die Gesellschaft sein, deren Naturgesetze es
fir die Regierung zu erkennen gilt, deren statistische Besonderheiten zu beachten
sind, deren gute Entwicklung das oberste Ziel der Regierungskunst ist, deren bio-
politische Kondition kein Feld der Intervention, sondern der Regulation des liberalen
Staates ist. Die liberale Kritik ist eine Art Test, welcher stindig von dem privile-
gierten Ort einer Erfahrung von zu viel Regierung priift, ob die Gesellschaft eine
Regierung benétigt und worin diese bestehen sollte. Es geht um das grundlegende
Prinzip, dass sich optimale 6konomische Entwicklung einerseits und andererseits
eine maximale Ausdehnung von Regierungskompetenzen (starker Staat) mitein-
ander unvereinbar sind. Es kommt zu der paradoxen Situation, dass im Namen der
ratio status der Staat und seine Regierung sich selbst ultimativ beschrinken mils-
sen. Dadurch, dass sie informiert durch Wissen iiber die Gesellschaft und die Na-
turgesetze, die hinter ihr und der Wirtschaft stehen, im Sinne des laissez passer
und laissez faire nicht interveniert, sondern nur im Sinne der Natur blof regu-
liert. Die paradoxe Situation lasst sich also auf den Punkt bringen, wie folgt: fur
den Glanz des Staates, muss der Staat sich selbst beschrinken und hinter der Ge-
sellschaft mit all ithren Gesetzen zuriickstehen und ihren notwendigen Gesetzen
Folge leisten. Und nichts anderes war im Werben der Physiokraten fiir den frei-
en Kornumlauf zu sehen sowie nichts anderes im Prinzip der Hayek’sche Appell
darstellte, die freie Lohn- und Preisfindung von den iiberbordenden, disziplinari-
schen Mechanismen der Roosevelt'schen New Deal Politik zu befreien, damit es am
langen Ende der Gesellschaft besser gehe. Staatlicher Interventionismus kann gut
gemeint sein, doch gut gemeint sei eben immer noch das Gegenteil von gut - um
hier Tucholskys Weisheit anzubringen. Ziel und Zweck der Gouvernementalitit ist
die Gesellschaft und ihr Hauptinstrument wird die Okonomie.**

Im Folgenden analysiert Foucault nun zwei konkrete Fille liberaler Gou-
vernementalitit. Den deutschen »Neoliberalismus« Ludwig Erhards und den
US-amerikanischen Neoliberalismus in der Debatte um Friedrich von Hayek.
Dieser zeitliche Sprung zwischen den Physiokraten und den Liberalismen des 20.
Jahrhunderts indiziert, dass Foucault davon ausgeht, dass es neben diesen drei
Typen der Gouvernementalitit — der vormodern-souverinen, der disziplinarisch-
polizeistaatlichen und der liberalen, keine nennenswerten weiteren Formen der
Gouvernementalitit gibt. Daher analysiert er bruchlos mit den Begriffen und In-
strumenten, die er aus einer Genealogie der Gouvernementalitit zieht, bei der er
im 19. Jahrhundert stehenbleibt (Geschichte der Gouvernementalitit I), Entwicklungen
seiner Gegenwart im 20. Jahrhundert.** Auf die konkrete Auseinandersetzung
mit dem deutschen und dem US-amerikanischen Neoliberalismus werde ich an
dieser Stelle nicht niher eingehen. Doch entscheidend fiir diese Arbeit ist, wo in

42 Vgl.ebd,, S. 438-444.
43 Vgl.ebd,, S.148-330.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der Vorlesung die Biomacht auftaucht. Ganz zum Beginn und ganz zum Schluss.
Das stiitzt die These, dass die Genealogie der Gouvernementalitit letztlich auch
eine der Biomacht ist. Um die Biomacht verstehen zu kénnen, miisse man, so
Foucault, die Entwicklung der Gouvernementalitit und vor allem die liberale
Gouvernementalitit verstehen. In der ersten Vorlesung sagt Foucault:

»Mir scheint [..], daf’ die Analyse der Biopolitik nur dann durchgefiihrt werden
kann, wenn man die allgemeine Funktionsweise dieser gouvernementalen Ver-
nunft verstanden hat, tiber die ich spreche, die allgemeine Funktionsweise, die
man die Frage nach der Wahrheit nennen kénnte, zunachst nach der wirtschaftli-
chen Wahrheit innerhalb der gouvernementalen Vernunft, und dann, wenn man
ein gutes Verstidndnis davon gewonnen hat, worum es bei dieser Funktionsweise
des Liberalismus geht, der der Staatsrdson entgegengesetzt ist oder sie vielmehr
grundlegend modifiziert, ohne vielleicht die Grundlagen in Frage zu stellen. Wenn
man also verstanden hat, was dieses Regierungssystem ist, das Liberalismus ge-
nannt wird, dann, so scheint mir, wird man auch begreifen kénnen, was die Bio-
politik ist.«*

Maria Muhles Erliuterungen helfen, diesen komplexen Zusammenhang zwischen
Biomacht und der Geschichte des Regierens zu verstehen. Er liegt in der vitalen
Norm verborgen. In einer Machtstruktur, die sich des Wissens iiber die Selbstop-
timierung des Lebens in ihrem Milieu bewusst ist und dies zur Vertiefung der Aus-
beutung verwendet. Kurzum: Vertiefung der Ausbeutung durch eine liberale Form
der Freiheit. Die Biopolitik, die Regulation der Bevolkerung unter dem Gesichts-
punkt der Optimierung der statistischen Werte der Bevilkerung, die zunehmende
Vereinnahmung des Bevolkerungskorpers in die Maschinerie der Verwertung, ist
kein Uberbleibsel einer Disziplinarmacht, sondern ist Kernpunkt einer liberalen
Gouvernementalitit. Sie ist nur zu verstehen unter dem Vorzeichen der liberalen
Gouvernementalitit, die im Grunde eine Staatsrison nie abgeldst, sondern nur
modifiziert hat. Also eine Gouvernementalitit, die im Grunde noch an den Selbst-
zweck des Staates, der Unterwerfung von allem und jedem unter einen Zweck des
Staates festhilt, jedoch den Staat und seine Zirkularitit mit der neuen Figur der
Gesellschaft und ihrer Natur mit all ihren Naturgesetzen und der radikalen Kritik
ausgetauscht hat. Aber dadurch ist die Staatsrason nicht verschwunden, sie steht
drohend hinter der Gesellschaft und zeigt sich wohl nur in den Situationen und den
Riumen, die Giorgio Agamben als das sLager« bezeichnet. Die Staatsrison hat sich
der Gesellschaft im Normalzustand untergeordnet, doch anders betrachtet — und
so muss man meines Erachtens Foucault lesen — kann man sagen, dass die Staats-
rdson nur itberstanden hat, indem sie sich die liberale Gouvernementalitit gegeben

44 Ebd.,S. 43.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

hat. Und nachdem die Staatsrison selbst eine Antwort auf eine Krise im 17. Jahr-
hundert war, in der sie die klassische Souverinitit abgelost hat, so gilt auch, dass
auch die klassische Souverinitit, die Macht des Schwertes, die Macht sterben zu ma-
chen und leben zu lassen, dass auch sie wiederum in der Staatsrison und somit bis
heute in der liberalen Gouvernementalitit >aufgehoben« ist. Foucaults Genealogie
darf man nicht so verstehen, dass die drei Arten der Gouvernementalitit sich ge-
genseitig ausschlieRend und abschliefend aufeinander folgten, sondern vielmehr
kam es jedes Mal zu Paradigmenwechseln in der Gouvernementalitit, die jedoch
nicht die vorherigen Elemente verschwinden liefSen. Ich verstehe das gerade an-
gefiigte Zitat, in dem Foucault eher von einer Modifizierung statt einer Ablésung
spricht so, dass man eher von Paradigmenwechseln derselben Gouvernementalitit
sprechen muss, die nur jedes Mal einen neuen Aspekt in den Vordergrund stellte
und neue Instrumente und Diskurse in sich aufnahm. Konkret gesprochen: Die
souverdne Gouvernementalitit brachte das Paradigma des Schwertes (die pasto-
rale Gouvernementalitit brachte die Menschenfithrung), die disziplinarische Gou-
vernementalitit brachte die Polizei und die liberale Gouvernementalitit brachte
die radikale Kritik anhand der vitalen Norm der Natur der Gesellschaft und Wirt-
schaft. Diese drei (oder wenn man so will vier) Elemente stehen nebeneinander und
bedingen sich gegenseitig. Ohne gegenseitigen Bezug funktionieren sie nach den
vielfiltigen Umwilzungen nicht. Sie folgen aufeinander in einer logischen Argu-
mentationskette — die nichste basiert stets auf einer dialektischen »Aufhebung«
der anderen vor dem Hintergrund historischer Konflikte. Genauso wie Foucault
in Geschichte der Gouvernementalitit I ausformuliert, dass das Pastorat verschiedene
Grenzebenen, wie etwa die Askese und andere Praktiken, die eigentlich urspriing-
lich Gegenbewegungen gegen das Pastorat waren, durch Reformation und Gegen-
reformation aufgenommen hat, so denke ich, versteht er es auch bei der Gouver-
nementalitit seit dem 17. Jahrhundert. Auch sie hat Grenzebenen, die als Gegen-
argumente eingefithrt wurden, gegen die jeweilige Kunst der Regierung in sich
aufgenommen, um zu »iiberleben«. Die radikale Kritik und Beschneidung der Re-
gierung durch den Liberalismus haben niemals den Staat der Staatsrison ginzlich
aufgelost, sondern paradoxerweise aufgrund der Einbindung des Lebens Aller auch
noch intensiviert. Die Idee der Optimierung der Bevolkerung anhand der Statistik
vor dem Vorzeichen der liberalen Selbstbegrenzung hat gerade deshalb auch vor
euthanasischen und genozidalen Tendenzen der staatlichen Allmachtsphantasien
im Liberalismus des 20. Jahrhundert nicht gefeit. Das Problem liegt in den Wider-
spriichen zwischen liberaler Selbstbeschrinkung einerseits und Allmacht des Staa-
tes sowie regulativer Eingriffe auf Ebene der Bevolkerung vs. Entfesselung genozi-
daler, interventiver Todesmichte, um die Verteidigung der Gesellschaft zum Preis des
Todes einiger zu gewdhrleisten, andererseits. Die Biopolitik erscheint in einer Pha-
se des gouvernementalen Paradigmas des Liberalismus, welche bis heute anhilt.
Ohne diesen Liberalismus mit seinem Starkmachen der Natur der Gesellschaft ist

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n2

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

die Biopolitik mit ihren auf statistischen Wahrscheinlichkeiten beruhenden Regu-
lationen (siehe Politik der Variolation und Vakzination) nicht zu verstehen. Doch es
ist notwendig zu verstehen, dass die Biopolitik selbst zwischen den Grenzebenen,
den Grenzbereichen der liberalen Gouvernementalitit und der disziplinierenden
Polizeistaats-Gouvernementalitit liegt. Daher auch das Auftauchen der Biopolitik
zuerst im Rahmen der Vorlesung von 1976 und im Wille zum Wissen vor dem Hin-
tergrund der Disziplinarmacht und des »Diskurses der Schlacht«. Doch Foucault
ist es wichtig, hier den Analyserahmen etwas zu verschieben und die Biopolitik
vor dem Vorzeichen des Liberalismus aufzuzeigen. Ein Liberalismus, der nicht per
se Ideologie ist und in Wahrheit unterdriickt, sondern ein Liberalismus, dessen
Machttechnologie echte Freiheit beinhaltet und echte Freiheit durch eine radika-
le Kritik jeglichen Zuviel-Regierens abzusichern sucht. Einem Liberalismus, der
die disziplinire Norm durch die vitale Norm ersetzt. Die Biopolitik ist ganz klar
der liberalen Gouvernementalitit zuzurechnen. Erst im Zuge der liberalen Kritik
der Regierung ist das Problem deutlich vor dem Hintergrund der Fragen zuge-
spitzt worden: »Wie kann dieses Phinomen der >Population«< mit seinen spezifi-
schen Wirkungen und Problemen in einem System Beriicksichtigung finden, das
auf den Respekt des Rechtssubjekts und der Entscheidungsfreiheit bedacht ist? In

wessen Namen und gemifd welchen Regeln kann man sie fithren?«**

3.1.3 Zwischenfazit: Biomacht als liberale Gouvernementalitat

Hiermit ist diese Arbeit nun am Ende der Auseinandersetzung mit Foucaults Kon-
zept der Biomacht angekommen. Dieses Kapitel hat gezeigt, dass es als ein Pendant
zu den Institutionen der Disziplin im Rahmen der Foucault’schen Machtanalytik
als Alternative zur Kriegshypothese aufgetaucht ist. Mit der Biomacht distanziert
sich Foucault von der Kriegshypothese (auf die in Kapitel 6 eingegangen wird), je-
doch zeigt auch Maria Muhle, dass Foucault seine genealogische Machtanalytik
nicht verwirft, sondern sie nur plausibilisiert und erweitert. Auch weiterhin ni-
hert sich Foucault Kultur und Geschichte als Ausfluss von komplexen strategischen
Machtverhiltnissen. Biomacht und Gouvernementalitit sind Ergebnisse histori-
scher Schlachten und handfester Kimpfe um die richtige Regierung im Abendland.
Biomacht bezeichnet hierbei eine beinahe unsichtbare Macht, weil produktiv und
positiv, die auf einer Mikro-Ebene auf die Kérper und auf der Makro-Ebene auf
die Bevolkerung einwirkt. Disziplinarmacht und Biomacht sind jede auf ihre Art
und Weise Ergebnis von Gegen- und Reformbewegungen und Kiampfen fiir eine
neue, akzeptable Form der Regierung als auch die Kolonisierung von akzeptablen
Machttechniken durch die Souverinitit. Die moderne Gouvernementalitit ist Er-
gebnis historischer Kimpfe und stellt nun eine Synthese zwischen den Allmachts-

45 Ebd., S. 453.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

phantasien der souverinen Macht einerseits und deren Begrenzung zum Wohle
der Gesellschaft dar.

Konkret zeichnet Foucault die folgenden Schritte des Diskurses iiber die Re-
gierung im Abendland nach: Regierung ist in der Moderne von Beginn an als siku-
larisierte Form der Leitung von Menschen und gleichzeitig als die dazu passende
Leitung des Staatswesens zu verstehen. Als Paradigma entwickelte sich aus der Kri-
se der klassischen Gouvernementalitit ein I'art pour l'art der Staatsrison, um dann
aufgrund von Widerstand und Revolutionen in einer beinahe dialektischen Gegen-
bewegung dieser Staatsrison eine Schranke in Form eines Inhalts, einer Natur der
Okonomie und einer Natur der Bevélkerung zugrunde zu legen, die sie zu regu-
lieren hat, um die Nation im Wettstreit der Nationen voranzubringen. Es handelt
sich um eine neue Form der Macht, welche das Leben als etwas biologisch Leben-
diges, sich selbst Regulierendes und in seinem Milieu zu Perfektibilitit Strebendes
versteht und dieses Lebendige einerseits imitiert und andererseits zur Vertiefung
der Ausbeutung des Lebens der Bevolkerung schlechthin verwendet. Biomacht be-
deutet nicht nur, dass das Leben in das Kalkill der Macht Einzug hilt, sondern
dass die Macht das Leben und seine innere Dynamik imitiert und aufgreift. An-
statt auf der Ebene des Details alles kontrollieren zu wollen, wie die Disziplin, soll
auf globaler Ebene durch Regulation die Perfektibilitit des Lebens fiir die Ziele
der Macht urbar gemacht werden. Daher taucht in der Geschichte der Gouverne-
mentalitit die Natirlichkeit der Gesellschaft auf. Die Gesellschaft als Endzweck der
Macht. Doch auch wenn die Macht die selbst-steigernden und selbst-optimieren-
den Dynamiken des Lebens aufgreift und letztlich Beherrschung durch Freiheit
praktiziert, so bleibt eine letztendliche Kunstlichkeit, ein letztendlicher Zwang in
jeder Finalitit der Zwecke bestehen. Aus dieser Flucht wird Folgendes klar: Die Ge-
sellschaft hat der Staatsrison des Liberalismus einen Inhalt und Zweck gegeben,
um sie zu bindigen, aber das drohende Schwert und die Allmachtsphantasien des
Staates haben sich damit nicht verfliichtigt. Sondern sie begegnen uns auf erwei-
terter Stufenleiter im Bild des medizinischen Rassismus, der die Gesellschaft selbst
wieder aufspaltet in lebenswertes und lebensunwertes Leben. Letzteres wird nun
tendenziell in Verteidigung der Gesellschaft wahlweise eingesperrt oder vernichtet. So
zeichnet Foucault nach, wie in der reformatorischen, liberalen Gouvernementali-
tit letztlich die Tiir fiir das Vernichtende, Genozidale stets drohend offenbleibt.
Faschismus und Stalinismus sind nicht als irrationale Riickfille zu souveriner All-
machtsphantasie zu verstehen, sondern vielmehr iiberhaupt erst zu erkliren durch
die liberalistische Verbindung der Souveranitit mit dem Leben der Gesellschaft.

Die Freiheit des Liberalismus ist jedoch auf der anderen Seite auch keine Schei-
nideologie, wie sie Foucault in Uberwachen und Strafen noch abtut. Sie ist keine
juridische Spielerei, die lingst untergraben wird durch die disziplinarischen All-
machtsspiele der auf der Mikro-Ebene allmichtigen Souverinitit, sondern — das
zeigt die Geschichte der Gouvernementalitit sehr eindriicklich —: Um iberleben zu

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

konnen, hat die Souverinitit wirkliche Freiheiten aufgenommen und sie hat sich
als naturalistischen Zweck das Wohl der Gesellschaft gegeben. Sie imitiert das Vi-
tale, um sich noch ungehinderter, noch weniger bemerkbar der menschlichen Pro-
duktion zu ermichtigen. Sie macht sich dadurch akzeptabel. Es hat sich nun das
komplexe und teilweise paradoxe Spiel entwickelt, dass das Leben zunehmend ver-
wertet und der Korper dressiert wird von einer >Macht tiber das Lebens, die sich
dem Wohl der Gesellschaft verschrieben hat und bestimmte Freiheiten auch ein-
rdumt. Freiheit kann - nach dieser Genealogie der Gouvernementalitit — von Fou-
cault nicht vollig als Ideologie abgetan werden, sondern muss von ihm als Kernbe-
standteil der Machtausiibung durch vitale Normalisierung verstanden werden. Um
es auf den Punkt zu bringen: Die Freiheit ist selbst Teil der Ausbeutung des Lebens,
der Einspannung der Kérper und der Manipulation der Massen geworden. Denn
die Funktionsweise des biologischen Lebens selbst wird von der Macht eingesetzt.
Was nun genau Zwang ist und was »natiirliche Regulierung einer Gattung« wird, ist
ununterscheidbar. Die externe Macht erscheint zunehmend als intrinsische Regel
des Lebendigen und andersherum.

Im Gegensatz zum Verstindnis einiger Autoren, die einen radikalen Bruch zwi-
schen Foucaults Machtanalytik aus Der Wille zum Wissen und seiner Gouvernemen-
talitit sehen, belegt Maria Muhle recht eindriicklich das Gegenteil. Nur wenn man
Biomacht einseitig auf das Medizinische und auf das Korperliche bezieht (eine
Macht, die das Leben als Zielscheibe hat), kommt man zu diesem Schluss. Doch
Biomacht bedeutet auch die Funktionsweise der Macht nach der inneren Dynamik,
dervitalen Norm des Lebendigen selbst. Foucault verlisst seine Machtanalyse nicht.
Er bleibt bei seinen streng analytischen Grundbegriffen und letztlich auch bei sei-
nem strategischen Ansatz. Foucault hat jetzt nicht einen >positivens, zustimmenden
Blick auf den Liberalismus, sondern zeigt eher analytisch anhand der Gouverne-
mentalitit des Abendlandes, wie sich eine generelle Machtform auch auf Ebene
der Regierung etabliert hat, die die Bevolkerung anhand von Freiheiten gewihren
ldsst, um ein besseres Ausbeutungsergebnis zu erhalten als durch souverine oder
disziplinire Machttechniken. Durch Imitation der vitalen Norm, durch den Appell
an die Selbstorganisation und die >unsichtbare Hand« der natiirlichen Regulation,
erreicht die Macht das Leben umfassender und beinahe unbemerkt und steigert
die Ausbeutung aufgrund ihrer Akzeptanz und die daraus resultierende Selbstop-
timierung der Subjekte auf perfide Art und Weise in ein Vielfaches.

Auch nach den Gouvernementalititsstudien gilt fiir Foucault weiterhin, dass
Macht der Name fiir die strategischen Machtverhiltnisse am Sockel der Gesell-
schaft ist, welche die Okonomie des Wissens und der Kérper hervorruft. Auch die
Analyse, dass durch die Disziplinarmacht ein panoptisches Projekt durchscheint,
das Individuum durch Parzellierung zu produzieren, um es zu dressieren und zu
Hochstleistungen anzuregen, passt weiterhin mit der Biopolitik auf Makro-Ebene
zusammen, welche vital-normativ auf der Ebene der Bevilkerung reguliert. Zu-

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

grunde liegt der Letzteren eine Macht, die sich des Lebens zunehmend ermichtigt
und fir sich nutzt. Und das gilt sowohl fiir die Disziplinartechniken als auch fiir die
biopolitischen Techniken. Foucault zeigt eindriicklich, dass diese Techniken sich
eigenstindig entwickeln und von der Macht erst nachtriglich aufgegriffen, mo-
duliert und kolonialisiert werden. Diese Macht, die hier das Leben zunehmend in
sich einverleibt, ist nicht Ergebnis eines finalistischen Sinnes, keine Reprisentation
einer historischen Subjektivitit im geschichtsphilosophischen Sinne, sondern Er-
gebnis der sich modulierenden Paradigmen der Regierung von Menschen, Staaten
und Gesellschaften, um die es in der Geschichte der Gouvernementalitit geht. Weder
gibt es einen Einschnitt zwischen der Ebene der Regierung und der individualisie-
renden Disziplinarmacht, noch bricht Foucault mit Uberwachen und Strafen und Der
Wille zum Wissen. Es geht ihm auch weiterhin um post-souverine und in diesem
Falle um nicht-juridische, produktive Machttechniken. Freiheit ist Teil dieser Macht
und somit der Ausbeutung! Dass Foucault hier nun die Freiheit so grof3 schreibt, be-
deutet eben nicht, dass er sich von seinen Thesen zum Panopticon, zur Disziplinar-
und Biomacht lossagt. Vielmehr zeigt er auf, wie durch diese liberale Freiheit hin-
durch, wie durch den Humanismus der Moderne, wie durch die Menschenrechte
und Menschenwiirde ein System gestiitzt und noch intensiviert wird, das die Kor-
per dressiert, das das Leben in seinen immer intimeren Winkeln perforiert, das
kurz gesagt jetzt seine Allmachtsphantasie im Namen der Gesellschaft ausiibt und
dadurch die - ganz vitalistisch betrachtet — Vernichtungen des Lebens und die Ver-
sklavung der Einzelnen auf einen neuen Gipfel der Effizienz zu fithren droht. Ei-
ne entscheidende Hauptaussage kann man Foucaults Forschung der spiten 1970er
Jahre auch entnehmen: Die moderne Biomacht ist ohne den Liberalismus nicht zu
verstehen. Er hat ihr itberhaupt erst eine viel tiefere Intensivierung der Kérper und
eine Ausbeutung ganz neuen Ausmafles ermoglicht, weil er — unter Wahrung von
bestimmten Freiheitsrechten — nun im Namen der Gesellschaft und damit im Na-
men aller den Zugriff auf schier unermessliche Lebenskrifte ermoglicht. Frither
war der, der keinen Zehnten abgab, ein Feind des Fiirsten, heute ist der, der nicht
hart an sich, seiner Produktivitit, seiner Figur usw. arbeitet ein Feind Aller. Ein
Feind einer Gesellschaft, die hoch arbeitsteilig, hochst effizient und schlagkriftig
ist. Es droht ihm nicht der Tod (wie frither), sondern das System wird ihn mit all
seiner kalten Hirte >normalisieren«<. Es wird daran arbeiten, dass auch er wieder
effizient wird. Dass auch er Teil der kalten Normalisierung der >Anderen< wird.
Foucault will nicht sagen, dass es frither besser war. Aber er will wohl deutlich ma-
chen, dass die Ausbeutung heute viel tiefer in uns hineinreicht, ohne dass wir es
merkten: Es geht nicht mehr um die Extraktion des Zehnten, sondern um Inners-
tes, was verwertbar ist und wo wir an uns arbeiten miissen, um nicht als nutzlos
und somit als anormal zu erscheinen. Der grisslichen und blutigen Grausambkeit
ist eine viel leisere, unsichtbare und vor allem effizientere Grausambkeit gefolgt.
Wir sind frei und zwingen uns selber von Jahr zu Jahr, unsere eigene Verwertung

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

zu vertiefen, in Zeiten von Plattformékonomie uns als unser eigenes Unternehmen
zu verstehen, uns in sozialen Medien selbst zu svermarkten<, unseren Markenkern
herauszuarbeiten und durch Diversitit Normen zu erfiillen.*® Niemand zwingt
uns dazu, nichts zwingt uns dazu, das ist unser freier Wille. Und doch sieht Fou-
cault eine RegelmiRigkeit, einen Diskurs, den wir scheinbar vergessen haben, hin-
ter dem nicht einfach ékonomistisch der Kapitalismus steht, sondern eine Macht,
die sich durch die Moderne hindurch in den verschiedenen Gewindern der Gouver-
nementalitit verdndert hat und nun ein grofRes Ziel hat: die stindig zunehmende
Verwertung des Lebens um jeden Preis im Namen und notfalls in Verteidigung der
Gesellschaft mit dem Schwerte.

3.2 Biomacht Il - Ernst Jiinger

Der Begriff der Lebensmacht taucht in Jiingers Der Arbeiter nur ein einziges Mal
auf. Das folgende Kapitel argumentiert dennoch, dass dieses Konzept fiir das Ver-
standnis von Jiingers Denken zentral ist. Jitnger verwendet den Begriff im abschlie-
8enden Kapitel iiber den »Stil des Arbeiterss, in dem es um seine Kritik des damals
vorherrschenden Kulturbetriebes geht. Um dies an dieser Stelle in sein Gesamt-
werk einordnen zu konnen, ist neben dem im Kapitel 3.3 ausgefithrten Konzept
der Totalen Mobilmachung auch Helmut Lethens Verstindnis der Zentralmetapher
des elektrischen Stromkreises, auf den ich hier in Kapitel 3.2.3 eingehen werde. Um
jedoch einordnen zu kénnen, wie der Begriff der Lebensmacht sich in das Kapitel
tiber die Kulturkritik einordnen lisst, soll dieses Kapitel mit einem Abschnitt iiber
die »Synchronisations-Panik« bei Avantgardisten zu Beginn des 20. Jahrhunderts
beginnen.

3.2.1 Unterwerfung des Individuums unter die Ziffer

Wie ist der Begriff der Lebensmacht bei Jiinger einzuordnen? Helfen konnte ein
Blick auf den Begriff der »Verzifferung«. Jinger greift wiederholt auf diesen Begriff
zuriick.

»Die Verzifferung des einzelnen ist ein Phianomen, das sich pausenlos verstarkt.
Er wird heutzutage kaum noch als menschliches Wesen angesehen. Er wird einer
Zahlenreihe gleichgesetzt, die dazu bestimmt ist, in einen Computer eingegeben

46  Vgl.dieausdieser Foucault’schen Perspektive sehr interessanten, arbeitssoziologischen Aus-
arbeitungen zu einem neuen Paradigma des postmodernen Arbeitnehmers —dem »Arbeits-
kraftunternehmer«: Pongratz, Hans/Vof3, Giinter: Arbeitskraftunternehmer, Erwerbsorien-
tierungen in entgrenzten Arbeitsformen, Berlin: edition sigma 2003.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

zu werden. Kein Anarchist der Welt wird das verhindern. Sich dem Staat entge-
genzustellen hat keinen Sinn. Ich bin im Cegenteil davon iiberzeugt, daf} das die
Verzifferung nur verstirken wird.«*’

Im selben Mafle, in dem das Individuum — der Mensch als besonderes Einzelwe-
sen — zuriickgedringt wird, unterwirft sich der Einzelne zunehmend Zahlenrei-
hen. Die Ziffer, so Jiinger, steht im »unmittelbarer Beziehung zur Metaphysik«.*8
Hinter der Verzifferung des Individuums steht eine tibergeordnete Tendenz des
Uberhandnehmens bestimmter gestaltmiRiger Krifte iiber das Leben. Die »Anfor-
derungen an die potentielle Energie des Lebens«*® steigert sich ununterbrochen.
Moderne Institutionen des 20. Jahrhunderts zeichnen sich in Jiingers Augen da-
durch aus, dass sie ihre Strukturen danach ausrichten, diese genannte »potentielle
Energie des Lebens« auszuschopfen. Wihrend im 19. Jahrhundert Techniken und
Institutionen auf die Masse abzielten, so zielten sie nun auf das Individuum ab.
»Die Verinderung, die hier stattgefunden hat, lif3t sich am besten so ausdriicken,
dafl im 19. Jahrhundert der Einzelne variabel, die Masse konstant erscheint, wih-
rend dagegen im 20. der Einzelne konstant erscheint, aber an den Gebilden, in
denen er auftritt, eine grofie Verinderlichkeit zu beobachten ist.«*° Jiinger nennt
einige Beispiele, von der Astrologie iitber die Sortierung von Nachnamen nach dem
Alphabet in offiziellen Datenbanken, der Vergabe von Telefonnummern bis hin zur
Logik des Rekords, die nicht nur die Welt des Sports iibernommen hat. In immer
mehr Lebensbereichen kommt der Einzelne im 20. Jahrhundert in Berithrung mit
der Ziffer. Und Jinger deutet an mehreren Stellen im Arbeiter an, dass die Ziffer
das Individuum in eine Maschinerie »einschmilzt«®?, die sich seiner inneren Krif-
te bemichtigt. Etwa acht Jahrzehnte vor dem Erscheinen der ersten Smartwatch,
die jegliche korperliche Regung aufnimmt und ins Internet stellt, erkennt Jinger
in der fortgesetzten Bestandsaufnahme der »Leistungsfihigkeit« des Einzelnen ein
Paradigma unserer Zeit. Und dieses ist metaphysisch mit dem Aufkommen der
Gestalt des Arbeiters verbunden. Was gestern noch als Rekord aufgezeichnet wird,
muss morgen schon Gewohnheit werden. Die groffen Errungenschaften der Zeit
sind immer weniger Ausdruck individuellen Genies, sondern Ergebnis »typischer
Leistungen«. Was im Sport, Technik und Wissenschaft so ist, findet auch in der
Kultur ihren Ausdruck:

47  Jinger, Ernst: Gesprache im Weltstaat, Interviews und Dialoge 1929-1997, hg. von Rainer Bar-
bey und Thomas Petraschka, Stuttgart, 2019, S. 140.

48  Junger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S.147.

49  Ebd., S.145.

5o Ebd., S.145.

51 Vgl. ebd., S.149.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

n7


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

n8

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

»Der vielbeklagte Niedergang der Literatur bedeutet nichts anderes, als daR ei-
ne veraltete literarische Fragestellung ihren Rang verloren hat. Ganz ohne Zwei-
fel besitzt heute ein Kursbuch gréRRere Bedeutung als die letzte Ausfaserung des
einmaligen Erlebnisses durch den biirgerlichen Roman. [..] Die Dinge liegen hier
nicht so, dafd der neue Raum zu einer literarischen Erfassung ungeeignet ist, son-
dern vielmehr so, daf jede individuelle Fragestellung an ihm abgleiten muf.«>>

Die Verzifferung des Individuums ist Ausdruck des Aufkommens einer Gestalt des
Arbeiters, die neue Riume mit sich bringt. Riume, in denen das Typische eine we-
sentliche Rolle spielt und nicht Individuelles. Am deutlichsten wird dies sichtbar
an den Riumen, in denen es um Leben und Tod geht. Jiinger macht eine interes-
sante Beobachtung: Die Waffen, die sich gegen das Individuum im 19. Jahrhundert
richteten, waren noch Kriegswaffen, die auf den Zweikampf ausgerichtet waren —
Musketen und Pistolen. Wenn das Individuum in der Masse aufging, so setzte der
Gegner auf die Artillerie. Es handelt sich hierbei nur um eine grofiere Feuerkraft,
doch letztlich immer noch um ein Handwerk, das sich gegen viele Individuen rich-
tete. Mit dem Auftreten des typischen Arbeiter-Soldaten, der Teil einer Kriegsma-
schinerie ist, die die ganze Bevélkerung im Rahmen einer Totalen Mobilmachung
einspannt, erscheint im Raum des Totalen Krieges eine Waffe, die weder auf den
individuellen Krieger noch auf die Masse der Krieger gerichtet ist, sondern sich
gegen ebenjenen neuen Typus richtet: die Vernichtungszone.

»In diesen Zonen gibt es de facto keinen Unterschied zwischen Kombattanten und
Nichtkombattanten mehr. [...] Im totalen Kriege ist jede Stadt, jede Fabrik ein be-
festigter Platz, jedes Handelsschiff ist Kriegsschiff, jedes Lebensmittel ist Konter-
bande, jede aktive oder passive Mafinahme hat kriegerischen Sinn. Daf der Typus
dagegen als Einzelner, etwa als Soldat, getroffen wird, ist von untergeordneter Be-
deutung — er wird mitgetroffen beim Angriff auf das Kraftefeld einer sehr gestei-
gerten, einer sehr abstrakten Grausamkeit.«3

Jiinger beschreibt eine kalte, diistere und ausweglose Einbindung des Individuums
in Kriftefelder, die zum Rekord, zur Arbeit und bis zur Selbstaufopferung anrei-
zen. Es handelt sich fur Jiunger nicht um kiindbare oder verneinbare Formen der
Einbindung, sondern um eine »existenzielle Einbeziehung«.”* Was fiir den Krieg
gilt, gilt ebenso fir die Arbeitswelt, die Wirtschaft im Allgemeinen und auch alle
anderen Gebiete: Man kann nicht mehr Nonkombattant sein. Jeglicher Lebensbe-
standteil wird fiir Wirtschaft, Arbeit, Kultur, Politik und Wissenschaft mobilge-
macht. Interessant an dieser Jiinger'schen Analyse ist nun, dass es sich hier um

52 Ebd.
53  Ebd., S.151.
54 Vgl.ebd., S.152.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

eine dezidiert bio-politische Einbeziehung handelt. Das wird bei der Betrachtung
mehrerer Leitmotive klar.

Junger spricht, wie oben ausgefiihrt, etwa davon, die Einbeziehung sei existen-
ziell. Der Typus in seiner Wesenhaftigkeit ist also angesprochen. Es ist bezeich-
nend, dass Jinger bei der Beschreibung des Typus paradigmatisch von kérperli-
chen Merkmalen ausgeht. Er schreibt in Der Arbeiter »zunichst rein physiogno-
misch« dem neuen Menschen eine Starrheit der rasierten Gesichtsziige zu, die
eine Maskenhaftigkeit des Gesichts impliziere. Jegliches Individuelle im Gesicht
weicht harten, metallischen, sportlich-durchtrainierten Zigen. Der individuellen
Tracht folgt die Maske. Sie ist nicht nur Ausdruck der physiognomischen Struktur
des Typus, sondern neben der Uniform wird sie auch zunehmend von Relevanz
im Alltag des Typus — in Form der Gasmaske oder der Maske des Rennfahrers. Es
geht also um das Maskenhaftige im Gesicht als auch um die neue gesellschaftliche
Bedeutung von tatsichlichen Masken. Wie wir im weiteren Verlauf dieser Studie
noch sehen werden, fallen auch hier — wie im Rahmen der organischen Konstruk-
tion — Biologie und Technik zusammen.> Zu verstehen ist dies lediglich vor dem
Hintergrund metaphysischer Entwicklungen. Entscheidend ist, dass Jiilnger vom
Korperlichen ausgeht. Er beginnt bei der Physiognomie. Wir haben es mit einer
metaphysischen Macht zu tun, die sich in erster Instanz auf den Korper auswirke
und sich diesen gefiigig macht. Als Randnotiz soll nicht unerwihnt bleiben, dass
sich diese Struktur schon in Jiingers erstem literarischen Werk — mit dem ihm sein
schriftstellerischer Durchbruch gelang — findet. Die Rede ist von dem Kriegsepos
In Stahlgewittern. Nach 95 Seiten beschreibt Jiinger hier den Moment, in dem er das
erste Mal einen deutschen Frontsoldaten, der vom Einsatz zuriickkommt, zu Ge-
sicht bekommt. Es ist fiir Jiinger eine unheimliche Offenbarung - ein erster Blick
in den Abgrund des Totalen Krieges.

»[...E]r erschien mir sogleich als der Bewohner einer fremden und harteren Welt.
[..] Das vom stdhlernen Helmrand umrahmte Gesicht und die eintdnige, vom
Larm, der Front begleitete Stimme machten einen gespenstischen Eindruck auf
uns. Wenige Tage hatten diesem Boten, der uns in das Reich der Flammen gelei-
tensollte, einen Stempel aufgeprégt, derihn auf eine unaussprechliche Weise von
uns zu unterscheiden schien. [...] Nichts war in dieser Stimme zuriickgeblieben
als ein grofer Gleichmut; sie war vom Feuer ausgegliiht.<>®

Das veranderte Gesicht und die ausgeglithte Stimme sind die ersten Kiinderinnen
eines neuen Typus Mensch. Es ist kein Zufall, dass gerade Gesicht und Stimme,
die Individualitit der Person des biirgerlichen Zeitalters ausmachten, jetzt zu Kiin-
dern einer neuen »Rasse« werden, wie Jiinger wiederholt bekriftigt. Auch wenn er

55 Vgl.ebd,, S.123-129.
56  Junger, Ernst: In Stahlgewittern, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 95.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

zwar im Gegensatz zu den Nazis mit dem Rassenbegriff keinem nationalistischen
Darwinismus das Wort redete, so ist Jingers Theorie des Arbeiters doch eine, die
eine neuerliche Macht @iber den Kérper und das Leben aufzeigt. Neben dieser phy-
siognomischen Dimension ist ein weiteres Indiz hierfiir, dass Jiinger den Aspekt
des sportlichen Rekords in Der Arbeiter mehrfach anbringt und somit das Feld der
korperlichen Optimierung anspricht. In mehreren Interviews sowie in weiteren
seiner Biicher im Laufe des 20. Jahrhunderts wird Jinger auch aufbauend auf der
Grundthese des Arbeiters biopolitische Themen wie die Genmanipulation, das Klo-
nen, reproduktive Selbstbestimmung und das Abtreibungsrecht ansprechen. Das
Uberhandnehmen der Ziffer, der Sachzwangslogik, des Diskurses der Leistungs-
steigerung des Rekords sowie der Eingriffe des Staates in intimste Bereiche des
Korpers, der korperlichen Unversehrtheit und des Lebens werden in Der Arbeiter
nicht nur angeschnitten, sondern sind elementarer Bestandteil der Jiinger'schen
Phinomenologie der Gestalt des Arbeiters in unserer Zeit. Es sind dies die ele-
mentaren Krifte, die in unsere Zeit ragen. Meines Erachtens ist es lediglich die
etwas eigenwillige und nicht mehr zeitgemife Terminologie, die es verhindert,
die Parallele zu anderen Denkern der Biomacht und Biopolitik zu sehen.

Auch wenn der Begriff Lebensmacht nur einmal fillt, so ist dies einer der zen-
tralen Neuerungen Jingers: Er zeigt, dass das Leben in ein neues Kraftfeld einge-
spannt wird, dass es angereizt und zu neuen Rekorden angehalten wird und dass
es eingeschmolzen wird in eine grofde Maschinerie des Titans Technik. Doch so
»grausame« dies auch in Jingers Augen sein mag (an mehreren Stellen beklagt er
die Grausamkeit), so sehr bleibt er doch 1932 optimistisch: Wer sich freiwillig der
neuen Macht iiber das Leben ergebe, bleibt Autor seiner Handlungen.

3.2.2 Lebensmacht und Todesmacht

Jinger verwendet in Der Arbeiter den Begriff der Lebensmacht nur einmal - und
dies tut er im seinem Kapitel zur Kulturkritik. Aufgabe der Kunst ist die Gestaltung
des Raumes »im Sinne derselben Lebensmacht, die zu seiner Beherrschung beru-
fen ist«.57 Die Kunst soll eine Macht im Raum reprisentieren, welche sich durch die
Totale Mobilmachung iiberhaupt erst entfaltet. Diese Totale Mobilmachung hinge-
gen zielt auf eine neue »Herrschaft« ab. Die Funktionsweise der Totalen Mobilma-
chung »ist die Verwandlung des Lebens in Energie«.>® Jiinger etabliert hier eine
absteigende Folge: Sein — Reprisentation — Wille — Herrschaft — Energie. Das Le-
ben erscheint hier in Form von potenzieller Energie als Objekt, auf das alles abzielt.
Das neue metaphysische Sein zielt auf eine Entfesselung der »Potenz des Lebens«
bis ins Unermessliche. Diese zu steigernde Potenz des Lebens ist es, die Jiinger als

57  Junger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 222.
58  Ebd.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

Lebensmacht bezeichnet. Die Kunst zielt auf das dahinterliegende Sein und soll
im neuen Zeitalter durch Gestaltung eine Reprisentation darstellen — analog zu
jeder Hochkultur Bildnisse, Landschaften, Architekturen, Formen hervorbringen,
die von iiberzeitlichem Wert und von unendlicher Bestindigkeit sind.>® Wie zwei
Jahrzehnte vor ihm Martinetti, setzt sich Jiinger vom musealen Betrieb seiner Zeit
ab. Es sei »das Ende tausendjihriger Zusammenhinge«®® gekommen und falsch,
nun die sterbenden Artefakte, die uns mit den Klassikern verbinden, nachzuahmen
und zu ehren. Dies sei ein »historischer Fetischismus«, der von den wirklichen Ver-
hiltnissen ablenke. In Wirklichkeit stehen wir vor der Herausforderung, dass wir
neue Ausdrucksformen brauchen, wenn wir auf Héhe der Zeit etwas fiir die nichs-
ten tausend Jahre »produzieren« wollen. Anstatt mit staatlichen Mitteln die Asthe-
tik, den grofien Geist eines Zeitalters, das jih durch das Aufkommen der Gestalt
des Arbeiters und eines neuen anbrechenden Zeitalters beendet wurde, aufrecht
zu erhalten, sollten alle Mittel aufgewendet werden, um auf Hohe unserer Zeit et-
was von Dauer zu schaffen. Und dies konne nur die Reprisentation der Gestalt des
Arbeiters auch in allen isthetischen und kiinstlerischen Bereichen bedeuten. ¢!

Junger fordert von der Kunst, im Sinne eines neuen Seins zur isthetischen
Gestaltung der Welt iiberzugehen. Und das im Sinne ein- und derselben Le-
bensmacht, die in dieser »Werkstittenlandschaft« — Jiingers Begriff fiir eine
Ubergangszeit zwischen biirgerlichem Zeitalter und Zeitalter des Arbeiters —
tiberall hervorquillt und -drangt.

Das Leben erscheint nun bei Jinger in einer bemerkenswerten Ambivalenz: als
Quelle der neuen Herrschaft aber auch als Ding der Unterwerfung. Dreh- und An-
gelpunkt dieses prekiren und ambivalenten Status des Lebens ist die Totale Mobil-
machung. Sie steigert die Kraft des Lebens ins Unermessliche — zugleich negiert sie
das Leben in einer zuvor unbekannten Grausambkeit. Nie zuvor in der Geschichte
der Menschheit konnte ein einzelner Bauer so viel ernten wie mithilfe von arbeits-
teilig hergestelltem Diinger, von Maschinen und neuem Wissen. Nie konnte von
Menschenhand so viel Erdoberfliche urbargemacht werden. »Es gibt keine Region
mehr, die nicht durch Straflen und Schienen, durch Kabel und Funkwege, durch
Flug- und Schiffahrtslinien in Fesseln geschlagen ist.«<®* Nie hat der Mensch das
Antlitz der Welt so sehr nach seinem Bilde geprigt, die Natur mit seinen Hinden so
sehr in »Fesseln geschlagen« und sie durch Kultur ersetzt, wie im 20. Jahrhundert.
Eine ungeheuerliche Lebensmacht erobert den Planeten seit itber hundert Jahren
und macht sich Natur und Planeten untertan. Doch mit den Konstruktiv- steigern

59 Vgl.ebd,, S. 219-224.

60 Ebd.,S.207.

61 Vgl. Jinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 207-
210.

62 Ebd,S.224.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

sich auch die Destruktivkrifte ins Unermessliche. Mit der Ausbreitung der moder-
nen kapitalistischen Gesellschaft und dem unermesslichen Wohlstand auf den Glo-
bus treten auch Verinderungen auf, die »bis zur Verpestung der Atmosphire und
Vergiftung der Fliisse« fithren.®> Der Konkurrenzkampf der privaten Sphiren hat
zu Produktivititssteigerungen in ungekannten Ausmaflen gefithrt und Wohlstand
angehiuft, jedoch zugleich zu Fehlallokationen, Wirtschaftskrisen, Depression und
Umweltverschmutzung und -zerstorung gefithrt. Noch augenscheinlicher werden
neben den Produktivkriften die damit einhergehenden Destruktivkrifte im Be-
reich der Kriegsfihrung. Jinger widmete schon zwei Jahre vor dem Erscheinen
seines Arbeiters dieser Thematik einen Essay im Sammelband Krieg und Krieger na-
mens Die totale Mobilmachung. Schon hier fithrt Jiinger aus, dass das Industriezeital-
ter nicht nachhaltig mit den Ressourcen der Erde umgeht. Und Jiinger schreibt von
den dynamischen Riistungsprozessen, die aus der ganzen Gesellschaft im Zuge des
Ersten Weltkriegs eine Fabrik gemacht haben. Hinter dem »Fortschritts-Kultus«
des 19. Jahrhunderts haben sich elementare Krifte ambivalenter Mobilmachung
des menschlichen Bestandes durchgesetzt. Jiinger betont mehrfach eine Dialektik
der Humanitit, mit der die sich entwickelnde Lebensmacht in eine Todesmacht
umkippt.

Mit Lebensmacht ist somit schon im ersten Auftauchen des zentralen Konzepts
der Totalen Mobilmachung 1930 bei Jiinger eine Macht beschrieben, die »elemen-
tar« getrieben hinter der biirgerlichen Fassade der »Kirche des Fortschritts« die
menschliche Gesellschaft produktiv mobilisiert, doch zugleich unglaubliche De-
struktionskrifte auftiirmt. Jinger bezeichnet den Fortschritt des 19. Jahrhunderts
in diesem Essay als »optische Tiuschung« und vermutet »elementare« Hintergriin-
de.% Doch erst in Der Arbeiter, zwei Jahre spiter, wird er seine neoplatonisch-meta-
physische Gestalttheorie als Uberbau dieser Erkenntnisse zusammenfassen. Man
kann jedoch fir diese Studie die Ambivalenz der Lebens- bzw. Todesmacht kon-
statieren, die sich in beiden Schriften zeigt.

3.2.3 Totale Mobilmachung in der Zentralmetapher
des elektrischen Stromkreises

In den vorangegangenen Unterkapiteln wurden zwei wichtige Leitmotive im Jiin-
ger'schen Textkorpus aufgezeigt, die entscheidend fiir das Verstindnis der Le-
bensmacht sind: Verzifferung, Totale Mobilmachung sowie Ambivalenz zwischen

63  Ebd,S.225.

64  Vgl.Jinger, Ernst: Die totale Mobilmachung, in: Jiinger, Ernst (Hg.): Krieg und Krieger, Berlin:
Mittler1930, S. 23.

65 Vgl.ebd., S.12.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

Lebensmacht und Todesmacht. Ein weiteres Leitmotiv zum Verstindnis der Jiin-
ger'schen Lebensmacht ist die des Stromkreises bzw. des Stromnetzes. Schon in
seinem Essay Die totale Mobilmachung verwendet Jinger diese Metapher an ent-
scheidender Stelle. Der allgemeinen Mobilmachung des Zeitalters des Absolutis-
mus stellt Jinger die Totale Mobilmachung entgegen:

»Um Energien von solchen Ausmafien zu entfalten, geniigt es nicht mehr, den
Schwertarm zu risten, — es ist eine Riistung bis ins innerste Mark, bis in den feins-
ten Lebensnerv erforderlich. Sie zu verwirklichen, ist die Aufgabe der totalen Mo-
bilmachung, eines Aktes, durch den das weit verzweigte und vielfach differen-
zierte Stromnetz des modernen Lebens durch einen einzigen Griff am Schaltbrett
dem groflen Strome der kriegerischen Energie zugeleitet wird.«®®

Inhaltlich ist die Aussage klar: Krieg wird von der sektoralen Aufgabe eines klei-
nen Teils der in Waffen Stehenden zu einer gesamtgesellschaftlichen Aufgabe. Oh-
ne die Kriegsproduktion kann es keinen modernen Krieg der Materialschlachten
des 20. Jahrhunderts geben. Ohne die Ausrichtung der Wissenschaft auf die Wei-
terentwicklung der Rilstung liuft man Gefahr, dem Gegner schon vor dem ersten
Aufeinandertreffen der Armeen im Wettriisten zu unterliegen. Ohne die Kriegs-
propaganda liuft der Staat Gefahr, im Moment der totalen Bewaffnung in eine Ge-
genrevolution zu laufen, wie sie 1917 in Russland geschehen ist. Totaler Krieg geht
somit nur noch mit einer kulturellen, politischen und soziologischen Vorbereitung
in Form von Propaganda, Nationalismus und Rassismus. Krieg wird zunehmend
ein »gigantischer Arbeitsprozess« in allen gesellschaftlichen Bereichen. Und Jin-
ger kommt zu seiner Conclusio, dass Deutschland den Ersten Weltkrieg deshalb
verloren habe, weil das Reich strukturell nicht dazu bereit war, eine echte, Tota-
le Mobilmachung herbeizufithren.®” Auch wenn Jiingers Essay 1930 noch sehr von
seiner nationalistischen Vorstellungen des Endes der 1920er Jahre gefirbt ist und
er hier nach Ursachen fiir die Niederlage Deutschlands im Ersten Weltkrieg sucht:
Junger macht einen historisch-politischen Diskurs sichtbar, in dem alle Lebens-
bereiche und auch die Lebensenergien des Menschen zunehmend auf dem Spiel
stehen. Wenn bestimmte liberale Diskurse eine »Nivellierung des Bestandes« her-
beifithren, dies mehr Menschen dem Souverin direkt verfiigbar macht, Kapitalis-
mus, Arbeitsteilung, Taylorismus und Wettbewerb Lebensenergien in ginzlich un-
bekannten Dimensionen urbar machen, Menschen in verschiedene Nationen und
Rassen einteilt, fithrt das alles im Ergebnis zu einer Verfiig- und Mobilisierbarkeit
der Potenz des Lebens, die es zuvor so nicht gegeben hat. Dieser Gedankengang ist
bei Jiinger ganz deutlich zu lesen in der folgenden Gegeniiberstellung: Er stellt die
These auf, dass die Demokratien im Ersten Weltkrieg aufgrund ihrer Staatsform

66 Ebd.,S.14.
67 Vgl.ebd., S.14-20.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

und Ideologie die eigenen Staatsbiirger besser fiir den Krieg mobilisieren konn-
ten, als es das Deutsche Reich konnte. Das Deutsche Reich sei nicht in der Lage
gewesen, eine Sprache des Fortschritts seiner Zeit zu sprechen und die Totale Mo-
bilmachung somit einzuleiten. Der Kampf der Entente war einer fiir Freiheit und
»civilisation« — zwei Leitbegriffe, mit der die Deutsche »Kultur« in Jiingers Augen
iiberhaupt nicht auf Hohe der Zeit habe mithalten kénnen.®® Mobilmachung ist
nicht rein militirisch zu verstehen und auch nicht nur technisch oder ékonomisch.
Um die potenzielle Energie des Lebens ginzlich entfalten zu koénnen, braucht es
auch einen kulturellen, moralischen und historischen Diskurs. Jitnger nimmt hier
vierzig Jahre vor Michel Foucault und siebzig Jahre vor Giorgio Agamben einen
historisch-politischen Diskurs vorweg, der auf der Seite des Fortschritts das Leben
Aller politisiert und aufs Spiel setzt. Jiinger argumentiert im Sinne Foucaults und
Agambens bio-politisch. Nur einmal verwendet er jedoch konkret den Begrift, un-
ter dem der wissenschaftliche Diskurs seit Michel Foucault verlduft: Lebensmacht.

Kommen wir zuriick zum Zitat von Ernst Jiinger aus Die totale Mobilmachung: ei-
ner Riistung lediglich des »Schwertarms« stellt er hier eine Riistung bis ins »inners-
te Mark« gegeniiber. Der Schwertarm ist eine relativ offensichtliche Anspielung
auf Thomas Hobbes’ Leviathan, der auf dem originalen Deckblatt als Kénig dar-
gestellt ist, dessen Korper wiederum aus vielen kleinen Kérpern besteht. In einer
Hand hilt der Leviathan das Schwert. Der dazugehérige muskulse Arm besteht
aus vielen Koérpern — aus den Soldaten des stehenden Heeres. Schon diese Dar-
stellung war sicherlich zu Hobbes’ Zeiten eine Metapher fiir eine neuartige Staats-
und Gesellschaftsordnung. Jiinger hingegen bricht mit dieser Metapher, die ledig-
lich den Charakter einer sektoralen Mobilmachung gleichkime. Jiinger wihlt die
Metapher des »Stromnetzes«. Sie ist es, die sprachlich bei Jinger als Bild fir die
totale Mobilmachung herangezogen wird. Der Leviathan zielte auf Menschen als
ein Gesellschaftsvertrag konstituierendes Wesen als Ganzes ab — der total mobil-
gemachte Staat zielt auf innere Lebenskrifte ab, die mit einem »einzigen Griff am
Schaltbrett« dem Strom der Macht zugeleitet werden kénnen.®

Der Einzelne ist schon allein deshalb total einbezogen und mobilisierbar als
Schnittpunkt von Netzwerken und Schaltstrémen, weil er hier nicht wie aus libe-
ralen Vereinigungen austreten konne, sondern es sich um etwas Systemisches wie
Stromnetze handelt, aus denen man nicht einfach austreten konne. Jiinger wech-
selt die Zentralmetapher weg von der Dampfmaschine (die noch Marx fiir sein Bild
einer Mobil- und Urbarmachung verwendete) hin zum Bild des elektrischen Schalt-
kreises. Im Gegensatz zu alten Maschinen funktionieren elektronische Medien wie
ein zentrales Nervensystem fiir einen totalen Raum. Die Einzelnen erscheinen als
Atome, die sich in elektrischen Feldern als Feilspine ausrichten nach einer Macht,

68 Vgl.ebd., S.19-22.
69 Vgl.ebd., S.14.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

die physisch, aber nicht mit den Augen sichtbar ist. Die Verkniipfung zwischen
Einzelnem, Masse und der Energie, die alle drei in unserem Zeitalter total mobili-
siert werden, ist bei Jiinger nur im Sinne eines elektromagnetischen Zusammen-
hanges zu verstehen.”®

»Elektrizitat ist fiir Jiinger ein unfehlbares Indiz gleichzeitiger Modernitat: Wer
Uber die Rickkehr zur Natur unter elektrischem Licht diskutiert, den Leib Christi
neben ein Mikrophon stellt oder seine Enzyklika ilber den Rundfunk verkiindet,
istans Netz der Modernisierung angeschlossen. [...] Wie seine marxistischen Zeit-
genossen hat Jinger die — am staatlichen Stromnetz hingende — Glithlampe im
Sinn, wenn er die Gesellschaft gemaf einem berithmten Satz aus der Einleitung
zur Kritik der Politischen Okonomie von Marx interpretiert: >Es ist eine allgemeine
Beleuchtung, worin alle Gbrigen Farben getaucht sind und die sie in ihrer Beson-
derheit modifiziert.«'

Das Neue, das Jiinger beschreibt, ist die Unentrinnbarkeit der neuen Biomacht. Der
Einzelne kann nicht aus dem staatlichen Zusammenhang heraus. Er ist angeschlos-
sen an das Stromnetz der Gestalt des Arbeiters, zu deren Mobilisierungsdynamik
er beitragt, ob er will oder nicht. Hier an dieser Stelle soll auf die Ausfithrungen in
Kapitel 6.2.5 tiber die Totale Mobilmachung hingewiesen werden. Der aktive Arbei-
tertypus in den StofRtrupps des Weltkrieges konnte iiberhaupt erst aufgrund der
seit einem Jahrhundert ablaufenden Entstehung passiver Arbeitsprozesse — etwa in
der Massenkultur — entstehen. Arbeit erscheint somit als Antreiber aller Lebensbe-
reiche und dynamisiert diese zunehmend. Derjenige Mensch, welcher sich diesem
Zweck der Dynamisierung des Erdkreises als Mittel hergibt, das ist der aktive Ty-
pus, der Fithrer der neuen Welt. Die Flucht in die Romantik, in die Isolation ist
hingegen keine Selbstbehauptungsstrategie, sondern auf lange Sicht nicht még-
lich. Es ist es das Verhalten als Typus, das einem durch das amor fati die Moglich-
keit gibt, sich durch Bekriftigung des Wilden in sich, durch das Akzeptieren der
Eingebundenheit zu behaupten — das Leben als prekir zu verstehen, als auf dem
grofRen Spiel des Ganzen und gleichzeitig dies als befreiend zu verstehen, das ist
Jiingers Strategie der Selbstbehauptung.

»Wir leben in einem Geschichtsabschnitte, in dem alles abhdngt von einer unge-
heuren Mobilmachung und Konzentration der Kréfte, die zur Verfiigung stehen.
Unsere Viter hatten vielleicht noch die Zeit, sich zu beschaftigen mit den Idealen
einer objektiven Wissenschaft und einer Kunst, die um ihrer selbst willen besteht.
Wir dagegen befinden uns ganz eindeutig in einer Lage, in der nicht dieses oder

70  Vgl. Lethen, Helmut: Die elektrische Flosse Leviathans, Ernst Jiingers Elektrizitat, in: Emme-
rich, Wolfgang/Wege, Carl (Hg.): Der Technikdiskurs der Hitler-Stalin-Ara, Stuttgart: Metzler
1995, S. 23f.

71 Ebd., S.25.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

jenes, sondern in der die Totalitdt unseres Lebens [Hervorhebungen N. A] in Frage
steht. Dies macht den Akt einer Totalen Mobilmachung erforderlich, die an jede
personelle und materielle Erscheinung die brutale Frage nach der Notwendigkeit
zu stellen hat.«’?

Die Metapher des elektrischen Schaltkreises erlaubt es, eine zeitgeschichtliche Si-
tuation des scheinbaren Chaos, von scheinbarer weltpolitischer Unordnung und
des Umbruchs zu ordnen und einen Sinn hinter allem zu sehen. Dieser Zugrift
auf die Realitit ist fiir Helmut Lethen typisch avantgardistisch. Jinger delegiti-
miert jegliche bisher geltende Einordnung unserer Welt, das Verstindnis des Indi-
viduums und der zweckrationalen Bindungen tiber den Markt oder das christliche
Verstindnis dieser Welt und der Jenseitigen und deutet auf einen wirklichen hin-
ter allem stehenden elektrischen Anschluss an ein gestaltmifliiges Kraftwerk der
Moderne, das zu einer zwangsliufigen Totalen Mobilmachung aller Lebensberei-
che fithrt. Max Weber schreibt in seiner weltbekannten Schrift Die protestantische
Ethik und der Geist des Kapitalismus von 1904 vom Puritaner Richard Baxter und des-
sen Pridestinationslehre, dass dessen Askese unter anderem in einem duflerlichen
Streben nach weltlichen Giitern bestehen sollte. Der gute Puritaner sollte auch ein
Berufsmensch sein, der im Diesseits hart arbeitet. Weber sieht nun einen Zusam-
menhang zwischen der puritanischen Askese und der Entwicklung des Geistes des
Kapitalismus. An einer entscheidenden Stelle schreibt nun Weber:

»Der Puritaner wollte Berufsmensch sein, wir miissen es sein. Denn indem die
Askese aus den Monchszellen heraus in das Berufsleben tibertragen wurde und
die innerweltliche Sittlichkeit zu beherrschen begann, half sie an ihrem Teile mit
daran, jenen machtigen Kosmos der modernen, an die technischen und 6konomi-
schen Voraussetzungen mechanisch maschineller Produktion gebundenen, Wirt-
schaftsordnung zu erbauen, der heute den Lebensstil aller einzelnen, die in dies
Triebwerk hineingeboren werden — nicht nur der direkt 6konomisch Erwerbstati-
gen —, mit liberwiltigendem Zwang bestimmt und vielleicht bestimmen wird, bis
der letzte Zentner fossilen Brennstoffs vergliiht ist. Nur wie ein >diinner Mantel,
den manjederzeit abwerfen kdnnte, sollte nach Baxters Ansicht die Sorge um die
duferen Giiter um die Schultern seiner Heiligen liegen. Aber aus dem Mantel lief}

das Verhingnis ein stahlhartes Gehiuse werden.«’3

Webers Ziel war es, die Idee der modernen Rationalitit historisch-diskursiv darzu-
stellen und aufzuarbeiten. Sie entstammt der puritanischen Askese, hat sich jedoch

72 Junger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 210.
73 Weber, Max: Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, in: Ders.: Gesammelte
Aufsitze zur Religionssoziologie |, Tilbingen: Mohr Siebeck 1988, S. 203.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

historisch aus diesem Zusammenhang in unserer Kultur universalisiert. Der ent-
scheidende Aspekt nun fiir dieses Kapitel ist, dass Weber als Paradigma der techni-
schen Rationalitit im Bild der Dampfmaschine verbleibt. Bei seinen sicherlich auch
Jinger bekannten Ausfithrungen iiber den Kapitalismus bleibt er im Assoziations-
geflecht der Dampfmaschine und dem mechanisch-maschinellen Zusammenhang
des raumlich klar verortbaren Fabrikgeschehens. Fiir Weber ist die Keimzelle der
kapitalistischen Produktion in seinem Bild des stahlharten Gehiuses und auch des
Triebwerks klar verortbar: Maschine und Fabrik. Weber beschreibt die Seite, die fiir
Junger den Rang des aktiven Arbeitertypus ausmacht. Der Mensch und sein Leben
sind daher definiert, dass sie alle, wenn sie in unseren Zeiten iiberleben wollen,
in einem mehr oder minder unmittelbaren Zusammenhang zu diesen verortbaren
Triebwerken und Fabriken stehen miissen.

Dadurch, dass sie als Berufsmenschen Fabrikarbeiter sind, dass sie Kinder aus-
bilden, Fabrikarbeiter zu werden, oder dass sie in anderer Art und Weise an der
Reproduktion und Administration der Fabrikarbeiter beteiligt sind. Zumindest in
dieser Metapher ist Weber nicht weit weg vom historischen Materialismus von En-
gels und Marx. Jiingers Verdienst ist es nun, den passiven Prozess der statistischen,
asthetischen, sportlichen Vereinnahmung und Vorbereitung des Menschen fir die
totale Vereinnahmung zu erkennen. Jiinger kritisiert hiermit die Eindimensionali-
tit des herrschenden Begriffs der Arbeit in Soziologie und Politik, in der sich eine
verortete, mechanistische Vorstellung der kapitalistischen Moderne zeigt, die nicht
mehr alle Phinomene, die ablaufen, erkliren kann. Der gesamte Konzentrations-
und Dynamisierungsprozess ist auf alle Lebensbereiche ausgedehnt — dies miisse
man nach Betrachtung nicht zuletzt der Tendenz im Bereich des Verkehrs, der Me-
dien, der Kunst und des Sports verstehen. Uberall wird das Individuum seit iiber
einem Jahrhundert im Rahmen einer grofRen (Selbst-)Disziplin in eine Symbiose
mit dem physischen Rekord und der Symbiose zwischen Organischem und Techni-
schem getrieben. Und ebendiese Tendenz fasst Jiinger im letzten Teil des Arbeiters
mit der Anderung der Zentralmetapher hin zum elektrischen Stromkreis! Jiingers
Punkt ist, dass es zunehmend keine zentralistische Quelle dieser kapitalistischen
Logik im puritanischen Denken oder im historischen Materialismus (bzw. in den
Produktionsmitteln) gibt, sondern dass Menschen eher systematisch und ubiqui-
tir den Zwiangen zur Totalen Mobilmachung ausgeliefert sind. So, wie man sich in
einer Stadt aus dem Stromnetz nicht ohne Weiteres ausklinken kénne, so kénne
man auch der Totalen Mobilmachung der Gestalt des Arbeiters nicht mehr entge-
hen. Und diesem Stromkreis sind auch die Kunst und die Asthetik unserer Zeit
zunehmend inbegriffen. Doch Jiinger verweilt nicht im Negativen, sondern sieht
hier auch Ansatzpunkte fiir neue politische und gesellschaftliche Subjektivititen.

Die Parallele zu Michel Foucault kann nicht iibersehen werden. Beide kniipfen
an der Weber’schen Geschichte der Rationalisierung als diskursiver Ausdehnung
asketischer Praktiken auf das Leben sowie die Historisierung der Vernunft unse-

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

127


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

rer Zeit an. Doch beiden geht es dariiber hinaus um die Sichtbarmachung der iiber
die Fabrik hinausgehende und iiber den Kapitalismus hinausreichende kapillare,
ubiquitire, strategische Vereinnahmung des Lebens in die Macht der Moderne.
Beide legen eine Lesart der Vernunft in der Moderne vor, welche die asketische Mo-
bilisierung viel feinmaschiger analysiert und somit fruchtbare Zusammenhinge
offenlegt. Offensichtlich verfolgen Foucault und Jiinger unterschiedliche Ziele. Je-
doch ist bezeichnend, dass sie hier eine dhnliche biopolitische Lesart der Moderne
vorlegen. Und beide distanzieren sich von historisch-materialistischen, hermeneu-
tischen und strukturalistischen Antworten auf die Frage nach der Ursache dieser
zunehmenden Beschlagnahme. Fiir beide handelt es sich um strategische Entwick-
lungen ohne Subjekt. Jiinger greift nun im Unterschied zu Foucault zur neoplato-
nisch-metaphysischen Gestaltphilosophie. Foucault hingegen versucht, die Sub-
jektphilosophie durch Diskurs und Dispositiv zu tilgen bzw., indem er Macht stra-
tegisch als Ergebnis von Zusammenstofien der Willen auf lokaler Ebene und ihren
Aufgriff durch politische Machttechnologien konzeptualisiert.

3.2.4  Lebensmacht und Kulturkritik

Wie eingangs erwihnt, erscheint der Begriff der Lebensmacht in Jingers Kapi-
tel zur Kulturkritik. Auch in diesem Bereich spiirt Ernst Jiinger der zunehmenden
Inbeschlagnahme des Lebens in den Stromkreis der Moderne nach. In der dsthe-
tischen Gestaltung unserer Zeit vollziehe sie sich. In der Neuen Sachlichkeit, im
Expressionismus, in den vorwirts gerichteten Kunstrichtungen kénne man dieses
Paradigma der spartanischen, asketischen, bolschewistischen neuen zwingenden
Sachlichkeit verspiiren. Hinter dem biirgerlichen Ideal, so behauptet Jinger, ha-
be von Beginn an die zunehmende Macht tiber das Leben als Strategie der Gestalt
gestanden. Und ebenjene zunehmende Macht iiber das Leben tritt in eine neue,
tiefergehende Phase ein, wobei sie das biirgerliche Ideal iiberwindet. In der Kunst
seiner Zeit konne man die Ablosung des biirgerlichen Ideals und das Aufkommen
einer arbeitsteiligen, totalen Mobilisierung aller Energien und Krifte durch die
»Organische Konstruktion« bestens beobachten.” Jiinger blickt auf die Geschichte
der zunehmenden Macht iiber das Leben, um Weber zu erginzen. Er zieht hierbei
das Feld der Kunst, welches bei Weber unterbelichtet blieb, heran, um seine These
iber die ubiquitire Macht iiber das Leben zu bestirken. In der Kunst bedeutete
der Ubergang vom Absolutismus zum biirgerlichen Zeitalter 1789 fiir Jiinger das
Abtreten der absolutistischen Person und der Ubergang zum Individuum. Jetzt, zu
Beginn des 20. Jahrhunderts sei man auch in der Kunst, wie auch in anderen Le-
bensbereichen, Zeuge eines zunehmenden Todes des Individuums. Mit dem Tod
des Individuums flackere ein letztes Mal in der Geschichte die christliche Seele auf,

74 Vgl.lunger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 210f.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

schlieRlich wiirde mit dem sich auch in der Kunst bahnbrechenden Typus die Si-
kularisierung, die in der Renaissance begann, geistesgeschichtlich und materiell
vollendet. Das Personliche des Portrits, das Individuelle des grofien Schauspiels
verfillt und es zeige sich, dass die Unendlichkeit des Individuums von Anfang an
eine Schimire war. Das Individuum geht unter im neuen Krafifeld, das sich im don-
nernden Sturmgeheul des schiumenden Futurismus auch in der Kunst zeigt oder
auch in der niederschmetternden Destruktion der biirgerlichen Ideale im August-
fieber kurz vor dem Ersten Weltkrieg, als sich die angestaute romantische Sehn-
sucht nach der Flucht aus dem stahlharten Gehiuse mit den avantgardistischen To-
nen der Expressionisten und vieler Weiterer vermischte. Als plotzlich das moder-
ne Bestreben nach Emanzipation sich mit dem vormodernen Ritterlich-Deutschen
(etwa das Reiissieren auf den Deutschen Orden) paart und in einem aus liberal-biir-
gerlicher Sicht vollig unlogischen (weil die finanzielle und wirtschaftliche Situa-
tion Deutschlands gefihrdende) Fiebern nach einem Grofen Krieg, der die alte
modernde wilhelminische Ordnung hinwegfegt. Georg Trakl, der osterreichische
Expressionist und einer derjenigen, die diesen Krieg am fiebrigsten herbeigesehnt
haben und sich sofort als Freiwilliger fiir den Sanititsdienst meldet, verlisst nach
den ersten Schlachten und dem unendlichen Grauen, das er im ukrainischen Gro-
dek gesehen hat, seine Lust auf diesen Krieg. In seinem letzten Gedicht namens
Grodek vor seinem mutmafllichen Suizid schreibt er im Stile des Oxymorons vom
biirgerlichen Erleuchtungs- und Aufklirungsmotiv der Sonne, dass sie in Grodek
iiber den romantisch-traumhaften »herbstlichen Wildern« nur noch »diistrer hin-
rollt« iiber den Fleischkniueln, die nun vor ihm zur Behandlung ohne Narkoti-
ka liegen und deren »zerbrochenen Miinder« auRer animalischer »wilde[r] Klage«
nichts mehr herausbekommen. Statt dem grofien heroischen Ubermenschen findet
Trakl in diesem grauenvollen Schauspiel lediglich einen »ziirnende[n] Gott, der al-
les in »schwarze Verwesung« taucht.” Trakl nimmt sich wohl mit einer Uberdosis
Kokain kurz darauf das Leben. Viele Dichter und Kiinstler sind im Ersten Weltkrieg
unter den frenetischen Freiwilligen der ersten Stunde und iiberleben dies ebenso
wenig. Das zeitgendssische Klima, in das Jiunger nun hineinschreibt, ist eines der
grofRen Verwirrung. Der heroische Befreiungsschlag aus dem Triebwerk der Mo-
derne und dem stahlharten Gehiuse durch die »einzige Hygiene dieser Welt«”®, des
Vaters aller Dinge, des Krieges, entwickelte sich nach der ersten Bewegungskriegs-
phase 1914 zu einer industrialisierten Knochenmiihle, in der sich die negative Sicht
auf die technologische Revolution, in der der Mensch gefressen wird, in tausend-
facher Potenz auch noch bestitigte. Viele wollten der zweckrationalen Einbindung

75  Vgl. Trakl, Georg: Grodek, zitiert nach Bibliotheca Augustana, online: https://www.hs-augsb
urg.de/ harsch/germanica/Chronologie/20)h/Trakl/tra_bre1.html#13.

76 Marinetti, Filippo Tommaso: Manifest des Futurismus, 1909, zitiert nach folgender Uberset-
zung: www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

129


https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
https://www.hs-augsburg.de/~harsch/germanica/Chronologie/20Jh/Trakl/tra_bre1.html#13
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm
http://www.kunstzitate.de/bildendekunst/manifeste/futurismus.htm

130

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

ihres Lebens entfliechen und fanden sich in der totalen und grausamsten Form ei-
ner solchen Einbindung des gesamten Lebens wieder. Ja, der Krieg war eine Art der
Nullstellung und ein GrofSreinemachen, wie erhofft und erwartet. Viele trieb diese
totale Nullstellung jedoch wie Trakl in die Verzweiflung. Jiinger hingegen bleibt bei
einer mehr oder minder ungebrochenen Aufbruchseuphorie der Vorkriegszeit und
sieht in den totalen Zustinden des Krieges nichts Widerspriichliches. Der Krieg
und mit ihm einhergehende und ihn herbeirufende Strémungen des Denkens sind
Ausdruck einer neuen heldenhaften Asthetik, die mit der heroischen Arbeit zu-
sammenhingen, der Jinger optimistisch und nicht pessimistisch entgegentritt.
Trakl nahm sich das Leben und viele Expressionisten mussten ihre Euphorie ge-
geniiber dem Krieg nachher relativieren - die meisten wendeten sich gar zu Pazi-
fisten. Doch Jinger ist weit von einer solchen Einsicht entfernt. Er sieht in dieser
Totalen Mobilmachung, in der die naiv-triumerischen Heroen des Expressionis-
mus sich wiederfanden, den Abdruck des Mafsstabs einer neuen Gestalt. Und der
expressionistisch-futuristisch bzw. neusachliche Kunstgedanke, der eine Zasur mit
den biirgerlichen Idealen und dem Individuum bricht, ist ebenfalls Ausdruck dieser
Gestalt gewesen. Was Trakl in Jingers Augen scheinbar nicht aushalten konnte, ist
eine irreversible Verschmelzung des Menschen mit den mechanischen Sachzwin-
gen mit all ihren Implikationen. Jiinger sieht hierin eine neue Stufe der Bemichti-
gung der Menschen, welche zur Ununterscheidbarkeit zwischen Natiirlichem und
Technischem, zwischen Leben und Struktur, zwischen dem Kérper und der Macht
fithrt. Aus dieser Perspektive erscheint Jinger der Weltkrieg nicht als Zisur der
produktiven Seite der Rationalitit der Moderne, sondern als Vorbotin einer tief-
gehenden-mobilisierenden Rationalitit, welche in der Moderne angelegt ist. Dem
neuen Imperativ der Gestalt kénne sich der Einzelne nicht entgegenstellen. Die
totale Einbeziehung des Kérpers in die grofde Machtmaschine, in den elektrischen
Stromkreis der Moderne, bezeichnet Jiinger als »Organische Konstruktion«. Und
jede Kunst auf Hoéhe ihrer Zeit, wie etwa in der Landschaftsgestaltung, der Archi-
tektur, in den planwirtschaftlichen Umgestaltungen der Stadtlandschaften, in den
auf Luftbildern mechanisch-geometrisch und gleichzeitig organisch erscheinen-
den Verkehrsadern, wird sich nach ihr ausrichten miissen. Die Grenzen zwischen
Kunst, Produktion und dem organischen Leben verschwimmen zunehmend. Und
im Sinne einer zunehmenden Totalisierung der Verhiltnisse gilt es, eine Herrschaft
zu etablieren, die diese Kunst ganz bewusst in den Dienst der »Organischen Kon-
struktion« stellt. Jinger sieht seinen Arbeiter ja auch als Beitrag zur Etablierung
einer neuen Herrschaft, die Garant fiir die »Organische Konstruktion« nach Vor-
bild des Garanten einer zentralen Infrastruktur ist, wie es etwa das Stromnetz ist.””
Und diese Herrschaft miisse eine Herrschaft im Sinne der hinter allem stehenden
Lebensmacht sein:

77  Vgl.Jiinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 213-222.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

»In diesem Zusammenhange deutet sich bereits die natiirliche Aufgabe an, die
eine Kunst zu bewdltigen hat, welche die Gestalt des Arbeiters reprisentiert. Sie
liegtin der Gestaltung eines wohlbegrenzten Raumes, namlich der Erde, im Sinne
derselben Lebensmacht [Hervorhebung N.A.], die zu seiner Beherrschung berufen
ist. [..] Die Aufgabe der Totalen Mobilmachung ist die Verwandlung des Lebens in
Energie, wie sie sich in Wirtschaft, Technik und Verkehr im Schwirren der Rader
oder auf dem Schlachtfelde als Feuer und Bewegung offenbart. Sie [auf Ebene des
Typus im Gegensatz zur Kunst, Anm. N. A.] bezieht sich also auf die Potenz des
Lebens, wihrend die Gestaltung das Sein zum Ausdruck bringt und sich damit
nicht einer Bewegungs-, sondern einer Formensprache zu bedienen hat.«’®

Dies ist eine ziemlich aufschlussreiche Stelle in Jingers Der Arbeiter. Jiinger um-
schreibt hier namlich ein bestimmtes Phinomen mit Lebensmacht. Dies tut er in
seinem Buch nur an dieser einen Stelle. Die Erde und die Natur im Ganzen sind
dazu berufen, beherrscht zu werden von einer Macht. An anderer Stelle beschreibt
er diese Macht als die der Gestalt des Arbeiters. Heidegger bezeichnet sie als Meis-
terung des Erdkreises durch die Arbeit.”” Hier an dieser Stelle schreibt Jiinger ex-
plizit von einer Lebensmacht, welche die Kunst in der Gestaltung unserer Welt re-
prasentieren miisse. Kunst ohne Herrschaft konne es nicht geben, sondern sie re-
prasentiere zu jedem Zeitpunkt ein historisches Sein. Und dieses historische Sein
ist in der Moderne eine komplexe Verschachtelung von Organischem und Techni-
schem im Sinne einer Lebensmacht oder wie er zwei Seiten weiter schreibt, einer
»Lebensgewalt«.so Die Macht, welche Jiinger im ersten Teil des Buches relativ auf-
wendig metaphysisch herleitet, erscheint hier als eine Macht, die aus dem Leben
selbst dringt. Die Totale Mobilmachung im Sinne der Hilfskonstruktion der Ge-
stalt des Arbeiters, die Jiinger herbeischreibt, hat ihren Sitz im Leben selbst, in ei-
ner vis vitalis im Sinne der Lebensphilosophen. Der Vernunft des Biirgertums von
1789 und des Rationalismus generell stellt Jinger hier die Wirkmachtigkeit, das
Dringen und die Totalisierungstendenz des Lebens gegeniiber. Oder mit Michel
Foucaults Konzept der Biopolitik verglichen, wenn man ihn wie Maria Muhle liest,
geht es auch bei Jiinger um den in das Leben selbst integrierten selbstiiberschrei-
tenden vital-normativen Aspekt des Lebens als biologischer Tatsache.®! Doch auf
die vis vitalis ist dies nicht beschrinkt. Denn Jinger sieht eine auflerhalb des Le-
bens sich formierende Macht iiber das Leben, welche sich am ehesten als Gestalt

78  Ebd.,S. 222.

79 Vgl hierzu Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, IV. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnun-
gen, Band 90: Zu Ernst. Jiinger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 48.

80 Junger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 224.

81 Vgl. Muhle, Maria: Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und
Canguilhem, Miinchen: Wilhelm Fink 2013.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

verstehen lisst. Es handelt sich um eine strategische, historische Entwicklung, wel-
che durch Industrialisierung und Rationalitit der Moderne hindurch gewirke hat
und nun in Richtung ihrer Vollendung schreitet. Jiinger geht es passend hierzu
darum, die Kunst wieder aus dem Griff der »Scheinherrschaft« des Rationalismus
zu entziehen und vielmehr dieser Lebensmacht zu unterwerfen. Im Gegensatz zu
antiken Hochkulturen, welche betrichtliche Wunderwerke produziert haben, be-
finden wir uns in einer Ubergangs- und Werkstittenlandschaft. Das bedeutet, dass
die Gebiude, welche jetzt gebaut werden, schon bald wieder abgerissen oder dem
Verfall preisgegeben werden, da sie keine »Organische Konstruktion« darstellen —
also nicht mit der Gestalt im Einklang stehen wiirden. Doch das einzig Positive
an der raschen technischen Revolution mit ihrem Hang zur Tabula rasa mit ihrer
Planierung und Urbarmachung sowie Abholzung ganzer Landstriche liegt daran,
dass sie die Zerstérung der alten Kulturlandschaften bedeutet, was der Auftake
der Arbeiterlandschaft sein miisse. Umweltkatastrophen, die mit der industriellen
Landschafts- und Stadtentwicklung einhergehen, sind fiir Jiinger deutliche Belege
dafiir, dass die liberal-private Gouvernementalitit nicht in der Lage ist, die rie-
senhaften Mobilisierungsprozesse zu regeln, die in Gang geraten sind. Eingriffe in
die private Sphire des Unternehmers bzw. auch des einzelnen Individuums seien
daher der vollig richtige Weg gewesen. Aus der Sachlogik der zunehmenden Mobi-
lisierung der Lebensenergien im elektrischen Stromkreis, welche selbst sich jedoch
aus der vital-normativen Logik ableitet, sei eine zunehmende Beschlagnahme und
teilweise Negierung des Individuums schon im liberalen Zeitalter selbst festzustel-
len:

»Tatsdchlich erleben wir, scheinbar durch rein zwangslaufige Verkettungen, eine
sich standig verschirfende Beschlagnahme des Individuums und seiner gesell-
schaftlichen Formen durch den Staat. [...] Dieser Fortschritt der Indienststellung
grofler selbststandiger Gebiete ist ilbrigens um so wunderbarer, als er sich aus
einer reinen Logik der Dinge vollzieht— wie es in Staaten, in denen noch eine
verhiltnismafig intakte liberale Fithrerschicht am Ruder ist, besonders deutlich
wird. Eine dhnliche Logik der Dinge bringt es mit sich, dafd Kriege ausbrechen kon-
nen in einem Zustande, in dem alle Welt pazifistisch ist. Dies sind Beispiele fiir ei-
ne Revolution sans phrase, deren substantieller Zugriff auch durch ein Netzwerk
von individuellen Kautelen nicht an Zielsicherheit verliert.«®?

Der Liberalismus habe keine eigene Staatstheorie oder politische Ausrichtung, son-
dern sei nur eine Kritik an jeglicher Form von Regierung. Das schrieb — wie oben
ausgefithrt — Carl Schmitt. Das schrieb in Anlehnung an Schmitt auch Foucault.
Erst in Verbindung mit Demokratie, Stindestaat, Monarchie, Wirtschaftsradikalis-
mus oder Ahnlichem hat der Liberalismus diese Leerstelle in der politischen Praxis

82  Jiinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Cestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 226f.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

gefiillt. Denn auch Liberale miissen regieren. Doch was nun Jiinger in diesem Zi-
tat ausfiihrt ist, dass selbst der Liberalismus in seiner staatlichen Umsetzung sich
in entscheidenden Punkten der rein sachlichen Logik der Totalen Mobilmachung
unterworfen habe. Die entscheidende Aufgabe des obersten Bauherrn ging — trotz
rhetorischem Hochhalten der Privatsphire — auch in den liberalen Staaten auf die
Staatsbitrokratie tiber. Denn neue Technologie, wie etwa die Elektrizitit, oder der
Schnellstraflenbau benétigen im Gegensatz zur Dampfmaschine Infrastrukturga-
ranten — eine Rolle, die eben der Staat itbernehmen miisse — auch bei Liberalen.%3

Aus diesen Tendenzen der totalen Raumgestaltung und dem damit in libera-
len Staaten einhergehenden Chaos aufgrund mangelnder Herrschaft geht folgen-
de Uberzeugung einher: Die entscheidende Aufgabe der Gestaltung des Arbeiters
sei im Bereich der Asthetik die der Raumgestaltung und hierbei gehe es um kei-
ne am Individuum bemessene, sondern eine am Typus ausgerichtete Raumgestal-
tung. In ihrem letzten Ausbaustadium, also von ihrem sachlichen Anspruch her,
handelt es sich zwar jetzt noch um nationalstaatlich zu organisierende »Urbarma-
chungenc, doch die Elektrifizierung, die Beschleunigung der Verkehrsstrome usw.
zielen auf eine planetarische Grenzenlosigkeit hin. Die »Organische Konstruktion«
entlang der vital-normativen Mobilisierung der Lebensmacht ist keine, die Staats-
grenzen kennt, sondern eine planetarische. Der Asthetik der neuen Menschenrasse
geht es um eine »Raumbeherrschung von Pol zu Pol«.4 Die national-liberalen und
auf multinationalen Trusten basierenden, teils anarchistischen Zeiten des Kapita-
lismus sind fiir Jiinger lediglich Auftakt fir eine isthetische Raumbeherrschung
durch die Gestalt des Arbeiters in der letzten Phase der Weltrevolution. Am En-
de einer solchen gestalterischen Entwicklung steht fiir Jinger ein Weltstaat, ein
Imperium. Genau wie auch in der Natur, so soll auch in der Gestaltung dieser
Welt das Typische gegeniiber dem Individuellen héheren Rang haben, da es auf
Dauer iiberlegen sei. Innere Strukturen von Kristallen, Bienenwaben und selbst
menschliche Ziige wiirden einen klaren Aufbauplan haben und deren Triger und
Benutzer seien vor allem aufgrund dieses typischen Aufbaus, der einem Plan folgt,
so erfolgreich. Hier schneidet Jiinger an, dass die Darwin'sche Lehre der Perfekti-
on der Arten durch die Rolle des Zufalls, der Abirrungen und der Schwankungen
diskursiv vor allem deshalb so erfolgreich sei, weil sie mit der Freiheitsvorstel-
lung des liberalen Denkens korreliere. Denn im Zentrum beider Diskurse stehe
das schopferische Individuum, von dem aus im Kleinen das Grof2e, das Neue, das
Dynamisch-Zukunftsgerichtete ausginge. Dieses Denken im Biologischen dahin-
gehend ist analog mit der Konkurrenzlehre in der Okonomie und dem Fortschritt
der Geschichte und eben mit der Vorstellung einer Souverinitit von Individuen.

83 Vgl.ebd, S. 227ff.
84 Ebd,S.229.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

133


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Diese drei Diskurse sind Teil einer Grundkonfiguration des liberalen Wissens. Mi-
chel Foucault bewertet zwar im Gegensatz zu Jiinger nicht normativ dieses Wissen
bzw. diese Wissenschaften, aber er zeigt denselben Zusammenhang auf. Das Auf-
tauchen des Menschen und des souverinen Individuums ist fiir Foucault Ausdruck
einer grundsitzlichen Konfiguration des Wissens- und Denkhorizontes, einer Ver-
quickung der Worter und der Dinge, die iiberhaupt erst das Denken einer eigenge-
setzlichen Geschichte der Spezies, einer Geschichte des menschlichen Wirtschaf-
tens und einer eigengesetzlichen Sprache erméglicht.®® Jiinger stellt darauf ab,
dass ein solches Verstindnis der Natur, welches Foucault drei Jahrzehnte spiter
genauer analysieren wird, eng mit einem vergangenen Zeitalter verbunden und
daher nicht aufrecht zu erhalten sei. Vielmehr miisse sich die Gestaltung an einen
Diskurs der Vollkommenheit der Natur, an die perfekten kristallinen Strukturen,
an die Bienenwaben, an den goldenen Schnitt in den menschlichen Proportionen
halten. Etwas verzweifelt scheint dieser Anspruch, doch Jinger dringt darauf, Or-
ganisches und Mechanisches im Rahmen einer >Organischen Konstruktion< mit
dem Abbild und dem Ziel der Vollkommenheit zu verkniipfen. Die vollkommene
Gestaltung miisse sich nach der totalitiren Vorgabe der Gestalt des Arbeiters rich-
ten. Nachdem er Beispiele des Vollkommenen im Typischen in der Naturlandschaft
auffithre, bringt Jiinger auch Beispiele fiir solche Ansitze in der Kulturlandschaft
des Menschen. Er deutet auf die zunehmend typische Gestaltung auch in der Kul-
turlandschaft hin und parallelisiert diese, wie schon in den Kapiteln zuvor, mit der
Entwicklung des Typus, der das Individuum verdringt und der sich nun auch im
Baustil seiner Zeit verwirklicht. Dahinter stehe keine »Idee« im Sinne der biniren
Weltvorstellung, die der Materie gegeniiberstehe, sondern es handele sich wie in
der Natur fir Jiinger um Gegenstinde und Lebewesen, die mit ihrer Erscheinung,
ihren Eigenschaften, ihren ureigenen Mitteln, Zwecken und Instrumenten auf die
Welt gekommen sind. Die Gestalt des Arbeiters kommt nicht als »1dee« auf die Welt, son-
dern als reelle Materie vermittels der sie reprisentierenden Typen, deven Beeinflussung der
Landschaft, der technischen Mittel und der Art des Krieges, die mit ihm einhergeht. Junger
wendet sich gegen den dialektischen Dualismus der Moderne, welcher letztlich im
»Nihilismus« des ewigen Selbstgespriches enden wiirde.8¢ Begriff und Wirklich-
keit, Typus und typische Bildung, typische Kunst, typische Raumgestaltung von
Pol bis Pol stehen in keinem abstrakt-kausalen Zusammenhang, sondern in einem
totalen. Beide Seiten sind vermittelt iiber duferliche Strategien, aber auch durch
das Leben. Sie fithren zum Drang zur Dynamisierung aller Energien, Jiingers oben
ausgefithrtem Konzept der Totalen Mobilmachung oder Martin Heideggers »Macht

85 Vgl.ebd.,,S. 230-234. V gl. hierzu Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie
der Humanwissenschaften, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003.
86  Vgl.Jinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Gestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 240ff.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

zur Meisterung des Erdkreises«.57 Hier, nach der tiefergehenden Auseinanderset-
zung mit Jiingers Begriff der Asthetik, seinen Parallelen zwischen Typus, Technik,
Krieg und der Raumgestaltung — also dem zweiten Teil seines Buches Der Arbeiter —
wird eines klar: Wenn man sich an Heideggers Notizen hilt und den ersten Teil der
Junger’'schen Metaphysik aufien vor lisst, so bleibt bei Betrachtung der Phinome-
ne, wie sich nun die angebliche Arbeitergestalt phinomenologisch dufiert, also in
Typik, Technik und der Asthetik, die biopolitisch-genealogische Analyse des Pro-
jekts der Moderne. Jiingers zweiten Teil des Buches Der Arbeiter kann man folglich
als biopolitisches Paradigma der Moderne lesen. Nicht aus dem Metaphysischen,
sondern aus dem Elementaren, was er in Der Kampf als inneres Erlebnis gleichsetzt
mit dem Lebendigen, also aus der vis vitalis, dem inneren Drang des Lebens, ent-
spinnt sich seit einigen Jahrhunderten ein Drang zur zunehmenden Totalen Mo-
bilmachung. Der Begriff der Gestalt ist hierbei der Versuch, technische Mittel und
menschlichen Willen auseinanderzudividieren und die zeitdiagnostische Tendenz
zu betonen, dass Arbeit

»die vollkommene Realisierung eines Ziels mit Hilfe technischer Mittel ohne jed-
wede ideologische Vorgabe oder ideologiekritische Einrede von aufien [bedeutet
..]. Arbeit als Inkarnation eines ebenso >geschliffenen< wie sprazisen< Typus zer-
schmilzt vielmehr bei Jiinger jedwede vorgegebene ideologische Ordnung. Bol-
schewismus, Faschismus, die»zionistische Besetzung Palastinas<oder die anti-ko-
lonialen »Bewegungen farbiger Volker< bilden daher keine ideologisch-politisch
autonomen Bezugsgrofien, sondern sind im Argumentationshorizont des Arbei-
ters lediglich als unterschiedliche Anndherungsgrade an die Reinheit eines ins
Planetarische ausgreifenden >Arbeiter«Typus von Bedeutung.«&8

Doch im Letzten erscheint dieser Drang zu einer Perfektion der Mittel durch eine
Ununterscheidbarkeit zum menschlichen Leben, dem Drang zur »Zweck/Mittel-
Symbiose«®? in allen Bereichen des Lebens selbst aus dem Leben heraus zu stam-
men. Die Form, nach der sich die biopolitische Gestaltung des Planeten ausbreitet,
ist, wie oben ausgefiihrt, nicht mehr als Ziel individueller, ideologischer oder po-
litischer Anstrengungen bzw. als Ergebnis von Wollen und Kénnen aufzugreifen,
sondern als selbstverstindliche Prigung einer Welt nach einem Stempel. Nichts,
weder der Lauf der Entwicklung der Spezies noch die Dynamik der Wirtschaft oder

87 Heidegger, Martin: Gesamtausgabe, V. Abteilung: Hinweise und Aufzeichnungen, Band 90:
Zu Ernst Jinger, Frankfurt a.M.: Klostermann 2004, S. 48.

88  Segeberg, Harro: Technikverwachsen, Zur »organischen Konstruktion« des »Arbeiters« bei
Ernst Jinger, in: Eggert, Hartmut/Schiitz, Erhard/Sprengel, Peter (Hg.): Faszination des Or-
ganischen. Konjunkturen einer Kategorie der Moderne, Miinchen: ludicum 1995, S. 223f.

89 Ebd,S.224.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

135


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

die Entwicklung der Totalen Mobilmachung ist eine unendliche Dynamik, die ei-
nem individuellen Willen unterliegt, sondern steht im Dienst einer Finalitit, die
in einer Gestaltung der Welt im Sinne der Symbiose zwischen Zweck und Mittel
besteht — kurzum in der >Organischen Konstruktions, in der Leben und Technik
ununterscheidbar werden. Der derzeitige Fortschritt ist somit eben nicht unend-
lich, sondern es gibt eine Finalitit, die nicht eine utopisch-rationalistische Finalitat
a la Engels und Marx, sondern eine gestaltmiflige, objektive Finalitit ist. Diese Fi-
nalitit der Gestalt wird Jiinger 1959 in seinem Essay An der Zeitmauer mit der vitalen
Kraft des Lebens im Urgrund der Erdgeschichte »autheben«. Hier wird Jiinger ver-
suchen, den ersten Teil des Arbeiters, den er dort noch schwammig als »metaphy-
sische« Begriindung der Gestalt darstellt, geschichtsphilosophisch zu unterfiittern
(siehe Kapitel 2.3).9°

Der »Arbeitsstaat«, der sich der Gestalt gemif ausformt, hat nicht mehr die
nihilistische Unendlichkeit, nicht mehr den Wahn des stindigen Beschleunigens
und der totalen Vernichtungskriege, sondern geht einer >Organischen Konstrukti-
on« der Welt entgegen, die durch Vorhandensein von Gebieten gleicher Stirke und
Anspriiche eine innere Begrenzung trigt. Es geht um die Vollendung in der Re-
prisentation der Gestalt, nicht um einen totalen Sieg der einen Nation tiber die
andere. Jinger verabschiedet sich daher auch vom Nationalismus als endgiiltiger
Losung.”

»Der Arbeitsstaat wird durch das Vorhandensein gleichartiger Cebilde in seinen
Ansprichen begrenzt. Die Bedrohung seiner Existenz und die Anstrengung, die er
dieser Bedrohung entgegenzustellen hat, sind bedeutender als im nationalstaat-
lichen System. Dies hiangt damit zusammen, dafd die, [sic!] Cestalt des Arbeiters,
die sich im Arbeitsstaate anzudeuten beginnt, planetarische Bedeutung besitzt
und dafd sich die imperiale Wendung gleichzeitig an vielen Stellen der Welt voll-
zieht. Dieser Zustand zeichnet sich dadurch aus, daR die Herrschaft der Gestalt
noch nicht verwirklicht, wiahrend sie als Ziel bereits sichtbar ist.«’?

3.2.5 Zwischenfazit: Jiingers radikale Selbstbehauptung
im biopolitischen Zeitalter

Der Begrift der Lebensmacht taucht in Jiingers Der Arbeiter nur ein einziges Mal auf.
Trotzdem ist dieses Konzept zentral fiir das Verstindnis von Jiingers Denken. Kapi-
tel 3.2.1 hat aufgezeigt, wie Jinger sowohl in Die totale Mobilmachung als auch in Der
Arbeiter wiederholt von dem Uberhandnehmen der Ziffer itber das Leben spricht.
Hinter der Verzifferung des Individuums steht eine iibergeordnete Tendenz des

90  Vgl.Junger, Ernst: Werke, Band 6: Essays |1, Stuttgart: Klett-Cotta 1963, S. 405-661.
91  Vgl.Jinger, Ernst: Der Arbeiter. Herrschaft und Cestalt, Stuttgart: Klett-Cotta 2014, S. 242ff.
92 Ebd, S.246.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

Uberhandnehmens bestimmter gestaltmifliger Krifte iiber das Leben. Nicht nur
symbolisch und isthetisch, sondern auch sehr real und existenziell wird der Ein-
zelne im 20. Jahrhundert gemessen, vermessen, gezihlt und dressiert — im sportli-
chen Wettbewerb, in statistischen Datenreihen, durch wirtschaftliche Kennzahlen.
Die Logik des Rekords — im doppelten Wortsinne, im Sinne des Aufzeichnens und
der Anreizung zu Hochstleistungen — zwiangt sich dem Einzelnen als unentrinn-
barer Sachzwang auf. Jiinger analysiert einen ungeheuren Prozess der Anreizung
zur Steigerung der potenziellen Energie des Lebens, die sich eben nicht nur auf
die Fabrik und den kapitalistischen Produktionsprozess bezieht. Im Gegensatz zu
(post-)marxistischen Theorien ist es Jiinger wichtig, dass es sich hier nicht um eine
Ausweitung dkonomischen Denkens auf Bereiche der Freizeit, Familie und Kultur
geht, sondern Jiingers These ist vielmehr, dass hinter der Verzifferung des Lebens
dasselbe metaphysische Sein steht, wie jenes, das den Kapitalismus entfesselt ha-
be. Die Unterwerfung des Menschen unter den Befehl eines neuen Sachzwanges
hat in Jiingers Augen eine neue »Rasse« Mensch hervorgebracht. Zum ersten Mal
will Jiinger sie im Frontsoldaten des Ersten Weltkriegs erkannt haben. Doch sie
weitet sich aus und folgt dem Stempel der Gestalt des Arbeiters. Es ist ein Typus,
dessen Leben in ein Kraftfeld eingespannt ist, welches durch die Logik der Verzif-
ferung ihn zu Rekorden anhilt und in die grofle Maschinerie des Titans Technik
einspannt. Die Verzifferung steigert die Macht tiber das Leben.

Kapitel 3.2.2 belegt, dass dieser von Jiinger beschriebene Prozesse einer zuneh-
menden Macht tiber das Leben ambivalent ist und sich im Negativbild der Macht,
Sterben zu machen, zeigt. Wihrend die Totale Mobilmachung in allen Lebensbe-
reichen die Kraft des Lebens zusammenschaltet, anreizt und steigert, negiert sie
das Leben zudem in einer zuvor unbekannten Grausambkeit. Mit den wachsenden
Produktivkriften tirmen sich auch die Destruktivkrifte. Jinger bringt Beispie-
le der Umweltverschmutzung und -vernichtung ebenso an wie Wirtschaftskrisen.
Am stirksten zeigen sich die Destruktivkrifte jedoch im Maschinenkrieg. Im dar-
auffolgenden Kapitel 3.2.3 geht die Arbeit auf die Zentralmetapher des elektrischen
Stromnetzes ein. Nicht die materielle, direkte, indirekte oder mittelbare Verkniip-
fung mit dem Fabriksystem, in der die Maschine steht, sondern das zwangsweise
Angeschlossensein an das zentralistisch-staatlich verwaltete Stromnetz steht me-
taphorisch fiir die Eingebundenheit des Einzelnen in den Willen zur Macht tiber
den Erdkreis. Im Gegensatz zu Weber und analog zu Foucault legt Jinger eine
feinmaschigere Analyse der Ausweitung der zunehmenden Macht iiber das Leben
vor. Die Ausweitung asketischer Praktiken und der Anreizung zur Verwertung und
Selbstverwertung arbeitet Jiinger schon 1932 sehr innovativ heraus. Im Sinne des
passiven Zugriffs tiber typische Phinomene, wie etwa die Massenkultur und die
ent-individualisierenden Zugriffe im Straflenverkehr, der Statistik und der Logik
des Rekords im modernen Breitensport, zwingt sich dem Einzelnen eine Art der
Einbindung in die Dynamisierung der Welt ein, welche am ehesten fiir Jiinger mit

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I

137


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

der Einbindung in ein Stromnetzwerk zu vergleichen ist: Sie entzieht sich der frei-
en Entscheidung des Einzelnen und setzt ihn in einen totalen Zusammenhang mit
den Netzwerkpartnern. Jiingers Verdienst ist es, nicht nur den aktiven Typus sei-
ner Zeit im Frontsoldaten und dem Lenin’schen Fabrikarbeiter zu sehen, sondern
dariiber hinaus den viel weitergehenden passiven Prozess der statistischen, dstheti-
schen, sportlichen Anrufung und Vorbereitung des Menschen fiir die totale Verein-
nahmung zu erkennen, den Michel Foucault spiter das Dispositiv nennen wird. Es
gibt kein Zentrum, von dem aus dieser Wille zur Macht zur modernen Meisterung
der Welt und Dynamisierung aller Lebenskrifte ausgeht, sondern er ist ubiquitir
und zeigt sich in verschiedenen Diskursen und genealogischen Zugriffen auf den
Einzelnen. Der Breitensport hat hierbei dieselbe Funktion wie das Vorhandensein
eines Stromnetzwerks. Jiinger stellt nur so sehr auf das Stromnetzwerk ab, weil
er basierend auf diesem Paradigma sein hier nicht mehr weiter reflektiertes Herr-
schaftsverstindnis aufbaut: Herrschaft muss streng zentralistisch sein, wie auch
das Management eines Stromnetzwerks, aber es kann keine Diktatur eines Belie-
bigen sein oder itberhaupt irgendeiner Person, sondern es muss die Herrschaft der
dieser Technik zugrunde liegenden Funktion sein. Und die Funktion ist die weitere
Realisierung der Umsetzung des Willens zur Macht iiber Erde und Leben. Bei Jin-
gers Vorstellung eines Arbeitsstaates handelt es sich genau genommen gar nicht
um einen konkreten Staat, in dem Menschen regieren, sondern um eine Staatsidee,
in der »Arbeit« verstanden als reiner Sachzweck zur effizienten Realisierung von
nicht ideologischen, sondern von gestaltmifigen Zielen der Moderne méglichst
idealtypisch erreicht werden kann. Segeberg schreibt hierzu:

»)lingers>Arbeiter«Staat liefde sich also beschreiben als Gefiige wechselseitig ver-
bundener Zweck/Mittel-Gemeinschaften, die jeweils in sich und untereinander
nach dem Muster einer organisch-autoritiren >technischen<Arbeits-Demokratie«
organisiert und vernetzt sind. Hier regiert der am jeweiligen >Arbeits«Ziel orien-
tierte >Sachzwang< und sonst nichts mehr.«*3

Fir die Kunst und insbesondere die Raumgestaltung als einem hervorzuheben-
den Feld bedeutet dies, dass im Sinne der Synchronisation eine Herrschaft iiber
die Kunst geschaffen werden miisse, welche sie unter die Revision des Arbeiter-
Sachzwanges stelle. Kunst miisse den Arbeiter reprisentieren und somit auch in
sich selbst gestaltmifig die Totale Mobilmachung aller Energien der Erde und des
Lebens idsthetisch Aus- und Nachdruck verleihen. Dies jedoch — und das ist die
entscheidende Volte fir die vorliegende Arbeit — ist ein Sachzwang, ein Wille zur
Macht iiber das Leben, welcher bei genauerer Betrachtung zum Teil aus der vis

93  Segeberg, Harro: Technikverwachsen, Zur »organischen Konstruktion« des »Arbeiters« bei
Ernst Jiinger, in: Eggert, Hartmut/Schiitz, Erhard/Sprengel, Peter (Hg.): Faszination des Or-
ganischen. Konjunkturen einer Kategorie der Moderne, Minchen: ludicum 1995, S. 225f.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

vitalis selbst, aus dem Drang der Normativitit des Lebens selbst herrithrt. Das be-
deutet bei Jiinger Lebensmacht. Aufklirung und Liberalismus haben ein Zeitalter
der Totalen Mobilmachung der Lebenskrifte und des ganzen Erdkreises eingelau-
tet, welche nun so weit fortgeschritten ist, dass der freiheitliche und private An-
satz des Liberalismus den planetarischen Sachzwingen nicht mehr gewachsen ist.
So leitet Jiinger die Notwendigkeit einer neuen planetarischen Herrschaft des Ar-
beitsstaates ab. Und dieser meint, wie schon ausformuliert, eine Herrschaft der
Sachzwinge.

Abschliefiend lisst sich folglich festhalten, dass nach der eingehenden Betrach-
tung von Jiingers Verstindnis der Verzifferung, Lebens- und Todesmacht, Totaler
Mobilmachung und der Zentralmetapher des Stromnetzes im zweiten Teil seines
Buches Der Arbeiter eines klar wird: Wenn man mit Heidegger den widerspriichli-
chen Teil der Metaphysik von Der Arbeiter tilgt, so tritt bei der Betrachtung des ak-
tiven und passiven Arbeitertypus in Typik, Technik und Asthetik die biopolitisch-
genealogische Analyse des Projekts der Moderne hervor. Jiingers zweiten Teil des
Buches Der Arbeiter kann man als Diagnose des biopolitischen Paradigmas der Mo-
derne lesen. Im Einklang mit dem Elementaren — mit der vis vitalis bzw. der Nor-
mativitit des Lebens — entspinnt sich der Drang zur zunehmenden Totalen Mobil-
machung, die jedoch apersonal und strategisch wirkt. Der Begriff der Gestalt ist
hierbei der Versuch, technische Mittel und menschlichen Willen auseinanderzudi-
vidieren und die zeitdiagnostische Tendenz zu betonen, dass Arbeit verstanden als
ideologiefreie, total an Sachzwingen ausgerichtete Kosten-Nutzen-Logik die Welt
regiert. Sie unterwirft sich — im Tarnkleid der verschiedenen Ideologien unserer
Zeit — Leben und Maschine. Aus der biopolitischen Sichtweise sind beide ununter-
scheidbar. Die >Organische Konstruktion« ist das Ziel, auf das alles hinausliuft -
egal wer gerade regiert. Dies folgt aus den zunehmenden strategischen Sachzwin-
gen unserer Zeit. Der menschliche Wille zahlt hier nichts, die Gestalt herrscht.
Doch auch wenn die Einverleibung des Kérpers in die Maschine aus einem emp-
findsamen humanitiren Aspekt als lebensfeindlich erscheint, so ist Jiingers The-
se letztlich die, dass es sich um eine Lebenserweiterung handelt. Wenn man die
Sachzwinge der technischen Welt als einen Ausdruck des Lebens selbst versteht,
so wird die Unterwerfung des Korpers unter die Maschinenwelt eine Unterwer-
fung des Korpers unter das Leben. Aus dem passiven wird der aktive Typus. Das
Leben als Elementares ist es letztlich, das vitalistisch-normativer Motor der To-
talen Mobilmachung ist. In Wirklichkeit gibt es fiir Jiinger vermittels des Blickes
tiber die Gestalt keinen Unterschied zwischen Organischem und Technischem und
keinen dimonisch-fremden Diskurs von autonom gewordenen technischen Anla-
gen, die sich irgendein Subjekt (wie der Proletarier) wieder bewusst unter seinen
Willen unterwerfen miisse. Jiilngers Antwort ist die der totalen Unterwerfung unter
die Sachlogik der Technik und der Totalen Mobilmachung - weil diese letztlich die
Unterwerfung des menschlichen Willens nur unter die eigene vis vitalis ist. Was

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Zwischen Biomacht und Lebensmacht

Jiinger damit aussagt, ist, dass die Unterwerfung nur eine scheinbare ist. Denn
das Leben unterwirft sich im Arbeitsstaat nur wiederum dem Leben in Form. Ohne
nun auf die umfangreiche Literatur einzugehen, die sich mit Jiingers Herrschafts-
begriff und dessen ideologische Einordnung beschiftigt, ist fiir die vorliegende Ar-
beit ein entscheidender Punkt wichtig: Man kann Jiingers Der Arbeiter als einen Akt
der hegemonialen Setzung lesen, der einen biopolitischen Diskurs der Moderne
etablieren mochte. Er lautet auf der einfachsten Ebene wie folgt. Erstens: Die Mo-
derne ist ein zunehmend biopolitischer Diskurs der Totalen Mobilmachung aller
Lebensenergien. Zweitens: Unterwirf dich ihm, dann bist du wahrlich frei. Hypo-
these dieser Studie ist, dass der erste Punkt derselbe ist, den auch Michel Foucault
mit seiner Biomacht offenlegt. Und dariiber hinaus spannt sich zwischen beiden
ein Typus des politischen Denkens auf, der in den weiteren Kapiteln hinreichend
belegt werden wird.

3.3 Satz eins des biopolitischen Typus politischen Denkens

Die Moderne ist getrieben von einer Form der Macht, welche die Energien des Korpers, des
Lebens und der Bevilkerung erfasst, optimiert und mobilisiert; die mafigebliche Macht ist
seit zweithundert Jahren somit eine zunehmende Macht iiber das Leben, welche den Einzelnen
als Korper und als Teil einer Bevilkerung in der Logik der totalen Verwertung einbindet.

Die Mobilisierung unserer Welt und der Lebensenergien in der Moderne als Er-
gebnis der industriellen Revolution zu verstehen oder als idealistisches Projekt ei-
nes subjektiven Willens und dessen Finalitit, wire eine falsche Darstellung. Die-
sen Hegel'schen, Marx’schen und liberalistischen Perspektiven setzt der biopoliti-
sche Theoretiker mit der Genealogie ein strategisches, aber apersonales und nicht-
subjektives Verstindnis unserer Geschichte entgegen. Aus dieser Warte kommt er
zu dem Ergebnis, dass die Mobilisierung unserer Welt und unserer Lebensener-
gien Ausdruck einer historisch gewordenen Kraft ist. Ihr Ziel ist die >Meisterung
des Erdkreises<, wie Heidegger es ausdriicken wiirde. Wenn man mit dem rich-
tigen Verstindnis von Geschichte an die Frage der Rationalitit und der Macht in
der Moderne herangehe, dann kénne man erkennen, dass die zunehmende Macht
iiber das Leben ein sich selbst erschopfender Zweck sei. Wahrend Foucault diese Mo-
bilmachung des Lebens mit seinem nominalistischen Machtverstindnis als Name
fiir eine Situation komplexer Machtverhiltnisse aus der Reform, Modulation und
Tarnung der souveranen Macht in der Moderne ableitet, sieht Jiinger in der Tota-
len Mobilmachung die Kraft einer metaphysischen Gestalt oder das finalistische
Zusammenfallen von Natur und menschlicher Technik. Doch beide kommen zum
strukturell gleichen Ergebnis: Macht in der Moderne ist die zunehmende Perfora-
tion, Bemichtigung und Optimierung des Lebens und die zunehmende Ununter-

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Biomacht: die Mobilmachung des Lebens

scheidbarkeit zwischen Macht und Leben. Die humanistisch-liberale Freiheit ist
kein moglicher Ausgangspunkt fiir Emanzipation und Lossagung von der Macht,
sondern, wie vor allem Michel Foucault sehr eindriicklich zeigt, Teil der Macht
und somit der Ausbeutung. Totale Mobilmachung, Faschismus und Stalinismus
sind aus dem biopolitischen Blickwinkel keine Riickfille, sondern eine mehr oder
minder zwangsldufige oder zumindest stets drohende Konsequenz aus der libera-
listischen Verbindung von Macht und Leben. Erst im Namen des Lebens der Gesell-
schaft konnen Regierungen unter tatsichlichem Zugriff auf alle total mobilmachen
gegen den inneren und den dufSeren Feind. Biomacht bedeutet die stindig zunehmen-
de Verwertung des Lebens um jeden Preis. Hier ist die Tiir fiir das Genozidale stets
drohend offen — und sowohl Foucault als auch Jinger sehen die Verkniipfung von
Organischem und Technischem bzw. von Macht und Leben im Rahmen des Pro-
jekts der Moderne als dessen Grund. Wohin dies fithren soll und ob das eine gute
oder schlechte Entwicklung ist, darin sind sich die beiden freilich nicht einig. In
der Analyse der Moderne sind sie sich jedoch bis auf die Frage der Finalitit (also
ob es so etwas wie ein auflergesellschaftliches Movens gibt) einig.

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.orn/10:14361/9783839456637-004 - am 12.02.2026, 17:02:10. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I


https://doi.org/10.14361/9783839456637-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

