3 Fragestellungen

In diesem Teil erklire ich, weshalb die Fragestellungen dieser Arbeit relevant
sind und mit welchem Ziel das empirische Material aufgearbeitet wurde. Zu-
dem werde ich die theoretischen Primissen dieser Arbeit rekapitulieren und
daraufeingehen, weshalb gramscianische Grundannahmen sich besonders ei-
genen, meine Fragestellungen zu beantworten. Weitere theoretische Ansitze
diskutiere ich direkt in den jeweiligen Kapiteln, in denen sie fir die Analyse
des empirischen Materials angewendet werden.

Die Aufarbeitung der wissenschaftlichen Ansitze und Forschungen zu Ge-
werkschaften und Migration haben gezeigt, dass es bislang keine umfassende
Studie zu den aktuellen internen Auseinandersetzungen um Fluchtmigration
gibt. Zudem fehlen Publikationen, die die Verbindung zwischen internen
gewerkschaftlichen Dynamiken und gesamtgesellschaftlichen Krifteverhilt-
nissen im Zuge des Sommers der Migration untersucht. Die Ansitze der
Gewerkschaftsforschung konzipieren »Migration« und »Gewerkschaften« als
sich gegeniiberstehend. Auch die Forschungsarbeiten zu kritischer Migra-
tionsforschung widmen sich kaum den internen Dynamiken der Gewerk-
schaftsbewegungen. Der Sommer der Migration hat gesamtgesellschaftlich
in ganz Europa, und dabei besonders in Deutschland und Osterreich, politi-
sche Prozesse in Gang gesetzt, vertieft und verschirft. Alle gesellschaftlichen
Akteur:innen mussten sich dazu verhalten und positionieren. Vor diesem
Hintergrund stelle ich die Gewerkschaftsbewegungen — auf regionalem, na-
tionalem und europiischem Scale — im Zuge des Sommers der Migration
dar. Mich interessiert dabei in erster Linie, Gewerkschaften nicht als homo-
gene Entititen zu fassen, sondern sie als zutiefst heterogene und von Kimpfen
durchzogene Organisationen zu begreifen. Schliellich sind sie an sich als Organe
der Arbeiter:innenklasse mit vielen verschiedenen Interessen und Logiken
konfrontiert, die sich bei migrationspolitischen Themen offenbaren.

https://dol.org/10:14361/9783839466209-004 - am 12.02.2026, 14:58:48, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839466209-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Solidaritat und ihre Widerspriiche

Den Sommer der Migration als Ausgangspunkt meiner Forschung zu neh-
men, bot sich an, da auch zwei Jahre danach - 2017, als ich mit der Feldfor-
schung anfing — die Bilder und Debatten zu 2015 noch gesellschaftlich und
medial prisent waren. Aufierdem merkte ich in Gesprachen mit Gewerkschaf-
ter:innen, dass auch sie noch damit beschiftigt waren, zu begreifen, was genau
im Sommer der Migration passiert war. Oft artikulierten meine Interviewpart-
ner:innen mehr Fragen als Antworten in Bezug auf ihre Erfahrungen in der
Zeit.

Mich begleitete die grundlegende Frage, welche Dynamiken der Sommer der
Migration in den Gewerkschaften ausgeldst bzw. vertieft hat. Um diese Frage zu be-
antworten, ergeben sich eine Reihe von Unterfragen, die sich dieser Dynamik
aus verschiedenen Blickwinkeln nihern:

1) Wie stellt sich der Sommer der Migration aus der Perspektive der Gewerk-
schaften dar?

2) Welche Positionen wurden im Zuge des Sommers der Migration erarbeitet
und um welche Fragen ergaben sich Kontroversen?

3) Wie reflektieren Gewerkschafter:innen iiber die Geschehnisse 2015?

4) Wie dricke sich der Sommer der Migration bei Arbeitskimpfen aus?

Bei der Bearbeitung dieser vier Unterfragen wurde im Zuge meiner Feldfor-
schung offensichtlich, dass die gesellschaftlichen und internen Krifteverhilt-
nisse von wesentlicher Bedeutung waren, um die - oft widerspriichlichen —
Dynamiken nachvollziehen zu kénnen. Um Widerspriichlichkeiten und Ambiva-
lenzen, sowohl gesamtgesellschaftlich als auch auf eine Institution bezogen, zu
fassen, sind gramscianische Grundannahmen besonders geeignet. Daher wer-
den im Folgenden die hegemonietheoretischen Primissen, die diese Arbeit be-
gleiten, kurz eingefiihrt. Insbesondere gehe ich auf die Begriffe »Hegemoniex,
»Zivilgesellschaft«, »Staat« und »Staatsapparate« ein.

3.1 Grundbegriffe

Viele der Grundbegriffe, die diese Arbeit auf vielfiltige Weise begleiten,
entstammen der gramscianischen Hegemonietheorie. Allerdings muss an
dieser Stelle betont werden, dass es nicht die eine »gramscianische Theorie«
gibt, sondern verschiedenste Interpretationen und Rezeptionen kursieren.
Von daher sollen in diesem Abschnitt nicht die diversen gramscianischen

https://dol.org/10:14361/9783839466209-004 - am 12.02.2026, 14:58:48, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839466209-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Fragestellungen

Theoriestringe, sondern lediglich die zentralen theoretischen Primissen
knapp rekapituliert werden. Bei dem kurzen Abriss iiber den Staat und seine
Apparate wird auf Nicos Poulantzas Bezug genommen.

3.1.1 Hegemonie und Zivilgesellschaft

Fir Antonio Gramsci und diejenigen, die sich aufihn beziehen, ist der Begriff
der Hegemonie zentral. Ausgangspunkt seiner Uberlegungen ist das Scheitern
der Arbeiter:innenbewegung in Italien zwischen 1918 und 1920. Damals war es
ihr nicht gelungen, ein Biindnis der Subalternen zu schmieden, wihrend die
herrschende Klasse auf die Zustimmung breiter Teile der Bevélkerung zuriick-
greifen konnte. Hegemonie beschreibt daher eine bestimmte Form der politi-
schen Macht, die durch Konsens und Zustimmung auf der Ebene von Moral,
Kultur und Ethik funktioniert (vgl. Opratko 2012: 37).

Hegemonie wird vorrangig in der Zivilgesellschaft organisiert. Gemeint
sind gemeinhin »privat« konnotierte Institutionen. Diese unterscheidet
Gramsci von Ebenen der direkten Herrschaft, von der politischen Gesellschaft,
in der Herrschaft durch Zwang und Gewalt ausgeiibt wird. Herrschaft im
biirgerlichen Staat kann jedoch nicht nur und in erster Linie durch blanke
Gewalt aufrechterhalten werden. Hierzu bendtigt sie Fithrung sowie Orga-
nisierung von Konsens, also die Herstellung von Hegemonie. Dabei spielen
die »privaten« Hegemonieapparate in der Zivilgesellschaft eine besondere
Rolle. Das fithrt Gramsci zu der Formel: »Staat = politische Gesellschaft +
Zivilgesellschaft, das heifdt Hegemonie gepanzert mit Zwang« (Opratko 2012:
37tE).

Zu den Institutionen der Zivilgesellschaft gehéren Becker et al. (2013)
zufolge Wirtschaftsverbinde, Interessenverbinde, Medien, kulturelle In-
itiativen, Schulen, politische Vereine, NGOs und auch Gewerkschaften. Das
zivilgesellschaftliche Terrain ist jedoch kein neutraler Ort, sondern ein Kampf-
platz, in den nicht alle gesellschaftlichen Klassen gleichberechtigt eintreten.
Die organischen Intellektuellen der »herrschenden Klasse« prigen das Feld
der Zivilgesellschaft und organisieren darin den gesellschaftlichen Konsens —
die Hegemonie (vgl. Becker et al. 2013: 69).

Bei Hegemonie geht es also um Konsensgewinnung und Biindnisse:

»Die Tatsache der Hegemonie setzt zweifellos voraus, dass den Interessen
und Tendenzen der Gruppierungen, iber welche die Hegemonie ausgeiibt
werden soll, Rechnung getragen wird, dass sich ein gewisses Gleichgewicht

https://dol.org/10:14361/9783839466209-004 - am 12.02.2026, 14:58:48, Acce:

39


https://doi.org/10.14361/9783839466209-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Solidaritat und ihre Widerspriiche

des Kompromisses herausbildet, dass also die fithrende Gruppe Opfer kor-
porativ-6konomischer Art bringt, aber es besteht auch kein Zweifel, dass sol-
che Opfer und ein solcher Kompromiss nicht das Wesentliche betreffen kon-
nen, denn wenn die Hegemonie politisch-ethisch ist, dann kann sie nicht
umhin, auch 6konomisch zu sein, kann nicht umhin, ihre materielle Grund-
lage in der entscheidenden Funktion zu haben, welche die fiihrende Gruppe
im entscheidenden Kernbereich der 6konomischen Aktivitat ausiibt« (Gram-
$Ci1996: H. 13, §18, GH: 1567).

Entscheidend fiir die Hegemoniefrage ist daher eine Situation, in der ei-
ne Gruppe oder Klasse ihre Herrschaft gesamtgesellschaftlich ausiibt und
gleichzeitig in den politischen, ideologischen und kulturellen Uberbauten den
Konsens zu den Verhiltnissen organisiert, die ihre Machtposition sichern (vgl.
Opratko 2012: 42).

In diesem Sinne ist das, was Gramsci die »6ffentliche Meinung« nennt, eng
mit der politischen Hegemonie verkniipft. Im Kampf um die Hegemonie spie-
len die Organe der 6ffentlichen Meinung, hier nennt Gramsci die Parlamen-
te, die Presse und Parteien, eine wesentliche Rolle. Diese Ideologie produzie-
renden und reproduzierenden Institutionen der Zivilgesellschaft sind wesent-
lich fiir die Aufrechterhaltung der Herrschaft der biirgerlichen Klassen (vgl.
Becker et al. 2013: 78). In »fortgeschrittenen Staatenc sei die Zivilgesellschaft,
so Gramsci, eine »widerstandsfihige Struktur«, vor allem gegeniiber 6kono-
mischen Krisen und Depressionen. Die Metapher von Kriegshandlungen ver-
wendend, beschreibt er das Vorwirtsschreiten bei einem Angriff auf die Zivil-
gesellschaft als schwieriger als bei der politischen Gesellschaft (Gramsci 1996:
H. 13, § 24, GH:1587-1590).

3.1.2 Der Staat und seine Apparate

Wie schon weiter oben ausgefiihrt, ist die Zivilgesellschaft Teil des integralen
Staates. Dieser erweiterte Staatsbegriff dient Gramsci dazu, zu verstehen, wie
Herrschaft in der biirgerlichen Gesellschaft organisiert wird. Dabei begreift er
den integralen Staat als »ein ungleiches, aber umkimpftes Krifteverhiltnis«
(Becker et al. 2013: 70). In diesem Sinne muss der Eroberung des Staates die
Gewinnung der politischen und kulturellen Hegemonie in der Zivilgesellschaft
vorausgehen. Jedoch ist es wichtig, dabei festzuhalten, dass auch in Gramscis
Schriften die klare Trennung und Unterscheidung zwischen politischer und
Zivilgesellschaft unterlaufen wird. In der Realitit, so Benjamin Opratko, sei

https://dol.org/10:14361/9783839466209-004 - am 12.02.2026, 14:58:48, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839466209-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Fragestellungen

eine genaue Unterscheidung unmoglich, da Institutionen, die dem Staat im
engeren Sinne direkt zugeordnet sind, auch Funktionen der Konsensproduk-
tion erfiillen (vgl. Opratko 2012: 40). Daher sind die beiden Begriffe als analy-
tische Begriffe zu betrachten, die notwendigerweise mit dem Mittel der Abs-
traktion arbeiten. In der Empirie sind klare Zuweisungen nicht moglich, In-
stitutionen weisen meist Elemente beider Ebenen auf. »Wenn er [Gramsci] al-
so zwischen Zwang und Konsens, zwischen politischer und Zivilgesellschaft
unterscheidet, dann um verschiedene Dimensionen der Praxis der Machtaus-
iibung im modernen Kapitalismus zu benennen, die realiter stets ineinander
verwoben sind« (Opratko 2012: 41).

Nicos Poulantzas griff zentrale Elemente der gramscianischen Theorie auf
und entwickelte eine Theorie des kapitalistischen Staates daraus, die er Anfang
der 1970er Jahre in seinen Schriften zur Staatstheorie veréffentlichte. Wichtig
fiir die Verortung von Gewerkschaften ist dabei seine Konzeption der Staats-
apparate (ausfihrlicher dazu Kapitel 5 Akteursanalyse). Poulantzas grenzt sich
einerseits vom Staat als Festung der Bourgeoisie ab, und andererseits von der
Staatskonzeption als gesamtgesellschaftlichem Subjekt (vgl. Demirovi¢ 2007:
63).

Der Staat wird von Poulantzas als gesellschaftliche Sphire begriffen, die
eine gewisse Autonomie gegeniiber den kapitalistischen Produktionsverhilt-
nissen hat und sich in einem spezifischen Modus reproduziert. Er organisiert
die herrschenden Klassen und Klassenfraktionen in einem »Machtblock«
und ermdglicht durch unterschiedliche Staatsapparate auch verschiedene
und gegensitzliche Interessenslagen der Klassenfraktionen im »Block an der
Macht«. In den Apparaten bilden sich Fraktionen mit spezifischen Macht-
positionen. Daher sind die jeweiligen Apparate und Teilbereiche des Staates
»Sitz der Macht« und »spezielle Vertretung« einer Fraktion des Machtblocks.
Auch im Verhiltnis der Apparate zueinander gibt es michtigere und weniger
maichtige (vgl. Poulantzas 2002:164).

Herrschaftist ein Prozess, der sich in stindigen Konflikten der Herrschen-
den, aber unter der Hegemonie einer ihrer Gruppen vollzieht. Dazu schreibt
Poulantzas: »Der Staat konstituiert also die politische Einheit der herrschen-
den Klassen: Er etabliert diese Klassen als herrschende Klassen« (ebd.: 158).

1 Nicos Poulantzas und in der Folge auch Josef Esser sprechen vom »Block an der Macht«.
Ich verwende den Begriff, um die theoretischen Argumente beider nachzuvollziehen.
Im weiteren Verlauf dieser Arbeit ziehe ich es allerdings vor, die Begriffe »Hegemonie-
projekte« und »hegemoniale Projekte« zu verwenden.

https://dol.org/10:14361/9783839466209-004 - am 12.02.2026, 14:58:48, Acce:

4


https://doi.org/10.14361/9783839466209-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Solidaritat und ihre Widerspriiche

Dabei behilt der Staat eine relative Autonomie gegeniiber dem »Block an der
Macht«. Genau das ermdglicht erst seine Rolle der Vereinheitlichung und Or-
ganisierung der Herrschenden: »Das Spiel dieser Widerspriiche innerhalb der
Materialitit des Staates ermdglicht die Organisationsrolle des Staates« (ebd.:
165).

Poulantzas schlief3t daraus, dass der Staat als eine Verdichtung von Krif-
teverhiltnissen gesehen werden muss:

»[..] der Staat, in diesem Fall der kapitalistische Staat, [darf] nicht als einin
sich abgeschlossenes Wesen begriffen werden, sondern, wie auch das Ka-
pital, als ein Verhaltnis, genauer als die materielle Verdichtung eines Kraf-
teverhiltnisses zwischen Klassen und Klassenfraktionen, das sich im Staat
immer in spezifischer Form ausdriickt« (ebd.: 159).

3.2 Organische Intellektuelle und Alltagsverstand

Laut Gramsci sind »alle Menschen [...] Intellektuelle [...]; aber nicht alle Men-
schen haben in der Gesellschaft die Funktion von Intellektuellen« (Gramsci
1996: H.12,§ 1, GH:1500). Der Intellektuellenbegriff bezieht sich hier vor allem
auf die Funktionen, die Intellektuelle in der gesellschaftlichen Arbeitsteilung
einnehmen. Intellektuelle erarbeiten Denkweisen, Vorstellungen, Begrifte
und spezialisiertes Wissen (Wissenschaften), welche fiir die Organisation von
bestimmten gesellschaftlichen Bereichen wichtig sind, wie bspw. Wirtschaft,
Schulsystem, Medien, Medizin etc. Sie spielen daher bei der Organisation und
beim Kampf um die Hegemonie eine wichtige Rolle. Gramsci schreibt dazu
weiter: »Jede gesellschaftliche Gruppe schafft sich [...] zugleich organisch eine
oder mehrere Schichten von Intellektuellen, die ihr Homogenitit und Be-
wusstheit der eigenen Funktion nicht nur im 6konomischen, sondern auch im
gesellschaftlichen und politischen Bereich geben [...]« (Gramsci1996: H. 12, § 1,
GH:1497). Dabei unterscheidet Gramsci zwischen organischen und traditionellen
Intellektuellen. Die Intellektuellen der dominanten Klasse itben eine besondere
Anziehungskraft aus, und die Intellektuellen der anderen Klassen ordnen sich
unter. Die Intellektuellen wirken darin organisierend. Sie organisieren den
Alltagsverstand, »indem sie Weltauffassungen, Selbstverstindnisse, Normen
und Werte zivilgesellschaftlich ausarbeiten und durchsetzen« (Opratko 2012:
49).

https://dol.org/10:14361/9783839466209-004 - am 12.02.2026, 14:58:48, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839466209-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Fragestellungen

Bei Gramsci nimmt der Alltagsverstand eine besondere Rolle ein. Der All-
tagsverstand ist widerspriichlich und inkohdrent und umfasst ein Selbst- und
ein Weltbild sowie auch routinierte Handlungen und alltigliche Praxen.

»Der Alltagsverstand ist keine einheitliche, in Raum und Zeit identische
Auffassung [..] sein grundlegender und charakteristischster Zug ist es, eine
(auch in den einzelnen Hirnen) auseinanderfallende, inkoharente, inkonse-
quente Auffassung zu sein, der gesellschaftlichen und kulturellen Stellung
der Volksmengen entsprechend, deren Philosophie er ist« (Gramsci 1996: H.
11, §13, GH: 139f).

Der Alltagsverstand ist, laut Gramsci, Ausgangspunkt von gesellschaftlichen
Handlungsweisen. Die Stabilitit der biirgerlichen Hegemonie resultiert unter
anderem daraus, dass sie in den alltiglichen Praxen und Selbstverstindlich-
keiten der Menschen verankert ist (Opratko 2021: 45). Somit ist eine Auseinan-
dersetzung um Hegemonie auch wesentlich eine Auseinandersetzung um den
Alltagsverstand. Der kritische Kern des Alltagsverstandes (auch »buonsenso«)
gilt dabei als Ankniipfungspunkt fiir emanzipatorische Strategien (ebd.: 47).

Laut Gramsci stellt die politische Partei fir einige gesellschaftliche Grup-
pen eine Art und Weise dar, ihre eigenen organischen Intellektuellen auszubil-
den (Gramsci 1996: H. 12, § 1, GH:1506). Intellektuelle dienen hier auch als Bin-
deglieder. Nach Gramsci stellen Gewerkschaftsorganisationen und politische
Parteien die Bindeglieder zwischen »Staat und Arbeitermasse« dar® (Gramsci
1996: H. 1, § 43, GH: 96).

Gramsci unterscheidet zusitzlich zwischen »grofRen« und »kleinen« Intel-
lektuellen. Dabei sind »grofle« Intellektuelle konzeptionell titig, »itberschau-
en« die grofRen Entwicklungen und Traditionen. Alex Demirovi¢ fasst »kleine«
und »grofRe« Intellektuelle folgendermafien zusammen:

2 Konkretschreibt Gramsci: »[...] im Norden herrscht der Typus des Werkstatttechnikers«
vor, der als Bindeglied zwischen der Arbeitermasse und der Kapitalistenklasse dient; die
Verbindung zwischen Arbeitermasse und Staat war durch die Gewerkschaftsorganisa-
tionen und durch die politischen Parteien gegeben, das heifdt, durch eine vdllig neue
intellektuelle Schicht (der heutige Korporativismus mit seiner Folgeerscheinung, der
Verbreitung dieses sozialen Typus im nationalen Maf3stab, systematischer und konse-
quenter, als es der alte Syndikalismus hitte bewerkstelligen konnen, ist in gewissem
Sinne ein Instrument moralischer und politischer Einheit« (Gramsci1996: H.1, § 1, GH:
96; eigene Hervorhebung).

https://dol.org/10:14361/9783839466209-004 - am 12.02.2026, 14:58:48, Acce:

43


https://doi.org/10.14361/9783839466209-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4

Solidaritat und ihre Widerspriiche

»Die Gruppe der Intellektuellen innerhalb der Zivilgesellschaft ist in eine
komplexe Hierarchie eingeordnet. Es gibt die grofien und die kleinen Intel-
lektuellen. Die groflen Intellektuellen sind konzeptiv tétig, sie liberschau-
en die grofen Entwicklungen und Traditionen, sie prigen die Begriffe des
Konsenses und arbeiten an der moralischen und intellektuellen Einheit der
kollektiven Uberzeugungen und Gewohnheiten. Die kleinen Intellektuellen
haben aufdenverschiedenen Hierarchiestufen die Funktion der Vermittlung
und der Reproduktion des Wissens und des Konsens« (Demirovi¢ 2007: 35).

Die »kleinen« Intellektuellen sind somit Verwalter:innen und »Populisatoren«®
(Gramsci 1996: H. 12, § 1, GH: 1503) und iiben vermittelnde Tatigkeiten aus.
Opratko argumentiert, dass sie »die Ubersetzung grofer intellektueller Ent-
wiirfe in alltagsverstindliche Formen [organisieren]« (Opratko 2019: 162).

3.3 Zwischenfazit

In diesem Kapitel habe ich erliutert, wie Hegemonie mit Konsensgewinnung
und auch der Aufrechterhaltung der biirgerlichen Gesellschaft zusammen-
hingt. Um allerdings diese theoretischen Primissen auf meine zuerst ge-
nannten Fragestellungen und somit mein empirisches Material anzuwenden,
ist eine Methodologie notwendig, die die Anwendung der abstrakten Theorie
auf konkrete empirische Prozesse moglich macht. Die historisch-materia-
listische Politikanalyse (HMPA) ist eine Methodologie, die das Ringen um
Krifteverhiltnisse im Zuge politischer Prozesse in den Blick nimmt. Dabei
greift sie auch die von mir ausgefithrten gramscianischen Grundannahmen
iiber Hegemonie, Gesellschaft, Staat und seine Apparate auf.

3 Gramscischreibt:»[..] auf die hochste Stufe waren die Schopfer der verschiedenen Wis-
senschaften, der Philosophie, der Kunst usw. zu stellen; auf die niedrigste die beschei-
densten >Verwalter< und Populisatoren des bereits vorhandenen, traditionellen, ange-
héauften intellektuellen Reichtums« (Gramsci 1996: H. 12, § 1, GH: 1503; eigene Hervor-
hebung).

https://dol.org/10:14361/9783839466209-004 - am 12.02.2026, 14:58:48, Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839466209-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

