
Einführung1

Wer war Cornelius Castoriadis? Was war er? Revolutionär und Philosoph.

Ökonom. Psychoanalytiker. Politischer Denker und Aktivist, der Parrhesia

verpflichtet. Lehrer. An der Kreuzung des Chiasmas »Denker der Revolution

– Revolution des Denkens« steht der Philosoph des 20. Jahrhunderts, der

die Revolution, die er doch nicht selbst erlebte, am gründlichsten und am

beständigsten durchdachte. Von der gescheiterten oder verpassten antika-

pitalistischen Revolution herkommend, machte er mit der Psychoanalyse

die Revolution des Denkers selbst durch und revolutionierte das Denken

als solches, nicht nur durch seine geniale Ontologie. Er verband all die

genannten Tätigkeiten unablässig zu einem Lebenswerk, dessen Tragweite

erst allmählich auch im deutschsprachigen Raum ermessen wird.2

1 Ich danke Cristina Beretta, Nina von Korff, Eva Laquièze-Waniek und Martin Weiß für

wichtige Anmerkungen.

2 Das lange Radiointerview, das Katharina von Bulow 1996 in der Sendung Le bon plai-

sir mit Castoriadis führte, ist ein guter Einstieg in diesen außergewöhnlichen Le-

benslauf eines Zeitgenossen, der das 20. Jahrhundert diagnostizierte, synthetisier-

te und zu verändern suchte: https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g. Wei-

ters die Sendung »Castoriadis: un titan dans le labyrinthe, 1922-1997« von Clémence

Mary: https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadi

s-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997. Etwas spezieller ist das Interview, das Chris

Marker mit dem Philosophen in der Serie L’héritage de la chouette 1989 über die De-

mokratie führte: Une leçon de démocratie: https://vimeo.com/128666476. Seine eigenen

Darstellungen über seinen intellektuellenWerdegang finden sich in der Einleitung zu

La société bureaucratique, EP V, SB, Paris 2015, sowie in dem langen Text »Fait et à faire«,

in: M. Busino (Hg.), Autonomie et autoorganisation. La philosophie militante de Cornelius

Castoriadis, Genf 1989, S. 457-511, dt. »Getan und zu tun«, in: AS 4, S. 183-269. Dieser

Text ist eine bündige Antwort auf die in dem Band versammelten kritischen Beiträge

seiner damaligen Kolleg_innen.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.youtube.com/watch?v=sI5xlrQDC9g
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://www.franceculture.fr/emissions/une-vie-une-oeuvre/cornelius-castoriadis-un-titan-dans-le-labyrinthe-1922-1997
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476
https://vimeo.com/128666476


10 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Castoriadis war auch Sohn einer früh verstorbenen Mutter, eines stren-

gen und zugleich liebevollen Vaters, selbst Vater zweier Töchter, Ehemann,

Freund, Geliebter und Liebhaber – nicht nur von Musik, obwohl er das gerne

betonte; er war mehrmals auf der Flucht, und er war Freund der Flüchtlinge

(sans papiers), denen er noch in hohem Alter beistand, als die Behörden sie aus

ihren Zufluchtsunterkünften in Paris zu jagen suchten. Vertreibung, Flucht,

Zuflucht und Angst vor neuerlicher Abschiebung (in den 1950er und 60er Jah-

ren aus Frankreich zurück in das von den Militärs beherrschte Griechenland)

prägen sein Leben seit seiner Geburt. Er wohnte zuletzt 1, rue de l’Alboni in

der Wohnung, in der Bernardo Bertolucci Der letzte Tango in Paris drehte.3 In

dieser Wohnung, die zum Teil seine Arbeitsstätte war, empfing er auch seine

Analysand_innen und uns Student_innen, deren Arbeiten er betreute.

Sein tragischer Tod nach langem Todeskampf Ende 1997 versetzte uns

nicht nur in Angst, Trauer und Wut, sondern auch in tiefe Zweifel, was die

Anerkennung des Todes anlangt. Der Philosoph hatte diese von einer halbwegs

aufgeklärten Kultur immer eingefordert, und er hatte mit der kollektiv ver-

breiteten Verdrängung des Todes die Hybris in der von Technobürokratie und

Gewinnsucht beherrschten Gesellschaft verbunden. Zugleich hat er immer

auch auf die psychische Unmöglichkeit einer solchen Anerkennung verwie-

sen (die Psyche im radikalen Sinn von Castoriadis – und im Anschluss an

Freud – kann sich ihren Tod nicht vorstellen, sie kann ihn auch nicht träu-

men, geschweige denn anerkennen). Der todkranke Patient wollte weiterle-

ben, riskierte eine hochriskante Operation und verfiel nach postoperativen

Komplikationen in eine mehrmonatige Agonie, aus der er am 26. Dezember

1997 erlöst wurde.

Ich kannte Castoriadis zwischen 1988 und 1997 vor allem als Lehrer und

Betreuer. Weil ich ihn kannte, kann mein Buch über ihn nicht nicht mit einer

Frage nach dem Menschen, seinem Leben und seinem Tod beginnen, auch

wenn, oder gerade auch weil es ein philosophisches Buch ist, das als solches

immer schon vor demHintergrund erfahrungsbezogener und nicht bloß abs-

trakter Fragen entstand.

Castoriadis hat uns gelehrt, dass Kohärenz das Wichtigste und zugleich

Schwierigste ist, egal ob wir Philosoph_innen oder politische Aktivist_innen,

Dienstleister_innen, Handwerker_innen, und Techniker_innen, Geistes-, Ge-

sundheits-, Hilfs- oder Sexarbeiter_innen bzw. Bauern und Bäuerinnen sind.

3 Italien/Frankreich 1972 mit Maria Schneider und Marlon Brando in den Hauptrollen.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 11

Doch was bedeutet es genau, kohärent zu sein? Dass unsere Entscheidun-

gen und Aussagen möglichst stimmig und gut begründet sind; dass wir den

Mut haben, für sie einzustehen, auch wenn sie uns Nachteile bringen. Die-

se parrhesiastische Kohärenz ist das, was andere Wahrheit im praktischen

Sinn nennen, und vor der die meisten gerne einen Haken schlagen, wenn

es beginnt, unangenehm und ängstigend zu werden. Dabei geht es genauer

darum, einen Gedanken, etwa ein Urteil über eine gesellschaftliche Situation,

konsequent weiterzudenken und diese punktuelleWahrheit auszusprechen, à

vos risques et périls oder im Sinne dessen,was Foucault den »Mut zurWahrheit«

bei den Griechen nennt.4 Castoriadis war genau das: ein Denker und Aktivist

im Zeichen der Kohärenz, so gut es eben geht. Wer mit Rationalisierungen

zur Verteidigung der Inkohärenz oder des Totalitären glänzte, wurde von ihm

gegeißelt. Das isolierte ihn zwar von vielen »Kolleg_innen«, doch behielt er in

der Regel recht. Eine Ausnahme von dieser Regel war die Einschätzung der

Aufrüstung während des Kalten Krieges: Hier verschätzte er sich, was die mi-

litärische Übermacht der UdSSR und ihren uneingeschränkten Willen zum

Krieg anlangt.5

Eingedenk der erwähnten Ontologie bedeutet Kohärenz auch, dass wir

dem Unbestimmten irgendwie Rechnung tragen und den lebensfeindlichen

Kontrollzwang aufgeben. Das sind Trivialitäten, auch wenn es immer selte-

ner wird, dass politische Entscheidungen im großen Stil auf dieser trivialen

Ebene kohärent sind: Nehmen wir nur das drängendste Problem, den Klima-

wandel: Die Entscheidungen der Staatschefs aller Weltmächte ergehen sich

angesichts der Lage des Planeten in Inkohärenz; das beginnt schon mit ihren

Ankündigungen, nicht erst bei der halbherzigen Umsetzung. Castoriadis hat

schon sehr früh und unermüdlich darauf verwiesen, doch er glich – ähnlich

wie Günther Anders – einem Mahner in der Wüste. Die ökologische Situati-

on, insbesondere die Klimakrise, die er bereits in den frühen 1970er Jahren

als katastrophal einschätzte, hat sich seither arg verschärft, und je mehr sie

sich verschärfte, desto heftiger wurde sie vom Industrie-Establishment und

seinen politischen Handlangern weltweit geleugnet.

4 M. Foucault,DerMut zurWahrheit.Die Regierung des Selbst und der anderen II, Berlin 2012.

5 C. Castoriadis, Devant la guerre, Paris 1982. Er irrte nicht, was die militärische

Selbstüberschätzung und die geopolitischen Verirrungen der unterschiedlichen US-

Regierungen anlangt, das belegen der Koreakrieg und der Vietnamkrieg ebenso wie

die beiden Golfkriege und vor allem der Krieg in Afghanistan mit dem chaotischen

Abzug der US-Truppen 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Auch als Betreuer unserer Arbeiten ließ er mit seiner Forderung nach Ko-

härenz nicht locker.6 Bei aller Freundlichkeit beharrte er auf konsequenter

Selbstinfragestellung und auf der ständigen Einbeziehung neuer Erkenntnis-

se und Erfahrungen in das Denken, das ja erst allmählich zu einem »eige-

nen« wird. Die mit dieser Selbstinfragestellung einhergehende Veränderung

hat mit der Fähigkeit zu tun, Kritik auszuhalten und dabei dennoch an ei-

ner konsequenten Denkbewegung festzuhalten. Castoriadis lebte die Beför-

derung der Autonomie auch als Lehrer, indem er uns ermutigte, unserem

eigenen Erkenntnisinteresse zu folgen und dabei möglichst unabhängig von

den Moden und Dogmen des Tages, ja von den Zwängen der akademischen

Nomenklatur zu werden.7

Kohärenz hat zwar formal etwasmit Logik zu tun, aber noch viel mehrmit

Charakter, ja mit Mut, denn es ist eines, die Dinge zu verstehen, ein anderes

ist es, sie in ihrer ganzen Tragweite anzuerkennen und im Sinne der Parr-

hesia auch in ihren unangenehmsten Auswirkungen beim Namen zu nennen.8

6 Weil Kohärenz sich nur entlang der Grenze zur Inkohärenz erproben lässt, versteht es

sich von selbst, dass auch er immer wieder die Inkohärenz streift. Gerade in der ge-

genständlichen Frage nach den biographischen Elementen war Castoriadis durchaus

auch inkohärent: Einerseits verurteilt er die biographischen Details und Schnüffelei-

en zu Autor_innen oder Persönlichkeiten, die für dieWeltWichtigeres hervorgebracht

hätten als diese oder jene Trivialität aus ihrem Liebesleben, andererseits gibt er von

Bulow das in FN 1 erwähnte Interview, das über drei Stunden geht, und lässt sich auf

ihren Hinweis ein, dass er einen schmalen Grat zulasse für ein solches Interview, das

schließlich interessant zu hören ist, witzig und voll berührender Episoden aus seiner

Kindheit und Jugend. Die intime Sphäre der Liebes- und Heiratssachen sparte er tat-

sächlich aus.

7 Dennoch riet er mir zu einer universitären Karriere und erzählte mir, wie schwer es für

ihn gewesen war, als Exilgrieche mit einem anderen Brotberuf als dem eines Universi-

tätslehrers seinem philosophischen Schaffen nachzugehen. Er verwies auch ab und zu

auf Spinoza, der in seinem Brotberuf Optiker und nur in seiner Freizeit Philosoph (und

politischer Aktivist) gewesen war. Auf die Frage, wie er in der Freizeit so viel schaffen

konnte, antwortete er, dass er seine Aufgaben im Amt (Statistik-Abteilung der OECD)

immer sehr rasch erledigte, um sich dann der politischen und philosophischen Recher-

che zu widmen.

8 Auch wenn es in Sachen Post-/Strukturalismus und Iranische Revolution Dissens zwi-

schen Castoriadis und Michel Foucault gab: hierin waren die beiden Philosophen sich

einig, genauso wie in ihrer subversiven Haltung und ihrer – durchaus unterschiedli-

chen – Bezugnahme auf die Griechen. Foucault hat die Parrhesia in seinen letzten Vor-

lesungen am Collège de France ins Zentrum seines Interesses gerückt. Davor waren es

aber vor allem die für Castoriadis wichtigeren Autorinnen Rosa Luxemburg und Han-

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 13

Noch einmal etwas anderes ist es schließlich, mit aller Konsequenz im Sin-

ne der Umsetzung frei und verbindlich getroffener Entscheidungen zu han-

deln. Castoriadis ging es immer um die Kohärenz in diesem weiteren, über

die Logik und das Sagbare bzw. die Sprechakte hinausreichenden Sinn der

Praxis als deliberatio und deren Umsetzung. Kohärenz war für ihn eine prakti-

sche, handlungsrelevante Methode von durchaus ethischer Tragweite, die mit

Klugheit und Wahrheit im Sinne der antiken Phronesis und Aletheia zu tun

hatte; keinesfalls war es eine nur logisch-formalistische Eigenschaft oder das

bloße Ausräumen von Widersprüchen. Diese Art von Intelligenz war für ihn

instrumentelle Vernunft, Berechnung, die Computer besser bewerkstelligen

bzw. die mathematische Logik, welche er im Sinne des Aristotelischen Orga-

non (Werkzeug) für unentbehrlich hielt, die ihn aber vor allem ontologisch

bzw. magmalogisch in Hinblick auf ihre aporetischen Ränder interessierte.

Was die Kohärenz in der weiter gefassten philosophischenTheoriebildung

anlangt, so war Freud ihm nicht nur als Erfinder der Psychoanalyse ein Vor-

bild, sondern auch aufgrund seiner ständigen Bestrebungen,Theorie und (kli-

nische) Praxis immer wieder miteinander in Einklang zu bringen.Wie dieser

versuchte er, seinen klinischen Erfahrungen eine nachvollziehbare theoreti-

sche, also begriffliche Kohärenz aus der Aporetik und Alteritätserfahrung her-

aus zu verleihen.9 In seinem Umgang mit Marx lagen die Dinge noch etwas

anders: Castoriadis war enger an dessen Texte gebunden, die exegetische Zu-

gangsweise überwog, auch wenn er sich allmählich davon zu befreien begann,

was zu einer der kenntnisreichsten und profundestenMarxkritiken führte: Er

nahmMarx so ernst und genau wie nurmöglich und legte ihn Stück für Stück

auseinander, bis von dessen Kapitalismuskritik nur noch wenig Brauchbares

für ihn übrigblieb: Das hielt er hoch und dafür würdigte er den grandiosen

Autor bis zum Ende.

»So gut wie möglich«, tant que faire se peut, diese Übersetzung des antiken,

vor allem Aristotelischen dynameiwar sein Motto, nicht das kommandierende

»ich muss« oder »wir müssen«, schon gar nicht »Dumusst«, am ehesten noch

nah Arendt, die diesen Begriff bzw. die damit verbundene Haltung explizit zu ihrer

revolutionären Maxime machten.

9 Damit hängt wohl auch seine Art zusammen, die eigene Theoriebildung gelegent-

lich (anlässlich von Interviews, Einleitungen zu Neuauflagen älterer Schriften, Vorträ-

gen etc.) zu rekapitulieren und neueWendungen darin zu begründen oder zumindest

nachvollziehbar zu machen.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

im Verein mit dem Kant’schen Motto »Du sollst, denn Du kannst«. Doch Cas-

toriadis bevorzugte das Motto »nachMöglichkeit« (tant que faire se peut), so gut

es eben geht, ohne Zwang, denn das Treffliche oder das Gelingende lässt sich

nicht erzwingen, aber ohne echte Bemühung lässt es sich auch nicht errei-

chen. Das mochte ich an ihm besonders. Er war dabei im besten psychoana-

lytischen und Marx’schen Sinn an den Fähigkeiten der Menschen, nicht an

den Zwängen und Beherrschungen orientiert. Darin ähnelte er einem taois-

tischen Meister, aber auch in seiner Liebe zu Heraklit und dessen kryptischer

Metaphysik.10

Es ist in der Tat nicht einfach, seinen Gedankengefügen in ihrer mäan-

dernden Komplexität gerecht zu werden, den vielschichtigen Verzweigungen

und Querverweisen, die zuweilen plötzlich und unvermutet in einem kleinen

Text oder in einem noch unveröffentlichten Seminar zu einem begrifflichen

Einfall verdichtet oder zu einem neuen Begriff verknüpft werden. Um der

besseren Orientierung willen wird das vorliegende Buch sich daher zuerst

mit dem befassen, was Castoriadis seine idées mères nannte, also die Pfeiler

der Matrix seines Denkens, an der er unablässig wob. Ich werde dabei aber

versuchen, diese Ideen nicht nur in ihrer Entwicklung und Verknüpfung bei

Castoriadis selbst zu vertiefen, sondern auch, sie weiterzuführen, in neue

Richtungen, die mir wichtig oder bei ihm unterbelichtet erscheinen.11

Die Mutter all dieser »Mutterideen« (idées mères) ist wohl die Einbildungs-

kraft, denn aus ihr gehen die anderen gleichsam hervor: das »gesellschaftli-

che Imaginäre«, das »instituierende Imaginäre« und die »Magmalogik« mit

10 Sein Freund Pierre Vidal-Naquet hatte Castoriadis’ Lieblingsfragment von Heraklit

über die Seele im Original auf seinen Grabstein setzen lassen: »Unerreichbar sind die

Grenzen der Seele, auch nach Abschreiten all ihrer Wege, so tiefgründig ist ihr Logos«,

(psychês peirata iôn ouk an exeuroio pasan epiporeuomenos hodon. houtô bathyn logon eche,

DK 22 B 45, übers. v. A. Pechriggl).

11 Auchwenn es im akademischen Betrieb immer ausschließlicher vorkommt, dass Texte

toter Philosophen resümiert, bestenfalls exegetisch kommentiert werden, so könnte

ich diese Zugangsweise nur um den Preis der Verflachung wieder von meiner Aus-

einandersetzung abziehen, um eine weitere partielle akademische Studie vorzulegen.

Dieser Verflachungseffekt würde sich umso trivialer ausnehmen, als in den letzten

Jahren die Castoriadis-Rezeption geradezu explodierte. Der Großteil der Texte wieder-

holt dabei, was Castoriadis selbst schon oft genug für diverse Vortrags- oder Aufsatz-

einladungen wiederholt hatte, nämlich die Zusammenfassung seiner idées mères und

seines politisch-philosophischenWerdegangs. Da er ein exzellenter Schriftsteller war,

kann ein solches Unterfangen nur als redundanter Abklatsch erscheinen.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 15

der Idee vom »Sein als Schöpfung«. Aber auch das Umgekehrte stimmt: Oh-

ne das instituierende gesellschaftliche Imaginäre als radikal schöpferisches

wäre die radikale Einbildungskraft schwer nahvollziehbar und ohne dieses

Begriffspaar wäre wohl auch Castoriadis’ atemberaubender Kommentar zur

phantasia bei Aristoteles nicht möglich gewesen.12 Dazu kommen die schon

seit langem in der Politik- und Philosophiegeschichte etablierten Ideen der

Autonomie und der Revolution, die er in seiner radikalen Demokratietheorie

zu dem zusammenfügte, was er nach einigen utopischen Ausführungen in

Le contenu du socialisme das »Projekt der Autonomie« nannte.13 Mit der Frage

nach der Schnittstelle von Ethik und Politik in diesem revolutionären Projekt

werde ich das Buch abschließen.

Ich werde davor aufzeigen, wie Castoriadis seine Systematizität uner-

müdlich am Leitfaden seiner Ontologie entlangführte, die er »Magmalogik«

nannte, und wie er seinen interdisziplinären Ansatz bis zum Ende durch-

hielt.14 Die Magmalogik ist nicht eine vereinheitlichende Logik für all diese

durchaus heterogenen Seinsweisen, sondern eine Ontologie, die der He-

terogenität aller bekannten Seinsweisen und ihren je spezifischen Logiken

Rechnung trägt bzw. sie nicht denkunmöglich macht. Im Zentrum dieser

Ontologie steht für Castoriadis ein Chiasma, das ebenso mit der Yin-Yang-

Figur darstellbar ist. Das Chiasma verbindet das Unbestimmbare mit der

Mengen- und Identitätslogik, die selbst von Unbestimmbarem durchzogen

und damit letztlich aporetisch ist. Im Unbestimmbaren wiederum sind

mengen-/identitätslogisch immer weitere Bestimmungen zu treffen, wobei

es sich aber nicht erschöpfend bestimmen lässt. Die nicht restlos aufheb-

bare Unbestimmtheit inmitten der mengenlogischen Dimension des Seins

zeigte er anhand der Grenzen der mathematischen Logik auf, die ihn nicht

nur als Statistiker und Mathematiktheoretiker interessierten, sondern vor

12 C. Castoriadis, »La découverte de l’imagination«, in: Domaines de l’homme, CL 2, Paris

1986, S. 327-363, dt. »Die Entdeckung der Imagination«, AS 3, S. 47-86.

13 C. Castoriadis, Über den Inhalt des Sozialismus, AS 2.1.

14 »Die gegenwärtige philosophische und wissenschaftliche Situation, die eine direkte

Folge der wissensbezogenen Tätigkeiten der letzten 75 Jahre ist, gebietet eine Reflexi-

on über die Seinsweise und die Organisationslogik folgender neuer Objekte: der Ele-

mentarteilchen und des kosmischen Feldes, der Selbstorganisation des Lebendigen,

des Unbewussten und des Gesellschaftlich-Geschichtlichen, welche allesamt die er-

erbte Logik und Ontologie radikal in Frage stellen.« IIS, S. 457 (übers. v. A. Pechriggl;

GII, S. 559)

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

allem in Hinblick auf die Weiterentwicklung seiner neuartigen Ontologie

(Magmalogik) – auch im Rahmen seiner Ontologie-Seminare.

Castoriadis war der Erfinder des Begriffs des gesellschaftlichen Imaginären,

der mich auf Anhieb faszinierte und ohne den heute kein_e Sozial- oder

Kulturwissenschafter_in auskommt, ob er_sie Castoriadis kennt oder nicht.15

Das gesellschaftliche Imaginäre ist ausnahmslos in allen (menschlichen)

Gesellschaften anzutreffen, und ähnlich wie die Sprache, die Körper oder

das Unbewusste ist es irreduzibel, nicht ableitbar von einem anderen ge-

sellschaftlichen oder anthropologisch relevanten Phänomen. Castoriadis hat

unmissverständlich erläutert, warum er nicht von »kollektiven Vorstellun-

gen« spricht: Erst die gesellschaftliche Bedeutung oder Relevanz, welche

Vorstellungen durch bestimmte Praktiken, Habituierungen, Diskursivierun-

gen und Institutionen erlangen,machen sie zu gesellschaftlichen imaginären

Bedeutungen oder zu Bedeutungen tout court; erst durch diese erlangen Vor-

stellungen Bedeutung, werden signifikant, um einen Terminus aus der eben

erwähnten Statistik zu bemühen.16 Wir werden weiter unten sehen, wie das

im Detail zu verstehen ist, und welche Implikationen das für unsere sozial-

und kulturwissenschaftliche Begriffsbildung hat.

Castoriadis bleibt für mich nach über 30 Jahren einer der systematischs-

ten und originellsten Philosophen des 20. Jahrhunderts und es wird noch lan-

ge, immer von neuem zu sehen sein, wie dieser Geist unser Denken, die Art

des philosophischen und kulturwissenschaftlichen Nachdenkens verändert

hat und weiter verändern wird. Er war nicht nur ein herausragender Univer-

salgelehrter, wie sie nicht mehr existieren, sondern er war vor allem ein Revo-

lutionär, und diese beiden Seitenwaren untrennbarmiteinander verwoben, ja

sie sind die meist fließende, zuweilen aber auch klaffende Grundlage für sein

unablässiges Benennen und Verschränken der Gegensätze. Auch das verbin-

det seine Haltungmit jenem taoistischen Zugang, den ich oben ansprach und

den ich methodologisch mit der Figur des Chiasmas weiterzuführen suche.

15 Die Zahl der so genannten Geistes-, Sozial- und Kulturwissenschafter_innen, die ohne

Castoriadis zu nennen bzw. zu kennen, über das »gesellschaftliche Imaginäre« und das

von diesem Begriff ausgehende »städtische Imaginäre«, das »politische Imaginäre«

oder das »KZ-Imaginäre« (»imaginaire concentrationnaire«) schreiben, ist mittlerweile

unüberschaubar, so sehr hat sich der Begriff eingebürgert.

16 AlsMitglied und zeitweiliger Direktor der Statistik-Abteilung der OECDwar er zwar ein

Kenner dieser Disziplin, aber gerade als solcher wusste er genau, wie beschränkt ihre

Aussagekraft und wie schamlos die Manipulationen durch die politische Oligarchie

sind, die ideologisch und fast immer stümperhaft mit Zahlen jongliere.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 17

Dass er zwar in ein Zeitalter der Revolutionen hineingeboren worden war,

aber selbst an keiner großen Revolution teilnahm, war nicht nur eine weitere

Tragik seines Lebens, es war wohl die conditio sine qua non seiner Revolution

des Denkens. Denn wäre er Revolutionär geworden, wäre er nicht Philosoph

geblieben, eine Tätigkeit, zu der er sich schon als Schüler hingezogen fühlte.

Seine politische Urteilskraft und sein Engagement waren von seiner Gelehrt-

heit nicht beeinträchtigt, wie dies so oft der Fall ist. Castoriadis war auch

deshalb der griechischen Antike verbunden, die er kannte wie seine Westen-

tasche und jedenfalls besser als die meisten akademischen Gelehrten, die sich

darauf spezialisiert hatten. In ihr fand er die Verknüpfung von Philosophie

und Politik/Demokratie, ja den Keim dieser Verknüpfung, die er eigentlich als

gemeinsame Hervorbringung beschrieb. Trotz seiner herausragenden Anti-

kekenntnisse holte er bei den besten Antikeforscher_innen Rat, wenn er sich

nicht sicher war.17

Sehen wir noch einmal zurück auf einige Episoden im Leben von Cas-

toriadis. Er entstammte einer in Trapezunt, der heutigen Türkei lebenden

griechischen Familie und wurde 1922 im damaligen Konstantinopel geboren.

Drei Monate nach seiner Geburt flohen seine Eltern mit ihm vor der Vertrei-

bung der Griechen durch die Türken und siedelten sich in Athen an. Vor bzw.

während der deutschen Besetzung Griechenlands (1941-1945) trat er zuerst der

Kommunistischen Jugend und dann der Partei bei, aus der er wegen seiner

kritischenHaltung gegenüber den stalinistischen Tendenzen baldwieder aus-

trat, um sich der trotzkistischen Internationale anzuschließen.Erwurde nach

demKrieg und der deutschen Besatzung, die er nur knapp überlebte, von drei

Lagern verfolgt: Von den Leuten der stalinistischen KP Griechenlands, die ei-

nige seiner Kameraden töteten; von den mit den ultrarechten Royalisten ver-

bündeten britischen Besatzern und von denMilitärs, die nach dem Krieg eine

17 Bei der Verteidigung meiner thèse Corps transfigurés, bei der Castoriadis seit knapp

2 Monaten nicht mehr am Leben war, wurde dieser von einigen Jurymitgliedern ge-

würdigt. So erzählte der Aristoteles-Spezialist Pierre Pellegrin, dass er sich immer ge-

ehrt fühlte, wenn Castoriadis ihn um Rat in der einen oder anderen spitzfindigen Fra-

ge bat. Der Althistoriker Vidal-Naquet, der für Castoriadis als Vorsitzender der Jury

einsprang, erzählte über seinen regen Austausch mit dem Verstorbenen in Antike-

Angelegenheiten (siehe dessen Vorwort zu Castoriadis’ Sur le Politique de Platon, Paris

1999). Von den Seminaren zur Antike sei neben diesem veröffentlichten zum Staats-

mann (Politikos) die Reihe von Seminaren hervorgehoben, die er von 1981 bis 1985 hielt

und die posthum 2002-2011 unter dem Titel Ce qui fait la Grèce in drei Bänden erschie-

nen sind.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Militärdiktatur zu errichten versuchten, was ihnen schließlich gelang. Ende

1945 floh er mit Unterstützung seines Vaters aus seinem Versteck in Athen

und ging nach Frankreich ins Exil.18

Nachdem er in Athen Wirtschaftswissenschaften, Jura und Philosophie

studiert hatte, war er im französischen Exil zum Mitarbeiter der OECD

geworden. Daneben verfasste er unter diversen Pseudonymen revolutionäre

Texte in einer Zeitschrift, die er mit seinem Kollegen Claude Lefort begrün-

dete und bis 1967 herausgab. Diese Zeitschrift war nach einem Ausspruch

von Rosa Luxemburg benannt: Socialisme ou Barbarie (SouB), Sozialismus

oder Barbarei. Die schillernden und verwirrend zahlreichen Pseudonyme

verwendete der noch nicht Eingebürgerte vor allem, um einer Abschiebung

zu entgehen: Pierre Cardan (Cardano), Pierre Chaulieu, Barjot, Jean-Marc

Coudray, Jean Delvaux (ein Mönch, der 1595 wegen Hexerei enthauptet wur-

de), Marc Noiraud. Castoriadis, den seine Freund_innen Corneille19 nannten,

war lange auf der Flucht; ein Verfolgter, der unter diesem Status gewiss zu

leiden hatte, insbesondere in der rigiden und hierarchischen akademischen

Welt Frankreichs; doch ist mir nicht bekannt, dass er sich mit diesem Status

identifiziert oder besonders darauf verwiesen hätte.

Bei aller Ambivalenz gegenüber Interviews war ihm das in den USA gän-

gige Selbstouting mit denWorten »I identify as…« fremd, zumal er gerade als

Psychoanalytiker mit der Veränderlichkeit und Fluidität von personaler Iden-

tität vertraut war. Ich sehe allerdings in der auf das gesamte Imaginäre aus-

geweiteten Verschränkung zwischen Instituierendem und Instituiertem eine

sublimierte Form dieses A/Topos: Die Frage nach der radikalen Veränderung

im Kontext von Ent- und Verwurzelung; ja überhaupt stellt die Frage nach der

Wurzel und damit nach der Physis (gr. für Wurzel) ein zentrales Motiv seiner

Arbeit an der politischen wie auch psychoanalytischen Radikalität (radix lat.

für Wurzel) und am »radikalen Imaginären« dar, der Wurzel revolutionären

Handelns.20

18 In dem genannten Interview mit K. v. Bulow sowie in einem Interview 1984 erzählt

er, dass er einer der Passagiere des mythenbehafteten Schiffs Mataroa war, das viele

später berühmt gewordene Griechen über Taranto ins Exil nach Frankreich brachte.

Siehe auch »Paraskinion«, ET1 1984, https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k.

19 Nicht so sehr nach dem französischen Dichter (1606-1684), sondern, weil das die übli-

che Übersetzung von Cornelius ist.

20 Eine tiefgreifende Auseinandersetzung mit der eigenen Geschichte ist für eine_n Psy-

choanalytiker_in selbstverständlich.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k
https://www.youtube.com/watch?v=hs9ZsKj-o1k


Einführung 19

Castoriadis sprach und schrieb aufgrund seiner Schulbildung und einer

frankophonen Hauslehrerin perfekt Französisch, doch die Tatsache, dass er

noch nicht französischer Staatsbürger war, verunmöglichte ihm lange Zeit ei-

ne universitäre Karriere in Frankreich.21 Seine politische Tätigkeit verband er

mit einer politikphilosophischen Reflexion. SouBwurde zwar 1967 eingestellt,

21 Die Verfahren für die mit einer akademischen Stelle verbundene Verbeamtung erfor-

derten die Staatsbürgerschaft. Die Sichtung des Nachlasses zeigte, dass das französi-

sche akademische Milieu Castoriadis auch noch nach dem internationalen Erfolg sei-

nes Buches Gesellschaft als imaginäre Institution zu ignorieren tendierte bzw. ihn nicht

als Quelle nannte, obwohl –wie vor allemdieGeschichtsschreibung zeigt – seine Theo-

rie des gesellschaftlichen Imaginären großen Einfluss auf dieses Milieu hatte. Einige

von Castoriadis’ politischen und intellektuellen Weggefährten sind davon auszuneh-

men, allen voran Edgar Morin und Vidal-Naquet, aber auch Michel Foucault, Nicole

Loraux und Paul Ricœur. Castoriadis selbst hat sich dazu in der Öffentlichkeit nur lapi-

dar geäußert, im Vordergrund stand seine polemische Kritik an den Autoren der so ge-

nannten Postmoderne bzw. dessen,was er die französische Ideologie nannte. Auch sei-

ne streitbare Art und die Zerwürfnisse in der Zeit von Socialisme ouBarbarie, die zu einer

wüsten Polemik zwischen ihm und seinem langjährigen Weggefährten Jean-François

Lyotard führten, sind Elemente für dieses Verstehen. Auf meine Frage, warum er nie

zitiert werde, wenn seine Begriffe verwendet werden, antwortete er mit einem ironi-

schen Lächeln: »C’est mon Schicksal«. Der Historiker François Dosse hat das besser zu

verstehen versucht. In seiner großen Castoriadis-Biographie schreibt er dazu: »Wieso

ein derartiges Aufmerksamkeitsdefizit? Wieso diese Wüstendurchquerung, im Laufe

derer er mit einer Handvoll Gefährten aus SouB predigte, ohne wirklich vernommen

zu werden? Und doch wurde dieser Randgänger, dieser outsider von dem Althistoriker

Pierre Vidal-Naquet als Genie bezeichnet. Er sah in ihm einen großen Philosophen,

mit dem er auf Augenhöhe über das antike Griechenland diskutieren konnte, für das

er Spezialist war. Morin hat nicht aufgehört, ihn als einen Waffenbruder in ihrem ge-

meinsamenKampf für eine bessereWelt zu bezeichnen. Er sah in seinem Freund einen

»Titanen des Geistes« und einen »brünstigen Aristoteles«. Der Psychoanalytiker André

Green, der nicht gerade zur Emphase neigt, vertraute seiner Kollegin Eleni Mangriotis

an »niemals einen derart intelligenten Menschen getroffen zu haben: Die Strahlkraft

seiner Intelligenz und die Stärke seiner Argumentation haben nie aufgehört, mich zu

überraschen.« Castoriadis. Une vie, Paris 2014, S. 7, übers. v. A. Pechriggl. Heute steht es

um die internationale Rezeption seines Werks ganz anders; sie umfasst 20 Sprachen,

und die Auffassung, dass sie überschaubar sei, ist eine anglo- bzw. germanozentri-

sche Illusion. Allein die Bibliographie der französischsprachigen Beiträge über Casto-

riadis umfasst an die 200 Seiten: http://agorainternational.org/fr/frenchworksa.html

(Aktualisierungsstand 20.08.2020), die der spanischsprachigen an die 150 Seiten: htt

p://agorainternational.org/es/spanishworks.html (Aktualisierungsstand 20.08.2021).

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html
http://agorainternational.org/es/spanishworks.html


20 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

doch schon 1968 machte sich der starke Eindruck bemerkbar, den die Zeit-

schrift bei jüngeren Leser_innen hinterlassen hatte; einer der Slogans vonMai

68, den Cohn-Bendit verbreitete, nämlich »l’imagination au pouvoir (die Einbil-

dungskraft an dieMacht)«, geht auf Castoriadis zurück, den damals aufgrund

seiner Pseudonyme tatsächlich nur wenige kannten.

Seine politische Biographie zeigt ihn als einen Menschen, der um und für

die Freiheit aller kämpfte, eine positive Freiheit, die sich in deren Selbstbe-

stimmung zu verwirklichen habe: Die Autonomie imDenken und die Autono-

mie im Handeln, die Autonomie der Einzelnen und die kollektive Autonomie

sind dabei aufs engste miteinander verschränkt. Ich denke, dass diese konse-

quente Verknüpfung ihm die Entwicklung seiner folgenreichen Begriffe erst

ermöglichte. Das soll nicht nur auf die Personalunion des Philosophen und

Sozialwissenschaftlers mit dem politischen Aktivisten und Psychoanalytiker

verweisen, des Theoretikers mit dem Praktiker, sondern auch auf seinen Au-

ßenseiterstatus. Durch seine interdisziplinäre Ausrichtung war er den Eliten

einer Technokratie suspekt, die Exzellenz schon damals nur in der eingeeng-

ten disziplinären Expertise denken und anerkennen konnten, und deren szi-

entistische Borniertheit inmitten von Vielwisserei Castoriadis als Teil des von

ihm als heteronom beschriebenen Imaginären reflektierte.

Es kann alsomit demEnde der Zeitschrift und demBeginn der 1970er Jah-

re zwar nicht von einer Abkehr vom politisch-revolutionären Projekt die Rede

sein, doch er ändert seinen Stil sowie die Einschätzung der Art undWeise,wie

die Revolution konzipiert und – zumindest ansatzweise – verwirklicht wer-

den könnte. Er sah die Revolution in späteren Jahren nicht mehr als die von

einem oder einigen wenigen ausgemalte Utopie, wie dies in Le contenu du so-

cialisme noch tendenziell der Fall war, sondern als von vielen gewünschte, vor-

gestellte, gewollte und durch gemeinsames Handeln hervorzubringende. Für

ihn blieb stets unbestritten, dass die Revolution der Organisation und klarer

Institutionen bedarf und dass die herrschenden Eliten, die an einem oligar-

chischen Raubbausystem festhalten, von dem sie profitieren, ihre (Vor)herr-

schaft nicht freiwillig aufgeben. Doch wie diese Organisation einer gerechten

und nicht mehr auf Ausbeutung von Menschen und Natur gründenden Ge-

sellschaft genau umzusetzen sei, müssen die Menschen, die die Revolution

oder die politische Veränderung vollziehen, durch entsprechende Entschei-

dungsprozesse selbst bestimmen, das sei geradezu der erste Schritt in die

effektive, nicht nur theoretisierte Freiheit.

Noch wichtiger aber ist in seiner veränderten Einschätzung der Revolu-

tion die Unberechenbarkeit ihres zentralen Elements, das er in der radika-

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 21

len Veränderung des vorherrschenden gesellschaftlichen Imaginären ortete,

allen voran der »zentralen imaginären Bedeutungen«. Am Beginn einer sol-

chen Veränderung siedelte er eine massive psychosoziale Abkehr vom kapi-

talistischen Konsumimaginären und vom technowissenschaftlichen Allmach-

barkeitsimaginären an. Besonders deutlich spricht er dies in seiner Einschät-

zung der ökologischen Krise aus. Auf die Frage von Pascale Égré, ob er ein

Revolutionär sei, antwortet er in einem Interview 1992:

»Revolution bedeutet nicht, dass Blut fließt, derWinterpalast gestürmtwird

etc. Revolution bedeutet eine radikale Transformation der Institutionen der

Gesellschaft. In diesem Sinn bin ich gewiss ein Revolutionär. Doch für eine

derartige Revolution bedarf es tiefgreifender Veränderungen in der psycho-

sozialen Organisation des westlichen Menschen, seiner Haltung gegenüber

dem Leben, kurz: seines Imaginären. Die Idee, dass der einzige Lebenszweck

immer mehr Konsum und Produktion ist – eine ebenso absurde wie degra-

dierende Idee –, muss aufgegeben werden; das kapitalistische Imaginäre

einer pseudorationalen Pseudobeherrschung und unbegrenzten Expansion

muss aufgegeben werden. Ein einzelnes Individuum oder eine Organisation

kann bestenfalls vorbereiten, kritisieren, anregen, oder mögliche Orientie-

rungen aufzeigen.«22

Der Stil ändert sich vor allem dahingehend, dass Castoriadis dem Unbe-

stimmbaren nicht nur in seiner Ontologie gerecht zu werden sucht, sondern

auch in der Art und Weise, wie er Begriffe bildet und Autor_innen be-

handelt: freier als vor seiner psychoanalytischen Ausbildung, nicht mehr

so umfassend exegetisch und nicht – um es in Bezug auf die universitär

22 »Révolution ne signifie pas les torrents de sang, la prise du palais d’Hiver etc. Révo-

lution signifie une transformation radicale des institutions de la société. En ce sens

je suis certes un révolutionnaire. Mais pour qu’il y ait une telle révolution, il faut que

des changements profonds aient lieu dans l’organisation psychosociale de l’homme

occidental, dans son attitude à l’égard de la vie, bref dans son imaginaire. Il faut que

l’idée que la seule finalité de la vie est de produire et de consommer davantage – idée

à la fois absurde et dégradante – soit abandonnée; il faut que l’imaginaire capitaliste

d’une pseudo-maîtrise pseudo-rationnelle, d’une expansion illimitée, soit abandon-

née. Cela, seuls les hommes et les femmes peuvent le faire. Un individu seul, ou une

organisation, ne peut, au mieux, que préparer, critiquer, inciter, esquisser des orienta-

tions possibles.« C. Castoriadis, »La force révolutionnaire de l’écologie« in: Écologie et

politique, EP VII, Paris 2020, S. 194 (übers. v. A. Pechriggl).

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

vorherrschende philosophische Strömung zu formulieren – im neoscholas-

tischen Debattenhoheits-Stil, den vor allem amerikanische und deutsche

Philosophen (seltener Philosophinnen) pflegen, die sich zuweilen als na-

tionale Dominanzdenker gerieren und medial auch so präsentiert werden.

Das heißt nicht, dass Castoriadis aufgehört hätte, so präzise, scharfsinnig,

kenntnisreich und umsichtig wie möglich zu argumentieren und zu arbeiten.

Er argumentierte allerdings nicht sosehr, oder jedenfalls nicht nur, um des

Argumentierens willen oder um auf der Seite des stärkeren Arguments zu

stehen, sondern um seine Auffassung von Wahrheit und Revolution voran-

zubringen. Dabei war es seit den Anfängen der Philosophie, nicht nur der

Sophistik, eine wichtige Praxis, dem schwachen Argument zu helfen. Diese

Praxis pflegte auch Castoriadis, zumal er neue Einsichten eröffnete. (Zu

Beginn einer neuen Einsicht sind die Argumente für den Blickwinkel, den

diese eröffnet, noch schwach im Vergleich zu jenen, welche die etablierten

Dogmen stützen.)

Eine kapitalistisch verwaltete Wissenschaftlichkeit ist mit ihren Mes-

sungsmaschinerien seit Jahrzehnten das Hauptinstrument im System der

Entfremdung und Ausbeutung von Mensch und Natur. Diese Entwicklung

vollzog sich in seinen Augen nicht nur trotz, sondern gerade auch wegen

der technischen und vor allem medizinischen Fortschritte, die jede Kritik

im Keim ersticken (wer möchte nicht von einer schweren Krankheit geheilt

werden? Castoriadis selbst erkrankte schwer, als er knapp über 50 war). Er

zeigte dabei die Hybris des vom Wachstums- und Gewinnmaximierungsdik-

tat angekurbelten Imaginären auf, das sich weitgehend unwidersprochen zu

immer surrealeren Gebilden aufbläht. Sein letzter von ihm für die Publikation

vorgesehener Text ist eine bis heute aktuelle Kritik dieser Ausbeutungsspi-

rale und erschien kurz nach seinem Tod unter dem Titel »La ›Rationalité‹

du capitalisme«. Darin bezieht er sich auf den Begriff der instrumentellen

Vernunft von Theodor W. Adorno und Max Horkheimer, um daran genau das

Gegenteil der Vernünftigkeit aufzuzeigen.23

23 Revue internationale de psychosociologie. La Résistible Emprise de la rationalité instrumen-

tale, 8/1997, S. 31-51, dt. Archiv für die Geschichte des Widerstandes und der Arbeit, 16/2001,

S. 425-446, AS 6. Die bei Adorno undHorkheimer überbordende Vernunftkritik im Sin-

ne des gerade in der aktuellen Pandemie so fatal sich auswirkenden Vernunft- und

Wissenschaftsbashings war nicht sein Ziel, sondern eine differenziert/differenzieren-

de Hinterfragung der vorherrschenden Bedeutung von Vernunft und Wissenschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 23

Die Psychoanalyse faszinierte Castoriadis schon früh. 1964 wurde er Mit-

glied der von Lacan begründeten Société Psychanalytique de France und 1969 be-

teiligte er sich, mehr im Hintergrund, an der Abspaltung von Lacan und der

Gründung desQuatrième groupe durch seine damalige Ehefrau Piera Aulagnier

sowie François Perrier und Jean-Paul Valabrega.24 Ab 1973 arbeitete er als Psy-

choanalytiker in freier Praxis. 1980 wird er – fünf Jahre nach Erscheinen von

Gesellschaft als imaginäre Institution – als directeur d’études für das PhD-Studium

»Philosophie et Sciences Sociales« an die EHESS25 berufen,wo er bis zu seiner

Pensionierung 1995 neben Jacques Derrida und Louis Marin Philosophie lehr-

te und bis Mitte 1997 seine Doktorand_innen betreute. Castoriadis hatte sich

durch seine Bewerbung umdie späte akademische Anerkennung bemüht; sei-

ne psychoanalytische Praxis führte er nachmittags weiter. Ohne diese klini-

24 Es ging dabei vor allem um die »Passe«, also die Frage nach der Graduierung der künf-

tigen Psychoanalytiker_innen. Während Lacan alle Graduierungsverfahren kontrollie-

ren wollte, pochten Aulagnier, Perrier und Valabrega auf faire und transparente Ver-

fahren mit gewählten Gremien. Lacan wich nicht – die anderen gingen. https://www.q

uatrieme-groupe.org/histoire/fondation (13.112.2020).

25 Die Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales (EHESS) wurde von Claude Lévi-Strauss

und anderen als eine Graduiertenschule für PhD-Studien gegründet. An dieser Re-

formuniversität wurden die berufenen Habilitierten nicht professeurs sondern direc-

teurs d’études genannt, also Dissertationsbetreuer. Sciences Sociales war damals eine

im französischsprachigen (wie auch im anglophonen) Kontext neue Bezeichnung, die

Studien wie Geschichte, Geographie, Ökonomie, Linguistik, Literatur, Philosophie, Äs-

thetik, Politik, Soziologie sowie Sozialanthropologie… umfasste und die an der EHESS

bestmöglich miteinander verbunden werden sollten. Eine der neueren, aus dieser In-

terdisziplinarität hervorgegangenen »Disziplinen« war die historische Anthropologie,

insbesondere die der Antike im Centre Louis Gernet der EHESS,wo auch ander Geschich-

te des Imaginären im Anschluss an Castoriadis gearbeitet wurde. Die New School of

Social Research in New York, an der Lévi-Strauss während seiner Zeit im Exil arbeite-

te, war Vorbild für die Gründung der EHESS. Die Sciences Socialeswerdenmeist mit den

SciencesHumaines (Humanities) verbunden. Die Bezeichnung Sciences Culturelles für Kul-

turwissenschaften hat sich nicht durchgesetzt, zuweilen ist aber von Sciences de la Cul-

ture die Rede, eine Übersetzung der germanophonen Kulturwissenschaften, die sich

am ehesten als Bezeichnung der – auch stark von der Semiotik und der Analyse des ge-

sellschaftlichen Imaginären geprägten – Erforschung der Wissenschaftskulturen bzw.

der »politischen Kultur« durchgesetzt hat. Siehe die Disziplinen der EHESS heute: htt

ps://www.ehess.fr/fr/doctorat-spécialités (09.08.2020). Die Zeitschrift für Kulturwissen-

schaften legt zum 100. Todestag von Castoriadis eine Jubiläumsnummer auf, was die

Relevanz seines Werks für die Verbindung von Kultur- und Sozialwissenschaften auf-

zeigt.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://www.ehess.fr/fr/doctorat-sp�cialit�s
https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation
https://www.quatrieme-groupe.org/histoire/fondation


24 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

sche Erfahrung hätte er vieles, was nun im Zentrum seines Begriffsgefüges

steht, nicht denken können.

In zahlreichen Interviews und Aufsätzen hat Castoriadis seinen intellek-

tuellen und biographischen Werdegang erzählt, mir ist jedoch keine Ausfüh-

rung zu ihm als Lehrer bekannt, weder von ihm noch von anderen, obwohl

er wiederholt auf die Relevanz der Bildung und Erziehung für das Projekt

der Autonomie verwies. Von 1981 bis 1994 hielt er ein Seminar an der EHESS

ab, das zwischen November und Mai fast jeden Mittwoch zwischen 11 und 13

Uhr stattfand und als Vorlesung angelegt war: Er trug dort stets schriftlich

vorbereitete Ausführungen zum jeweils für ein Studienjahr angekündigten

Thema vor und ließ ab und an am Ende der Vorlesung Raum für eine Diskus-

sion. Ein kleineres Seminar für die Doktorand_innen, wie bei Derrida, gab es

nicht; Castoriadis führte aber vor allem gegen Ende der Arbeiten lange Ein-

zelgespräche mit den PhD-Kandidat_innen. Insgesamt interessierte ihn die

Betreuung von Studierenden gewiss nicht mehr als seine anderen Tätigkei-

ten. Seine Aufgabe sah er mehr in der Vermittlung seiner Methodologie und

seiner ausgefeilten philosophisch-politischen Botschaften, ja ihrer Verkün-

dung, ganz im Sinne des professer.26 In diesem Sinne gehörte er einer schon

damals im Verschwinden begriffenen Welt an. Er fand sich schwer zurecht in

der nahenden Jahrtausendwende, für die er den unaufhaltsamen »Anstieg der

Bedeutungs- und Belanglosigkeit«27 und einen »allgemeinen Konformismus«

26 Ich erinnere Castoriadis einserseits als geschäftigen, ja chronisch gestressten Mann,

der immer viel zu viel zu tun zu haben schien, andererseits als ruhig und geduldig

zuhörenden Lehrer, der lange überlegt, bevor er etwas sagt, dazwischen als geselli-

gen Menschen, der auch noch in höherem Alter auf Partys ging und mit uns trank und

lachte.

27 La montée de l’insignifiance war der Titel des 5. Bandes der Carrefours du Labyrinthe, in

dem er diese harsche Kritik der Kultur seiner Zeit vorbrachte, allen voran der politi-

schen Kultur Frankreichs und der anderen »Pseudodemokratien« – von den anderen

Regimen ganz zu schweigen, denn dass jene diesen vorzuziehen seien, blieb nicht un-

erwähnt. Für Castoriadis zählte vor allem, dass die Menschen zu besseren Regimen

fähig seien. Es war ihm ein Greuel, dass sich schon damals Lehrende der Philosophie

möglichst auf das niedrigste Niveau der anwesenden Hörer_innen zu begeben hat-

ten, damit sie diese »dort abholen, wo sie stehen« (wehe die Konsument_innen dieser

Art von Unwissen müssen sich in eine wie auch immer geartete geistige Bewegung

setzen): Er hat sich eigentlich nicht darauf eingelassen und wer nicht mitkam, muss-

te eigenständig aufholen oder eine andere Veranstaltung besuchen. Die EHESS war

vor allem eine Hochschule für Graduierte ohne den geringsten Zwang, irgendwelche

»Scheine« zu machen, auch von der Studienplatzbewirtschaftung, die nunmehr die

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 25

konstatierte. Diese Welt war für ihn etwas liberaler als die vorige, technowis-

senschaftlich entzauberter und philosophisch wie auch politisch ambitions-

los. Castoriadis beklagte vor allem eine grassierende politische Apathie der

Regierten, die mit resignierter Gelassenheit ihre Beherrschung hinnehmen,

weil ihnen Wohlstand im Reich des uneingeschränkten Konsums gesichert

und versichernd scheine. In dieser Diagnose ersetzt der Konsum die her-

kömmliche Religion als Opium des Volkes bzw. gesellt sich ihr hinzu, denn

der religiöse Glaube an das technowissenschaftliche Allmachbarkeitsimagi-

näre habe den an frühere Gottheiten abgelöst.

Politische Einstellungen und Haltungen sind nicht logisch-systematisch

zu erklären, doch sie bedürfen – ebenso wie andere Einstellungen in einer

der Aufklärung verbundenen Welt – der Begründung, des logon didonai, das

nicht nur der Nachvollziehbarkeit von Handlungen, sondern auch der Wis-

senschaftlichkeit als solcher zugrunde liegt. In diesem Spannungsfeld zwi-

schen letztlicher Unbestimmbarkeit vonHaltungen undGeschmäckern einer-

seits, Begründbarkeit und systematischer Argumentation im Zuge von poli-

tischem Handeln andererseits werde ich Castoriadis als Philosophen und als

politischen Denker diskutieren.

Mit dieser Unterscheidung zwischen »Philosoph« und »politischem Den-

ker« möchte ich keine Kluft fixieren, die Castoriadis zeitlebens bewusst war

und die er stets zu überbrücken suchte. Am deutlichsten kam dieses Bewusst-

sein in seiner Unzufriedenheit über den Untertitel zur deutschen Ausgabe

von Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer politischen Philosophie zum

Ausdruck. Dieser Untertitel scheint in der französischen Originalausgabe

nicht auf, er wurde vom deutschen Verlag aus verkaufstechnischen Gründen

hinzugefügt. Castoriadis bedauerte, dass dieser Untertitel missverständlich

sei und suggeriere, dass seine Philosophie nicht philosophisch, sondern

politisch sei; ihm ging es philosophisch aber darum, eine eigene Philosophie,

zum Teil auch eine Philosophie der Politik und allenfalls eine Philosophie in

Hinblick auf eine bessere Politik vorzulegen.28

»kleinen Fächer« (mit wenigen Studierenden) in die Knie zwingt, waren die Universi-

täten damals noch relativ weit entfernt. In Frankreich fiele es aber bis heute keiner

Universitätsleitung ein, ein Philosophie-Institut zu schließen. Der für den Band 5 der

CL namengebende Aufsatz »Der Anstieg der Bedeutungslosigkeit« ist nun in AS 1 ab-

gedruckt.

28 C. Castoriadis, »Denken im Aufbruch«, Interview mit A. Pechriggl, Monatszeitschrift

51/1990, http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html. Castoriadis wollte auch nicht

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html
http://contextxxi.org/denken-im-aufbruch.html


26 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Die hegelo-marxistischen Illusionen von der Theorie-Praxis-Versöhnung

waren seine Sache nicht, vielmehr vermochte er die kritische Distanz bei-

zubehalten, derer es bedarf, um sich beständig von bestimmten Dogmen zu

emanzipieren. Hier findet sich die methodologisch wichtigste seiner idées mè-

res, die er mit der unauflösbaren Verknüpfung von Philosophie und Demo-

kratie in Verbindung brachte: die bereits erwähnte Selbstinfragestellung als

Grundhaltung in einer der Autonomie verbundenen Gesellschaft.

Wie ich im ersten und im letzten Kapitel zeigen werde, war Philosophie

für Castoriadis eine Angelegenheit im Zeichen des Denkens im Allgemeinen,

sie war weder als politische noch als theoretische oder praktische und schon

gar nicht als amerikanische, kontinentale oder national markierte zu spezi-

fizieren – auch nicht als phänomenologische oder analytische. Philosophie

bestand für ihn nicht nur darin, Begriffe und Begriffsgefüge zu bilden. Ins-

gesamt ging es ihm philosophisch darum, das Denkbare zu denken oder zu-

mindest es denkbar zu halten, das heißt nichts Denkbares undenkbar zu ma-

chen. Die Politik war für ihn eine radikal andere Art von Tätigkeit, die zwar

von den Erhellungen der Philosophie profitieren könne, die aber nicht von

der Philosophie letztbegründet, legitimiert oder gar angeleitet werden könne

bzw. müsse.

Auf die Schriften von Castoriadis stieß ich im Jahr 1987.29 Während

meines Philosophie- und Politologiestudiums in den 1980er Jahren war zwar

von politischen Ideen die Rede, es gab in der Politologie sogar ein eigenes

Fach »Politische Ideengeschichte«, das hauptsächlich die philosophische

Seite der Politikgeschichte abdeckte und den Ideen eine gleichsam stellver-

tretende Macht im Bezug zu den Institutionen zuschrieb, von »Imaginärem«

oder von für die Kultur konstitutiven Vorstellungen war dabei nie die Rede,

geschweige denn von den psychischen Aspekten des bzw. im Politischen, die

bestenfalls über die Sozialpsychologie und Freuds Beitrag zur Kulturtheorie

gestreift wurden. Das Einzige, was in die Nähe dieser Dimension kam, war

mit Leo Straus, dem rechtskonservativen Star der »politischen Philosophie« in einen

Topf geworfen werden.

29 Sowohl Ludwig Nagl als auch Urs Richli stellten damals in ihren Lehrveranstaltungen

am Institut für Philosophie der Universität Wien die Grundzüge der Philosophie von

Castoriadis vor, währendMichael Benedikt sich etwas sporadischer auf Castoriadis be-

zog.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 27

Gramscis Begriff der »cultura politica«, der in den 1960er Jahren von Sidney

Verba und anderen weiterentwickelt wurde.30

Mit der Lektüre von L’institution imaginaire de la société eröffnete sich mir

also eine neue Welt des Denkens und Begreifens: Da war es jemandem ge-

lungen, die Wirklichkeit des Imaginären zu ermessen und den ontologischen

Bruch zwischen Vorgestelltem und Materiell-Gegenständlichem im Bereich

des »Gesellschaftlich-Geschichtlichen« mit einem durchwegs kohärenten Be-

griffsgefüge zu überbrücken, ohne dem idealistischen Märchen von der Stell-

vertretung des realen Seins durch die Ideen aufzusitzen.31 Die Wirkmächtig-

keit von Ideen wie Freiheit oder Gerechtigkeit, von Fortschritt oder Allmacht

Gottes, von Geschichtsdeterminismus oder revolutionärer Praxis liegt in der

psychischen Kraft der Imagination, der Vorstellungskraft und der affektiven

Besetzung von bestimmten zu Bedeutungen verbundenen Vorstellungen und

Praktiken des Kollektivs. Diese Auffassung war nicht neu, sie war schlicht re-

volutionär. Die einfältige Widerspiegelungstheorie im Basis-Überbau-Modell

hatte ausgedient undwar einer lebendigen Philosophie gewichen, die der ein-

fallsreichen, kreativen, zuweilen subversiven und Wirklichkeit neu instituie-

renden Praxis des Demos Rechnung trug.

Castoriadis war damals – gemeinsammit Lefort – der einzige universitär

rezipierte Philosoph aus der Nachfolgegeneration der radikaldemokratischen

Denker_innen John Dewey, Aleksandra Kollontai und Rosa Luxemburg, der

seine radikaldemokratische Einstellung explizit und konsequent beibehalten

hat. Jacques Rancière wurde noch kaum rezipiert und die meisten anderen

hielten sich von der Analyse der explizit politischen Sphäre fern, verstiegen

sich in postmodernen Relativierungen oder hatten sich der Ideologie totali-

tärer Regime im Osten Europas unterworfen, mit denen sie – entweder aus

Naivität oder aus narzisstischer Not against all odds – sympathisierten, ohne

später jemals die Häme zu erfahren, mit der sie jede_n unerbittlich über-

zogen, der als junger Mensch der Nazipropaganda oder der kapitalistischen

30 Die britischen Cultural Studies, die diesen Gramsci-Bezug ausbauten, wurden in der

Politologie damals weder in Wien noch in Florenz rezipiert, Gramsci sehr wohl, wobei

im deutschsprachigen Raum die Rezeption seiner società civile jene der cultura politica

überschattete.

31 DiesesMärchenund seineWirkmächtigkeit korreliert vielleicht nicht nurmit dem,was

Castoriadis »psychiche Monade« nennt, sondern auch mit dem aufgeblähten Neocor-

tex des Menschen, aber es wird weder seiner ungeselligen Geselligkeit, noch der kör-

perlichen Verfasstheit seines Daseins gerecht, auch nicht den sozial- und naturwissen-

schaftlichen Anforderungen an die Begriffe der philosophischen Anthropologie.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Ideologie aufgesessen war. Selbst Arendt befand sich in dieser Zeit des Kalten

Krieges noch fest in den Rezeptionsnetzen der Konservativen, vor allem an

den Instituten für Politikwissenschaften.

Nicht nur, weil Castoriadis sich maßgeblich auch auf Frauen bezog (auf

Aulagnier, Luxemburg und Kollontai, kritischer auf Arendt), sondern auch,

weil er immer wieder die revolutionäre Kraft der feministischen Bewegung

hervorhob und vor allem, weil er sich auch für queer-feministische Ansätze

interessierte, ohne sie unbedingt zu teilen, kann ich Agnes Hellers Behaup-

tung, Castoriadis hätte die Tatsache des Ausschlusses der Frauen und Sklaven

aus der Demokratie, also aus der Regierung des Demos negiert, nicht nach-

vollziehen (ich komme am Ende des Buches darauf zurück).32 Seine Bewun-

derung für die Athenische Instituierung der Demokratie galt dem Prinzip der

kollektiven Selbstregierung und nicht dem Ausschluss der Frauen, Sklaven

und Metoiken aus diesem Kollektiv – ein Ausschluss, der ihr in dieser kon-

kreten gesellschaftlich-geschichtlichen Formation immanent war, aber nicht

dem demokratischen Prinzip als solchem (ich zeigte früh anhand der Fran-

zösischen Revolution auf, dass das Gegenteil der Fall ist). Eben dieses Prinzip

war es, das Castoriadis in den späteren Formen radikaler und durchaus in-

klusiverer Demokratie wiederfand.

Selbstverständlich hat seine Marxkritik nicht sofort alle Marxist_innen

überzeugt. Durchschlagend waren seine Überlegungen zur Marx’schen Apo-

rie zwischen Geschichtsdeterminismus und revolutionärer Praxisphilosophie

(GII Kap. I.4) und vor allem sein Aufsatz »Von Marx zu Aristoteles, von Aris-

toteles zu uns«,33 in dem er seine Marxkritik mit einer Analyse der Gerech-

tigkeitstheorie in derNikomachischen Ethik verband. In den politischen Schrif-

ten von Castoriadis ist vor allem die libertär-anarchische Wendung des sys-

tematisch weiterentwickelten Autonomiebegriffs sowie die Analyse der erfin-

dungsreichen Praxis unterschiedlicher revolutionärer Bewegungen34 bemer-

32 A. Heller, »Von Castoriadis zu Aristoteles, von Aristoteles zu Kant, von Kant zu uns«,

in: A. Pechriggl, K. Reitter, Die Institution des Imaginären. Zur Philosophie von Cornelius

Castoriadis, Wien 1991, S. 174-188.

33 C. Castoriadis, »Von Marx zu Aristoteles, von Aristoteles zu uns« in: Durchs Labyrinth,

Frankfurt a.M. 1981, S. 231-276.

34 Ich spreche hier nicht von den reaktionären Bewegungen, für die zuweilen auch das

Adjektiv »revolutionär« bemüht wird, beispielsweise von Martin Heidegger, der die

Nazi-Bewegung für revolutionär hielt. Wichtig sind für Castoriadis die radikaldemo-

kratischen Bewegungen und Aufstände, welche sofort Formen der kollektiven Selbst-

regierung und Arbeiterselbstverwaltung instituierten (Ungarn 1956, 1968), der Be-

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 29

kenswert, die auch Michel de Certeau für seine Arbeit zum Handlungsbegriff

inspiriert hatte.35 Schließlich ist es die Verbindung von Psychoanalyse und

Kulturphilosophie im Begriff des gesellschaftlichen Imaginären, noch viru-

lenter in jenem des instituierenden Imaginären, die dieses Denken heute in-

teressant macht.

Fasziniert von seiner radikalen Kritik am tradierten Geschichtsdetermi-

nismus, die er weitgehend mit Arendt teilte, und seiner »institutionalisti-

schen« Auffassung von Geschlecht, konnte ich den offenen Sinnhorizont die-

ses Denkens für meine Auseinandersetzung mit Veränderung und dem Zeit-

begriff, die ursprünglich von Ernst Bloch und Walter Benjamin ausgegangen

war, weiterentwickeln, ohne die Leiblichkeit radikalkonstruktivistisch aus-

blenden oder gar verleugnen zumüssen. In meiner von Castoriadis betreuten

ArbeitCorps transfigurés36 über die »Schichtungen des geschlechtsspezifischen

Imaginären« versuchte ich einerseits die erwähnten Hypostasierungen der

Weiblichkeit als »Projektionsimaginäres der Weiblichkeit« (imaginaire-écran

de la féminité) im Rahmen dessen, was ich das transzendente Imaginäre nen-

ne, anzusiedeln und zugleich den umfassenderen Begriff des gesellschaftli-

chen Imaginären zum Körper hin zu vertiefen. Das drängte sich in Bezug

auf die Geschlechtlichkeit geradezu auf. Ich stieß dabei auf die nicht nur

vorstellungsgenerierende vis formandi der Einbildungskraft, sondern auf ei-

ne psychosomatische vis formandi und auf das Psyche-Soma des Menschen

als »aporetische Einheit«. Von da aus begann meine kritische Weiterführung

von Castoriadis’ Begriff des Psyche-Soma, die ich im 2. Kapitel des vorliegen-

den Buches ausführe, und die mich schließlich auf den kreativen Aspekt des

transfigurierenden Körpers als res extendenda führte. Ohne Castoriadis wäre

ich niemals auch nur in die Nähe solcher Begriffsfügungen gekommen, die

nicht in seinem Betätigungsfeld lagen, deren frühe Entwicklungen er aber

wohlwollend begleitete, ja zu denen er mich Anfangs durchaus ermutigte.

Das vorliegende Buch ist, wie bereits angemerkt, keine philologische Ex-

egese, obschon einige Kapitel während meiner Mitarbeit an der posthumen

ginn der Französischen Revolution sowie der Beginn der Russischen Revolution, be-

vor sie von der Partei der Bolschewiki vereinnahmt wurde. Noch 1991 skizziert er seine

Einschätzung einer sinnvollen Rätedemokratie unter den Bedingungen einer verfas-

sungsgemäßen Rechtsstaatlichkeit: »Les problèmes d’une démocratie des conseils«,

in: EP IV, QD 2, S. 389-395. Siehe unten Teil III.

35 M. d. Certeau, Kunst des Handelns, Berlin 1988.

36 A. Pechriggl, Corps transfigurés. Stratifications de l’imaginaire des sexes/genres, 2 Bände,

Paris 2000.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Herausgabe einiger Seminar-Transkripte von Castoriadis entstanden und

sehr ins Detail gehen. Es ist auch keine Kritik im Sinne der »Kampfplätze der

Philosophie« (Kurt Flasch). Schon gar nicht ist es eine Einführung, obschon

manche Aufsätze, die ich darin teilweise aufgenommen habe, durchaus beim

Einstieg in dieses auf den ersten Blick sehr komplexe Denken im Sinne eines

Heranführens hilfreich sein können.37

Der hier gewählte Zugang zu Castoriadis ist also zuweilen ein kritischer,38

vor allem aber steht er im Zeichen einer Vertiefung undWeiterführung seines

Denkens und seiner Ontologie. Im ersten Kapitel werde ich diese Ontologie,

also die Magmalogik, kurz skizzieren, doch sie findet in jedem Kapitel ihre

Anwendung und an bestimmten Stellen führe ich sie anlassbezogen weiter.

Auch wenn dieMagmalogik bis auf weiteres hinreichend seinmag, betone ich

neben den schöpferischen und imaginären Elementen insbesondere den As-

pekt der Leiblichkeit und jenen der Emergenz im und durch das Handeln, das

den menschlichen Körper in seiner Spezifizität voraussetzt, verändert und

aufs Spiel setzt. So begann ich seit 2005 immer expliziter und systematischer,

mich auf die Verwendung der methodologischen Figur des Chiasmas zu kon-

zentrieren.39 Diese meines Wissens nirgends systematisch eingesetzte Be-

griffsfigur erlaubt es nicht nur, begriffliche Gegensatzpaare miteinander als

produktives Spannungsfeld zu verschränken, aus dem heraus neue Begriffs-

felder entwickelt werden können, sie ist auch die methodologische Figur, die

Ontologie und Erkenntnistheorie als untrennbar miteinander verwoben über

37 Siehe hierfürM. Hagemeier,DemChaos eine Form geben. Eine Einführung zu Cornelius Cas-

toriadis, Norderstedt 2014, ein Buch, das einen gutenÜberblick unter Einbeziehungder

meisten Schriften, auch der Französischen, gibt.

38 Unsere Auseinandersetzungen im Feld der herrschaftskritischen Geschlechteranthro-

pologie waren vor allem von Uneinigkeiten bezüglich der Wirkmächtigkeit der soma-

tisch-anatomischen Geschlechtsmerkmale sowie der Relevanz der zweigeschlechtli-

chen Fortpflanzung für die Instituierung des Geschlechterimaginären und der gesell-

schaftlichenGeschlechterherrschaftsverhältnisse geprägt. Dazu kam, dass ich das »an-

onymeKollektiv« als Subjekt des instituierenden Imaginären etwas genauer bestimmt

wissenwollte; er pochte dagegen, bei aller Bestimmbarkeit einzelner Gruppen etc., auf

dem allgemein anonymen Charakter des instituierenden Kollektivs als Ganzem, den

ich nun in Kap. I.3 mit dem städtischen Imaginären und mit Benjamin verknüpfe, wo-

durchdieAnonymität fürmich konkreter Sinnmacht. Für dieDiskussion adGeschlecht,

siehe Kap. III.1.

39 A. Pechriggl, Chiasmen, Bielefeld 2006, Einleitung. Das Chiasma findet sich bei posthe-

gelianischen Autorenwie Adorno, Heidegger (Geviert) oder, schon einwenig expliziter

aber nicht systematisch-methodologisch, bei Maurice Merleau-Ponty.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 31

dieses Begriffsmobile ins Werk zu setzen vermag. Als ontognoseologische Figur

hebt das Chiasma den begrifflichen Unterschied zwischen Sein und Erken-

nen ebenso wenig auf, wie jenen zwischen Theorie und Praxis oder zentrale

Gegensatzpaare, auf denen das Chiasma geradezu herakliteisch aufbaut.40

In ihm sind auch Logik/Logos und Phantasie/Einbildungskraft miteinander

verwoben, und so ist es als aktives, das Denken ins Werk setzendes Begriffs-

werkzeug geeignet, jenem von Castoriadis aus dem Hinter- bzw. Untergrund

philosophischer Begriffsbildung geholten Unbestimmbaren, sowie der vis for-

mandi als schöpferischer Kraft, angemessener Rechnung zu tragen als eine

»Ontologie« oder eine »Logik«, und sei es eine nicht-deterministische. Dar-

über hinaus lässt diese Figur, wird sie richtig eingesetzt, das Unbestimmbare

wie auch das Unbewusste zurWirkung kommen, ja zuweilen aktiv in Erschei-

nung treten.

Bei Castoriadis ist das Chiasma vor allem implizit am Werk, und zwar

in der Metapher der carrefours du labyrinthe (Kreuzungen im Labyrinth). Es ist

auch in seiner je spezifischen Verschränkung der Gegensätze zu finden, die

er damit über die Dialektik der Aufhebung hinausführt, ähnlich wie Derrida,

obschon nicht leicht mit diesem vergleichbar. Doch seine Haltung gegenüber

Metaphern und Begriffsfiguren ist ambivalent: Einmal war es nicht nach sei-

nem Geschmack, wenn in der Philosophie zu viele Bilder, Figuren oder Me-

taphern verwendet werden, ein anderes Mal setzte er das Labyrinth und die

Kreuzungen in ihm als die zentrale Metapher seines Denkens ein.41

40 In der Folge verwende ich den Ausdruck gnoseologisch statt erkenntnistheoretisch,

wenn ich diese Dimensionmit der ontologischen Dimension verbinde (beideMale die

eingedeutschten griechischen Termini). Castoriadis hatte den Term gnoséologie für Er-

kenntnistheorie der im Französischen dafür oft gebräuchlichen épistémologie vorgezo-

gen, weil diese korrekter die Wissenschaftstheorie bezeichnet.

41 Er hätte das gewiss zu »klären« oder zu erläutern versucht, aber ich habe diese Frage

erst nach seinem Tod aufgeworfen. Dass gerade die poetisch-bildhafte Passage in der

Einleitung zumersten Band vonDurchs Labyrinth zu denmeistzitierten von ihmgehört,

mag als weitere Ironie des Schicksals erscheinen; ebenso, dass er alle darauffolgenden

Bände seiner zu Lebzeiten veröffentlichten Aufsatzsammlungen mit dem Untertitel

Carrefours du labyrinthe versah. In einem Gespräch, das ich 1990 mit ihm führte, kriti-

sierte Castoriadis die Prävalenz der Metapher in der postmodernen Philosophie, und

er fragte mich, was ich von Hans Blumenberg hielt, dem er interessiert skeptisch ge-

genüberstand. Ich ziehe für die philosophische mise en scène der Verschränkung von

Gegensatzpaaren oder Gegensätzen das »Chiasma« den »Kreuzwegen des Labyrinths«

vor, weil es keine Metapher mehr ist, sondern eine philosophische Begriffsfigur, zu

der ich zwar beitragen, die ich systematisch weiterentwickeln und an der ich philo-

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Ich hatte lange Zeit nicht vor, eine Monographie zu Castoriadis zu schrei-

ben, doch entstanden auf Anfrage von Kolleg_innen immer mehr Aufsätze,

die ich aus einer Mischung von eigenenWeiterführungen bestimmter Aspek-

te seines Denkens und einer genaueren Rezeption seiner Texte bzw. Seminare

verfertigte. Nun schien mir der Moment geeignet, diese Aufsätze nach mehr

oder weniger umfangreicher Bearbeitung in einem solchen Buch zusammen-

zuführen und damit zu einer systematischeren Rezeption der Philosophie von

Castoriadis vor allem im deutschsprachigen Raum beizutragen.

Zwar waren die Anlässe, zu denen ich die erwähnten Aufsätze verfass-

te, teilweise kontingent und unterschiedlich, ich versuchte jedoch stets jenen

Aspekten im Denken von Castoriadis auf den Grund zu gehen, die mich phi-

losophisch gerade am meisten interessierten.42

Das Buch gliedert sich in drei Teile, die kurzmit Logos, Psyche-Soma und Po-

lis betitelt werden könnten.43 Der erste Teil rückt des Philosophen innovative

und für die Sozialwissenschaften bahnbrechende Magmalogik und Ontologie

der Veränderung sowie des gesellschaftlichen Imaginären zwischenWirklich-

keit, Imaginärem und Realem ins Zentrum. Darin untersuche ich zuerst die

Rolle, die Castoriadis der Einbildungskraft als schöpferische vis formandi im

Anschluss an Aristoteles und Kant beimisst. Er hatte seine Ontologie unter

sophisch partizipieren kann, die aber nicht der poetisch-subjektiven Sinnlichkeit der

schmucken Metapher verhaftet bleibt.

42 Zentral für die beständige Weiterführung meiner Auseinandersetzung war das inter-

nationale Forschungsnetzwerk »Imaginaire social et création/Gesellschaftliches Ima-

ginäres und Schöpfung«, ein Zusammenschluss von Forscher_innen der Universitä-

ten Brüssel/St. Louis, New York/Columbia, Klagenfurt, Ottawa, Paris/Denis Diderot,

Stokholm/Södertörn sowie des IMEC und der Association Castoriadis, die sich seit über

einem Jahrzehnt der Aufbereitung undWeiterführung der Ideen von Castoriadis wid-

men. Ich möchte mich bei diesem Anlass vor allem bei folgenden Mitgliedern dieses

Netzwerks bedanken: Sophie Klimis, Laurent van Eynde, Florence Giust-Desprairies,

Zoé Castoriadis und François Bordes, die in den letzten 20 Jahren die Tagungen des For-

schungsnetzwerks beherbergten. Ihre anregenden Vorträge und unsere Diskussionen

waren für dieses Buch ebenso wichtig wie jene von Philippe Caumières, Olivier Fres-

sard, Stefano Profumi, Mats Rosengren, Stéphane Vibert und Sophie Wustefeld. Wei-

ters bedanke ichmich bei Nikos Illiopoulos, Xavier Lemaire und Pascal Vernet, meinen

damaligen Kollegen an der EHESS für ihre Unterstützung.

43 Castoriadis wählte diese und andere griechischen Begriffe immer wieder zur Intitulie-

rung von Abschnitten seiner Aufsatzsammlungen, um die »Bereiche« (domaines) oder

Seinsweisen (modes d’être) zu kennzeichnen, die er darin behandelte. »Logos« verwen-

dete er im weitesten Sinne von begrifflicher Sprache auch für ontologische Fragen

(Magmalogik).

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einführung 33

Bezugnahme auf die Mathematiker-Gruppe Bourbaki als »Magmalogik« be-

zeichnet, eine Logik, die wesentlich der Hervorbringung von radikal Neuem

und der nicht auflösbaren Unbestimmbarkeit Rechnung trägt. Sie mündet in

einer Wahrheitstheorie, in der Castoriadis »die unabschließbare Bewegung,

das Denkbare zu denken« als Horizont einer philosophischen Tätigkeit bzw.

einer wissenschaftlich argumentierenden Gemeinschaft setzt; und sie kann

nicht abgelöst von den jeweils vorherrschenden, aber immer wieder neu in-

stituierten gesellschaftlichen (imaginären) Bedeutungen verstanden werden.

Während Castoriadis auf der expliziten Ebene die Differenz zwischen in-

stituierendem und instituiertem Imaginären betont (hierin an Emile Durk-

heims bzw. anMerleau-Pontys Unterscheidung zwischen instituierender und

instituierter Gesellschaft bzw. Sprache anschließend), geht es mir darum, die

in seinem Werk eher latent wirkende Dynamik von Destituierung, Institu-

ierung und Konstituierung vor allem auch in Hinblick auf das revolutionäre

politische Imaginäre genauer herauszuarbeiten.44 Schließlich zeige ich an-

hand einer Verschränkung der Gesellschaftsphilosophie von Castoriadis mit

Benjamins »Passagen-Werk«, wie der Begriff des instituierenden Imaginären

für die Analyse der Stadt als anonymes Kollektiv fruchtbar gemacht werden

kann.

Der zweite Teil widmet sich der bereits erwähnten aporetischen Einheit

des Psyche-Soma, für deren Theoretisierung Castoriadis weniger bekannt ist

als für seine frühe Bürokratiekritik, seine Theorie der kollektiven Autonomie

und vor allem die des gesellschaftlichen Imaginären. Systematisch betrach-

tet erscheint dieses Thema allerdings der Schlüssel zu seinem Begriffsgefüge

und zum Chiasma seines revolutionär/revolutionierenden Denkens. Als ei-

nen solchen Schlüssel versuche ich, die immer wiederkehrende Bearbeitung

des Leib-Seele-Problems durch sein gesamtes Werk hindurch nachzuziehen

und an der Schnittstelle von Freiheit und Heteronomie sowie Bedingtheit

(nicht Determiniertheit!) einerseits, von radikal Unbewusstem (bzw. psychi-

scher Monade) und Kultur (insbesondere gesellschaftlichem Imaginären) an-

dererseits zu erhellen. Das Denken von Castoriadis ist nicht nur an diesen

begrifflichen Schnittstellen angesiedelt, es hat sie seit Erscheinen von Gesell-

schaft als imaginäre Institution auch mitgeprägt. Es geht mir in meiner Bear-

beitung vor allem um den Primat des Psychisch-Kognitiven gegenüber dem

44 Siehe zu dieser Trias: A. Pechriggl, »Instituerung, Destituierung, Konstituierung… und

die de/formierende Macht affektiver Besetzung«, in: transversal 1/2007, eipcp.net/tran

sversal/0507/pechriggl/de (20.08.2021).

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de
http://eipcp.net/transversal/0507/pechriggl/de


34 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Leiblichen bei Castoriadis, das heißt genauer, wie der Philosoph und Psycho-

analytiker dem Leib zwar Rechnung zu tragen versucht, ihn dann aber wieder

beiseiteschiebt.

Der dritte und letzte Teil schließlich widmet sich dem politischen Denken

von Castoriadis, dessen Verschriftlichung in die 1940er Jahre zurückreicht. Im

Mittelpunkt dieses Denkens steht wie erwähnt die Revolution, und es stellt

sich die Frage, wie diese sich in sein Denken eingeschrieben hat. Was Casto-

riadis »das Projekt der Autonomie« nannte, wird hierfür über die auch ver-

fassungstheoretisch relevante Frage nach einer radikal demokratischen und

der Freiheit aller verbundenen Gesellschaft skizziert, wobei ich u.a. auf eher

untergründige und bislang noch nie bearbeitete Verbindungen zur Demokra-

tietheorie von Hans Kelsen verweise.

Da Castoriadis in der ständigen Selbstinfragestellung, Selbstbestimmung

und Selbstbegrenzung der Menschen die wichtigsten Aufgaben einer mög-

lichst autonomen Gesellschaft sieht, werfe ich – entgegen Hellers Behaup-

tung, der Philosoph hätte sich nicht für Ethik interessiert – die Frage nach

der Verschränkung vonEthik und Politik in seinemLeben undWerk auf.Denn

erst imKontext dieser Verschränkungwird die abschließende Frage nach dem

Subjekt der Revolution sinnvoll behandelbar.

Abschließend verweise ich auf die Verbindung zwischen »Ökologie und

Revolution« (ein in den 1970er Jahren veröffentlichter Text von Castoriadis)

bzw. von »Ökologie und Autonomie«, was die Aktualität seines Denkens

noch zusätzlich unterstreichen soll. Castoriadis hat darin früh auf den Punkt

gebracht, wie drastisch, ja katastrophal sich das zentrale spätkapitalistische

Imaginäre der »technischen Allmachbarkeit« und der Profitmaximierung

mit dazugehörigem Wachstumsdiktat auf die Menschen und ihre Lebens-

bedingungen auf diesem Planeten auswirkt. Mit seiner psychoanalytisch

inspirierten Anthropologie hinterließ er uns dafür hilfreiche Instrumente

der Erhellung, die von den Nachfolgegenerationen zunehmend aufgegriffen

und politisch wie auch philosophisch weitergedacht werden.45

45 Z.B. die Zeitschrift International Social Imaginaries (davor Social Imaginaries) oder M.

Cervera-Marzal, E. Fabri (Hg.), Autonomie ou barbarie, Neuvy-en-Champagne 2015.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002 - am 14.02.2026, 07:56:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

