
Einleitung 

Perspektiven auf die Vielfalt der Vernunft 

Florian Wobser, Philipp Thomas 

Eine Grundidee: Vielfalt der Vernunftformen 

Die Tradition der Philosophie- und Ethikdidaktik, wie wir sie hier explizit aufgrei
fen, ist in ihrer Basis kulturphilosophisch geprägt (Steenblock 12000; Martens 12003; 
Rohbeck 12008; diese gelten als ›prägende Theorien‹ nach: Nida-Rümelin u.a. 2017: 
41–69). Die Grundlage für ein jedes Nachdenken über die bildungsphilosophische 
Frage der Vernunftformen weist nicht allein mit Ekkehard Martens auf die grie
chische Antike zurück, sondern Johannes Rohbeck erweitert diese um kulturwis
senschaftliche Einflüsse. Alle fachlich relevanten Phänomene sind sowohl multimo
dal-sinnlich wahrzunehmen als auch auf plurale Weisen zu denken, bisweilen sogar 
kreativ umzugestalten. Mindestens genauso wichtig sind dabei die für die philoso
phisch-ethischen Bildungsprozesse unverzichtbaren Fähigkeiten des Analysierens, 
Verstehens und Kritisierens. Ein solches nicht verengtes Spektrum einer philoso
phisch-ethischen Kompetenzorientierung sollte also besonders in der Schule seinen 
Ausdruck finden, nicht zuletzt, indem Auseinandersetzungen gesucht werden mit 
vielfältigen Unterrichtsmedien, die nicht in einem engeren Verständnis von Begriff
lichkeit aufgehen. Vielmehr sind diese Verfahren auf produktiven und symboldidakti
schen Pfaden der Philosophie- und Ethikdidaktik (Runtenberg 2016: 45–58), die auch 
Neuerungen in der Medienlebenswelt betreffen, erschlossen und mitunter sogar er
öffnet worden. Die Klarheit begrifflicher Urteile ist wichtig, doch die Auseinander
setzung mit der Welt, Bildung nicht zuletzt durch (ethisches) Philosophieren geht 
über kritisches Urteilen hinaus. Zudem hat sich die Welt auch in den letzten Jahren 
geändert, sie ist für viele größer und diverser geworden, insgesamt ebenso komple
xer, häufig diffuser – all das muss genau wahrgenommen und treffend reflektiert 
werden; all dem sollte gelegentlich ebenso spekulierend begegnet werden, damit die 
Klarheit nicht schal wird. Was ist eine Klarheit wert, die immer enger wird, wenn 
wir zugleich mit dem hohen Anspruch an eine ›Aus-Bildung‹ von mannigfaltigen Welt-, 
Sozial- und Selbstverhältnissen konfrontiert sind? Für diesen globalen, mit einigen gar 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-002 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


10 Philosophische Bildung neu denken 

planetarischen Raum sollte man sich Zeit nehmen, die leider im Schulalltag oder 
auch auf dem Weg dahin allzu oft fehlt. 

In der Didaktik der Fächergruppe Philosophie und Ethik, die allerlei solcher 
pragmatischen Einschränkungen unterliegt, ist in den letzten Jahren sehr viel 
passiert – und sehr viel auch nicht. Bei aller Berechtigung des Bedürfnisses nach 
didaktisch-methodischer Orientierung, einem Willen nach anleitenden Schemata 
etc. gilt, dass unsere Welt, und damit auch das Soziale, jedes Selbst im hohen 
Maße komplex ist, manchmal perplex wirkt, dass der heuristische Zusammenhang 
vielerlei Strukturen besitzt und allerlei Ausdrucksqualitäten, denen es sich so zu 
stellen gilt. Jede fachdidaktische Perspektive ist eine des Sollens bezüglich guter 
Schulpraxis. In ihr sollte diese Welt mit allen Mitteln kompetenzorientierten Philosophie
rens im Rückgriff auf geeignete Inhalte und Methoden anderer Disziplinen bzw. 
Fächer multiperspektivisch zu einer jeweiligen Anschauung werden, so dass man 
der Welt in Begriffen im weiten Sinne – was Metaphern und andere poetische Mittel 
einschließt – reflektiert begegnen kann. Die zuletzt fest etablierte Problemorien
tierung in der Fächergruppe wird wichtig bleiben. Doch dazu gilt zugleich, dass es 
nicht immer um theoretische oder praktische Probleme gehen muss, dass u.a. dritte 
Wege über die Ästhetik zu gehen sind, dass diese sogar aufgewertet werden sollten, um 
transformatorische Bildungsprozesse in offenen philosophisch-ethischen Horizonten 
zu ermöglichen. 

Vielfalt der Formen der Vernunft meint als Ergänzung kritischer Anliegen genauso 
affirmative Verfahren der Selbstkultivierung und Selbstartikulation sowie des hierzu 
notwendigen Wahrnehmbarmachens und Sensibilisierens. Neben dem Verbessern des 
philosophischen Welterschließens und ethischen Urteilens sind also spielerische, 
mediensensible Methoden von Bedeutung, die auf Aisthesis und Performativität ba
sieren und durch diese zwei Modi der uneingeschränkten Heuristik dynamische 
Impulse erhalten. Diese Verfahren sind Ausdruck des Philosophierens, auch und ge
rade in ethischer Hinsicht, sie besitzen als solche einen hohen Eigenwert für das seit 
ihrer Entstehung weite Spektrum der Philosophie- und Ethikdidaktik. 

Dieser Zusammenhang des konsequenten schulischen und außerschulischen 
Philosophierens zielt auf Zwischenbereiche professioneller und persönlicher Situa
tivität, aus der Ideen resultieren, und ist ein Modell für interdisziplinäre Impulse, 
die nicht zuletzt ästhetische bis künstlerische Einflüsse betreffen. Letztere führen zur 
bzw. unterstützen das Aufwerten des Ästhetischen gegen die häufig übertriebe
ne Orientierung an den empirischen Wissenschaften, an ihrer Sachlichkeit und 
ihrer Objektivität, die zu Verengungen didaktisch-methodischer Modellbildun
gen und passender Methoden geführt haben mag. Als ein Kontrapunkt zu dieser 
Entwicklung ist die hier verfolgte Orientierung an der bewussten Emphase der 
Heterogenität einer Vielfalt der Formen der Vernunft ausgerichtet. Deshalb fragen wir 
nach den dynamischen Varianten der Bildungsphilosophie und sinnlichen Modi der 
philosophischen Bildung mittels kreativer didaktischer Modelle. Die Formen der 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-002 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Florian Wobser, Philipp Thomas: Einleitung 11 

Vernunft begründen sich nicht zuletzt durch die hohe Sensibilität für Kontexte, die in 
den Künsten und anderen Kulturen liegen, die Phänomene im Alltag aufgreifen und 
über den Alltag in der Schule phänomenal hinausgehen, indem viele präsentative 
Unterrichtsmedien gelten gelassen werden. All das geht verloren, es kommt nicht 
zur Sprache, wenn man Fachdidaktik im Vorhinein analytisch verkürzt. Tut man 
das jedoch nicht, begibt man sich in ausdrucksstarke Dimensionen der Vernunft, 
die viele Chancen für philosophisch-ethische Bildung bieten, die nicht nur Lernen
de motivieren, weil sie plural, individualisierend und differenzierend sein können, 
sondern die ebenso Lehrende ergreifen sollten, da die ›weichen‹ Modi der Vernunft als 
eine Ergänzung zu ›harten‹ Gründen allen in letzter Konsequenz genauso einfach 
Spaß machen können! 

Vernunftbegriff 

Verstehen wir im klassischen Sinne unter Vernunft mit Platons Theaitetos das ge
rechtfertigte, wahre Wissen und die höchste sichere, gewisse Einsicht (z.B. nach: 
Tiedemann 2023: 5f.), so resultieren aus diesem Vernunftbegriff viele Dichotomien, 
die zeigen, wogegen sich Vernunft jeweils definiert und gegen was sie sich gewin
nen soll: Als das objektive Wissen gegen subjektive Wissensformen; als ein proposi
tionales Wissen gegen nichtpropositionale Erfahrungen; als rationale Kategorisie
rung gegen Gefühle und Stimmungen; als theoretische Adäquatheit gegen prakti
sche Prozesse des Gelingens; als ein diskursiver Gehalt gegen präsentative und per
formative Ausdrucksweisen; als bewusstes Wissen gegen unbewusste Intuitionen 
und Ahnungen etc. Vernunft ist dann etwas, das von ihrem jeweiligen Anderen mög
lichst vollständig gereinigt ist, die Vernunft steht innerhalb von Dichotomien. An
ders soll es sein bei einem pluralen Vernunftbegriff. Vernunft steht dann außerhalb 
jener Dichotomien, sie ist die Instanz, welche all die Dichotomien selbst denkt – 
ähnlich wie die Vernunft bei Kant die Dichotomie Verstand und Sinnlichkeit denkt. 
Vernunft anerkennt dabei die partielle Berechtigung beider Teile und denkt zugleich 
über deren jeweilige Limitationen nach. 

So schreibt auch Angelika Krebs, eine der im Band versammelten Stimmen, 
zum Verstand und vielmehr noch zum Gefühl, dass es gerade »Aufgabe der Ver
nunft ist, alle Einseitigkeit oder Partikularität zu überwinden, also pluralistisch 
zu sein« (Krebs 2021: 50). Man könne nach ihr exemplarisch »Kants Position im 
Lügenbeispiel (moralisch) rational, aber unvernünftig nennen. Denn die Vernunft 
sieht das Ganze« (ebd.). Es sei folglich so, dass »Vernunft im Hin und Her der zwei 
Vermögen und in der Überwindung der Schwächen beider Seiten [besteht]« (ebd.: 
49). Vernunft ist als konsequent reflektierende ebenso eine sinnliche Figur des über all 
jenen Dichotomien ›Schwebenden‹, die für Fachphilosophie nicht zuletzt im Modus 
des Essays »als ein generativer Keim, der in verschiedenen Genres, Textsorten und 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-002 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12 Philosophische Bildung neu denken

Darstellungsarten wirksam werden kann« (Vogl 2025: 117) und reichhaltige Per
spektiven aus angrenzenden Disziplinen gewinnen sollte. Vielmehr ist solch eine
Vernunft gerade für den luftigen »Prozess des Leichtwerdens […] Und in ihr ver
dichtet sich schließlich eine Realität, die mit ihrer schwerelosen Unbestimmtheit
einen Schatten von Glücksbereitschaft bewahrt« (ebd.: 22).

Solch ein – wenn man so will, neues altes – inklusives Abwägen ist in diesem Band
mit der Multiperspektivität der Vielfalt der Vernunftformen gemeint. Jeder lebendi
ge philosophisch-ethische Bildungsprozess zielt zuletzt darauf, die Welt, die Kultur,
das Leben und uns selbst auf differenzierteste Weisen vernünftig zu durchdringen.
Dazu ist ein Vernunftbegriff nötig, der sich der subtilen Erkenntnisse einer Heu
ristik der Gefühle und der Einbildungskraft, der Künste (Bildende Kunst, Musik,
Literatur, Film u.a.) und zudem zugleich gegebener Praktiken bedient, etwa perfor
mativer oder auch meditativer.

In der Didaktik der Fächergruppe Philosophie und Ethik selbst gab und gibt
es die Kontroverse um diskursive und präsentative Symbole (exemplarisch: Gefert/
Tiedemann 2012), an die in diesem Zusammenhang zu erinnern ist. Die konzeptio
nelle Parallele zwischen den kulturellen Erkenntnismodellen ist ein direkter Hin
weis auf Vielfalt und indirekte Replik gegen Dichotomien. An diesem historisch- 
systematischen Kraftfeld richten sich, aus jeweiligen Kontexten (s.u.) heraus, die
Beiträge im Band aus – die einen zaghafter und distanzierter, andere begeben sich
direkt hinein und stülpen um, dritte nähern sich diesem Kraftfeld sogleich in ei
nem Modus des Darüberhinausdenkens. Vom Ausgang der Kontroverse hängt eben
so die Frage des Spielerischen des (ethischen) Philosophierens ab, inner- und außer
halb der Schule (dies ist eine weitere Dichotomie, die dabei in Frage steht). Etabliert
ist im Fach und seiner Didaktik das Gedankenexperiment; nur ein Vorteil der Me
thode liegt darin, dass diese im Unterricht analytische und spekulative Kompeten
zen bündelt. Darüber hinaus stellt sich die Frage, ob nicht als mögliche Ergänzung
auch Wahrnehmungsexperimente eine Rolle spielen sollten. So wäre die Tradition der
Denkbilder für solch eine Aufwertung der Aisthesis zu beanspruchen, die häufig me
dial (z.B. audiovisuell) vorliegen. Damit umfassen sie nicht nur einen hohen Grad an
Anschaulichkeit, sondern auch an Performativität, was an künstlerischen Werken oder
Ereignissen deutlich wird, die eine Didaktik der Fächergruppe Philosophie/Ethik
bereichern können und sollten.

Bevor die Beiträge im Band pointiert vorgestellt werden, um im Anschluss für
sich selbst zu sprechen, soll ein künstlerischer Impuls vorgestellt werden: All die Per
spektiven auf Vernunftformen stoßen immer auch Wechsel in die Form hinein an. Ihre
Aufwertung und der sensible Umgang mit ihr, sei es der der Vernunft, Bildung oder
eines Unterrichtsmediums, ist vielleicht in einem Wahrnehmungsexperiment, das
künstlerisch motiviert in der leichten Übertreibung erscheinen muss, anzuregen –
nehmen wir also ein Bild wahr und stellen wir uns einen Philosophie- oder Ethikun
terricht mit viel Einbildungskraft vor, aus dem das ›Tafelbild‹ folgen kann, das der

https://doi.org/10.14361/9783839474044-002 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Florian Wobser, Philipp Thomas: Einleitung 13

Maler und Bildhauer Hermann Glöckner (1889–1987) zwar einfach, aber durchaus
grundsätzlich, im Jahre 1981 mittels Kreide filigran auf einer Schultafel festhielt.

Abb.1: Hermann Glöckner: Kreideschwünge auf Schultafel (1981)

Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Galerie Neue Meister1

Die Beiträge: 17 Perspektiven

Die Beiträge, mit jeweils einer neuen oder zwischenzeitlich in Vergessenheit gera
tenen Perspektive auf die Vernunft in einer fachdidaktischen Hinsicht, sind in sechs
Abschnitte gegliedert.

Im Abschnitt (1) zu Grundierungen der Vernunft: Gefühl und Einbildungskraft stellt
erstens Veronika Reichl, die als Autorin inmitten von Kunst und Philosophie denkt
und schreibt, drei kompakte Erzählungen über das Lesen von Philosophie vor.
Reichl, die mit ihrer Lesung die Tagung in Weingarten im April 2024 eröffnete,
macht sich in Form fantasievoller Fiktionalisierung, mit Hilfe von Personifikationen und
skizzenhaften Bildelementen auf Spuren von etwas, was sie das Gefühl zu denken nennt.
Im nachträglichen Gespräch wird ihr Projekt auf Chancen für philosophische Bil
dungsprozesse befragt. Literarisch inszeniert Reichl mit Staub und Schaum aller Art
Vernunft so, dass sie sich mit Geschlechtlichkeit, Blaubeermuffins, der Performati
vität von Stimmen, Metaphern und Perspektivwechseln sowie Denkfiguren u.v.m.
künstlerisch forschend involviert auseinandersetzt.

1 Zitiert nach: https://www.bildatlas-ddr-kunst.de/knowledge/402 [15.02.2025].

https://doi.org/10.14361/9783839474044-002 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bildatlas-ddr-kunst.de/knowledge/402
https://doi.org/10.14361/9783839474044-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.bildatlas-ddr-kunst.de/knowledge/402


14 Philosophische Bildung neu denken

Zweitens beansprucht Philosophin Angelika Krebs, die für die Einbindung von Li
teratur zugunsten argumentativer Differenziertheit plädiert, das Herz, das sittliche
Erkenntnis ermögliche. Sie erweitert Wissen nicht-propositional u.a. in künstlerische
praktische und phänomenale Bereiche, die klassischen Prinzipienethiken widerstreiten.
Mit Max Scheler soll dabei die Gefühlsethik ihren Ort finden. Krebs ordnet ihr Anlie
gen ins Konzept dieses Bandes ein, der viele Vernunftformen würdigen will, wobei
sie sich der Fülle des Lebens widmet, die ereignishaft, plötzlich, als Epiphanie auf
scheine. Sie geht auf die Erfahrungsethik von Sophie Grace Chappell ein und verbin
det insgesamt das Gefühl und den Sinn in praktischen Hinsichten; das Herz werde
dem Leben ethisch gerechter als der Verstand, der klar und deutlich nur vermeint
lich auf Einfachheit abziele. Herz statt Kopf ist bei Krebs also der Leitspruch!

Drittens spricht sich auch Philosoph und Fachdidaktiker René Torkler für das Ge
fühl aus, für Gefühlsbildung, die für die multiperspektivische Haltung im ethischen Span
nungsfeld heterogener Gesellschaften zu fördern sei. Er zielt auf Stärkung der Einbil
dungskraft, sobald er Chancen und Risiken problemorientierter sokratischer Fach
didaktik erörtert. Alternativ nimmt Torkler eine hermeneutische Position ein, de
ren erklärtes Ziel Verstehen in Pluralität ist. Es sei wichtig, mittels Einbildungskraft
Übernahmen fremder Perspektiven zuzulassen, um mit Werten der anderen gewissen
haft umgehen zu können. Wie beiläufig bereits Krebs geht Torkler auf Hans Joas’
Ideen zur Genese und Geltung der Werte ein, verbindet sie mit politischen Überle
gungen von Hannah Arendt und kommt zu einer Position, wonach die Verständi
gung mit biographischen und literarischen Erzählungen einzuüben sei, damit sie mehr
als bloß Argumentieren ist. Es sollte nicht zuletzt die Imaginationsfähigkeit der
Schüler:innen gestärkt werden.

Im Abschnitt (2) zu Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film ist es erstens
Philosoph und Fachdidaktiker Philipp Thomas, der am Beispiel von Leo Tolstoi exis
tenzielle Gehalte der Weltliteratur würdigt. Diese seien Schätze für philosophisch-ethi
sche Bildung, wobei mit ausgewählten Stellen aus Krieg und Frieden relevante The

men im Bildungsplan wie u.a. Endlichkeit modellartig anschaulich werden sollen.
Er bindet seine Ideen im Anschluss an Krebs in nicht-propositionale Erweiterun
gen des Wissens ein, wobei er in phänomenologischer Grundhaltung noch einen Schritt
weitergeht, sobald er verdeutlicht, dass nachpropositionale Wissensformen für Phi
losophie- und Ethikunterricht relevant seien. Thomas verbindet Aspekte der All
tagssprache und literarischer Poetologie und konkretisiert beides fachdidaktisch
mittels Operatoren, die auf vielfältigen Ausdruck der Kenntnisse zielen und die über
Propositionen methodisch noch hinausgehen.

Philosoph und Didaktiker der Philosophie Stefano Franceschini wertet zweitens
ebenfalls die literarische Form für ethisches Denken auf. Er nimmt auf die Legende
des Helden Herakles in der griechischen Mythologie Bezug. Als Figur steht Herakles
am Scheideweg zwischen Tugend und Tugendlosigkeit. Franceschini sieht darin ei
ne Situation, die zwar aporetisch ist, jedoch nicht einem Dilemma gleicht, so dass er die

https://doi.org/10.14361/9783839474044-002 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Florian Wobser, Philipp Thomas: Einleitung 15 

sen antiken Text nutzt, um die starre Logik des Dilemmas als Ausgangsimpuls für 
ethisches Philosophieren zu kritisieren. Er spricht sich selbst für nicht-binäre, unse
rer Lebenswelt nähere Zugänge zu kontroversen Reflexionssituationen aus. Franceschi
ni zielt auf offene, durch Literatur auch Emotionen adressierende Bildungsprozes
se. Er geht auf den Fachdiskurs zu Dilemmata bzw. auf Überlieferungsaspekte der 
Legende ein und erörtert mit dem Ziel, eine philosophisch ›aufrichtige Methodik‹ zu 
skizzieren, die kritische Frage, ob der antike Held in der Gegenwart vielleicht ein 
demokratischer sein könnte – oder aber nicht. 

Philosoph sowie Fach- und Mediendidaktiker Florian Wobser erweitert drittens 
Ideen zur Literatur um solche für künstlerische Filme. Er stellt fest, dass die Form 
des Mediums, die Filmizität, bislang in der Fachdidaktik Ethik/Philosophie nur be
dingt gewürdigt wurde. Für dieses Desiderat skizziert er einen Ansatz, aus Ganz
spielfilmen formal attraktive Sequenzen auszuwählen, um dadurch einseitige Bezü
ge auf Handlung und Konflikt zu vermeiden. Philosophische Filmbildung umfasse 
auch dann ethische Probleme, wie es an Filmen von Philip Gröning, Terrence Malick 
und Hayao Miyazaki beispielhaft vor allem formal aufgezeigt wird. Die jeweils klei
ne Form sei primär naturästhetisch, ziele aber auch auf ethisch-ökologische Bildung. 
Cineastisch zugespitzt gehe es einer kinematographischen Vernunft, die ungewöhnli
che Inszenierungen bevorzugt, um die Sensibilisierung für filmische Formen, die auch 
ein Modell für bessere Umgangsweisen mit Natur sein könne und solle. 

Im Abschnitt (3) zu Klangwelten der Vernunft: Musik entwirft zu diesem nur in An
sätzen erschlossenen Unterrichtsmedium erstens die Philosophin sowie Philoso
phie- bzw. Musikdidaktikerin Constanze Tinawi mithilfe von Nelson Goodmans analy
tischer Ästhetik ein begriffliches Modell, um Aspekte und Ebenen des musikalischen 
Ausdrucks zu erfassen. Theoretisch legt Tinawi immanente und externe Bezugnahmen 
zu Grunde, die Musik bei Hörer:innen spontan-assoziativ oder bewusst auslösen 
kann. Die Exaktheit dieser angewandten Symboltheorie soll klanglich-präsentati
ven Ausdruck verlustfrei diskursiv-analytisch erfassen, wobei heuristisch eine Kluft 
bestehen bleibe. Dies ist ein spannungsvoller Umstand, der alle drei Musik-Texte 
ausmacht. Tinawi greift mit dem Ziel, der Musik in außermusikalischen Bezügen 
gerecht zu werden, interdisziplinär auf den Enaktivismus zurück und zieht aus me
taphorischen Exemplifikationen anthropologische und fachdidaktische Schlüsse. 

Philosophiedidaktiker und Musiker Ben Moll setzt sich zweitens mit jenem Ko
gnitivismus in der Musik, dem Tinawi zuneigt, kritisch auseinander. Ideen zu Musik 
und philosophischer Bildung entfaltet er in dem Spannungsfeld der (Post-)Autonomie 
der Kunst. Er folgt seiner Idee, dass eine kognitivistische Verengung musikalischen 
Ausdrucks philosophischer Sicht geschuldet sein könne, und weitet Blick und Ohr 
für andere Funktionen der Musik. Er betont eine konstitutive Funktion, die begrifflich 
kaum zu erfassende ästhetische Erfahrungsräume anzeigt, die mit Musik aufgespannt 
werden. Ihr Eigenwert sei gegen jede ›Verzweckung‹ zu verteidigen. Moll grenzt au
tonome Kerne der Künste ab gegen praktische Funktionen und gesellschaftliche Re

https://doi.org/10.14361/9783839474044-002 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 Philosophische Bildung neu denken

levanz, indem er u.a. auf Konflikte durch Vorwürfe Kultureller Aneignung eingeht,
die oft auf einem heiklen Essenzialismus der ›Kultur‹ beruhen. Moll erörtert fach
didaktische Chancen und Risiken anhand der drei Ziele und Prinzipien Erkenntnis,
Motivation und Lebensweltbezug.

Die dritte Sicht auf die Musik trägt Musiker und Musikdidaktiker Andreas Höft
mann bei, der ein studentisches Projekt vorstellt, bei dem Tonaufnahmen urbaner
Klänge Impulse für Verfilmungen sind. ›Musik‹ wird im weiten Sinne begriffen,
kann melodisch oder noise sein. Daraus folgten deutungsoffene Sound-Ansichten,
worin atmosphärische Klangqualitäten assoziativ ins (audio-)visuelle Medium trans
formiert werden. Resultate des Projekts werden exemplarisch als korresponsives
Hörsehen didaktisch reflektiert und von Höftmann wird ein zusätzliches Projekt
zum ästhetischen Umgang mit lärmig bis diffusen Atmosphären in den Schul
gebäuden vorgestellt. Bezüge auf die Fächergruppe Ethik/Philosophie folgen aus
diesen interdisziplinären Gedanken, indem betont wird, dass medienphänomeno
logische Lernsettings ethische Urteile evozieren – in welcher Umgebung wollen wir
(nicht) lernen? Dass Verfremdung des Alltags einige heuristische Potenziale hat,
das wird am Beispiel der melancholischen Stimmung hervorgehoben.

Den Praktiken der Vernunft: Performativitäten widmet sich im Abschnitt (4) erstens
Philosoph und Übersetzer Emanuel Seitz. Er unterscheidet Prozesse des Denkens und
Zeigens, indem er Vermittlungsweisen der Philosophie und Künste würdigt und sub
tile Differenzen erkennt. Veranschaulichend greift er zwei Skulpturen des Bildhauers
Auguste Rodin auf, wobei er das Denken und den Gedanken differenziert und bei
de für philosophische Bildung relevante Formen auf epistemische und ästhetische
Gehalte prüft. Dann folgt mit einer von Platon übernommenen Übersicht humaner
Techniken eine Erweiterung im Spektrum aus propositionalen und ästhetischen Wis
sensformen, wozu er als Ungreifbares u.a. Gefühl, Gebärde und Empfindung zählt.
Das Denken habe sich an klassischen Künsten zu üben, die Relikte leiblicher Vernunft
seien und deren Wirkungen der Erkenntnis Ausdruck verschaffe.

Christian Klager stellt als Philosophiefachdidaktiker zweitens das Scheitern in me
thodischer Absicht ins Zentrum, wobei er seine Überlegungen zu einer Performativität
der lehrreichen Erfahrungen als angewandte Skepsis benennt. Er betont, dass die Tra
dition der Skepsis wie die Kompetenz des Zweifelns für die Fächer Philosophie und
Ethik bislang zu kurz gekommen sei. Dabei weiß schon der Volksmund: ›Aus Fehlern
wird man klug!‹ Klager geht dem Topos vielseitig nach und begreift das Zweifeln als
dekonstruktive Momente, um das Scheitern als Ereignis philosophisch, pädagogisch,
didaktisch sowie methodisch zu würdigen. Momente oder Prozesse des Scheiterns
seien auch spielerisch zu inszenieren, damit Lernende die Erfahrungen machten, die
sie selbst doch längst kennten: Dass nicht alles gut gehen kann – diese Alltagsein
sicht gelte es als Aufwertung der Skepsis didaktisch zu gestalten.

Drittens denkt der Philosoph, Performer und Kurator Rainer Totzke über die At
mosphären des Denkens nach, die er zugleich gestaltet. Sein Beitrag driftet schon auf der

https://doi.org/10.14361/9783839474044-002 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Florian Wobser, Philipp Thomas: Einleitung 17 

Textoberfläche zur Form, indem dieser diskursive Text als eine Gesprächsperformance 
sehr viele Gestaltungsmittel umfasst, die präsentative Ausdrucksweisen vermitteln. 
Totzke begreift solche – und andere – Effekte der Form als nicht-propositional und 
zeichnet deren Wechselwirkungen aus ästhetischen Irritationen und Denkimpulsen genau 
nach. Hierzu geht er auf Veranstaltungen ein, die er selbst auch erfolgreich orga
nisiert. Die Formate, die erläutert und begründet werden, sind performativ u.a. in 
dem Sinne, dass sie öffentlich – etwa in Theatern – stattfinden und eine heuristische 
Spannung, die Totzke dafür beansprucht, unter Einbezug der Leiblichkeit des Pu
blikums sich ereignen lassen. Es sind damit andere Modelle philosophischer Bildung, 
die nicht in Schule oder Hochschule, sondern an ›dritten Orten‹ eigensinnige Räume 
und Zeiten finden. 

Im Abschnitt (5) zu Vernunft und Schule – Entalltäglichungen versammelt erstens 
Philosoph und Fachdidaktiker Klaus Feldmann zahlreiche Praktiken aus einem All
tag der Fächergruppe Philosophie und Ethik. Er bindet diese in eine pragmatistische 
Grundlagenreflexion ein, die auf einen eigenständigen fachdidaktischen Ansatz ab
ziele. Feldmann, der lerntheoretisch den Ansatz der Core Practices aufgreift, geht es 
darum, zentrale Praktiken in philosophisch-ethischen Kontexten konkreter Handlungs
situationen zu bündeln. In einer gewissen Nähe zu Konzepten performativen Philo
sophierens zielt er auf ein erneuertes Verständnis des Zusammenspiels zwischen 
Theorie und Praxis bzw. des Urteilens zu beiden Sphären. Konsequenzen seines An
satzes für die Unterrichtspraxis deutet er in Seitenblicken auf fachliche Kompeten
zen an, wobei es ihm zuletzt um einen höheren Grad der Ausgeglichenheit zwischen der 
Kognition und dem Körper bzw. Leib geht. 

Zweitens würdigt Philosoph und Fachdidaktiker Volker Haase die Methode der Me
ditation, die nicht nur umstritten ist, weil sie zum bisherigen Schulalltag quer steht. 
Er zeichnet die Kontroverse dazu nach und wägt fachliche Positionen zum Meditie
ren kritisch ab, wobei er ausdrücklich auf relevante Risiken hinweist. Haase schließt 
sich der Tradition der antiken Lebenskunst u.a. nach Pierre Hadot, auf differenzierte 
Weise an und entfaltet eine eigene Position zu solchen philosophischen Praxisformen. 
Er betont explizit, dass diese nicht auf esoterische New-Age-Kontexte zu reduzieren 
seien. Meditation sei vielmehr ein didaktisches Moment eines erweiterten Vernunft
verständnisses. Als Positionierung schlägt Haase vier didaktisch-methodische Einsatzfel
der für meditative Methoden im Unterricht vor, die den Alltag der Fächergruppe 
bereichern könnten, wobei Grenzen gegenüber den therapeutischen Ansätzen und 
Versuchen der Indoktrination kategorisch zu beachten seien. 

Aus dem schulischen Alltag berichtet Christian Gefert als Fachdidaktiker des 
theatral-performativen Philosophierens und Leiter eines Gymnasiums in Hamburg 
im Zoom-Gespräch mit Florian Wobser. Der Blick gilt der Gegenwart, die durch die 
jüngsten PISA-Ergebnisse geprägt ist. Gefert gibt diesem Gespräch das Motto ›against 
all odds…‹, wonach philosophischer Bildung im emphatischen Sinne viel Wider
stand begegne. Die Fächergruppe werde unter Druck gesetzt, indem institutionell 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-002 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 Philosophische Bildung neu denken

Effizienzkriterien gegen Nebenfächer gerichtet würden; im Fachdiskurs selbst sei eben
falls eine hemmende Verengung zu attestieren. Die kritische Reflexion praktischer
Auswirkungen dieser Umstände wird im Dialog fachdidaktisch eingeordnet und
zum Abschluss mit dem Publikum diskutiert. Gefert betont entschieden, dass die
Philosophie- und Ethikdidaktik eine Dimension des Sollens aufweise, die sich gerade
jetzt im gezielten Zusammenspiel diskursiver und präsentativer Ausdrucksformen
entfalten sollte – gegen alle Widerstände…

Im abschließenden Abschnitt (6) Vervielfältigungen: Kulturen sorgen erstens Da
vid Cortez und Heike Wagner aus interkulturell philosophischer und sozialanthropo
logischer Sicht für eine Blickwendung nach Ecuador, um für eine Bildung für ein
gutes Leben zu plädieren. Sie greifen genealogisch und diskursanalytisch auf das in
digene Prinzip des Sumak Kawsay (Buen Vivir) als Leben in Vielfalt und Harmonie zurück,
um sich kritisch mit philosophischen Wissens- und Bildungsprinzipien der euro
päischen modernen Kultur auseinanderzusetzen. In Anlehnung an postkoloniale An
sätze schlagen sie einen interkulturellen Wissensdialog vor. Das indigene Sumak Kawsay
meint hierbei eine physio-biozentrische Grundhaltung, die im Sinne einer interkultu
rellen Philosophie mit europäischen Ansätzen wie z.B. der romantischen Idee des
Feierns mit der Natur in Dialog treten und so zu einer neuen Naturbeziehung auch im
Globalen Norden beitragen kann.

Zweitens werden die Beiträge zur Weingartener Konferenz um Stimmen und
Praktiken im Rahmen eines Round Table auf der XI. Tagung für Praktische Philosophie
an der Universität Passau im September 2024 ergänzt, woran als Akteur:innen die
mediale Sphären u.a. feministisch kritisierende Philosophin Patrizia Breil, Philosoph
und diagrammatischer Bastler Hanno Depner, der fachdidaktisch auf eine stärkere Ein
beziehung der Gefühle abzielende Philosoph Christian Wilhelm sowie die speziell durch
japanisches Denken interkulturell geprägte Philosophin Anna Zschauer mitwirkten.
Philipp Thomas vervollständigte dieses Quintett, Florian Wobser moderierte. Im
Austausch über die Vielfalt der Formen der Vernunft werden weitere Aspekte der Wein
gartener Thematik aufgeworfen, die ein breites Perspektivspektrum aufspannen
und partiell sogar performativ Ausdruck gewinnen. Das Publikum wird mit einbe
zogen, um neue Formen philosophisch-ethischer Bildung zu diskutieren. Dieser
Reigen von Aspekten am Runden Tisch entspinnt sich um Kritik eines cyberfemi
nistischen Traums und Chancen von body-swap-Anwendungen, im überraschten
Wahrnehmen der schwankenden Ideen-Türmchen einer Dreidimensionalität der
Kritik der reinen Vernunft, zum empirischen Chaos der Psyche u.a. als eine hemmen
de Ego-Verhärtung und im Bildungsziel Ambiguitätstoleranz, das mit Praktiken
des Verweisens statt Widerlegens deutlich besser zu würdigen sei.

Es wird also anschaulich, poetisch, cineastisch, bastlerisch, es klingt und es voll
zieht sich, es werden Perspektiven von außen eingenommen, aber ebenso Perspekti
ven von innen umgewendet, was Aspekte des Scheiterns genauso umfasst wie einen
Sinn für Atmosphärisches u.v.m. – kurz: Verstand sollte sich mit Gefühl und Ein

https://doi.org/10.14361/9783839474044-002 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Florian Wobser, Philipp Thomas: Einleitung 19 

bildungskraft, dem Ausdrucksspektrum der Künste und Kulturen auseinanderset
zen, damit dieser sich reflektierend als sinnliche Vernunft artikuliert, auf mannigfaltige 
Weise noch dazu. 

Wir danken zum Abschluss dieser Einleitung der Universität Passau und der 
Pädagogischen Hochschule Weingarten für die finanzielle Unterstützung bei die
ser Open-Access-Publikation. Dieser Band ist also auch ein Ausdruck des Umstan
des, dass der Zusammenhang aus ›Philosophie, Aufklärung, Kritik‹ (so der Titel der 
Reihe, in der er erscheint) viele Gesichter mit jeweils unterschiedlicher Mimik hat. 
Ganz besonders danken wir daher schließlich den Beiträger:innen für ihre vielfäl
tigen Perspektiven, für Vorträge, Impulse und kritische Diskussionen und für die 
schriftlichen Ausarbeitungen bzw. für die notwendige Geduld bis zur endgültigen 
Fertigstellung unseres jetzt und hier vorliegenden Sammelbandes. 

Passau und Weingarten, im März 2025 

Literatur 

Gefert, Christian/Tiedemann, Markus (2012): »Diskursive und präsentative Symbo
le. Eine Kneipendiskussion«, in: Zeitschrift der Didaktik für Philosophie und Ethik, 
2, S. 152–159. 

Krebs, Angelika (2021), Das Weltbild der Igel. Naturethik einmal anders, Basel. 
Martens, Ekkehard (12003 [112019]): Methodik des Ethik- und Philosophieunterrichts. Phi

losophieren als elementare Kulturtechnik, Hannover. 
Rohbeck, Johannes (12008 [42016]): Didaktik der Philosophie und Ethik, Dresden. 
Runtenberg, Christa (2016): Philosophiedidaktik. Lehren und Lernen, Paderborn. 
Steenblock, Volker (12000 [72013]): Philosophische Bildung. Einführung in die Philoso

phiedidaktik und Handbuch: Praktische Philosophie, Berlin/Münster. 
Tiedemann, Markus (2023): Post-Aufklärungs-Gesellschaft. Was wir verlieren und was uns 

bevorsteht, Paderborn. 
Vogl, Joseph (2025): Meteor. Versuch über das Schwebende. München. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-002 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044-002 - am 14.02.2026, 11:44:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

