
286 Filmischer Widerstand

torium des Nationalstaates durch Gegenentwürfe und Alternativen zu unterlaufen,

dessen hegemoniale Stellung sowie damit einhergehende Vorstellungen etwa von

Eigentum oder grundsätzlich Mensch-Umwelt-Beziehungen zu hinterfragen und

im Sinne einer Dekolonisierung alternative Handlungsoptionen aufzuzeigen.

6.2 Ausblick

6.2.1 Das Anthropozän – Konsequenz einer Täuschung?

Die in der vorliegenden Arbeit untersuchten Dokumentarfilme haben nicht nur

den thematischen Zuschnitt auf aktuelle territoriale Konflikte in Lateinamerika

gemeinsam, wodurch die Verhandlung von Raum, Identität und Subjektposition

in den Vordergrund rückt. Sie thematisieren außerdem unterschiedliche Wirk-

lichkeitskonstruktionen und Lebensweisen, die als Antwort auf das Anthropozän

gedeutet werden können und Fragen nach ontologischen Grenzziehungen, Hand-

lungsmacht und dem Gefühl der Zugehörigkeit in seinen unterschiedlichen Aus-

legungen aufwerfen. Es wird deutlich, dass ›Natur‹ keine externe Sphäre ist, die

sich von politischen oder ökonomischen Aspekten abtrennen lässt, sondern einen

Teil des jeweiligen Weltentwurfs darstellt.

Mit Blick auf die weit gefächerte Auseinandersetzung mit dem Anthropozän

stellt Tony Birch fest, diese könnte dazu führen zu glauben, »that not only does

Indigenous knowledge have no place within this discussion, but that Indigenous

people across the planet have no intellectual role to play in the growing discourse«

(2017, S. 197). In dieser Exklusion sieht er ein Äquivalent zum Terra-Nullius-Narrativ,

»a white mythology that continues to allow colonial powers to mask their histories

of violence« (Birch, 2017, S. 197). Wie in der Synthese gezeigt, lassen sich zentra-

le Narrative des Anthropozäns, wie sie Dürbeck (2018) systematisiert hat, auch in

den Filmen wiederfinden. Die Analyseergebnisse um die Verhandlung von Grenz-

ziehungen zwischen Kultur und Natur, umUmweltnarrative und Handlungsmacht

in den Filmen sollen daher auch in Hinblick auf eine genauere Einordnung im

Anthropozän-Diskurs diskutiert werden.

Im Nachdenken über den menschlichen Einfluss auf das Erdsystem, das mit

diesem Diskurs angestoßen wird, um über ökologische Krisen und etwaige Lö-

sungsansätze zu sprechen, lassen sich unterschiedliche Erzählweisen ebenso fest-

stellen wie unterschiedliche Handlungen, zu denen diese Erzählweisen aufrufen.

Häufig ist beispielsweise, so Vermeulen, der Mensch Ursache, Opfer und Lösung

zugleich, wenn es um ökologische Krisen geht:

»As the Anthropocene puts forward a robust and internally undifferentiated an-

thropos, it promotes the human as a supposedly unique and exceptional agent.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-020 - am 13.02.2026, 13:02:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Schlussbetrachtungen 287

The human is imagined to be not just the cause of current crises (the previous

two subsections already pointed up the problems with that account), but also

their victim and, most problematically, their heroic solution.« (2020, S. 15)

Die menschliche Handlungsmacht wird in den Vordergrund gestellt und scheint

einzigartig. Dabei läuft der Anthropozän-Diskurs einerseits Gefahr, Partikularitä-

ten unsichtbar zu machen, die Gewalt zu verschleiern und zu zerstreuen, wer (für

ökologische Krisen) verantwortlich ist, andererseits legitimiert er, ›global‹ – über

andere hinweg – zu handeln, wodurch bestehende Machtgefüge fortgeführt wer-

den. Darüber hinaus wird der Fokus auf den Menschen als anthropozentrischen

Interpretationsrahmen kritisiert, da dieser keine direkte moralische Betrachtung

nichtmenschlicher Entitäten zulässt (Katz, 2020).

Die beschriebene filmische Raum zur Repräsentation territorialer Konflikte als

Darstellung einer frontier der Katastrophe, wie sie in den Filmen vermittelt wird,

macht deutlich, dass wir – insbesondere ökologische Krisen betreffend – nicht alle

im selben Boot sitzen, wie beispielsweise Metaphern des spaceship earth suggerie-

ren, und wirft Fragen nach der Verantwortung, nach dem anthropos auf, wie Ni-

xon in einem Interview betont (Christensen, 2018). Die Filme fordern in diesem

Zusammenhang dazu auf, die Rolle, die der Kolonialismus beim Eintreten in das

Erdzeitalter des Anthropozän spielt(e), in den Fokus zu rücken. »We may all be in

the Anthropocene but we’re not all in it in the same way« (2014), so die zentrale

Aussage Nixons, der ebenfalls dazu aufruft, zu fragen, wie wir das Anthropozän

erzählen, einerseits als kollektive Geschichte des Einflusses der Menschheit auf ih-

re Umgebung, der im geophysikalischen System der Erde für Jahrtausende sicht-

bar sein wird, andererseits aber auch die immense Ungleichheit berücksichtigend,

die in Bezug auf das Ausmaß dieses Einflusses innerhalb der ›Spezies Mensch‹

besteht (Nixon, 2014). Die Menschheit als Spezies ist zwar ein zentraler Ausgangs-

punkt, um über das Anthropozän nachzudenken, es muss jedoch klar sein, dass

die Hauptfaktoren des anthropogenen Wandels nicht der ›Spezies Mensch‹ inhä-

rente Charakteristika sind, sondern vielmehr mit dem Kapitalismus zu assoziie-

ren sind, wie etwa Chakrabarty (2009) feststellt. Ihm zufolge ist es eine spezifische

Lebensweise, die Industrialisierung, durch die wir im Anthropozän angekommen

sind, die Konsequenzen jedoch sind eine gemeinsame Katastrophe (Chakrabarty,

2009). Wie im Folgenden erläutert wird, wird in den hier analysierten Filmen bei-

spielsweise nicht die ›Spezies Mensch‹ als Ursache ökologischer Krisen markiert,

sondern vielmehr der partikulare Beherrschungsdrang einer Kultur.

Wie in Kapitel 5.6.4 dargestellt, ist das Interdependenznarrativ, wie es Dürbeck

beschrieben hat, in den Filmen wiederzufinden und wird mit dem Katastrophen-

narrativ verknüpft, um die Expansion des Kapitalismus zu beschreiben. Die

Katastrophe scheint aus dem Ignorieren von Interdependenzen, aus der Inten-

tion zu beherrschen bzw. aus der Wahrnehmung allein menschlicher Agency zu

https://doi.org/10.14361/9783839464175-020 - am 13.02.2026, 13:02:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288 Filmischer Widerstand

erwachsen. Daraus ergibt sich das Narrativ des Anthropozäns als »history of the

planet’s conquest« (2007, S. 133), wie das beispielsweise Eileen Crist als Kritik

am Anthropozän in seiner Hervorhebung menschlicher Handlungsmacht und

daraus folgender Normativität formuliert, wobei der anthropos als zentrale Figur

kolonial behaftet erscheint. Die Eroberung, wie sie die Filme erzählen, liegt im

Etablieren einer Wirklichkeitskonstruktion, die Interdependenzen ignoriert, den

Menschen in den Mittelpunkt stellt, allein dessen Handlungsmacht wahrnimmt

und dadurch in einer Katastrophe mündet. Die Filme stellen die negativen Effekte

westlich-moderner Interventionen in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit sowie

die Konsequenzen, die diese auch für nichtmenschliche Entitäten haben, wo-

durch das Ausmaß der Katastrophe deutlich wird. Die Ursache des Anthropozäns

scheint in diesem Narrativ der Beherrschungsdrang, Opfer sind dabei sowohl

Menschen als auch Nichtmenschliches, und die Lösung schließlich eine Absage an

den Beherrschungsdrang. Das Motiv der Kontrolle – als Ausdruck dieses Beherr-

schungsdrangs – wird in den hier analysierten Filmen zentral verhandelt und dem

Staat bzw. nichtindigenen Akteur*innen zugeschrieben. Dies wird jedoch nicht

als ›Unter-Kontrolle-haben‹, also nicht als absolute Kontrolle, sondern vielmehr

als Kontrollwunsch, Wunsch nach Beherrschung erzählt. Gleichzeitig werden die

negativen Auswirkungen dieser Haltung, dieser selektiven Wahrnehmung einzig

menschlicher Handlungsmacht, beleuchtet, wodurch derartige Vorstellungen als

nicht erstrebenswert, als irreführend dargestellt werden, weil sie die Komplexität

der Verflechtungen zwischen Menschen und ihrer Umgebung nicht fassen können

(vgl. Kapitel 5.6.4). Wie bereits in den Einzelanalysen dargelegt, zeigen die Filme

menschliche Handlungsmacht nicht als einzigartig. Einzigartig erscheint ledig-

lich der Beherrschungsdrang der westlich-modernen Akteur*innen. Aus dieser

Perspektive betrachtet ermöglichen die Filme Zeugenschaft für die Eroberung des

Planeten, die sich auch weiterhin fortsetzt und nicht nur natürliche Entitäten,

sondern auch Menschen betrifft. Das Anthropozän als Katastrophe trifft demnach

nicht alle Menschen gleich, vergangene Dynamiken von Ungleichheit scheinen

sich nun zu wiederholen.

Ausgehend von diesem Motiv eines ›Wahns der Beherrschung‹, das, wie bei-

spielsweise Paraná – el río vorschlägt, auf einer übermäßigen Technophilie gründet,

schließe ich mich Nixons Argumentation an, dass diverse kulturelle Wertvorstel-

lungen eine prominente(re) Rolle spielen müssen, wenn es darum geht, Lösungen

für die Probleme des Anthropozäns zu finden – insbesondere in Hinblick auf die

Komplexität nichtmenschlicher Agency, sodass das Anthropozän keine weitere Be-

tonung der menschlichen Kontrolle, nicht die Anmaßung einer gottähnlichen Hal-

tung bedeutet und damit eine positive Konnotation erfährt (Christensen, 2018).

Hierzu führt Nixon aus: »[W]e should not equate human planetary impact with

human planetary control, as either a possibility or an ideal.« (2014) In ihrer filmi-

schen Argumentationsstruktur arbeiten die Filme damit gegen Tendenzen eines

https://doi.org/10.14361/9783839464175-020 - am 13.02.2026, 13:02:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Schlussbetrachtungen 289

species narcissism (Nixon, 2014), der denMenschen erneut in denMittelpunkt stellen

und dessen Macht betonen würde, weil die Partikularität jener, die die Zerstörung

vorantreiben, herausgestrichen wird, eine Abgrenzung dazu vorgenommen wird

und letztlich Rezipierende zu Zeug*innen dieser Zerstörung werden. Es geht nicht

um ein Anthropozän im Sinne eines age of humans (Crutzen & Strömer, 2000), das

etwa Geoengineering zum Imperativ erklärt (Bajohr, 2020). Vielmehr geht es um

das Überwinden eines Beherrschungsgedankens. Wir erfahren dies aus der Sub-

jektposition jener, die durch diese Haltung ihrer Lebensgrundlage beraubt wer-

den, weswegen die Idee eines die gesamte Menschheit umspannenden Konzepts

ins Wanken gerät. Es wird deutlich, dass mit dem Begriff des Anthropozäns nicht

der Einfluss der ›Spezies Mensch‹ gemeint sein kann, sondern vielmehr die Konse-

quenz einer Täuschung, einer Irreführung, Einfluss als Kontrolle misszuverstehen.

Kathleen Dean Moore (2013) erklärt in Bezug auf die Anthropozän-Debatte, es

sei vielmehr von einer unforgiveable crimescene zu sprechen, um die willentliche Zer-

störung und das Chaos, das von Menschen produziert wird, zu beschreiben. Das

Motiv des Tatorts ist auch in den Filmen zu finden. Der in Paraná – el río im ers-

ten Abschnitt als Ernährer beschriebene Fluss wird im Zuge der Ölverschmutzung

durch das Gefahrenzeichen des Totenkopfs auf einem Absperrband als ›giftiger

Stoff‹ markiert, eingezäunt und dadurch als Opfer von Gewalt erzählt. Sangre y

Tierra entwirft den Raum Kolumbien grundsätzlich als Kriegsschauplatz. Grund

dafür scheint die Durchsetzung der Monokultur-Landwirtschaft ausländischer In-

vestor*innen, wie im Film beschrieben wird. Im Aufzeigen der damit verbundenen

Gewalt erscheint diese Form der Landnutzung als Verbrechen, das zu Chaos führt.

Die Tagebaumine, wie sie in Júba Wajiín gezeigt wird, wird insbesondere über den

dadurch verursachten Schaden beschrieben, der sich auf die Umgebung, aber auch

die menschlichen Körper auswirkt.Moores Annahme, die Vorstellung, dieWelt be-

herrschen zu können und unter Kontrolle zu haben, führe lediglich zu Chaos und

Zerstörung, scheint durch die Filme bestätigt zu werden: »[T]he very notion that

humans have become the ›deciders‹, the shapers of Earth, makes Earth guffaw in

swirls of violence. If we are shaping anything at all, we are shaping climate chaos,

and chaos in the ocean and on the land.« (2013, S. 20)

In Anknüpfung an die Visualisierung der Expansion des Kapitalismus, die in

den Filmen als Versuch einer Veränderung materieller und konzeptueller Verhält-

nisse erzählt wird, kann auch das Anthropozän als solcher betrachtet werden; näm-

lich als Versuch, materielle und konzeptuelle Bedingungen in planetarem Maß zu

verändern, dabei Einfluss als Kontrolle zu erzählen und der Zerstörung damit eine

positive Charakterisierung des Unter-Kontrolle-Habens anzudichten. Die Filme,

wie sie hier untersucht wurden, zeigen das Anthropozän in erster Linie als Kon-

sequenz eines Beherrschungsdrangs des Westens, dem die Täuschung zugrunde

liegt, Einfluss als Kontrolle misszuverstehen. ImNarrativ der Katastrophe, das sich

aus dem Ignorieren von Interdependenzen ergibt, wird letztlich auch der Glaube

https://doi.org/10.14361/9783839464175-020 - am 13.02.2026, 13:02:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290 Filmischer Widerstand

an technische Lösungen hinterfragt und infrage gestellt, inwiefern diese grund-

sätzlich erstrebenswert sein können. Die Filme machen deutlich, dass die zu Wort

kommendenMenschen nicht danach trachten, in einer willentlich durchMenschen

manipulierten Welt zu leben (vgl. Emmett & Nye, 2017). Sie porträtieren die Er-

fahrungen jener Menschen, die sich selbst außerhalb des kapitalistischen Systems

positionieren und ziehen damit eine klare Trennung zwischen jenen, die diese Ka-

tastrophe verursachen und anderen, die vorwiegend darunter leiden. Die dabei

suggerierte Position indigener Gemeinschaften dient dazu, diesen Blick einzuneh-

men, der einer Universalisierung des kapitalistischen Systems entgegenwirkt und

zumAnalyseinstrument der Gegenwart wird: Er offenbart ein bereits eingetretenes

Ende, das entlang kolonialer Trennlinien sichtbar wird.

6.2.2 Dialogische Territorien

»One of the great tasks before us is to

include all of the living world within

the domain of ›neighbors‹, and a great

consequence of doing so is that we em-

brace noisy and unruly processes capable

of finding dialogue not only with other

people but equally with the world itself.«

(Rose, 2015, S. 131)

In den besprochenen filmischen Darstellungen werden westlich-moderne Motive

von Entwicklung und Fortschritt unterwandert und als Strategien einer Inwert-

setzung, einer Ökonomisierung dargestellt, die eine Objektifizierung von ›ande-

ren‹ erleichtert und folglich auch eine Beherrschung von objektifizierten ›anderen‹.

In einem westlichen Weltbild wird diese Ökonomisierung als scheinbar objektiver

Prozess naturalisiert, wie Deborah Bird Rose (2015) erläutert. Dadurch wird die

Umwelt zu einer externen Sphäre, in der komplexe Interdependenzen als irrelevant

erscheinen bzw. verschleiert werden (Rose, 2015). »Nature, turned into a resource,

has no logic but that of being exploited to its exhaustion« (2008, S. xxxvi), erklären

Santos et al. hierzu. Zu welchen Handlungen, zu welchen Haltungen aber regen

die in den untersuchten Filmen transportierten Motive an? Welche Möglichkeiten

zeigen sie auf? Die eingeführten Motive der Gleichsetzung von menschlichen und

nichtmenschlichen Entitäten betonen Abhängigkeiten und gegenseitige Beeinflus-

sung und konstruieren damit das Narrativ der Interdependenz. Die nichtmensch-

liche Sphäre fungiert in den Filmen als Bedingung des menschlichen Daseins, als

notwendige Sphäre zum Fortbestand,womit ihre Zerstörung problematisiert wird.

Diesen Überlegungen zu folgen bedeutet, das politische Feld der Verantwortung

auszuweiten. Die Präsenz natürlicher Entitäten bzw. der ›Natur‹ als Akteurin wirft

https://doi.org/10.14361/9783839464175-020 - am 13.02.2026, 13:02:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Schlussbetrachtungen 291

ethische Fragen im Umgang mit natürlichen Ressourcen auf und interveniert ge-

gen das westlich-moderne Narrativ einer passiven Natur, einer passiven Materie

und damit gegen die Vorstellung einer Welt, die lediglich der menschlichen Er-

schließung, dermenschlichen Ausbeutung zur Verfügung steht. Inwertsetzungslo-

giken werden denaturalisiert, weil die Expansion des Kapitalismusmit Endlichkeit

und Verlust verbunden wird. Das Anthropozän als Konsequenz einer Irreführung

zu deuten, die Einfluss als Kontrolle missversteht, fordert zu einer radikalen anti-

prometheischen Haltung auf und hebt sich grundlegend von der Idee des age of hu-

mans ab, das menschliche Handlungsmacht als einzigartig versteht. »We struggle

to adjust because we’re still largely trapped inside the enlightenment tale of pro-

gress as human control over a passive and ›dead‹ nature that justifies both colo-

nial conquests and commodity economies« (2007, S. 1), argumentiert Plumwood

in diesem Zusammenhang. Die Filme positionieren die Zuseher*innen außerhalb

der »enlightenment tale of Progress as human control over passive nature« (Plum-

wood, 2007, S. 1), wodurch es leichter wird, diese als Problem wahrzunehmen.

Während die Rechtsprechung im westlich-modernen Kontext auf der nachdrück-

lichen Unterscheidung zwischen menschlichen und nichtmenschlichen Entitäten

zu basieren scheinen, laden die Visualisierungen von Interdependenzen dazu ein,

diese Idee zu überwinden,weil darin dieMöglichkeit liege,Ungleichheiten auch in-

nerhalb unterschiedlicher Gruppen von Menschen zu kreieren. Die Positionierung

der Zuseher*innen als involvierte Teilnehmende (vgl. Kapitel 5.6.2) fungiert dabei

als Instrument zur Artikulation der Kritik. Durch den vorwiegend partizipativen

Modus der Filme, also durch die Inklusion der Zuseher*innen in den jeweiligen

Konflikt, wirkt die Expansion des Kapitalismus – andernorts vielleicht gedeutet

als Verheißung von Fortschritt und Kontrolle – wie eine Gefahr und prognostiziert

Ausbeutung und Verlust. Hier zeigt sich, wie die Filme dazu beitragen können, un-

sere Wahrnehmung zu beeinflussen: In der Verdeutlichung des menschlichen Ein-

flusses auf unsere Umgebung wird die westlich-moderne Trennung von mensch-

licher und natürlicher Geschichte aufgelöst, wie Chakrabarty (2009) die Auflösung

dieser Trennung für unsere Bewusstmachung des anthropogenen Klimawandels

festgestellt hat und auch im Anthropozän-Diskurs debattiert wird. Eine ahisto-

rische Betrachtung der Umwelt wird verweigert. Diese Perspektive verlangt nach

neuen Konzepten, nicht zuletzt auch in Bezug auf den Begriff des Territoriums

als politisch umkämpfter Raum, um Ungleichheiten wahrzunehmen und die dazu

führenden Mechanismen zu korrigieren. In der Visualisierung unterschiedlicher

Formen der Bedeutungseinschreibung in den Raum fordern die Filme zu einem

Dialog auf, der die Bedeutsamkeit dieser unterschiedlichen Territorien hervorhe-

ben soll.

Rose (2015) definiert eine hier wesentlich erscheinende Unterscheidung zwi-

schen Monolog und Dialog, die bei der Suche nach ebensolchen neuen Konzepten

hilfreich erscheint. Westliche Denkweisen sind geprägt von Binaritäten, die, wie

https://doi.org/10.14361/9783839464175-020 - am 13.02.2026, 13:02:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292 Filmischer Widerstand

vor allem feministische Analysen gezeigt haben, wie gleichwertige Oppositionen

getarnt sind, jedoch in einem Machtgefüge verankert sind, um einen der Pole zu

entwerten, etwa wenn eine Position unmarkiert bleibt und die Opposition dazu

durch einen Mangel gegenüber dieser definiert wird (Rose, 2015). Eine derartige

Unterscheidung erfolgte im kolonialen Kontext auch in Bezug auf Indigene, die

als nicht bzw. noch nicht modern wahrgenommen und damit durch einen Man-

gel an Modernität definiert wurden (vgl. Kapitel 3.3.1). Somit wird eine Position

zum Ausgangspunkt, während eine andere nur in Relation dadurch und nur durch

einen Mangel im Vergleich zu dieser verstanden wird. Der passive Pol wird zum

Empfänger eines Monologs des aktiven. Das zentrale Element dieser Struktur ist,

wie Rose ausführt, »the other never gets to talk back on its own terms […]« (2015,

S. 128; vgl. Rose, 2004). Damit liegt eine einseitige Kommunikation vor,Dialog wird

verhindert:

»The image of bipolarity therefore masks what is, in effect, only a pole of

self/power. The self sets itself within a hall of mirrors, sees itself endlessly

reflected as if the world were indeed a reflection of the self, talks endlessly to

itself, and, not surprisingly, finds constant affirmation of itself and its power.

This is monologue masquerading as conversation, masturbation purporting to

be productive interaction; it is a narcissism so profound that it claims to find a

universal knowledge when in fact its violent erasures are universalising its own

singular and powerful isolation. This is not to say that monologue itself lacks

debate and conflict, but more deeply that it is self-totalising in only including

what it can accommodate within its own narrative, and by insisting that others, if

they appear at all, appear as they are construed by that monological narrative.«

(Rose, 2015, S. 128)

In diesem monologischen Narrativ lässt sich die in den Filmen dargestellte Igno-

ranz verorten, die mit staatlichen Akteur*innen verknüpft wird und die Expansion

des staatlichen Territoriums legitimiert. Der Versuch einer Ökonomisierung des

Raums kann somit als eine monologische Territorialisierung verstanden werden.

Diese monologische Perspektive, so Rose (2015), basiert jedoch auf einem Irrtum,

auf der Nichtwahrnehmung unabhängiger Ideen, Vorstellungen,Wünsche und Be-

deutungen, die nicht in Relation zum Eigenen und durch Mangel definiert werden

können. Dialog könnte dabei als Methode dienen, eine Konversation zu eröffnen,

die auf einer Ethik der Intersubjektivität basiert sowie inklusiv und antwortend

ausgelegt ist (Rose, 2015). »Once we start to embrace dialogue, we become ever

more aware that monologue stifles knowledge of connection and disables the pos-

sibilities whereby ›self‹ finds its own meaning and purpose through entangled en-

counters and responsibilities with ›others‹.« (Rose, 2015, S. 131) Diesen Überlegun-

gen von Rose folgend sind demnach Formen der Territorialisierung anzustreben,

die nicht nur zwischen Kulturen, sondern auchMenschen undNichtmenschlichem

https://doi.org/10.14361/9783839464175-020 - am 13.02.2026, 13:02:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


6. Schlussbetrachtungen 293

einenDialogprozess in Gang setzen und damit dialogische Territorien hervorbringen.

Während Entwicklung und Fortschritt als Strategien der Ökonomisierung und da-

mit einhergehend Objektifizierung bzw. Beherrschung entlarvt werden können,

kann in einem Dialogprozess angestrebt werden, eine anthropozentrische Welt-

sicht zur Konstruktion von Territorien zu verlassen und Territorium vielmehr als

dialogisches Netzwerk zwischen sowohl menschlichen als auch nichtmenschlichen

Akteur*innen wahrzunehmen. Damit würde dem Anspruch, in Bezug auf Territo-

rien nicht in Entweder/Oder-Dichotomien, sondern in territorialen Verflechtungen

zu denken, Rechnung getragen (vgl. Kapitel 3.3.3).

Ziel scheint die Überwindung des beschriebenen Beherrschungsgedanken zu

sein, so eine zentrale Aussage der Filme. Dialogische Territorien hervorzubringen,

würde letztlich bedeuten, nicht nur territoriale Verflechtungen unterschiedlicher

Kulturen zu berücksichtigen, sondern auch Verstrickungen zwischen Menschen

und nichtmenschlichen Entitäten. Die Inklusion letzterer in politisch relevante

Strukturen wie das Konzept des Territoriums hilft, so bin ich überzeugt, die Aus-

beutung der Natur als Lösung für soziale Ungleichheiten – zugunsten sozialen,

wirtschaftlichen ›Fortschritts‹ – zu verwerfen (vgl. Acker et al., 2016).

Wie dieser Ausblick zeigt, werfen die untersuchten Filme neue Perspektiven auf

aktuelle Konflikte zwischen Indigenen und staatlichen Akteur*innen, können folg-

lich zu Verschiebungen im politischen Diskurs anregen und ermöglichen letztlich,

Fragen nach Kausalitäten und Verantwortlichkeiten neu zu stellen. Die vorliegen-

de Arbeit stellte dabei fünf Dokumentarfilme besonders in den Fokus, um diese

detailliert zu analysieren. Zukünftiger Forschungsbedarf besteht einerseits in der

Untersuchungweiterer nichtfiktionaler Filmarbeitenmit diesem thematischen Zu-

schnitt, da dies bisher eine Forschungslücke darstellte. Andererseits ist auch das

ebenso breite Feld des indigenen Spielfilms und der darin wirkenden Strategi-

en zur Bedeutungskonstitution hinsichtlich territorialer Vorstellungen und damit

verbundener Implikationen zu betrachten, deren Ergebnisse Eingang in zentrale

Debatten unserer Zeit – insbesondere der Neuverhandlung des menschlichen Um-

gangs mit unserer Umwelt – finden müssen.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-020 - am 13.02.2026, 13:02:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839464175-020 - am 13.02.2026, 13:02:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

