286

Filmischer Widerstand

torium des Nationalstaates durch Gegenentwiirfe und Alternativen zu unterlaufen,
dessen hegemoniale Stellung sowie damit einhergehende Vorstellungen etwa von
Eigentum oder grundsitzlich Mensch-Umwelt-Beziehungen zu hinterfragen und
im Sinne einer Dekolonisierung alternative Handlungsoptionen aufzuzeigen.

6.2 Ausblick
6.2.1 Das Anthropozan - Konsequenz einer Tauschung?

Die in der vorliegenden Arbeit untersuchten Dokumentarfilme haben nicht nur
den thematischen Zuschnitt auf aktuelle territoriale Konflikte in Lateinamerika
gemeinsam, wodurch die Verhandlung von Raum, Identitit und Subjektposition
in den Vordergrund riickt. Sie thematisieren auflerdem unterschiedliche Wirk-
lichkeitskonstruktionen und Lebensweisen, die als Antwort auf das Anthropozin
gedeutet werden konnen und Fragen nach ontologischen Grenzziehungen, Hand-
lungsmacht und dem Gefithl der Zugehorigkeit in seinen unterschiedlichen Aus-
legungen aufwerfen. Es wird deutlich, dass >Natur« keine externe Sphire ist, die
sich von politischen oder 6konomischen Aspekten abtrennen lisst, sondern einen
Teil des jeweiligen Weltentwurfs darstellt.

Mit Blick auf die weit geficherte Auseinandersetzung mit dem Anthropozin
stellt Tony Birch fest, diese konnte dazu fithren zu glauben, »that not only does
Indigenous knowledge have no place within this discussion, but that Indigenous
people across the planet have no intellectual role to play in the growing discourse«
(2017, S. 197). In dieser Exklusion sieht er ein Aquivalent zum Terra-Nullius-Narrativ,
»a white mythology that continues to allow colonial powers to mask their histories
of violence« (Birch, 2017, S. 197). Wie in der Synthese gezeigt, lassen sich zentra-
le Narrative des Anthropozins, wie sie Diirbeck (2018) systematisiert hat, auch in
den Filmen wiederfinden. Die Analyseergebnisse um die Verhandlung von Grenz-
ziehungen zwischen Kultur und Natur, um Umweltnarrative und Handlungsmacht
in den Filmen sollen daher auch in Hinblick auf eine genauere Einordnung im
Anthropozin-Diskurs diskutiert werden.

Im Nachdenken tiber den menschlichen Einfluss auf das Erdsystem, das mit
diesem Diskurs angestofien wird, um iiber 6kologische Krisen und etwaige Lo-
sungsansitze zu sprechen, lassen sich unterschiedliche Erzihlweisen ebenso fest-
stellen wie unterschiedliche Handlungen, zu denen diese Erzihlweisen aufrufen.
Hiufig ist beispielsweise, so Vermeulen, der Mensch Ursache, Opfer und Losung
zugleich, wenn es um 6kologische Krisen geht:

»As the Anthropocene puts forward a robust and internally undifferentiated an-
thropos, it promotes the human as a supposedly unique and exceptional agent.

12.02.2026, 13:02:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839464175-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Schlussbetrachtungen

The human is imagined to be not just the cause of current crises (the previous
two subsections already pointed up the problems with that account), but also
their victim and, most problematically, their heroic solution.« (2020, S.15)

Die menschliche Handlungsmacht wird in den Vordergrund gestellt und scheint
einzigartig. Dabei liuft der Anthropozin-Diskurs einerseits Gefahr, Partikulariti-
ten unsichtbar zu machen, die Gewalt zu verschleiern und zu zerstreuen, wer (fiir
okologische Krisen) verantwortlich ist, andererseits legitimiert er, »global« — tiber
andere hinweg — zu handeln, wodurch bestehende Machtgefiige fortgefithrt wer-
den. Dariiber hinaus wird der Fokus auf den Menschen als anthropozentrischen
Interpretationsrahmen kritisiert, da dieser keine direkte moralische Betrachtung
nichtmenschlicher Entititen zulisst (Katz, 2020).

Die beschriebene filmische Raum zur Représentation territorialer Konflikte als
Darstellung einer frontier der Katastrophe, wie sie in den Filmen vermittelt wird,
macht deutlich, dass wir — insbesondere dkologische Krisen betreffend — nicht alle
im selben Boot sitzen, wie beispielsweise Metaphern des spaceship earth suggerie-
ren, und wirft Fragen nach der Verantwortung, nach dem anthropos auf, wie Ni-
xon in einem Interview betont (Christensen, 2018). Die Filme fordern in diesem
Zusammenhang dazu auf, die Rolle, die der Kolonialismus beim Eintreten in das
Erdzeitalter des Anthropozin spielt(e), in den Fokus zu riicken. »We may all be in
the Anthropocene but we're not all in it in the same way« (2014), so die zentrale
Aussage Nixons, der ebenfalls dazu aufruft, zu fragen, wie wir das Anthropozin
erzihlen, einerseits als kollektive Geschichte des Einflusses der Menschheit auf ih-
re Umgebung, der im geophysikalischen System der Erde fiir Jahrtausende sicht-
bar sein wird, andererseits aber auch die immense Ungleichheit beriicksichtigend,
die in Bezug auf das Ausmafd dieses Einflusses innerhalb der >Spezies Mensch«
besteht (Nixon, 2014). Die Menschheit als Spezies ist zwar ein zentraler Ausgangs-
punkt, um iber das Anthropozin nachzudenken, es muss jedoch klar sein, dass
die Hauptfaktoren des anthropogenen Wandels nicht der >Spezies Mensch« inhi-
rente Charakteristika sind, sondern vielmehr mit dem Kapitalismus zu assoziie-
ren sind, wie etwa Chakrabarty (2009) feststellt. Ihm zufolge ist es eine spezifische
Lebensweise, die Industrialisierung, durch die wir im Anthropozin angekommen
sind, die Konsequenzen jedoch sind eine gemeinsame Katastrophe (Chakrabarty,
2009). Wie im Folgenden erliutert wird, wird in den hier analysierten Filmen bei-
spielsweise nicht die >Spezies Mensch« als Ursache 6kologischer Krisen markiert,
sondern vielmehr der partikulare Beherrschungsdrang einer Kultur.

Wie in Kapitel 5.6.4 dargestellt, ist das Interdependenznarrativ, wie es Diirbeck
beschrieben hat, in den Filmen wiederzufinden und wird mit dem Katastrophen-
narrativ verkniipft, um die Expansion des Kapitalismus zu beschreiben. Die
Katastrophe scheint aus dem Ignorieren von Interdependenzen, aus der Inten-
tion zu beherrschen bzw. aus der Wahrnehmung allein menschlicher Agency zu

12.02.2026, 13:02:4¢

287


https://doi.org/10.14361/9783839464175-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288

Filmischer Widerstand

erwachsen. Daraus ergibt sich das Narrativ des Anthropozins als »history of the
planet’s conquest« (2007, S.133), wie das beispielsweise Eileen Crist als Kritik
am Anthropozin in seiner Hervorhebung menschlicher Handlungsmacht und
daraus folgender Normativitit formuliert, wobei der anthropos als zentrale Figur
kolonial behaftet erscheint. Die Eroberung, wie sie die Filme erzihlen, liegt im
Etablieren einer Wirklichkeitskonstruktion, die Interdependenzen ignoriert, den
Menschen in den Mittelpunke stellt, allein dessen Handlungsmacht wahrnimmt
und dadurch in einer Katastrophe miindet. Die Filme stellen die negativen Effekte
westlich-moderner Interventionen in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit sowie
die Konsequenzen, die diese auch fiir nichtmenschliche Entititen haben, wo-
durch das Ausmaf der Katastrophe deutlich wird. Die Ursache des Anthropozins
scheint in diesem Narrativ der Beherrschungsdrang, Opfer sind dabei sowohl
Menschen als auch Nichtmenschliches, und die Losung schlieRlich eine Absage an
den Beherrschungsdrang. Das Motiv der Kontrolle — als Ausdruck dieses Beherr-
schungsdrangs — wird in den hier analysierten Filmen zentral verhandelt und dem
Staat bzw. nichtindigenen Akteur*innen zugeschrieben. Dies wird jedoch nicht
als »Unter-Kontrolle-habeng, also nicht als absolute Kontrolle, sondern vielmehr
als Kontrollwunsch, Wunsch nach Beherrschung erzihlt. Gleichzeitig werden die
negativen Auswirkungen dieser Haltung, dieser selektiven Wahrnehmung einzig
menschlicher Handlungsmacht, beleuchtet, wodurch derartige Vorstellungen als
nicht erstrebenswert, als irrefithrend dargestellt werden, weil sie die Komplexitit
der Verflechtungen zwischen Menschen und ihrer Umgebung nicht fassen kénnen
(vgl. Kapitel 5.6.4). Wie bereits in den Einzelanalysen dargelegt, zeigen die Filme
menschliche Handlungsmacht nicht als einzigartig. Einzigartig erscheint ledig-
lich der Beherrschungsdrang der westlich-modernen Akteur*innen. Aus dieser
Perspektive betrachtet ermoglichen die Filme Zeugenschaft fiir die Eroberung des
Planeten, die sich auch weiterhin fortsetzt und nicht nur natiirliche Entititen,
sondern auch Menschen betrifft. Das Anthropozin als Katastrophe trifft demnach
nicht alle Menschen gleich, vergangene Dynamiken von Ungleichheit scheinen
sich nun zu wiederholen.

Ausgehend von diesem Motiv eines sWahns der Beherrschungs, das, wie bei-
spielsweise Parana — el rio vorschligt, auf einer iibermifigen Technophilie griindet,
schlieRRe ich mich Nixons Argumentation an, dass diverse kulturelle Wertvorstel-
lungen eine prominente(re) Rolle spielen miissen, wenn es darum geht, Losungen
fiir die Probleme des Anthropozins zu finden — insbesondere in Hinblick auf die
Komplexitit nichtmenschlicher Agency, sodass das Anthropozin keine weitere Be-
tonung der menschlichen Kontrolle, nicht die AnmafRung einer gottihnlichen Hal-
tung bedeutet und damit eine positive Konnotation erfihrt (Christensen, 2018).
Hierzu fithrt Nixon aus: »[W]e should not equate human planetary impact with
human planetary control, as either a possibility or an ideal.« (2014) In ihrer filmi-
schen Argumentationsstruktur arbeiten die Filme damit gegen Tendenzen eines

12.02.2026, 13:02:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839464175-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Schlussbetrachtungen

species narcissism (Nixon, 2014), der den Menschen erneut in den Mittelpunkt stellen
und dessen Macht betonen wiirde, weil die Partikularitit jener, die die Zerstérung
vorantreiben, herausgestrichen wird, eine Abgrenzung dazu vorgenommen wird
und letztlich Rezipierende zu Zeug*innen dieser Zerstérung werden. Es geht nicht
um ein Anthropozin im Sinne eines age of humans (Crutzen & Strémer, 2000), das
etwa Geoengineering zum Imperativ erklart (Bajohr, 2020). Vielmehr geht es um
das Uberwinden eines Beherrschungsgedankens. Wir erfahren dies aus der Sub-
jektposition jener, die durch diese Haltung ihrer Lebensgrundlage beraubt wer-
den, weswegen die Idee eines die gesamte Menschheit umspannenden Konzepts
ins Wanken gerit. Es wird deutlich, dass mit dem Begriff des Anthropozins nicht
der Einfluss der »Spezies Mensch« gemeint sein kann, sondern vielmehr die Konse-
quenz einer Tauschung, einer Irrefithrung, Einfluss als Kontrolle misszuverstehen.

Kathleen Dean Moore (2013) erklirt in Bezug auf die Anthropozin-Debatte, es
sei vielmehr von einer unforgiveable crimescene zu sprechen, um die willentliche Zer-
storung und das Chaos, das von Menschen produziert wird, zu beschreiben. Das
Motiv des Tatorts ist auch in den Filmen zu finden. Der in Parand - el rio im ers-
ten Abschnitt als Ernihrer beschriebene Fluss wird im Zuge der Olverschmutzung
durch das Gefahrenzeichen des Totenkopfs auf einem Absperrband als >giftiger
Stoff« markiert, eingeziunt und dadurch als Opfer von Gewalt erzihlt. Sangre y
Tierra entwirft den Raum Kolumbien grundsitzlich als Kriegsschauplatz. Grund
dafiir scheint die Durchsetzung der Monokultur-Landwirtschaft auslindischer In-
vestor*innen, wie im Film beschrieben wird. Im Aufzeigen der damit verbundenen
Gewalt erscheint diese Form der Landnutzung als Verbrechen, das zu Chaos fithrt.
Die Tagebaumine, wie sie in Jitha Wajiin gezeigt wird, wird insbesondere iiber den
dadurch verursachten Schaden beschrieben, der sich auf die Umgebung, aber auch
die menschlichen Kérper auswirkt. Moores Annahme, die Vorstellung, die Welt be-
herrschen zu kénnen und unter Kontrolle zu haben, fithre lediglich zu Chaos und
Zerstorung, scheint durch die Filme bestitigt zu werden: »[Tlhe very notion that
humans have become the >deciderss, the shapers of Earth, makes Earth guffaw in
swirls of violence. If we are shaping anything at all, we are shaping climate chaos,
and chaos in the ocean and on the land.« (2013, S. 20)

In Ankniipfung an die Visualisierung der Expansion des Kapitalismus, die in
den Filmen als Versuch einer Verinderung materieller und konzeptueller Verhilt-
nisse erzihlt wird, kann auch das Anthropozin als solcher betrachtet werden; nim-
lich als Versuch, materielle und konzeptuelle Bedingungen in planetarem Maf} zu
verandern, dabei Einfluss als Kontrolle zu erzihlen und der Zerstérung damit eine
positive Charakterisierung des Unter-Kontrolle-Habens anzudichten. Die Filme,
wie sie hier untersucht wurden, zeigen das Anthropozin in erster Linie als Kon-
sequenz eines Beherrschungsdrangs des Westens, dem die Tiuschung zugrunde
liegt, Einfluss als Kontrolle misszuverstehen. Im Narrativ der Katastrophe, das sich
aus dem Ignorieren von Interdependenzen ergibt, wird letztlich auch der Glaube

12.02.2026, 13:02:4¢

289


https://doi.org/10.14361/9783839464175-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290

Filmischer Widerstand

an technische Losungen hinterfragt und infrage gestellt, inwiefern diese grund-
satzlich erstrebenswert sein konnen. Die Filme machen deutlich, dass die zu Wort
kommenden Menschen nicht danach trachten, in einer willentlich durch Menschen
manipulierten Welt zu leben (vgl. Emmett & Nye, 2017). Sie portritieren die Er-
fahrungen jener Menschen, die sich selbst aulerhalb des kapitalistischen Systems
positionieren und ziehen damit eine klare Trennung zwischen jenen, die diese Ka-
tastrophe verursachen und anderen, die vorwiegend darunter leiden. Die dabei
suggerierte Position indigener Gemeinschaften dient dazu, diesen Blick einzuneh-
men, der einer Universalisierung des kapitalistischen Systems entgegenwirkt und
zum Analyseinstrument der Gegenwart wird: Er offenbart ein bereits eingetretenes
Ende, das entlang kolonialer Trennlinien sichtbar wird.

6.2.2 Dialogische Territorien

»One of the great tasks before us is to
include all of the living world within
the domain of sneighbors¢, and a great
consequence of doing so is that we em-
brace noisy and unruly processes capable
of finding dialogue not only with other
people but equally with the world itself.«
(Rose, 2015, S.131)

In den besprochenen filmischen Darstellungen werden westlich-moderne Motive
von Entwicklung und Fortschritt unterwandert und als Strategien einer Inwert-
setzung, einer Okonomisierung dargestellt, die eine Objektifizierung von >ande-
renc erleichtert und folglich auch eine Beherrschung von objektifizierten »anderenx.
In einem westlichen Weltbild wird diese Okonomisierung als scheinbar objektiver
Prozess naturalisiert, wie Deborah Bird Rose (2015) erliutert. Dadurch wird die
Umwelt zu einer externen Sphire, in der komplexe Interdependenzen als irrelevant
erscheinen bzw. verschleiert werden (Rose, 2015). »Nature, turned into a resource,
has no logic but that of being exploited to its exhaustion« (2008, S. xxxvi), erkliren
Santos et al. hierzu. Zu welchen Handlungen, zu welchen Haltungen aber regen
die in den untersuchten Filmen transportierten Motive an? Welche Moglichkeiten
zeigen sie auf? Die eingefithrten Motive der Gleichsetzung von menschlichen und
nichtmenschlichen Entititen betonen Abhingigkeiten und gegenseitige Beeinflus-
sung und konstruieren damit das Narrativ der Interdependenz. Die nichtmensch-
liche Sphire fungiert in den Filmen als Bedingung des menschlichen Daseins, als
notwendige Sphire zum Fortbestand, womit ihre Zerstérung problematisiert wird.
Diesen Uberlegungen zu folgen bedeutet, das politische Feld der Verantwortung
auszuweiten. Die Prisenz natiirlicher Entititen bzw. der >sNatur« als Akteurin wirft

12.02.2026, 13:02:4¢



https://doi.org/10.14361/9783839464175-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Schlussbetrachtungen

ethische Fragen im Umgang mit natiirlichen Ressourcen auf und interveniert ge-
gen das westlich-moderne Narrativ einer passiven Natur, einer passiven Materie
und damit gegen die Vorstellung einer Welt, die lediglich der menschlichen Er-
schlieBung, der menschlichen Ausbeutung zur Verfiigung steht. Inwertsetzungslo-
giken werden denaturalisiert, weil die Expansion des Kapitalismus mit Endlichkeit
und Verlust verbunden wird. Das Anthropozin als Konsequenz einer Irrefithrung
zu deuten, die Einfluss als Kontrolle missversteht, fordert zu einer radikalen anti-
prometheischen Haltung auf und hebt sich grundlegend von der Idee des age of hu-
mans ab, das menschliche Handlungsmacht als einzigartig versteht. »We struggle
to adjust because we're still largely trapped inside the enlightenment tale of pro-
gress as human control over a passive and >dead«< nature that justifies both colo-
nial conquests and commodity economies« (2007, S.1), argumentiert Plumwood
in diesem Zusammenhang. Die Filme positionieren die Zuseher*innen auferhalb
der »enlightenment tale of Progress as human control over passive nature« (Plum-
wood, 2007, S.1), wodurch es leichter wird, diese als Problem wahrzunehmen.
Wiahrend die Rechtsprechung im westlich-modernen Kontext auf der nachdriick-
lichen Unterscheidung zwischen menschlichen und nichtmenschlichen Entititen
zu basieren scheinen, laden die Visualisierungen von Interdependenzen dazu ein,
diese Idee zu tiberwinden, weil darin die Moglichkeit liege, Ungleichheiten auch in-
nerhalb unterschiedlicher Gruppen von Menschen zu kreieren. Die Positionierung
der Zuseher*innen als involvierte Teilnehmende (vgl. Kapitel 5.6.2) fungiert dabei
als Instrument zur Artikulation der Kritik. Durch den vorwiegend partizipativen
Modus der Filme, also durch die Inklusion der Zuseher*innen in den jeweiligen
Konflikt, wirkt die Expansion des Kapitalismus — andernorts vielleicht gedeutet
als VerheifSung von Fortschritt und Kontrolle — wie eine Gefahr und prognostiziert
Ausbeutung und Verlust. Hier zeigt sich, wie die Filme dazu beitragen kénnen, un-
sere Wahrnehmung zu beeinflussen: In der Verdeutlichung des menschlichen Ein-
flusses auf unsere Umgebung wird die westlich-moderne Trennung von mensch-
licher und natiirlicher Geschichte aufgelost, wie Chakrabarty (2009) die Auflésung
dieser Trennung fiir unsere Bewusstmachung des anthropogenen Klimawandels
festgestellt hat und auch im Anthropozin-Diskurs debattiert wird. Eine ahisto-
rische Betrachtung der Umwelt wird verweigert. Diese Perspektive verlangt nach
neuen Konzepten, nicht zuletzt auch in Bezug auf den Begriff des Territoriums
als politisch umkimpfter Raum, um Ungleichheiten wahrzunehmen und die dazu
fithrenden Mechanismen zu korrigieren. In der Visualisierung unterschiedlicher
Formen der Bedeutungseinschreibung in den Raum fordern die Filme zu einem
Dialog auf, der die Bedeutsambkeit dieser unterschiedlichen Territorien hervorhe-
ben soll.

Rose (2015) definiert eine hier wesentlich erscheinende Unterscheidung zwi-
schen Monolog und Dialog, die bei der Suche nach ebensolchen neuen Konzepten
hilfreich erscheint. Westliche Denkweisen sind geprigt von Binarititen, die, wie

12.02.2026, 13:02:4¢

291


https://doi.org/10.14361/9783839464175-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292

Filmischer Widerstand

vor allem feministische Analysen gezeigt haben, wie gleichwertige Oppositionen
getarnt sind, jedoch in einem Machtgefiige verankert sind, um einen der Pole zu
entwerten, etwa wenn eine Position unmarkiert bleibt und die Opposition dazu
durch einen Mangel gegeniiber dieser definiert wird (Rose, 2015). Eine derartige
Unterscheidung erfolgte im kolonialen Kontext auch in Bezug auf Indigene, die
als nicht bzw. noch nicht modern wahrgenommen und damit durch einen Man-
gel an Modernitit definiert wurden (vgl. Kapitel 3.3.1). Somit wird eine Position
zum Ausgangspunkt, wihrend eine andere nur in Relation dadurch und nur durch
einen Mangel im Vergleich zu dieser verstanden wird. Der passive Pol wird zum
Empfinger eines Monologs des aktiven. Das zentrale Element dieser Struktur ist,
wie Rose ausfithrt, »the other never gets to talk back on its own terms [...]« (2015,
S.128; vgl. Rose, 2004). Damit liegt eine einseitige Kommunikation vor, Dialog wird
verhindert:

»The image of bipolarity therefore masks what is, in effect, only a pole of
self/power. The self sets itself within a hall of mirrors, sees itself endlessly
reflected as if the world were indeed a reflection of the self, talks endlessly to
itself, and, not surprisingly, finds constant affirmation of itself and its power.
This is monologue masquerading as conversation, masturbation purporting to
be productive interaction; it is a narcissism so profound that it claims to find a
universal knowledge when in fact its violent erasures are universalising its own
singular and powerful isolation. This is not to say that monologue itself lacks
debate and conflict, but more deeply that it is self-totalising in only including
what it can accommodate within its own narrative, and by insisting that others, if
they appear at all, appear as they are construed by that monological narrative.«
(Rose, 2015, S.128)

In diesem monologischen Narrativ ldsst sich die in den Filmen dargestellte Igno-
ranz verorten, die mit staatlichen Akteur*innen verkniipft wird und die Expansion
des staatlichen Territoriums legitimiert. Der Versuch einer Okonomisierung des
Raums kann somit als eine monologische Territorialisierung verstanden werden.
Diese monologische Perspektive, so Rose (2015), basiert jedoch auf einem Irrtum,
auf der Nichtwahrnehmung unabhingiger Ideen, Vorstellungen, Wiinsche und Be-
deutungen, die nicht in Relation zum Eigenen und durch Mangel definiert werden
konnen. Dialog konnte dabei als Methode dienen, eine Konversation zu eréffnen,
die auf einer Ethik der Intersubjektivitit basiert sowie inklusiv und antwortend
ausgelegt ist (Rose, 2015). »Once we start to embrace dialogue, we become ever
more aware that monologue stifles knowledge of connection and disables the pos-
sibilities whereby >self« finds its own meaning and purpose through entangled en-
counters and responsibilities with >others«.« (Rose, 2015, S. 131) Diesen Uberlegun-
gen von Rose folgend sind demnach Formen der Territorialisierung anzustreben,
die nicht nur zwischen Kulturen, sondern auch Menschen und Nichtmenschlichem

12.02.2026, 13:02:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839464175-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Schlussbetrachtungen

einen Dialogprozess in Gang setzen und damit dialogische Territorien hervorbringen.
Wihrend Entwicklung und Fortschritt als Strategien der Okonomisierung und da-
mit einhergehend Objektifizierung bzw. Beherrschung entlarvt werden kénnen,
kann in einem Dialogprozess angestrebt werden, eine anthropozentrische Welt-
sicht zur Konstruktion von Territorien zu verlassen und Territorium vielmehr als
dialogisches Netzwerk zwischen sowohl menschlichen als auch nichtmenschlichen
Akteur*innen wahrzunehmen. Damit witrde dem Anspruch, in Bezug auf Territo-
rien nicht in Entweder/Oder-Dichotomien, sondern in territorialen Verflechtungen
zu denken, Rechnung getragen (vgl. Kapitel 3.3.3).

Ziel scheint die Uberwindung des beschriebenen Beherrschungsgedanken zu
sein, so eine zentrale Aussage der Filme. Dialogische Territorien hervorzubringen,
wiirde letztlich bedeuten, nicht nur territoriale Verflechtungen unterschiedlicher
Kulturen zu beriicksichtigen, sondern auch Verstrickungen zwischen Menschen
und nichtmenschlichen Entititen. Die Inklusion letzterer in politisch relevante
Strukturen wie das Konzept des Territoriums hilft, so bin ich iiberzeugt, die Aus-
beutung der Natur als Losung fiir soziale Ungleichheiten — zugunsten sozialen,
wirtschaftlichen >Fortschritts« — zu verwerfen (vgl. Acker et al., 2016).

Wie dieser Ausblick zeigt, werfen die untersuchten Filme neue Perspektiven auf
aktuelle Konflikte zwischen Indigenen und staatlichen Akteur*innen, kénnen folg-
lich zu Verschiebungen im politischen Diskurs anregen und ermdglichen letztlich,
Fragen nach Kausalititen und Verantwortlichkeiten neu zu stellen. Die vorliegen-
de Arbeit stellte dabei fiinf Dokumentarfilme besonders in den Fokus, um diese
detailliert zu analysieren. Zukinftiger Forschungsbedarf besteht einerseits in der
Untersuchung weiterer nichtfiktionaler Filmarbeiten mit diesem thematischen Zu-
schnitt, da dies bisher eine Forschungsliicke darstellte. Andererseits ist auch das
ebenso breite Feld des indigenen Spielfilms und der darin wirkenden Strategi-
en zur Bedeutungskonstitution hinsichtlich territorialer Vorstellungen und damit
verbundener Implikationen zu betrachten, deren Ergebnisse Eingang in zentrale
Debatten unserer Zeit — insbesondere der Neuverhandlung des menschlichen Um-
gangs mit unserer Umwelt — finden miissen.

12.02.2026, 13:02:4¢

293


https://doi.org/10.14361/9783839464175-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12.02.2026, 13:02:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839464175-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

