
72

12. Person und Menschenwürde

a. Eine Antwort auf die Kritik an der Freundschaft

Freundschaft ist das Geschäft der Reziprozität – adäquates Geben und 
Nehmen. Nicht zu viel und nicht zu wenig. Kant sagt: Wer zu viel gibt 
und nichts zurück erwartet, verhält sich kriecherisch, da er sich ernied-
rigt im Werben um den Anderen. Die Erniedrigung liegt darin, dass 
der Betroffene verleugnet, dass der Andere nicht sein Freund ist oder 
sein will. Die Verausgabungen sind sinnlos, bloßer Verlust, der als ge-
winnbringende Investition missverstanden wird. Wer hingegen zu viel 
erwartet, tendiert zur Eitelkeit, da er seinen Wert zu hoch einschätzt. 
Selbstachtung und Demut werden verfehlt (vgl.: Metaphysik der Sitten, 
A 91f ). Bereits Aristoteles stellte fest, dass es Grenzen der Freundschaft 
gibt, die Grenzen des Ethischen bedeuten können. Wilde und Fremde 
gehören nicht dazu.

Man muss im Zeichen der Vulnerabilität davon ausgehen, dass es 
kranke, behinderte und pflegebedürftige Menschen gibt, mit denen eine 
Freundschaft nicht möglich ist, weil es zu keiner Gegengabe kommt. 
Freundschaft ist, im Unterschied zur Liebe, keine psychologische Kate-
gorie, sondern eine der Ökonomie der Reziprozität. Die entscheidende 
These lautet nun: Wenn wir die Menschen, mit denen wir im Zusam-
menleben nichts oder nur sehr wenig anfangen können, dennoch nicht 
als ethisch irrelevant betrachten wollen, dann müssen wir sie ethischer-
seits unabhängig von einer möglichen Freundschaftsfähigkeit betrach-
ten. Die Philosophie bietet zu diesem Zweck seit Kant das Konzept der 
Person innerhalb des formalen Rahmens des kategorischen Imperativs 
an. Dessen Wirken setzt gelebte Lebensentwürfe und Freundschaften 
voraus. Er setzt mit seiner Arbeit erst ein, wenn die Freunde zerstrit-
ten sind, dasselbe zwar anstreben, aber es nicht gemeinsam genießen 
können, wie Hobbes gegenüber Aristoteles sagt. Der Andere stinkt, ist 
unsympathisch, verlangt Aufmerksamkeit, kostet Mühe, Geld und gibt 
mir definitiv nichts zurück.

Der kategorische Imperativ fordert von mir, dass ich »so handel[n 
soll], dass [ich] die Menschheit, sowohl in [m]einer Person, als in der 
Person eines jeden andern, jederzeit zugleich als Zweck« achte und 
schütze, also »niemals bloß als Mittel [ge]brauche« (Grundlegung zur 
Metaphysik der Sitten, BA 66/7). Achtung und Schutz hängen nicht 
mehr an der Reziprozität. Ich achte den Anderen nicht deshalb, weil 
er mir Gutes tut, denn auch der Bettler und der Kranke, die mir nichts 
geben, verdienen Achtung und Schutz, denn sie sind Personen.

An der Form des kategorischen Imperativs müssen zwei Momente 
voneinander unterschieden werden. In der Terminologie von Lévinas 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-73 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

geht es dabei um die Differenz zwischen »Imperativität« und »Impe-
rativ« (Lévinas 1995, 189). Oder mit Derrida formuliert: Es ist der 
Unterschied zwischen dem Faktum, dass es das Gesetz gibt und dem 
inhaltlichen Was der gesetzlichen Verpflichtung (vgl.: Derrida 1995, 
122). Imperativität und Imperativ sind verschiedene Momente dersel-
ben Sache. Imperativität bezeichnet das Dass. Das Faktum, dass ich in 
der zweiten Person Singular als Du angesprochen bin. Ich selbst bin 
dadurch definiert, mich in einem persönlichen Verhältnis zum mora-
lischen Gesetz vorzufinden, nämlich als Angesprochener und Hörender. 
Ein persönliches Verhältnis besteht nun in der Beziehung zum Gesetz 
und nicht mehr im Verhältnis zum Anderen, da dieser eben nicht mein 
Freund ist und mir moralisch auch nichts sagt. Die Imperativität macht 
die Erhabenheit und unvergleichliche Größe des moralischen Gesetzes 
aus, dass mich affiziert noch bevor ich es als etwas erfasse. »Dass es 
geschieht, geht sozusagen immer der Frage nach dem, was geschieht 
voraus«, wie Jean-Francois Lyotard betont (Lyotard 1984, 108). Die 
Verbindlichkeit der Ethik liegt darin, dass ich vom Gesetz persönlich 
in die Pflicht genommen werde. Nicht irgendwer soll handeln, son-
dern ich. Der Gesichtspunkt der Imperativität ist wichtig, weil er in 
der Traditionslinie des Kantianismus meist verloren geht. So etwa in 
der Diskursethik, die keine Basis-, sondern eine Mischethik darstellt. 
Habermas zufolge, »hat die Philosophie zu erklären, was es heißt, et-
was unter dem moralischen Gesichtspunkt zu betrachten.« (Habermas 
2012, 132) Damit wird die Moral zu einem Gerichtshof, den niemand 
beachtet und beherzigt, da Habermas das Faktum, dass ich verpflichtet 
bin (Verbindlichkeit) und die Frage, warum ich dem Gesetz folge sollte 
(Motivation), völlig unbeantwortet lässt.

Was soll ich nun tun? Der Imperativ besagt, dass ich die »Idee der 
Menschheit« (Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, BA 67) achten 
soll und zwar in meiner Person und in der jedes Anderen. Die Mensch-
heit ist dabei keine empirische Größe, sondern eine Idee der Würde der 
höchsten Möglichkeiten des Menschen. Die Menschheit bezeichnet 
»diejenigen unserer Vermögen und Fähigkeiten, die uns als vernünf-
tige und rationale […] Personen auszeichnen« (Rawls 2002, 255). Die 
Vermögen zu Vernunft, Autonomie und Moralität soll ich achten, aber 
nicht schlechthin, sondern eben an der Person meiner selbst und der 
des Anderen. Dieses Gebot gilt gegenüber jedermann, egal ob Freund 
oder Feind, Patient oder Nichtpatient, unabhängig von Hautfarbe und 
Religionszugehörigkeit. Jemanden als Person anzusehen bedeutet, ihn 
unabhängig von seiner Freundschaftsfähigkeit zu achten und zu schüt-
zen. Die Form der Person und die formale Ethik sind unverzichtbar, 
wenn es um verallgemeinerbare und universelle Anliegen geht. Nicht 
umsonst gilt Kant als ein geistiger Vater von Menschen- und Grund-
rechten, sowie von Organisationen wie der UNO.

EINE ANTWORT AUF DIE KRITIK AN DER FREUNDSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-73 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

b. Die Würde der Person

Die Menschenwürde bezieht sich nicht auf das Menschsein als biolo-
gische Kategorie, sondern auf dessen Personhaftigkeit. Durch den for-
malen und gesetzesmäßigen Charakter der Person kann die Ethik auf 
die Ebene der Gesellschaft und damit auf die der Gerechtigkeit erwei-
tert werden.

»Allein der Mensch als Person betrachtet, […] besitzt eine Würde.« 
(Metaphysik der Sitten, A 93). Die Person hat diese wiederum auf Grund 
ihrer Teilhabe an der achtenswerten Idee der Menschheit. »Autonomie 
ist also der Grund der Würde der menschlichen und jeder vernünftigen 
Natur.« (Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, BA 79).

Würde ist ein Begriff, der zugleich in mehrere Register gehört (vgl.: 
Schnell, 2005b). Sieht man von der Antike und der Vormoderne (also 
von der Zeit vor Kant) ab, dann zeigt sich, dass Würde überall auftritt 
und meist als oberster Richtwert fungiert. Der Grund dafür liegt in der 
Tatsache, dass die Würde seit der Zeit der Entstehung moderner Gesell-
schaften, den Zusammenhang von Person und Gesellschaft als ethisch 
relevant zu fassen erlaubt. Dieser glückliche Umstand ermöglicht es, die 
Würde als Verbindung zwischen Person und gesellschaftlicher Gerech-
tigkeit aufzufassen. Würde gilt der Person und ist zugleich ein Grund-
wert der Gesellschaft.

Das deutsche Grundgesetz hält gleich in Artikel 1 fest: »Die Würde 
des Menschen ist unantastbar. Sie zu achten und zu schützen ist Ver-
pflichtung aller staatlichen Gewalt.« Dieser kostbare Satz, der von Kant 
selbst stammen könnte und der dem vorliegenden Entwurf die Rich-
tung weist, strahlt in alle normativen Bücher des Rechts aus. Neben 
anderen Gesetzbüchern sind in diesem Zusammenhang das Bürgerliche 
Gesetzbuch, das Strafgesetzbuch und das Sozialgesetzbuch zu nennen. 
Das Sozialgesetzbuch ist ein Instrument der Gerechtigkeit, denn es re-
gelt in grundsätzlicher Hinsicht die Anrechte bei der Verteilung von 
Gütern der Gesundheitsversorgung und der Teilhabe von vulnerablen 
Personen in der Rolle von Güterempfängern an der Gesellschaft.

Erinnert sei nur an zwei Bestimmungen des Sozialgesetzbuches, die 
pflegebedürftigen und behinderten Menschen gelten. Das deutsche 
SGB IX bezieht sich auf Behinderte und auf von Behinderung bedrohte 
Menschen und zwar mit dem Ziel, deren »Selbstbestimmung und 
gleichberechtigte Teilhabe am Leben in der Gesellschaft« (SGB IX, § 1)  
zu ermöglichen. Der Begriff der Selbstbestimmung erinnert an den 
Wertbestand der Idee der Menschheit und damit an die Menschen-
würde. Noch deutlicher argumentiert das SBG XI: »Die Leistungen 
der Pflegeversicherung sollen den Pflegebedürftigen helfen, trotz ihres 
Hilfebedarfs ein möglichst selbständiges und selbstbestimmtes Leben zu 
führen, das der Würde des Menschen entspricht.« (SGB XI, § 2).

PERSON UND MENSCHENWÜRDE

https://doi.org/10.5771/9783845292557-73 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

Diese Erläuterung macht den Übergang zur Gerechtigkeit perfekt. 
Eine Gesellschaft ist in sozialer Hinsicht gerecht, wenn sie vulnerablen 
Personen hilft, ein der Würde entsprechendes Leben zu leben, indem 
sie entsprechend der Bedürftigkeit Güter der Gesundheitsversorgung 
an diese Menschen verteilt. Es stellt sich nur die Frage, wer oder was 
pflegebedürftig ist? Um es gleich vorwegzunehmen – die Kritik an der 
Formalität der Definition von Pflegebedürftigkeit ist als solche unan-
gebracht. Beachten wir auch hier die Differenz von Materie und Form. 
In materialer Hinsicht gibt es vermutlich unendliche viele gute Begrün-
dungen für Pflegebedarf. Wir sind hier im Bereich der Selbstsorge, der 
Freundschaft und der familialen Sorge. Ein Beispiel soll dies illustrieren. 

Jemand gibt seinen Beruf auf und kümmert sich ein Leben lang um 
die kranke Person, indem er ihr auch die merkwürdigsten Wünsche er-
füllt. Sie leben vom Ersparten und der Hilfe der Nachbarn. Hier gibt es 
kein Problem. Pflegebedarf ist, was er ist. Niemand fragt danach, alle 
sind zufrieden. Aber was passiert, wenn sich niemand um die kranke 
Person kümmert? Wenn sie zur Selbstsorge nicht in der Lage ist, wenn 
es keine oder falsche Freunde gibt, wenn Nachbarn nicht in die Pflege-
familie integriert werden können? Dann muss die Form her! Die Person 
hat Würde und deshalb stehen ihr Hilfe und Güter zu. Die Gerech-
tigkeit der Solidargemeinschaft ist da, um Menschen zu helfen, denen 
Andere nicht helfen. Der Form sei Dank! Weil die Hilfe zumindest teil-
weise aus steuerfinanzierten Leistungen besteht, haben die einzahlenden 
Geber das Recht, dass die Gelder und Güter nach Bedürftigkeit verteilt 
werden. Somit bedarf es einer formalen Bestimmung von Pflegebedürf-
tigkeit, die logischerweise von den materialen Anlässen für Pflegebedarf 
und Hilfe sehr deutlich unterschieden ist. Die Abgaben der Steuerzahler 
dürfen nicht einfach verausgabt werden. Die Zuwendungen an das Fa-
milienmitglied dürfen unendlich sein, auch wenn sie es vielleicht nicht 
sein sollten.

Man erkennt hier die Notwendigkeit des Übergangs von der Person 
zur Gerechtigkeit und den notwendigen Zusammenhang von Würde 
und Gerechtigkeit. Die instrumentelle Bioethik schließt Menschen, die 
angeblich ohne Würde sind, von den Leistungen des Gesundheitssy-
stems aus. Ist die Würde erst verloren, ist es der Rest auch bald.

DIE WÜRDE DER PERSON

https://doi.org/10.5771/9783845292557-73 - am 19.01.2026, 05:22:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-73
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Eine Antwort auf die Kritik an der Freundschaft
	b.  Die Würde der Person

