1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen: grundlegende
Uberlegungen zu Asthetik und Semiotik bzw. Semiologie

Tone sind Zeichen, Worte sind auch Zeichen,
nur auf eine andere Art.
(H. W. v. Gerstenberg)!

Beides, Musik und Worte, versteht Gerstenberg als Zeichen, beides sind
akustische Zeichen, die sich v. a. durch Grade der Distinktheit unterschei-
den. Dieses Verstindnis liegt Gerstenbergs musikalischer Poesie und sei-
ner Asthetik zugrunde, wobei er die Defizite beider Medien bedenkt und
die Vorziuge wirdigt.? Das Zitat ist einer von Gerstenbergs zahlreichen
Versuchen, des Phinomens >Musik< habhaft zu werden. Diese »musikali-
sche[n] Experimente« sind so vielseitig wie zahlreich: Es handelt sich um
theoretisch fundierte Abhandlungen, musikalische Gattungskonzeptionen
und praktische Versuche in Form von Vertonungen, Vertextungen und
Ton-Text-Mischungen, die als intermediale Zwitterkunstwerke intendiert
sind. Einen Eindruck solcher Experimente vermittelt ein Brief Klopstocks
aus dem Jahr 1767:

Gerstenberg und seine Frau singen gut und sehr nach meinem Geschmack [...]
Wir haben eine deliciése kleine Sammlung von Musik. Wir lesen Melodien
aus, die uns vorziglich gefallen. Wir machen Texte dazu, wenn sie noch keine
haben, wir dndern andere Texte, oder wir nehmen auch irgend einer [sic] Melo-

1 Heinrich Wilhelm von Gerstenberg: »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singge-
dichts. Warum ahmen Deutsche sie nach?«, in: Heinrich Wilhelm von Gerstenberg (Hg.):
Briefe iiber Merkwiirdigkeiten der Litteratur. Der Fortsetzung erstes Stiick [1770], Hildesheim
1971, S.116-152, hier: S.120. Diese Abhandlung wird im Folgenden im FliefStext mit
dem Kiirzel EIS zitiert. Die Abhandlung, 1770 in der Fortsetzung der Merkwiirdigkeiten
erschienen, findet sich in den Vermischten Schriften III [1816] mit kleinen Verdnderungen
unter dem Titel »Uber Recitativ und Arie in der italiensichen Sing-Komposition« (Hein-
rich Wilhelm von Gerstenberg: »Uber Recitativ und Arie in der italiensichen Sing-Kom-
positiong, in: Heinrich Wilhelm von Gerstenberg (Hg.): Vermischte Schriften 111, Frankfurt
am Main 1971, S. 352-381, im Flieftext abgekirzt mit dem Kiirzel RA).

2 Die Verbindung semiotischer bzw. semiologischer Uberlegungen mit Fragestellungen
der Ashtetik wird im 18. Jahrhundert am prominentesten von Lessing im Laokoon behan-
delt, der allerdings v. a. bildende Kunst und Poesie gegeniiberstellt und Reflexionen
zur Musik weitestgehend auflen vor lisst. Gerstenberg hat sich eingehend mit Lessings
Laokoon befasst. Ausfithrlich hierzu siche Kap. 1.3.

3 Ernst Fritz Schmid: Carl Philipp Emanuel Bach und seine Kammermusik, Kassel 1931, S. 52
(Brief aus Kopenhagen vom §. Dezember 1767 von Gerstenberg an Nicolai).

39

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

die, die uns nicht gefillt, einen Text, der uns gefillt und bringen ihn unter eine
andere Melodie.*

»Die Musikwissenschaft spricht mit Blick auf solche Neuvertextung auch
von Kontrafaktur. [...] Bis ins 18. Jahrhundert ist das >Kontrafazierenc
in diesem Sinn ein geldufiges Verfahren<’, so Winfried Eckel. Klopstock
und die Gerstenbergs allerdings sind als musikalische Laien einzustufen,
und das lasst die hier geschilderten musikalischen Abende Klopstocks und
Gerstenbergs samt seiner Frau wie ein Text-Musik-Laboratorium anmu-
ten, das nur bedingt einer dsthetischen Teleologie folgt. Zunichst scheint
es darum zu gehen, Melodien und Texte zusammenzufiihren, die schlicht-
weg »gefallen«. Das Anliegen, mit dem diese Experimente betrieben wer-
den, andert sich jedoch zunehmend und erlangt asthetisches Gewicht.
Noch im gleichen Jahr unternimmt Gerstenberg einen »excentrische[n]
Versuch«®. Seiner eigenen Beschreibung der >Versuchsanordnung« stellt
Gerstenberg direkt musikalisch-poetische Uberlegungen voran:

Ich nehme ernstlich an, daf die Musik ohne Worte nur allgemeine Ideen
vortragt, die aber durch hinzugefiigte Worte ihre vollige Bestimmung erhalten;
zweytens geht der Versuch nur bey solchen Instrumtensolos an, wo der Aus-
druck sehr deutlich und sprechend ist. Nach diesen Grundsitzen habe ich unter
einige Bachische Clavierstiicke, die also gar nicht fiir die Singstimme gemacht
waren, eine Art von Text gelegt, und Klopstock und Jedermann sagt mir, daf§
dies die ausdrucksvollsten Singsachen wiren, die man hoéren konnte. Unter
die Phantasie z. E. in der sechsten Sonate, die er zur Applikation seines Ver-
suchs componirt hat, lege ich Hamlets Monolog, wie er iiber Leben und Tod
phantasiert, alles in kurzen Sitzen, das Largo ausgenommen, das eine Art von
Mittelzustand seiner erschiitterten Seele ausmacht.”

Gerstenbergs Vertextung von C. P. E. Bachs Freyer Fantasie — spater noch
alternativ mit dem Monolog des Sokrates unterlegt — hat wegen dieses un-

4 J. M. Lappenberg (Hg.): Briefe von und an Klopstock. Ein Beitrag zur Literaturgeschichte sei-
ner Zeit, Bern 1970, S. 192 (Brief von Klopstock an Caecilie Ambrosius 1767).

S Winfried Eckel: »Lyrik und Musik, in: Dieter Lamping (Hg.): Handbuch Lyrik. Theorte,
Analyse, Geschichte, Stuttgart 2011, S. 180-192, hier: S. 189.

6 Friedrich Chrysander: »Eine Klavier-Phantasie von Karl Philipp Emanuel Bach mit nach-
triglich von Gerstenberg eingefiigten Gesangsmelodien zu zwei verschiedenen Texten,
Erstmals verdffentlicht in: Vierteljahresschrift far Musikwisschenschaft, hg. von Fried-
rich Chrysander/Phillipp Spitta/Guido Adler, 7/1891, S. 1ff., in: Heinrich Poos/Carl Phi-
lipp Emanuel Bach (Hg.): Carl Philipp Emanuel Bach. Beitrige zu Leben und Werk [1891],
Mainz 1993, S. 329-353, hier: S. 346.

7 R. M. Werner: »Gerstenbergs Briefe an Nicolai nebst einer Antwort Nicolais«, Zeitschrift
fur Deutsche Philologie/23 (1891), S. 43-67, hier: S. 58 (Gerstenberg an Nicolai, Kopen-
hagen 5.12.1767), Herv. UK.

40

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

gewohnlichen Verfahrens einige Berihmtheit erlangt.® Der hier zitierten
Stelle aus dem Brief an Nicolai kann man den Versuchscharakter dieses
Unterfangens entnehmen, der sich bereits in der unspezifischen Beschrei-
bung »Singsachen« duflert. Die vorangestellten Grundsiatze wirken auf
den ersten Blick widersprichlich, denn wie kann etwas erst durch Worte
seine »vollige Bestimmung« erhalten, dessen »Ausdruck sehr deutlich und
sprechend« — also bereits »bestimmt« — ist? Die »vollige Bestimmungs,
von der Gerstenberg spricht, ist in aufklirerischem Sinne zu verstehen
als restloses rationales Begreifen: Etwas »bestimmen« bedeutet nach Ade-
lung im 18. Jahrhundert, es »[glenau bezeichnen, die Merkmahle einer
Sache genau anzeigen<, also es zu definieren. »Dasjenige, was bestimmt
ist«, ist demnach »so wohl in der weitesten Bedeutung alles, was von
einem Dinge gesagt werden kann, ein jedes Pradicat; [...] als auch in
engerer Bedeutung, was an einer Sache genau bezeichnet ist.«!% Begrift-
liche Bestimmung und Erkenntnis gehen hier Hand in Hand.!' Etwas,
das mit dem Verstand und Sprache erfasst werden kann, ist demgemaf3
»bestimmt« bzw. »bestimmbar«. Der Widerspruch zwischen Gerstenbergs
»Grundsatzen« erwachst daraus, dass eben dieses Priadikat der Bestimm-
barkeit einem Ausdruck hinzugeftigt werden soll, der von sich aus bereits

8 Zum Gattungsbegriff der Fantasie bzw. der Freyen Fantasie nach C. P. E. Bach siche
Laurenz Litteken: Das Monologische als Denkform in der Musik zwischen 1760 und 1785,
Berlin 1998, S.413-438. Laurenz Liitteken versteht die Konzeption von Bachs Freyer
Fantasie als Ubertragung der asthetischen Kategorie Fantasia auf bzw. in eine musikali-
sche Gattung (vgl. ebd., S. 413-425). Die Fantasie erlebt nicht nur als musikalische Gat-
tung, sondern auch als asthetische Kategorie >Einbildungskraft< in der Literatur(-Kritik)
der Aufklirung und Empfindsamkeit einen enormen Aufschwung (siche hierzu
Kap. 1.2.2.3).

9 Johann Christoph Adelung: Grammatisch-kritisches Worterbuch der hochdeutschen Mund-
art. Mit bestindiger Vergleichung der iibrigen Mundarten besonders aber der Oberdeutschen,
Leipzig, Bd. 1, Sp. 931 (zitiert nach: http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?’lemma=b
estimmen, zuletzt geprift am: 20.02.2019).

10 Adelung: Worterbuch, Bd. 1, Sp. 932.

11 Begriffe als epistemologisches Zugriffsinstrument auf Seiendes sind seit Platons Ideen-
lehre moglich, weil hier »nicht mehr schlechthin nach der Gliederung, nach der Verfas-
sung und Struktur des Seins, sondern nach seinem Begriff und nach der Bedeutung die-
ses Begriffs« (Ernst Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen [1923]. Hg. von Claus
Rosenkranz, Hamburg 2010, S.2) gefragt wird. Die Beschaffenheit der Begriffe selbst
kann dabei verschiedener Art sein — sei es in abbildender, systematischer oder in Form
»selbstgeschaffene[r] intellektuelle[r] Symbole« (ebd., S. 3) -, was sie im Laufe der Phi-
losophie- und Wissenschaftsgeschichte auch war. Die gewonnenen Erkenntnisse blei-
ben dabei jedoch immer abhingig von dem Begriffssystem, mittels dessen sie gewonnen
werden (vgl. ebd., S. 1-15).

41

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=bestimmen
http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=bestimmen
https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=bestimmen
http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=bestimmen

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

»deutlich und sprechend« ist — also fahig, durch das Verstandesmedium
Sprache geordnet und gefasst zu werden. Gerstenbergs »Grundsitze« legen
asthetische Hoffnungen offen, die er an seine intermediale Arbeit knupft
und damit verbunden fundamentale Fragestellungen an das Ausdruckspo-
tenzial der verschiedenen Medien. Die Erklarungsansatze, wie die beiden
»Grundsatze« besser genannt werden sollten, sind dabei nicht unbedingt
widersprichlich, sondern nahern sich von verschiedenen Seiten der glei-
chen Problematik an: Das Changieren des musikalischen Ausdrucks zwi-
schen Unbestimmtheit einerseits und sprachpriziser Deutlichkeit anderer-
seits drangt die Frage auf, inwiefern Musik als bzw. wie eine Sprache
verstanden werden kann. »/BJestimmt durch Musik zu sprechen«!? ist, so
Christine Lubkoll, »der poetische Traum, von dem die Literatur seit dem
18. Jahrhundert immer wieder spricht.«!3 Diesem poetischen Traum liegt
das Bestreben zugrunde, die Aporie einer sprachlichen Fassung des Unsag-
baren und zugleich einer objektiv-rationalen, allgemeingtltigen Erfassung
von subjektiv-unmittelbaren Erfahrungen poetisch zu tiberwinden.!# Eine
Anniherung an diese Problematik, das Ausprobieren eines Entwurfs mu-
sikalischer Poesie, ist bei Gerstenberg darauf gerichtet, die Wirkung der
Musik unter diesen Vorzeichen erfass- und nutzbar zu machen. Es geht
um >Musikverstindnis< im Allgemeinen, um Bestimmbarkeit und Distink-
tionsfahigkeit von Musik im Besonderen; und zugleich geht es auch um
emotionale Wirksamkeit von Musik und damit verbunden umgekehrt um
die poetischen Potenziale, die aus dem musikalischen Ausdruck gewon-
nen werden konnen, also auch die Fahigkeit der Poesie zur Ablosung
von Distinktion zugunsten der asthetischen Wirkung. Die Fragestellung
Gerstenbergs ist insofern nicht widerspriichlich, sondern prasentiert seine
»Visionen [...] des Absoluten und zugleich Unbestimmten, die den Raum
offnen fir grenzsprengende asthetische Utopien.«!S Fir Gerstenbergs Poe-
tik lasst sich zeigen, dass er — wie sein Vertextungsversuch belegt — eine
gegenseitige Befruchtung der Kiinste intendiert. V. a. anhand der Frage
nach Gerstenbergs Verstindnis einer Musik, die »deutlich und sprechend«
einerseits, aber anderseits nicht »vollig bestimmt« ist, lasst sich eine Anna-

12 Novalis: »Das Allgemeine Broullion« [1798/99], in: Hans-Joachim Mahl (Hg.): Werke,
Tagebiicher und Briefe Friedrich von Hardenbergs, Munchen 1978, S.471-718, hier:
Nr. 245, S. 517, Herv. i. O.

13 Christine Lubkoll: Mythos Mustk. Poetische Entwiirfe des Musikalischen in der Literatur um
1800, Freiburg im Breisgau 1995, S. 9.

14 Vgl. Lubkoll: Mythos Musik, S. 9.

15 Ebd.

42

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

herung an eine musikalische Poetik und deren asthetisches Fundament so-
wohl aus musikhistorischer Perspektive!® als auch vor geistes- und litera-
turgeschichtlichem Hintergrund entwickeln.

1.1 Bestimmen und Empfinden

Mit Blick auf Gerstenbergs Zuschreibung »deutlich und sprechend« soll
dieses Kapitel leisten, eine Vorstellung davon zu gewinnen, was »Deutlich-
keit« im geistesgeschichtlichen Diskurs des 18. Jahrhunderts — v. a. im
Zeitalter der Empfindsamkeit — meint. Es wird sich zeigen, wie nahe der
Begriff der >Deutlichkeit« bzw. >Distinktion< an dem Begriff der >Bestim-
mungc ist, den Gerstenberg im vohergehenden Zitat verwendet. Gersten-
bergs Uberlegungen reihen sich ein in eine sich in der Aufklarung entwi-
ckelnde Gnoseologie, die in der Mitte des 18. Jahrhunderts zunehmend
die Vorstellung einer »dsthetisch bestimmten Deutlichkeit«!” ausbildet.
Die seit Descartes »anasthesiert[en]«!8 Sinne werden als Erkenntnisinstru-
mente retabliert, die Epistemologie anthropologisiert und reformiert, die
»asthetische Deutlichkeit«!® der logischen zur Seite gestellt. Dieser Teil
der Arbeit widmet sich den entscheidenden Umschichtungen und episte-
mologisch-historischen Entwicklungen, die den Begriff der >claritas< bzw.
»distinctio< betreffen. Diese Begriffe fungieren als Verstandeskategorien
innerhalb der rationalistischen Epistemologie, die im 18. Jahrhundert aus-
gedehnt wird auf erfahrungsbasierte Erkenntnisstrategien, um auf diese
Weise auch Wissen aufferhalb des rein geistigen, apriorischen Wissens ein-
zuholen. Hierzu werden Wahrnehmen und Empfinden wichtige Tatigkei-
ten, die dazugehorige Wissenschaft — die Asthetik — wird geboren. Diese
Entwicklung wird oft als >Empirismus«< beschrieben, der den Horizont des
Rationalismus erweitert. Diese Arbeit mochte bei der Begriffsbestimmung
an dieser Stelle genauer einhaken; denn dass >Wahrnehmen und Empfin-

16 In Kap. 1.4 wird dargelegt, dass z. B. sich im Barock tatsichlich so etwas wie >musikali-
sche Bestimmtheit< in bestimmten Ton- oder Intervallfolgen, die semantisch festgelegt
wurden, artikuliert hat und auf diese Weise eine Art musikalisches Sprachsystem gebil-
det wurde (vgl. Kap. 1.4.1).

17 Davide Giuriato: »Klar und deutlich.. Asthetik des Kunstlosen im 18./19. Jabrbundert, Frei-
burg im Breisgau, Berlin, Wien 2015, S. 95.

18 Giuriato: Klar und deutlich, S. 95.

19 Festgeschrieben wird dieser Terminus erst bei Kant, seine Geneaologie setzt jedoch eher
ein und formiert sich greifbarer bei Alexander Gottlieb Baumgarten (vgl. Giuriato: Klar
und deutlich, S. 96).

43

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

den< — mit diesem Begriffspaar wird die Asthetik meistens beschrieben —
als empirische Tatigkeiten beschrieben werden, setzt fiir beide Korperlich-
keit voraus, die man zumindest fir das Empfinden infrage stellen kann?°.
In der Gegentiberstellung von >Erkennen und Empfinden« sei deswegen
das Augenmerk auch auf die diffuse Lokalisation dieses Begriffs gelegt.

Im Zusammenhang der Begriffsentwicklung der claritas und distinctio
einerseits und des Empfindens andererseits, soll Gerstenbergs Verwen-
dung des Begriffs »deutlich« bzw. »bestimmt« fiir Musik plausibel ge-
macht werden. Der sich wandelnde Umgang mit diesen Termini holt die
Musik in die asthetische Debatte. Demzufolge wird auch die poetische
Relevanz der Musik im 18. Jahrhundert beleuchtet: In der Entwicklung
der Philosophie und der Literatur des 18. Jahrhunderts, v. a. in den
Stromungen der Aufklirung und Empfindsamkeit sowie in Gerstenbergs
unmittelbarem Schaffensumfeld, gibt es mehrere Teildiskurse, die zusam-
menhingen und ineinandergreifen. Diese Entwicklungen der Philosophie
und die betreffenden Diskurse beeinflussen nicht nur die Musiktheorie,
sondern haben auch eine Musikalisierung des poetischen Ausdrucks zur
Folge. Gerstenberg geht z. T. sogar soweit, die Sprache dichterischer Wer-
ke erst dann als poetisch zu verstehen, wenn der sprachliche Ausdruck
entsprechend musikalisch ist.2! Im Folgenden werden diese Teildiskurse
und ihre musikalische Disposition der Sprache bzw. Poesie im Zusam-
menhang mit Gerstenbergs Asthetik?? dargestellt.

20 Selbstverstandlich ist eine Tatigkeit als solche stets immateriell und gleichzeitig insofern
materiell gebunden, als sie den ausfithrenden Korper voraussetzt. Auch das Denken, die
reinste geistige Tatigkeit, erfordert eine materielle Basis — den Kopf bzw. das Gehirn —,
was frithneuzeitliche Rationalisten nur zu gerne nicht thematisieren (was aber bei An-
nahmen wie der Unsterblichkeit der Seele als Teil des menschlichen Geistes durchaus
eine innere Logik hat). Dennoch gibt es Unterschiede darin, wie eng eine Tatigkeit von
der korperlichen Voraussetzung abhingig ist und insofern ldsst sich Fithlen, Wahrneh-
men etc. — offensichtlich mit dem Koérper ausgefiihrte Tatigkeiten — dem Denken in
seiner vermeintlichen A-Korperlichkeit gegeniiberstellen, ldsst sich die Unabhingigkeit
des Geistes vom Kérper behaupten und eine Trennung der beiden vollziechen (vgl.
hierzu auch die Ausfithrungen zu Descartes, siche S. 46ff.). Zwischen Wahrnehmen
und Erkennen verlauft auch die Grenze zwischen Rationalismus und Empirismus.
Ob die Titigkeit des Empfindens dabei als mehr oder weniger korperlich abhingig
eingestuft wird, schafft indessen je nach Interpretation einen Ubergangsraum zwischen
Wahrnehmen und Erkennen, zwischen Rationalismus und Empirismus. Der Begriff
>Empfinden< wird in diesem Abschnitt grob eingeordnet, niheres zur Begrifflichkeit an
sich siche Kap. 1.1.3.

21 Vgl. M20, S. 345-412, nahere Erlauterungen dazu in Kap. 2.1.

22 Eine ausfiihrliche Darstellung von Gerstenbergs Asthetik — noch als >Poetik< bezeichnet
und ohne Ausdifferenzierung in Richtung der Musik — liefert Klaus Gerth: Studien zu

44

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

1.1.1 Epistemologie und Asthetik — Erkennen und Empfinden

Entscheidende Impulse und Denkmuster fiir die Musikalisierung der Poe-
sie liegen in der zeitgenossischen Entwicklung der Philosophie begriindet,
die sich im 18. Jahrhundert neu formiert. Die Asthetik als neue Disziplin
der Wissenschaft und als neuer strategischer Ansatz zum Erkenntnisge-
winn entwickelt sich aus der im rationalistischen Zeitalter aufsteigenden
Wissenschaft und ihrem Forschen und Streben nach moglichst umfangli-
chem Wissen heraus und soll dabei gleichzeitig genau die Erkenntnisdefi-
zite ausgleichen, denen mit purer Verstandesleistung nicht beizukommen
ist. Als eine Form des anthropologischen Empirismus geht die Asthetik
aus der klassisch rationalistischen Wissenschaftspraxis hervor. Die bisher
unbeleuchtet gebliebenen — die >dunklen< — Seiten des Menschen sollen
mit rationalen Denkmustern zuginglich gemacht werden. Die Asthetik
ergianzt auf diese Weise den neuzeitlichen Rationalismus, v. a. auf dem
Gebiet der Anthropologie. Im europiischen Kontext bildet Locke den

erkenntnistheoretischen Ausgangspunkt [...], der gegen den Cartesianismus
betonte, daf alle Vorstellungen und Materialien des Denkens dem Menschen
nicht eingeboren, keine idae innatae sind, wie dies noch Leibniz vertrat, son-
dern aus der Erfahrung stammen, die wiederum aus der sinnlichen Wahrneh-
mung gespeist wird.?

Sein Essay concerning human understanding (1689) gilt als einflussreiche
Griindungsschrift des europdischen Empirismus. Locke legt hier pronon-
ciert den Fokus auf die Bedeutung der Sinne fiir die Erkenntnistheorie.?*
Auf dieser sensualistischen Epistemologie bauen weitere europaische Au-
toren auf, namentlich z. B. Etienne Bonnot de Condillac (1714-1780) und
Jean-Baptiste Du Bos (1670-1742) in Frankreich.?> Wichtige europiische
Schriften, die im Zusammenhang mit Lockes Empirismus einerseits und
mit der Entstehung der Asthetik andererseits stehen, sind David Humes
A Treatise of Human Nature (1739/40), Charles Batteaux’ Les beaux Arts
réduits a un méme Principe (1746) und Diderots Artikel »Beau« in der

Gerstenbergs Poetik. Ein Beitrag zur Umschichtung der dsthetischen und poetischen Grundbe-
griffe im 18. Jabrhundert, Gottingen 1960.

23 Karlheinz Barck/Dieter Kliche/Jorg Heininger: »Asthetik/asthetisch«, in: Asthetische
Grundbegriffe. Historisches Waorterbuch in sieben Binden, 1. Absenz—Darstellung, Stuttgart
2010, S. 308-400, hier: S. 318.

24 Vgl. Barck/Kliche/Heininger: »Asthetik/asthetisch«, hier: S. 318-319.

25 Ebd., S.319.

45

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Encyclopédie (1751), um exemplarisch nur einige zu nennen.?¢ Der Mensch
und die Suche nach seiner Bestimmung als biologisches wie als kulturelles
Wesen stehen im Zentrum des Interesses von europiischen Medizinern,
Philosophen und Schriftstellern.

Die Aufklirung in Deutschland nimmt insofern eine Sonderposition in
den europiischen Kernlindern der Aufklirung ein, als sie zeitlich etwas
spater als in England und Frankreich einsetzt und zugleich eine Reflexion
tber die Stromung vornimmt.?” Die »Griindung der Asthetike, so Barck,
»stellt eine >Sonderentwicklung der deutschen Aufklirung dar<, deren Ur-
sprung in der Erkenntnistheorie von Leibniz und Wolff zu suchen ist«?,
Diese Arbeit stellt einer Darstellung dieser Entwicklung einen kurzen
Einblick in Descartes’ Meditationes voran. Ausgehend von der cartesischen
Philosophie und sie kontrastierend, lisst sich die Entwicklung der Asthe-
tik im deutschsprachigen Raum — und damit in Gerstenbergs Kontext —
einleuchtend darstellen:

Epistemologische Grundlagen der Asthetik bei Descartes, Leibniz und Wolff

René Descartes (1596-1650), dessen Philosophie reprisentativ fiir den
neuzeitlichen Wissenschafts- und Erkenntnisbegriff stehen kann, stellt in
seinen Meditationes de Prima Philosophia (1641) die elementare Frage, wie
der Mensch zu gesichertem Wissen kommen konne. Bei der Antwortfin-
dung auf diese epistemologische Grundfrage geht Descartes im skeptizisti-
schen Modus vor: Dabei misstraut er v. a. der sinnlichen Wahrnehmung?’,
sodass er schlieflich nur das als sicheres Wissen gelten lasst, was aus rein
geistigen Denkvorgingen hervorgeht. Descartes’ berithmte Erkenntnis

26 Vgl. ebd., S.317. Dort sind noch weitere wichtige Werke aufgezihlt.

27 Vgl. Brigitte Scheer: »Gefiihle, in: Asthetische Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in ste-
ben Binden, 2. Dekadent-Grotesk, Stuttgart 2010, S. 629-660, hier: S. 644.

28 Barck/Kliche/Heininger: »Asthetik/isthetisch«, hier: S. 321.

29 »Alles namlich, was ich bis heute als ganz wahr gelten lie, empfing ich unmittelbar
und mittelbar von den Sinnen; diese aber habe ich bisweilen auf Tauschungen ertappt,
und es ist eine Klugheitsregel, niemals denen volles Vertrauen zu schenken, die uns
auch nur ein einziges Mal getduscht haben.« (René Descartes: Meditationes de prima phi-
losophia. Meditationen iiber die Erste Philosophie lateinisch/deutsch, Lateinisch/Deutsch
[1641]. Hg. von Gerhart Schmidt, Stuttgart 2008, S.65.) Und weiter in Mediation 2:
»Ich nehme also an, alles, was ich wahrnehme, sei falsch.« (Ebd. S.77) Diese Ausgabe
von Descartes’ Meditationen wird im Folgenden im FlieStext mit dem Kiirzel D-M
zitiert.

46

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

»cogito ergo sum«? trennt das denkende Ich vollstindig von der materiel-
len Substanz des Menschen — dem Korper des Subjekts — ab. Die »Ver-
schiedenheit des Geistes vom Korper« (D-M, S. 41; »mentemque a corpore
aliam esse«, D-M, S. 40) ist — neben dem Beweis der Existenz Gottes — das
Hauptanliegen von Descartes” metaphysischer Schrift. In der ersten Media-
tion legt er die Griinde dar, »weshalb wir an allen, besonders aber an den
materiellen Dingen zweifeln kdnnen« (D-M, S. 53). Der Weg, trotzdem an
sichere Erkenntnis zu gelangen, ist, »den Verstand von den Sinnen abzu-
ziehen« (D-M, S. 53). Beim Beschreiben des daraus resultierenden korper-
losen Ichs wird der Begriff >Seele« von Descartes mit theologischen Impli-
kationen wie Unsterblichkeit aufgeladen, dabei aber nicht trennscharf
vom Begriff des Geistes »als dem erkennenden Wesen« (D-M, S. 53) unter-
schieden: »demnach bin ich genaugenommen lediglich ein denkendes
Ding, d. h. Geist bzw. Seele bzw. Verstand bzw. Vernunft« (D-M, S. 83).
Im korperlosen Subjekt fallen nach Descartes die Begriffe »mens«, »ani-
mus«, »intellectus« und »ratio« (D-M, S. 82) zusammen und stehen als Be-
griffsbindel dem Koérper mit seinen Sinnesorganen gegeniiber. Diese
Trennung zwischen Korper und >Seele« wird in der zweiten Mediation
weiterverfolgt und vertieft; der Begriff der »Seele«, so Descartes, soll »sich
von jeglichem Begriff des Korpers vollkommen abheb[en].« (D-M, S. 53)
Diese Ansicht manifestiert sich in der sog. Zwei-Substanzen-Lehre3! Des-
cartes’, die zwischen ausgedehnter und denkender Substanz (»res cogi-
tans« und »res extensa«, D-M, S. 188) differenziert. So scharf Descartes den
Korper trennt vom Menschen als dem erkennenden Wesen — als blof§ geis-
tigem Wesen —, so scharf trennt er auch die dementsprechenden Erkennt-
nisvermogen: Klaren und deutlichen (»clare & distincte«, D-M, S. 53, Herv.
UK) Erkenntnissen des Verstandes steht das Wissen gegeniiber, das nur
aufgrund von Erfahrung und sinnlicher Wahrnehmung generiert wird
und deswegen von Descartes als dunkel und verworren (»sensuum com-
prehensio in multis valde obscura est & confusa«, D-M, S. 192, Herv. UK)

30 Eigentlich »je pense, donc je suis« (in Teil IV von René Descartes: Discours de la méthode,
Franzosisch/Deutsch. Hg. von Christian Wohlers, Hamburg 2011, S. 58). In den Medita-
tionen: »Ego sum, ego existo; certum est. [...] Nempe quandio cogito.« (D-M, S. 82).
Ubersetzung nach Gerhart Schmidt: »Ich bin, Ich existiere, das ist gewif. [...] Offenbar
solange ich denke [...].« (Ebd., S. 83)

31 »mens & corpus, esse revera substantias realiter a se mutuo distinctas« (D-M, S. 54).
Ubersetzung nach Gerhart Schmidt: »... so wie Geist und Korper,[sic] auch in der Tat
Substanzen seien, die wirklich voneinander verschieden sind.« (Ebd., S. 55)

47

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

klassifiziert wird.3? Das Empfinden begreift Descartes dabei als unkorperli-
che, seelische Tatigkeit. Uberlegt er in der zweiten Mediation zunichst,
dass das Empfinden »nicht ohne Korper« (D-M, S.83) geschieht, so
kommt er dann uberraschenderweise doch zu dem Schluss, dass »das
Empfinden nichts anderes als Denken« (D-M, S. 87)33 sei. Das Empfinden
ist damit bei Descartes Teil des unkorperlichen Erkenntnisvermogens und
somit mit dem Begriffspaar clare & distincte verbunden. Descartes formu-
liert mit seiner Trennung von Korper und Geist** einen Dualismus, der als
Denkmuster priagend fir die Philosophie der Neuzeit ist. Es erstaunt da-
bei, dass die spater daraus resultierende Aufteilung des Erkenntnisvermo-
gens in Denk- und Empfindungsvermogen bei Descartes eben gerade
nicht getrennt voneinander gedacht wird. Das mag an Descartes’ simpler
Trennung von Korperlichem und nicht-Korperlichem liegen, die im zwei-
ten Begriff die Termini animus und intellectus — Seele und Denkfahigkeit
bzw. -tatigkeit — in sich vereint. In dieser Begriffsindifferenz wird das
Empfinden, das man in Abgrenzung zum Denken als Seelentatigkeit be-
schreiben konnte, durch die Gleichschaltung von animus und intellectus
eingesogen. Wo Descartes Sinnlichkeit und Verstand gegentberstellt, klas-
sifiziert er Empfinden als Denken, als Begriff der ratio, als impliziten Teil
des Erkennens. Diese Klassifizierung mutet dabei wie ein Hilfskonstrukt
an, mittels dessen sich das Phinomen des Empfindens als epistemologisch
verwendbar rechtfertigen und gleichzeitig in den Korper-Geist-Dualismus

32 In der Begriffsopposition clare vs. obscura — klar und dunkel — wird die Lichtmeta-
pher, die prominent auch in Begriff und Denken der Aufklirung verwendet wird,
gebraucht. Auch hier verbirgt sich Klarheit fiir Wahrheit, Richtigkeit und Sicherheit
(von Erkenntnissen), in der Dunkelheit liegt hingegen all das, was nicht vom Licht
der Erkenntnis erfasst wird und dementsprechend zweifelhaft bleiben muss. Die Oppo-
sition distincte vs. confusa zielt hingegen auf die Differenzen beziglich Eindeutigkeit,
Abgrenzbarkeit, Integrationsfahigkeit in Ordnungsmuster des Verstandes und damit
letztlich auch auf sprachliche Fassbarkeit. Das wird bei nachfolgenden Philosophen im-
mer konkreter ausformuliert, wie auch in dieser Arbeit dargestellt, siche die folgenden
Abschnitte.

33 Descartes’ Begriindung fiir diese Erkenntnis ist allerdings durftig und koppelt das Emp-
finden nicht wirklich vom Korper ab — im Gegenteil, er begriindet sie mit Erfahrungen,
die er mittels der Sinnesorgane macht: »Aber ganz sicher scheine ich doch zu sehen, zu
horen, warm zu werden. Dies kann nicht falsch sein, dies ist es eigentlich, was in mir
Empfinden heifSt, und genau dieser Auffassung entsprechend ist das Empfinden nichts
anderes als das Denken [...].« (D-M, S. 87)

34 Diese Formulierung statt der Begriffswahl Leib-Seele lehnt sich an Descartes” Formulie-
rung »corpore & mente« (D-M, S. 196) an, wobei abermals an die Begriffsvielfalt erin-
nert sei, die Descartes auf der korperlosen Seite denkt.

48

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

integrieren lasst — eine uberzeugende Abkopplung des Empfindens vom
Korper indes gelingt Descartes nicht.3

Auch wenn Descartes in den Passiones de I'dme (1649) die strikte
Anaisthetik seiner Erkenntnislehre relativiert® — die zuvor formulierte
radikale Beschrinkung der Wissenschaft und Epistemologie auf den Be-
reich des Akorperlichen, rein Geistigen, hinterldsst eine Liicke, die das
Bediirfnis nach einer Wissenschaft der sinnlichen Wahrnehmung herauf-
beschwort.3” An genau dieser Liicke, die der cartesianische Ansatz hinter-
lasst, setzt Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1714) an: Leibniz bemuht
sich um die Uberwindung des trennscharfen Korper-Geist-Konzeptes von
Descartes, indem er an die Stelle der Abtrennung Ubergangsstufen setzt
und so eine Verbindung zwischen zuvor getrennten korperlichem und
akorperlichem Subjekt schafft. Wenn Leibniz schreibt »la nature ne fait ja-
mais des sauts«*® — die Natur macht niemals Spriinge —, so entwirft er ein
Kontinuitatsmodell, »wonach sich alle Zustande der Welt, also auch die
seelischen, stetig zunehmend aus den kleinsten, schwichsten, dunkelsten
ohne Sprung entwickeln.«*? Alles geht ineinander tber, auch Korper und
Geist und deren Erkenntnisfihigkeit konnen nicht getrennt voneinander
gedacht werden: »il n’y a pas [...] de Genies sans corps.«** Anstelle von
Descartes’ trennscharfer Klassifizierung der geistigen Erkenntnisse als clare
& distincte und sinnesabhangigen Erkenntnisse als obscura & confusa setzt
Leibniz stufenweise verschiedene Erkenntnisformen mit jeweiligen Urtei-
len beziiglich ihres Vermogens. Descartes’ Begriffspaarung wird aufgelost
in einem Binarsystem (sieche Abbildung 1).

35 Vgl. Anm. 33.

36 Vgl. Barck/Kliche/Heininger (2010): »Asthetik/asthetisch, hier: S. 323.

37 Vgl.ebd., S.322.

38 Gottfried Wilhelm Leibniz: Nouveaux essais. Hg. von André Robinet, Berlin 1962, S. 56.

39 Bloch, Ernst: »Aus der Begriffsgeschichte des (doppelsinnig) >Unbewuften«, in: Bloch,
Bd. 10 (1969), S.91. Hier zitiert nach Barck/Kliche/Heininger: »Asthetik/asthetisch«,
hier: S. 322.

40 Gottfried Wilhelm Leibniz: »La Monadologie/Monadologie«, Franzosisch/Deutsch,
in: Ulrich Johannes Schneider (Hg.): Monadologie und andere metaphysische Schriften.
Franzosisch/Deutsch, Hamburg 2002, S. 110-151, hier: S. 140.

49

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Descartes Leibniz
Erkenntnis Erkenntnis
/\ obscura (dunkel) clara (klar)
corpore mens
ratio
intellectus _ .
] confusa (verworren)  distincta (distinkt)
anima
obscura & confusa | clara & distincta //\
intuitiva adaequata inadaequata symbolica
(dunkel & (klar & deutlich) (intuitiv) (addquat) (inaddquat) (symbolisch)
verworren)

Abb. 1: Vergleich Descartes und Leibniz*

Leibniz teilt die Erkenntnisvermogen der Seele ein nach »Grade[n] der
Deutlichkeit, von der klaren Apperzeption bis herab zu den unmerklichen
>petites perceptions«*?. Erkenntnisse aus diesen »petites perceptions«*3
nicht anzuerkennen, ist laut Leibniz die Verfehlung der Cartesianer, die
»diejenigen Perzeptionen, von denen man kein Bewuftsein hat, als
nichts«** ansahen. Diese Vorginge, die mit den >petites perceptions< ver-
bunden sind, sind indes eher als Seelen- denn als korperlich-mechanische
Vorginge zu verstehen; alles, was die Struktur von »Denken, Empfinden

4

42
43
44

S0

Die Grafik Descartes’ nach den Meditationes, siche S. 46ff. mit dort angegebenen Quel-
len. Grafik Leibniz nach: »Est ergo cognitio vel obscura vel clara, et clara rursus vel con-
fusa vel distincta, et distincta vel inadaequate vel adaequata, item vel symbolica vel intui-
tiva: et quidem si simul adaequata et intuitiva sit, perfectissima est.« (Gottfried Wilhelm
Leibniz: »Meditationes de Cognitione, Veritate et Ideis« [1684], in: Gottfried Wilhelm
Leibniz/Carl Immanuel Gerhardt (Hg.): Die philosophischen Schriften, Hildesheim 1978,
S.422-427, hier: S. 422, Herv. i. O.) Ubersetzung: »Es ist also eine Erkenntnis entweder
dunkel oder klar, die klare wiederum verworren oder distinkt, die distinkte entweder in-
adaquat oder adiquat, symbolisch oder intuitiv; die vollkommenste Erkenntnis endlich
wird die sein, welche zugleich addquat und intuitiv ist.« (Gottfried Wilhelm Leibniz:
»Betrachtungen tiber die Erkenntnis, die Wahrheit und die Ideen« [1684], in: Ernst Cas-
sirer (Hg.): Hauptschriften zur Grundlegung der Philosophie. Teil 1, Hamburg 1996, S. 9—
15, hier: S. 9, Herv. i. O.) Im Folgenden im Flietext abgekiirzt mit dem Kiirzel L-EWI.
Scheer: »Gefiihl«, hier: S. 645.

Leibniz: »La Monadologie/Monadologie«, hier: S. 118.

Ebd., S. 115.

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

und Perzeptionen« angeht, ist laut Leibniz »durch mechanische Griinde [...]
unerklarbar<®. Das Stufensystem jedoch, das Leibniz anstelle von Descar-
tes’ dualem Erkenntnissystem annimmt (siche Abb. 1), schafft eine Ver-
bindung zwischen den beiden bei Descartes getrennten »Substanzen«
(D-M, S.55) und wertet die sinnliche Erkenntnis entsprechend auf: Leib-
niz’ System ermoglicht die Begriffskombination clara & confusa — bei Des-
cartes noch strikt getrennt und eindeutig den Substanzen zugeordnet.
»Klar< kann in der neuen Zusammenstellung eine Erkenntnis auch dann
sein, wenn sie auf sinnlicher Wahrnehmung basiert, das geht aus Leibniz’
Begriffserlauterung hervor:

Klar hingegen ist eine Erkenntnis, wenn sie es mir ermdglicht, die vorgestellte
Sache wiederzuerkennen, und eine solche Erkenntnis ist wiederum verworren
oder deutlich. Verworren ist sie, sobald ich nicht imstande bin, die Merkmale
einzeln aufzuzahlen, welche hinreichen, die Sache von anderen zu unterschei-
den, wenn auch in der Sache selbst solche Merkmale und Bestimmungen wirk-
lich liegen, und ihre Vorstellung sich in sie auflésen lafft. So vermdgen wir Far-
ben, Geriiche, Geschmaicke und andere besondere Sinnesobjekte zwar mit hin-
linglicher Klarheit zu erkennen und voneinander zu unterscheiden, doch ge-
schieht dies auf das einfache Zeugnis der Sinne hin, nicht aber durch angebbare
Merkmale. (L-EWL, S. 9-10)4¢

Leibniz’ Begriffskombination clara & confusa nimmt so eine Zwischenstel-
lung ein, die Descartes’ Dualismus aufbricht und vorbereitet fiir die Asthe-
tik Baumgartens, indem sie den Sinnen die Fahigkeit zu klarer Erkennt-
nis zuspricht. Gleichzeitig verschirft Leibniz mit seinem Bindrsystem
die Kluft zwischen den neuen begrifflichen Oppositions-Paaren: Das latei-
nisch verwendete »vel...vel« (zu Deutsch >entweder...oder<) bezeichnet die
aussagenlogisch exklusive Disjunktion und stellt in dieser Kontravalenz
den Begrift confusa dem Begriff distincta als ausschlieende Opposition
gegenuber. Die Begriffe verhalten sich v. a. beziglich ihrer Disposition
zur sprachlichen Explizierbarkeit kontrar:

45 Ebd., S.117, Herv. i. O.
46 Lateinisches Original siehe Leibniz: »De Cognitione, Veritate et Ideis«, hier: S. 422.

S1

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

confusa

distincta

So vermogen wir [...] Sinnesobjek-
te zwar mit hinldnglicher Klarheit
zu erkennen und voneinander zu
unterscheiden, doch geschieht dies
auf das einfache Zeugnis der Sin-
ne hin, nicht aber durch angebba-
re Merkmale. Darum kénnen wir

auch einem Blinden nicht erkla-
ren, was >rot< ist und auch ande-
ren derartige Inhalte nur dadurch
bezeichnen, daf§ wir sie zu der Sa-
che selbst hinftihren, sie den Ge-
genstand selbst wirklich sehen, rie-
chen oder schmecken lassen oder
sie wenigstens an eine ahnliche fri-

Eine deutliche Vorstellung aber ist
eine solche, wie sie die Goldschei-
der vom Golde haben, auf Grund
von Merkmalen namlich und Un-
tersuchungen, die hinreiche, die Sa-
che von allen anderen ahnlichen
Korpern zu unterscheiden. Wir ha-
ben sie gewohnlich von Vorstell-
ungen, [...] wie die der Zahl, Gro-
e und Gestalt [...], ebenso von
vielen seelischen Affekten, so von
Furcht und Hoffnung, — mit einem
Worte von all dem, wovon wir eine
Nominaldefinition haben, die nichts
anderes als eine Aufzihlung der zu-

here Wahrnehmung zu erinnern. reichenden Merkmale ist.

Tabelle 1: confusa vs. distincta nach Leibniz?’

Dass Leibniz in dieser Kontravalenz nicht einfach Descartes’ Korper-Geist-
Dualismus mittels einer anderen Begriffskategorisierung und -anordnung
verlagert, wird in Abbildung 1 durch die Farbkodierung dargestellt: Die
bei Descartes noch eindeutig und vollstindig zuordenbaren Begriftlichkei-
ten zu Korper (rot) oder Geist (blau), konnen so bei Leibniz viel weniger
eindeutig und bestenfalls teilweise aufgeldst werden — was nicht eindeutig
in diese Kategorien eingeordnet werden kann, ist neutral schwarz gefarbt.
So erfasst Leibniz mit der Kategorie distinkt-inaddquat einen Teilbereich,
der diese distinkte Bestimmung einer Erkenntnis eben nicht bis ins Letzte
moglich macht, sondern wiederum auf sinnliche Wahrnehmung zurick-
greifen muss:

In zusammengesetzten Vorstellungen jedoch werden die einzelnen Elemente
bisweilen zwar klar, aber doch in verworrener Weise erkannt, wie die Schwere,
die Farbe, das Scheidewasser und anderes [...]; eine solche Erkenntnis [...] ist
dann zwar deutlich, trotzdem aber inadiquat. (L-EW]I, S. 11)*

47 L-EWI, S.10. Lateinisches Original sieche Leibniz: »De Cognitione, Veritate et Ideisc,
hier: S. 422-423.
48 Lateinisches Original ebd., S. 423.

52

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

Die Differenz zwischen symbolisch und intuitiv liegt im jeweiligen Abstrak-
tionslevel. Distinkt-symbolische Erkenntnisse sind dabei solche, die durch
sprachliche Kategorisierung und damit gegebene Abstraktionsmoglichkeit
tberhaupt erst moglich werden:

...besonders bei einer lingeren Analyse, Giberschauen wir nicht auf einmal die
ganze Natur des Objekts, sondern wenden statt der Gegenstinde selbst be-
stimmte Zeichen an, deren Erklirung wir im einzelnen Falle der Kiirze halber
zu unterlassen pflegen, wobei wir indes wissen oder doch annehmen, daf§ wir
sie, wenn notwendig, geben konnten. Denke ich etwa ein Tausendeck oder ein
Vieleck von 1000 gleichen Seiten, so betrachte ich nicht stets die Natur der Sei-
te, der Gleichheit und der Zahl Tausend — d. h. der dritten Potenz von 10 — son-
dern ich brauche jene Worte, deren Sinn mir zum mindesten dunkel und unge-
nau gegenwirtig ist, fir die Ideen selbst, da ich mich entsinne, daf ich ihre Be-
deutung kenne, ihre Erklarung aber jetzt nicht fiir notig halte. Eine solche Er-
kenntnis pflege ich als blinde oder auch als symbolische zu bezeichnen; (L-EW]I,
S.11, Herv. i. 0.)¥

Mit der Erginzung des Terminus »caecam«*® — blind — unterstreicht Leib-
niz die A-Sinnlichkeit, die Nichtbeteiligung von Sinneswahrnehmungen
an symbolischer Erkenntnis.’! Symbolische und verworrene Erkenntnis
sind bei Leibniz die Begriffe, die am weitesten voneinander entfernt und
am gegensitzlichsten sind. Wenn symbolische Erkenntnis die Sprache
notwendig als Medium braucht, die Sinneswahrnehmung des Korpers
hingegen nicht, so verhalt es sich bei verworrener Erkenntnis genau
umgekehrt. Die Begriffe symbolica vs. confusa bilden so Extrempunkte
in Leibniz’ Erkenntnissystem. Sinnliche Wahrnehmung wird gegentiber

49 Lateinisches Original ebd.

50 Ebd., Herv.i. O.

51 Ende des 18. Jahrhunderts kommt man diesbeziiglich zu anderen Ansichten, wie Adler
darstellt: Hans Adler beschiftigt sich in seinem Aufsatz mit der Frage »Sind Anschauun-
gen ohne Begriffe blind?« — in Anlehnung an Kants Satz »Gedanken ohne Inhalt sind
leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind« (Immanuel Kant: Krittk der reinen Ver-
nunft. Hg. von Immanuel Kant, Jens Timmermann, Heiner Klemme, Hamburg 1998,
B75). Adler stellt dabei Kants und Herders gnoseologische Ansitze gegeniiber. Beiden
gemein ist, dass sie sich mit dem Ubergang zwischen Anschauung einerseits — also sinn-
licher Erkenntnis — und reinen Verstandeserkenntnissen andererseits auseinandersetzen.
Auch wenn die Ansitze durchaus ihre — mitunter polemisierenden — Unterschiede ha-
ben, so ist doch zu konstatieren, dass beide Entwiirfe der Gnoseologie die sinnliche Er-
kenntnis auch zum wesentlichen Bestandteil der Verstandeserkenntnis machen und
umgekehrt. Insofern bleiben laut Kant Anschauungen ohne Begriffe blind, aber auch
Begriffe ohne Anschauungen leer (vgl. Hans Adler: »Sind Anschauungen ohne Begriffe
blind?«, in: Hans Adler/Sabine Grof8 (Hg.): Anschauung und Anschaulichkeit. Visualisie-
rung im Wahrnehmen, Lesen und Denken, Paderborn 2016, S. 27-44).

53

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Descartes aufgewertet, indem beide innerhalb der Kategorie clara gedacht
werden. Die beiden Begriffe betonen dabei weniger separierende Eigen-
schaften als Descartes’ Terminologie, indem sie nicht nur in ihrer Gegen-
satzlichkeit existieren, sondern durch andere Kategorien erganzt und z. T.
vermischt werden. So werden Uberginge zwischen den bei Descartes dua-
listisch-kontrir gedachten Kategorien geschaffen.

Leibniz Wolff

Erkenntnis [idea (every representation of an object)]
dunkel klar
obscura (dunkel) clara (klar) [obscure] [clear]

undeutlich deutlich
N L [confused] [distinct]
confusa (verworren)  distincta (distinkt)
unausfiihrlich ausfiihrlich
[non-extensive] [extensive]
intuitiva adaequata inadaequata symbolica /
(intuitiv) (addquat) (inadéquat) (symbolisch) unvollstindig  vollstindig
[incomplete] [complete]

Begriff (eine jede Vorstellung einer Sache)

/

Abb. 2: Vergleich Leibniz und Wolf*?

52

54

Grafik zu Leibniz: eigene Darstellung (UK), Quellen siche Abb. 1 mit Anm. 41. Die
Grafik zu Wolff wurde tbernommen aus David E. Wellbery: Lessings »Laocoon«. Semio-
tics and aesthetics in the >Age of Reason<, Cambridge 1984, S.12. Laut Wellbery liegt der
Grafik der Artikel »Zeichen« aus dem Grossen vollstindigen Universal-Lexikon aller Wis-
senschaften und Kiinste, Vol. 61, zugrunde (Leipzig und Halle: Johann Heinrich Zedler,
1749, vgl. ebd., S. 12 bzw. 250, Anmerkung 8). Die Grafik illustriert aber auch Kapitel 1
- Von den Begriffen der Dinge — aus Christian von Wolff: Verniinfftige Gedancken von
den Krifften des menschlichen Verstandes. Und threm richtigen Gebrauche in Erkintnif§ der
Wabrbeit [1713], Halle im Magdeburgischen 1722, S. 11-58 (I. Capitel). Diese Abhand-
lung wird im Folgenden im Flieftext unter dem Kurzel W-VG zitiert. Anmerkung zur
Abbildung 2: Der augenfillige Unterschied — Wellberys konsequent binire Darstellung
— ist ein blofer Unterschied in der Darstellung, der textlich nicht gesichert ist: Wolffs
Textlaut ist diese konsequent binire Darstellungsform nicht eindeutig zu entnehmen,
er schreibt »ein deutlicher Begrift ist entweder vollstindig, oder unvollstindig.« (W-VG,
S.24 (L. § 16), Herv. UK) Das an sich bleibt zwar eine binire Unterscheidung, diese Dif-
ferenzierung wird aber nicht — zumindest nicht explizit — als Binaroption dem Zweig
ausfiibrlicher Vorstellungen nachgeordnet (wie bei Wellbery dargestellt), wodurch die
strenge Bindrordnung aufgebrochen wird.

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

Die sprachliche Vermitteltheit von Erkenntnis — die in aller Konsequenz
erst im 20. Jahrhundert als >linguistic turn< beschrieben wird’? — wird im
Begriff distincta sowohl bei Descartes als auch bei Leibniz — v. a. in der
Kategorie distincta-symbolica — bereits mitgedacht. Besonders evident wird
dies bei Christian Wolff (1679-1754), der Erkenntnistheorie mit Sprach-
philosophie verbindet und dabei wie Leibniz die sinnliche Erkenntnis
weiter aufwertet. Wolffs Untergliederung der Erkenntnisbereiche ist der
von Leibniz sehr dhnlich, was aus Wellberys Darstellung hervorgeht, die
hier zum Vergleich neben Leibniz’ System gestellt sei (siche Abbildung 2).

Auffillig in diesem Vergleich ist die strukturelle und begriffliche Ver-
wandtschaft der beiden epistemologischen Denksysteme, die darauf zu-
riickzufithren ist, dass Wolff Leibniz rezipiert und als Grundlage verwen-
det hat.** So wird z. B. distinct bei Wolff und Leibniz gleich definiert und
beschreibt klare Erkenntnisse, deren Merkmale sich beschreiben und auf-
zahlen lassen, in Abgrenzung zu undeutlichen Erkenntnissen, die, da sie
auf Basis von Sinneseindriicken gewonnen wurden, nicht bestimmt und
sprachlich beschrieben werden konnen.> Ein elementarer Unterschied
liegt in der Terminologie: Wo bei Leibniz noch »cognitio« — Erkenntnis —

53 Zur medialen Vermitteltheit von Erkenntnis siche auch den Abschnitt zu Begriff und
Systematik symbolischer Formen in: Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen I, S. 1-
15. Cassirer erweitert die These des linguistic turn — alle Erkenntnis ist sprachvermittelt —
zum mediatic turn, wie man es nennen konnte, indem er die These des linguistic turn
geltend macht fiir jegliche Zeichensysteme, d. h. zum Beispiel auch fiir das asprachliche
Zeichen- und Begriffssystem, mittels dessen der epistemologische Zugriff von Naturwis-
senschaftlern erfolgt: »Denn das Zeichen ist keine blof zuféllige Hiille des Gedankens,
sondern sein notwendiges und wesentliches Organ. Es dient nicht nur dem Zweck der
Mitteilung eines fertig gegebenen Gedankeninhalts, sondern ist ein Instrument, kraft
dessen dieser Inhalt selbst sich herausbildet und kraft dessen er erst seine volle Be-
stimmtheit gewinnt. [...] So findet alles wahrhaft strenge und exakte Denken seinen
Halt erst in der Symbolik und Semiotik, auf die es sich stiitzt.« (Ebd., S. 16)

54 Wollff schreibt in der Vorrede zu den Verniinftigen Gedanken: »Endlich muf ich auch be-
kennen, daf, wie ich im Anfange meines Nachsinnes [sic] tiber die Kréfte des Verstan-
des mich in vieles nicht recht finden konnte, auch in einigen Stiicken ohne Noth auf
Umwege gerathen war, mir des Herrn von Leibniz sinnreiche Gedancken von der Er-
kantnis der Wahrheit und den Begriffen in den Leipziger Actis An. 1684. p. 537 unver-
hofft ein grosses Licht gegeben, so daff mich wundert, warum andere, die von derglei-
chen Materie nach der Zeit zu schreiben sich unterwunden, nicht darauff acht gege-
ben.« (W-VG, S.8 (Vorrede)) Die im Vorwort nicht durchgehende, aber angedeutete
Seitenzihlung wurde eigenstindig fortgesetzt.

55 Vgl. W-VG, S.20-21(L. §13); L-EWI, S. 10. Sogar Beispiele und Wortlaut dhneln sich
hier. Auch die Begriffspaare adiquat-inaddquat und ausfithrlich-unausfithrlich dhneln
sich, ebenso unvollstindig-vollstindig und symbolisch-intuitiv; diese Begriffspaare
funktionieren jedoch nicht mehr ganz analog. Um nicht auszuschweifen, sei eine aus-

55

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

steht, verwendet Wolff den Terminus »Begriff« (W-VG, S. 11-58). >Begriff«
ist dabei semantisch umfassender und schlief$t nicht nur gedankliche Ein-
heiten, sondern auch deren Bezeichnung mit ein. In diesem Sinn erlautert
auch Wolff selbst seine Terminologie:

Einen Begriff nenne ich eine jede Vorstellung einer Sache in unsren Gedancken.
Z. E. Ich habe einen Begriff von der Sonne, wenn ich mir dieselbe in meinen
Gedancken vorstellen kan, entweder durch ein Bild, als wenn ich sie selber ge-
genwartig sehe, oder durch blosse Worte, oder auch andere Zeichen, derglei-
chen in der Sternkunst das Zeichen O, damit ich zu verstehen gebe, was ich von
der Sonne wahrgenommen, als daf sie sey der an dem Himmel bey Tage hell-
glintzende Corper, so die Augen blendet, und es auf der Erde warm und helle
machet. (W-VG, S. 12 (1.§ 4), Herv. i. O.)

Einen Begriff von oder fiir etwas zu haben, bedeutet nach Wolff gleicher-
maflen eine Idee oder Vorstellung einerseits und andererseits deren media-
le Reprisentation — sei es in Form von Sprache, Bild oder »anderer Zei-
chen« — prasent zu haben. So wird im Terminus >Begriff< Sprache als Me-
dium eng mit der zugrundeliegenden Erkenntnis — bei Wolff >Vorstel-
lung« — verbunden. »Denn wo man grindliche Erkantnif§ liebet, kommet
es hauptsichlich auf deutliche Begriffe und ordentliche Beweise an«
(W-VG, S. 2, Erinnerung wegen der anderen Auflage), so Wolff. Wolff ver-
steht Sprache nicht nur als Kommunikationsmedium, sie wird — analog zu
mathematisch-analytischer Beweisfithrung — als Erkenntnismedium be-
griffen. Sprache ist insofern das zentrale Medium des Verstandes, das fiir
geistige Tatigkeit und als deren Auferungs- bzw. Vermittlungsform ge-
braucht wird.

Trotz der engen Verbindung von Sprache und Erkenntnis wertet Wolff
auch sinnliche Erkenntnis auf; er etabliert eine analoge Logik auf der Basis
von Sinnlichkeit, die tatsichlich auch als eigenstindig gegeniiber der klas-
sischen Logik anerkannt wird.’¢ Ein wichtiger Schritt hierzu ist Wolffs
Annahme, dass »die Sinnen uns zu einem Begriffe bringen« (W-VG, S. 13
(I. § §)) — eine Annahme, die Descartes noch in skeptizistischer Manier be-
zweifelt hatte. Dabei tibernimmt Wolff den cartesianischen Korper-Geist-
Dualismus:

Die Creaturen dussern ihre Thatichkeit entweder durch Bewegung, oder durch
Gedancken. Jene nennen wir Corper; diese Geister. Da nun die Welt-Weisheit

fuhrliche Erklarung dazu hier ausgespart, da der Fokus auf der Begrifflichkeit »distinkt<
liegt.
56 Vgl. Barck/Kliche/Heininger: »Asthetik/asthetisch«, hier: S. 323.

56

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

sich bemiihet von allen Dingen richtigen Grund anzuzeigen; muf sie so wohl
die Kriffte und Wiirckungen derer Dinge untersuchen, welche das ihrige durch
Bewegung untersuchen, als der anderen, welche durch ihre Gedancken ihnen
selbst bewufst sind. Also zeiget sie, was in der Welt moglich ist sowohl durch die
Kriffte der Corper, als der Geister. (W-VG, S. 7, Vorbericht § 12)

Der Dualismus bleibt bestehen, aber sowohl Korper als auch Geist tragen
zur Erkenntnis bei. Ja sogar >empfindenc« schlieft beide Krifte ein, wird
von Wolff sogar als tibergeordneter Begriff verwendet. Das erste Kapitel —
»Von den Begriffen der Dinge« — seines Werkes Verniinffiige Gedancken
von den Krifften des menschlichen Verstandes und threm richtigen Gebrauche
in Erkdntnif§ der Wahbrbeit wird bezeichnenderweise eingeleitet mit der Fra-
ge »Was empfinden sey?« (W-VG, S.11 (L. §1)) Wolffs Terminologie ist
bemerkenswert und kann nicht genug betont werden: Zu Begriffen ge-
langt der Mensch durch Empfindungen und Empfindungen sind gleicher-
maflen geistige Ereignisse — Gedanken — sowie korperlich-sensuelle. Zu-
nachst erinnern Wolffs Ausfithrungen an Descartes’; >empfinden< wird be-
schrieben als eine Angelegenheit des Geistes, ratio und anima sind in ihrer
Geistigkeit verwandt: »Empfindungen [sind] Gedancken von uns gegen-
wirtigen Dingen« (W-VG, S.11-12 (L. §2)), und das »Wesen, welches in
uns dencket, nennen wir die Seele« (W-VG, S.7 (Vorbericht §13)), so
Wolff. Empfinden bleibt aber nicht auf den akdrperlichen Bereich be-
schrankt: »Das Vermogen Dinge, die ausser uns sind, unmittelbahr zu
empfinden fithret den Nahmen der Sinnen, deren man fiinffe zu zehlen
ptleget, als Sehen, Horen, Fiiblen, Riechen, Schmecken.« (W-VG, S.12
(I.§3))

Wolff baut sowohl Descartes’ als auch Leibniz’ epistemologisches
Denkmodell aus und spitzt dabei deren Begrifflichkeiten zu. Der Begriffs-
bildung dieser Autoren folgend, sind unter >klaren und deutlichen«< Begrif-
fen im 18. Jahrhundert zweifelsfreie apriorische Erkenntnisse zu fassen,
die sprachlich eindeutig fixierbar sind. Der Terminus distinct bzw. deutlich,
mit dem alle drei arbeiten — v. a. Wolff und Leibniz —, ist dabei stets
verbunden mit der Moglichkeit der Versprachlichung der Erkenntnisse.
Wenn Gerstenberg also durch Worte C. P. E. Bachs Freyer Fantasie ihre
»vollige Bestimmung«’” geben will, so wird die epistemologische Katego-
rie distinkter Begriffe von Wolff bzw. Leibniz aufgerufen: Gerstenberg
stellt an diese philosophische Tradition ankntpfend Sprache als das Medi-
um dar, mittels dessen das Gelingen rationalen Verstehens gewihrleistet

57 Vgl. Kapiteleinleitung zu Kap. 1, S. 40.

57

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

werden kann. Gerstenbergs Sprachbeigabe hat vor diesem Hintergrund
den Charakter des Versuchs, Musik »in ein begriffliches Klassifikations-
Geflige einzuordnen«’8, was Muck als den methodischen Prozess der >Be-
stimmung« bezeichnet. Durch die Sprache, durch begriffliche Festlegung,
wird Musik »vollig« bestimmbar und somit begreifbar.

Wolfts Philosophie ist dartiber hinaus eine wichtige Entwicklungsstufe
der Geistesgeschichte des 18. Jahrhunderts: Aposteriorische Erkenntnisse
auf Basis korperlicher Wahrnehmung werden in seiner Erkenntnistheo-
rie eingeschlossen und aufgewertet, Wolff spricht ihnen den gleichen
Status zu wie distinkten Begriffen. Damit lasst er zwar den cartesianischen
Korper-Geist-Dualismus bestehen, die Relevanz der Trennung wird aber
aufgehoben: Die ibergeordnete erkennende Tatigkeit ist bei Wolff nicht
das Denken, die rein geistige Tatigkeit, sondern das Empfinden, das so-
wohl geistiges Bewusstsein als auch korperlich-sinnliche Wahrnehmung
impliziert. Damit unterscheidet sich Wolffs Epistemologie von der Des-
cartes’, in der Empfinden schlicht als Denken klassifiziert wurde. Diese
Begriffsumdeutung des Terminus >Empfinden< und die Anerkennung des
Empirismus neben dem Rationalismus bereiten geistesgeschichtlich den
Boden fiir Baumgartens Asthetik.

Baumgartens Asthetik

Alexander Gottlieb Baumgarten (1714-1762), ein Schiiler Wolffs*, gilt als
Begriinder der Asthetik — der »Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis«6®

58 Otto Muck: »Bestimmungg, in: Friedo Ricken (Hg.): Lexikon der Erkenntnistheorie und
Metaphystk, Minchen 1984, S.33. Muck definiert dieses »bestimmenc fir reale Gegen-
stinde. Diese Beschreibung auf Musik zu bertragen legitimiert sich an dieser Stelle
durch Gerstenbergs Vorgehen und Terminologie: Die Fremdbedienung der Terminolo-
gie, ihre Ubertragung auf Musik stimmt Giberein mit Gerstenbergs Ubertragung des Be-
griffs »Bestimmung« in Bezug auf Musik.

59 Vgl. Hans Rudolf Schweizer: »Einfiihrung. Begriindung der Asthetik als Wissenschaft
der sinnlichen Erkenntnis«, in: Alexander Gottlieb Baumgarten/Hans Rudolf Schwei-
zer (Hg.): Theoretische Asthetik. Die grundlegenden Abschnitte aus der »Aesthetica«. Latei-
nisch/Deutsch, Hamburg 1988, S. VII-XVI, hier: S. VIL

60 Alexander Gottlieb Baumgarten: Theoretische Asthetik. Die grundlegenden Abschnitte aus
der »Aesthetica«, Lateinisch/Deutsch [1750/58]. Hg. von Alexander Gottlieb Baumgarten/
Hans Rudolf Schweizer, Hamburg 1988, S. 3 (§ 1). Prolegomena § 1: »Die Asthetik (als
Theorie der freien Kinste, als untere Erkenntnislehre, als Kunst des schonen Denkens
und als Kunst des der Vernunft analogen Denkens) ist die Wissenschaft der sinnlichen
Erkenntnis.« (Ebd.) Die fehlende schliefende Klammer wurde entsprechend des lateini-

58

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

(»scientia cognitionis sensitivae«, B-TA, S.2 (§1)). Die Asthetik ist dabei
als eigenstandige philosophische Disziplin anzusehen, die der klassischen
Logik als »ars analogi rationis« (B-TA, S.2 (§ 1)) zur Seite gestellt wird.
Baumgartens Aesthetica erscheint 1750 und gilt als einschlagiges Werk un-
ter den dsthetischen Schriften im 18. Jahrhundert in Deutschland. Rezep-
tionsgeschichtlich von Bedeutung sind jedoch viel mehr Baumgartens
Vorlesungen iiber die Asthetik, die er vorab in Frankfurt an der Oder hielt
und die Arbeiten seines Schilers Georg Friedrich Meier (1718-1777), die
auf diesen Vorlesungen basieren.®! Wesentliche Denkansitze Baumgartens
zur Asthetik waren also bereits vor Erscheinen der Aesthetica bekannt. In
seiner Dissertation Meditationes philosophicae de nonnullis ad poema perti-
nentibus skizziert Baumgarten bereits 1735 seine >Asthetike

Schon die griechischen Philosophen und die Kirchenviter haben immer sorgfal-
tig unterschieden zwischen den oe9nta und den vonro. [...] Es seien also die
vonta — das, was durch das hohere Vermogen erkannt werden kann — Gegen-
stand der Logik, die aiodnto dagegen seien Gegenstand der emomun aiodntikn
(= der asthetischen Wissenschaft) oder der ASTHETIK.62

Der klassisch rationalistischen Epistemologie, die mit vonta — geistig
Wahrnehmbarem — und Begriffsklassifizierungen operiert, stellt Baumgar-
ten die emomun cotdntikn — die empirische Wissenschaft >Asthetik< — zur
Seite. Er verspricht sich davon eine »Verbesserung der Erkenntnis auch
tiber die Grenzen des deutlich Erkennbaren hinaus« (B-TA, S.3 (§3)).
Diese soll mittels der »unteren Erkenntnisvermogen« (B-TA, S.3 (§2)) er-
reicht werden, d. h. durch die Erkenntnisvermogen der Seele, die »dunkel
und verworren oder undeutlich«®?® erkennen. »Nicht deutlich« ist bei
Baumgarten dabei gleichbedeutend mit »sinnlich« (B-M, S. 11 (§521))%4.

schen Originals von mir (UK) erginzt. Die hier zitierte Ausgabe wird im Folgenden im
FlieBtext mit dem Kiirzel B-TA zitiert.

61 Vgl. Schweizer: »Einfiihrung Asthetike, hier: S. IX-X. »Die weitere Rezeptionsgeschich-
te, so Schweizer, »ist dadurch gekennzeichnet, daf§ Baumgarten zwar als Begrinder der
Asthetik anerkannt, aber meist nur im Zusammenhang mit seinem Schiiler Meier und
im Schatten der Philosophie von Leibniz gesehen wird.« (Ebd.)

62 Alexander Gottlieb Baumgarten: Meditationes philosophicae de nonnullis ad poema perti-
nentibus. Philosophische Betrachtungen iiber einige Bedingungen des Gedichtes, Lateinisch/
Deutsch. Hg. von Heinz Paetzold, Hamburg 1983, S. 85-87.

63 Alexander Gottlieb Baumgarten: »Metaphysica. Pars III: Psychologia §§501-623«,
in: Hans Rudolf Schweizer (Hg.): Texte zur Grundlegung der Asthetik. Lateinisch/
Deutsch, Hamburg 1983, S. 1-65, hier: S. 9 (§ 520). Im Folgenden im Flieftext mit dem
Kiirzel B-M zitiert.

64 »REPRAESENTATIO non distincta SENSITIVA vocatur« (ebd., S. 10 (§ 521)).

59

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Es gibt, so Baumgarten, »in der Seele dunkle Vorstellungen«, deren Ge-
samtheit »der Grund der Seele genannt« (B-M, S. 5 (§511)) wird. Diesem
»FUNDUS ANIMAE« (B-M, S.4 (§511)), dem »Feld der Dunkelheit«
(B-M, S. 7 (§ 514)) (campus obscuritatis) gelte es genauso beizukommen wie
dem »Feld der Klarheit« (B-M, S. 7 (§ 514)) (campus claritas). Bei Baumgar-
ten scheint indes das Binérsystem von Leibniz und Wolff aufgehoben zu
sein — verworrene Erkenntnis ist nicht automatisch klar —, vielmehr gehen
die Begrifte ineinander iiber und hingen zusammen (siche Abbildung 3).

clara N distincta
(klar) (deutlich)

obscura confusa
(dunkel) (verworren)

Abb. 3: Baumgartens Verstandnis von obscura-clara und confusa-distincta®

65

60

Das Verstandnis, auf dem diese Grafik basiert, stttzt sich auf Textpassagen in Baumgar-
tens Metaphysica, die die entsprechenden Begrifflichkeiten immer nebeneinanderstellt,
statt sie — wie Leibniz und Wolff — hierarchisch zu ordnen. Z. B.: »Daher ist eine dunkle
Vorstellung, die mehr Merkmale enthilt als eine klare, stirker als diese, und eine ver-
worrene, die mehr Merkmale enthalt als eine deutliche, ebenfalls starker als diese.«
(B-M, S.9 (§ 517)) Oder: »Also ist, unter gleichen Voraussetzungen, eine klare Erkennt-
nis grofSer als eine dunkle. Und so bedeutet die Dunkelheit eine kleinere, die Klarheit
eine grofere Stufe der Erkenntnis. Aus dem gleichen Grund ist die Verworrenheit klei-
ner oder geringer, die Deutlichkeit grofler oder hoherstehend.« (Ebd., S.9 (§ 520)) Die
auch im weiteren Textverlauf zitierte Stelle der Aesthetica von der Morgenrote unter-
mauert das Verstindnis vom Zusammenhang der Erkenntnis: »Die Verworrenheit [...]
ist eine unerldfliche Voraussetzung fiir die Entdeckung der Wahrheit, da die Natur kei-
nen Sprung macht aus der Dunkelheit in die Klarheit des Denkens. Aus der Nacht fihrt
der Weg nur tber die Morgenrote zum Mittag. b) Gerade deshalb muf§ man sich um
die verworrene Erkenntnis bemiihen, damit daraus keine Irrtiimer entstehen, wie sie in

https://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. il O



https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

Gleichzeitig steht Baumgarten in Leibniz’ Tradition (La nature ne fait ja-
mais des sauts): Er versteht die verworrene Erkenntnis als mit der distink-
ten zusammenhingend und sie begrindend: »Die Verworrenheits, so
Baumgarten, sei eine »conditio sine qua non« (B-TA, S. 4 (§ 7)) — eine »un-
erlifliche Voraussetzung fir die Entdeckung der Wahrheit, da die Natur
keinen Sprung macht aus der Dunkelheit in die Klarheit des Denkens.
Aus der Nacht fithrt der Weg nur iber die Morgenrote zum Mittag.«
(B-TA, S.5 (§7)) Die rationalistische Epistemologie erfahrt durch Baum-
gartens Asthetik eine empirische Erweiterung, die nicht nur sinnliche Er-
kenntnis tiberhaupt erst legitimiert; nach Baumgartens Asthetik wird die-
ser sinnlichen Erkenntnis zugleich ein immenser Stellenwert eingeraumt,
indem sie prozessual distinkter Erkenntnis vorangestellt wird. Auf dem
Weg »aus der Dunkelheit« ist die sinnliche Erkenntnis der erste Schritt zur
»Klarheit« des hellen Mittags. >Empfindenc« als sinnliches bzw. sinnlich-ge-
bundenes Erkennen geht demgemafl dem streng apriorischen Erkennen
voraus.®® Erkenntnis wird »nach Baumgarten als ein antinomischer Pro-
zess verstandlich und beschreibbar«67:

Wenn das Zeichen und das Bezeichnete in der Vorstellung verbunden werden
und die Vorstellung des Zeichens bedeutender ist als diejenige des Bezeichne-
ten, wird die entsprechende Erkenntnis symbolisch genannt. Wenn dagegen die
Vorstellung des Bezeichneten bedeutender ist als diejenige des Zeichens, so han-
delt es sich um eine anschauende Erkenntnis. (B-M, S. 63 (§ 620))

Erkannt wird dann nicht mehr vermittels begrifflicher Strukturen, son-
dern asthetischer Qualititen, die Merkmalsstrukturen in ihrer Gesamtheit
vor Augen stellen, statt sie nominell zu zergliedern. Dieses »vollkommene
asthetische Wissen verspricht, die Medialitit des Denkens im Zeichen
einer »unmittelbaren< sinnlichen Reprisentation zu iberwinden«®8, so Da-
vide Giuriato. An der Stelle, an der Sprache solche Erkenntnisse begriff-

grofler Zahl und in weitem Umfang bei denen auftreten, die sich nicht darum bekim-
mern [...].« (B-TA, S. 5 (§ 7)) Herder folgt tibrigens dieser Begriffseinordnung: »Eine Sa-
che nur im mindsten [sic] klar erkennen, heifSt schon sie unterscheiden [...].« (Johann
Gottfried Herder: »Viertes kritisches Waldchen« [1769], in: Gunter E. Grimm (Hg.):
Schriften zur Asthetik und Literatur. 1767-1781, Frankfurt am Main 1993, S.249-442,
hier: S. 251.) Klarheit und Deutlichkeit gehen demzufolge auch bei Herder miteinander
einher, sind nicht hierarchisch geordnet.

66 Auch Davide Giuriato konstatiert, dass bei Baumgartens Schiiler Meier die Asthetik der
Logik nicht nur zur Seite gestellt wird, sondern zu ihrer Voraussetzung wird (vgl. Giuri-
ato: Klar und deutlich, S. 96-98).

67 Giuriato: Klar und deutlich, S. 99.

68 Ebd., S. 106.

61

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

lich nicht mehr fassen kann, kommen die Kiinste — Poesie, Malerei und
Musik — als alternative, anschauende Medien zum Einsatz. Der rationale,
begriftliche Bewiltigungsversuch kann nur durch die Eroffnung neuer ko-
gnitiver Zugangsmoglichkeiten mittels medialer Erweiterung gelingen.®
Die kraft dieser medialen Erweiterungen gewonnenen Erkenntnisse ver-
biirgen sich dann nicht mehr fiir streng logische Deutlichkeit, sondern fiir
ana-loge, asthetische Deutlichkeit.

Der Begriff >Asthetike referiert auf das altgriechische acOnticog (dt.
»zum Wahrnehmen fihig od. geeignet«’®) bzw. aisnoig, was »1. Sinnes-
wahrnehmung [...], Empfindung, Anschauung«, und »2. Sinneswerkzeug,
Sinn«’! bedeutet.”? Baumgarten, so schreibt Schweizer, »hilt sich dabei
genau an die Grundbedeutung des Wortes >asthetisch< (aic9ntikog): »die
Empfindung und Wahrnehmung betreffend, >fir die Sinne fafbar<. Sei-
ne Asthetik ist also eine Philosophie der sinnlichen Empfindungen und
Wahrnehmung«’3. Die Begriffe >Empfinden< und >Wahrnehmen« werden
im altgriechischen Wortursprung und auch bei Baumgarten semantisch
sehr eng gefiithrt, was nahelegt, dass bei Baumgarten die Vokabel empfin-
den« ganzlich vom kognitiven in den physiologischen Bereich tibergegan-
gen ist. Dem ist aber nicht so: Zwar macht Baumgarten Korperlichkeit
zur unabdingbaren Voraussetzung fiir das >Empfindeng jedoch dadurch,
dass er in diesen Begriff auch das erkennende Moment der sinnlichen
Erkenntnis legt, enthebt er das >Empfinden« zugleich jener Korperlichkeit.
Erkennen und Empfinden liegen beide auf der gleichen aphysiologischen
Ebene, was aus Baumgartens Metaphysica (1739) hervorgeht:

69 Giuriato betont dabei auch, dass die »beiden Zeichentechniken [...] nicht kategorial,
sondernd graduell auseinanderzuhalten« (ebd., S. 108) sind.

70 Wilhelm Gemoll/Karl Vretska/Therese Aigner/Rudolf Wachter/Renate Oswald (Hg.):
Griechisch-deutsches Schul- und Handworterbuch, Miinchen, Wien 1979, S. 20.

71 Ebd.

72 >AwBnoige scheint semantisch weiter gefasst zu sein. Der Eindruck ist jedoch dem spezi-
fischen Worterbuch geschuldet und kann durch das Konsultieren eines weiteren Wor-
terbuches relativiert werden: Benseler verzeichnet auch im Eintrag >aioc9nticocc das ge-
samte Bedeutungsspektrum — einschlieflich >Empfindungs, das im Gemoll nur unter
>atodnoige auftaucht: »oauodnoig [...] 1. die Empfindung, Wahrnehmung, durch die Sinne,
bes. durch das Gefiihl, das Bemerken, die Kenntnis von etwas [...] 2. Sznn, Sinneswerk-
zeug« und »aiednrikog [...] die Wahrnehmung, Empfindung betreffend, wahrnehmbar,
fiir die Sinne faflbar, empfindbar.« (Gustav Eduard Benseler/Adolf Kaegi (Hg.): Benselers
Griechisch-Deutsches Worterbuch, Mit einem alphabetischen Verzeichnis zur Bestimmung
seltener und unregelmifiger Verben, Leipzig 1990, S. 21, Herv. i. O.)

73 Schweizer: »Einfithrung Asthetike, hier: S. VII.

62

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

Diejenigen Teile des Korpers, mit deren passender Bewegung zusammen die au-
Bere Empfindung auftritt, sind die Sinnesorgane. Durch sie habe ich die Fahig-
keit zu empfinden, und zwar 1) jeden Korper, der den meinigen bertihrt: diese
Fahigkeit nennen wir Tastsinn, 2) das Licht: also den Gesichtssinn, 3) den
Schall: also das Gehor, 4) die Ausdiinstungen der Korper, die in die Nase stei-
gen: also den Geruchssinn, 5) die Salze, die durch den innern Teil des Mundes
aufgeldst werden: also den Geschmackssinn. (B-M, S. 17-19 (§ 536))

In der Fahigkeit, Korper, Schall, Ausdtinstungen und Salze zumindest re-
lativ benennen, sie nach ihrer Wahrnehmung bestimmen zu konnen, liegt
ein erkennendes Moment. Auch wenn beispielsweise Geriiche nur be-
dingt bestimm- und sprachlich beschreibbar sind, so liegt doch auch im
Wiedererkennungswert und der damit verbundenen Fahigkeit, spezifische
Gertiche zuzuordnen, eine Form von Erkenntnis, die hier »Fahigkeit zu
empfinden« genannt wird. Die Terminologie des >Empfindens« ist Mitte
des 18. Jahrhunderts noch im Entstehen.” An dieser Stelle ist damit nicht
die Wahrnehmung selbst gemeint, sondern die Reflexionsfihigkeit be-
ziglich dieser Wahrnehmungen. Die Sinnesorgane — originalsprachlich
die »Aestheteria (organa sensuum)« (B-M, S. 16 (§ 536), Herv. i. O.) - sind
notwendig, um die Umwelt und ihre Veranderungen wahrnehmen zu
konnen.”> Aber erst durch diese Wahrnehmung — durch die Vermittlung
der Sinnesorgane — wird man fihig, zu empfinden: Durch den Tastsinn ist
man in der Lage, Korper zu empfinden, und ebenso werden durch die an-
deren Sinnesorgane Licht, Schall, Gertiche und Geschmacker empfindbar;
sempfindbar« ist dabei als Analogon zu >erkennbar« zu verstehen, als quasi-
kognitiver Terminus: Empfinden wird in obiger Stelle beschrieben als
eine Art Wahrnehmungs-Erkenntnis. Die »Aestheteria« sind fir das Wahr-
nehmen zustandig, die Asthetik als »Logik der unteren Erkenntnisvermé-
gen« (B-M, S.17 (§533))7¢ fir das Empfinden. Distinkte und verworrene
Erkenntnis lassen sich durchweg so nebeneinanderstellen; in Baumgartens
Asthetik finden sich beziglich der verworrenen Erkenntnisse immer die
jeweiligen Entsprechungen zur distinkten Erkenntnis; so ist iberhaupt die
Asthetik als die epistemologisch-wissenschaftliche Entsprechung - als ana-

74 Vgl. hierzu auch Kap. 1.1.3. Dort werden >Empfindungen« v. a. in ihrer semantischen
Auspriagung als Emotionen behandelt, wohingegen die Begrifflichkeit hier JEmpfindenc
in seiner epistemologischen Dimension versteht.

75 Baumgartens Bezeichnung der Wahrnehmung »aufere Empfindungen« bringt an dieser
Stelle die AuRerlichkeit der Wahrnehmung zusammen mit dem Empfindungsbegriff,
der hier eigentlich eben nicht duferlich gedacht wird.

76 Lateinisch: »Aesthetica (Logica facultatis cognoscitivae inferioris, [...] ars pulchre cogi-
tandi, ars analogi rationis).« (Ebd., S. 16 (§ 533), Herv. i. O.)

63

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

logon rationis — zur Logik zu verstehen und auch als solche konzipiert. As-
thetische und logische Wahrheit sind dabei beide auf metaphysische
Wahrheit ausgerichtet.”” Baumgartens Erweiterung der klassisch-rationa-
listischen Epistemologie ist tberfallig, zumal im Zeitalter der Anthropolo-
gie, die den Menschen und seine Empfindungen in den Mittelpunke stellt
und zu ergriinden versucht.

Zu Baumgartens Asthetik gehort auch die Uberzeugung, dass Erkennt-
nis und der Umgang damit — das beinhaltet auch die Kommunikation der
Erkenntnis — unbedingt zusammengehoren, eine Einheit bilden. Dement-
sprechend ist das Erwerben einer Einsicht genauso relevant wie deren
Weitervermittlung.”® Baumgartens Asthetik findet ihre Auferungs- bzw.
Vermittlungsformen in den >schonen Kinsten<?, der Malerei, Musik und
der Rhetorik und Poesie. Die schonen Kinste fungieren auf diese Weise
als sinnliche Sprach-Analoga, als quasi-Distinktionsmedien fixieren und
transportieren sie auf auflerbegriffliche Weise verworrene Erkenntnisse.
Rhetorik und Poesie als Sprachkiinste geraten unter diesen Vorzeichen
zwangslaufig in eine Zwischenposition, die schwierig einzuordnen ist,
sind ihre Auferungsformen doch aufgrund ihrer Sprachverbundenheit
immer auch begriffsbestimmende, von denen sie sich nicht 16sen kénnen.
Gleichwohl nehmen Rhetorik und Poesie bei Baumgarten eine Sonder-
stellung ein: Der Titel seiner Dissertation, in der er seine Ideen zur Asthe-
tik erstmals prasentiert, zeigt bereits die Ausrichtung auf die Dichtkunst
an: Meditationes philosophiecae de nonnullis ad poema pertinentibus bzw. Phi-
losophische Betrachtungen iiber einige Bedingungen des Gedichtes. Auch in der
Metaphysik von 1739 fihrt er fir die darstellende Funktion der Asthetik
Rhetorik und Poetik auf.?0 In der Aesthetica nimmt Baumgarten diesbe-

77 Vgl. Schweizer: »Einfithrung Asthetike, hier: S. XIIL

78 Vgl. Barck/Kliche/Heininger: »Asthetik/asthetisch«, hier: S.324, und Schweizer: »Ein-
fiihrung Asthetike, hier: S. XI.

79 Dass bildende Kunst, Musik und Dichtkunst unter dem Oberbegriff der »schénen Kiins-
te« zusammengefasst werden, geht auf Charles Batteux zuriick: »Il y a le beau le parfait
idéal de la Poésie, de la Peinture, de tous les autres Arts.« (Charles Batteux: Les Beaux
Arts réduit a un méme Principe, Paris 1746, S. 110.)

80 »§. DXXXIIII. Scientia sensitive cognoscendi et proponendi est Aesthetica, meditationis
et orationis sensitiuae vel minorem intendens perfectionem, Rbetorica, vel maiorem Poe-
tica Universalis« (Alexander Gottlieb Baumgarten: Metaphysica, Halle Magdeburg 1739,
S. 124, Herv. i. O.) Deutsche Ubersetzung: »Die Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis
und Darstellung ist die Asthetik, und zwar, wenn es um die geringere Vollendung der
sinnlichen Voriibung und Redekunst geht, die Rhetorik, oder, wenn es um hdhere Voll-
endung geht, die Allgemeine Poetik.« (Barck/Kliche/Heininger: »Asthetik/asthetische,
hier: S. 324, Herv. 1. O.)

64

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

ziiglich eine Kirzung vor, seine Definition der Asthetik spart den Darstel-
lungsaspekt komplett aus. Statt »Scientia sensitive cognosendi et propo-
nendi est Aesthetica<®! steht in der Aesthetica nur noch »Aesthetica |..] est
scientia cognitiones sensitivae« (B-TA, S.2(§ 1)). Schweizer legt an dieser
Stelle Gberzeugend dar, dass Baumgarten mit dieser Kiirzung jedoch nicht
die Asthetik auf erkenntnistheoretische Aspekte einengt, sondern viel-
mehr weiterhin den »Doppelansatz«®?, wie Schweizer es nennt, verfolgt,
auch die Darstellung als Teil der Asthetik zu begreifen: Gerade in der Aus-
sparung der Auffithrung der verschiedenen Kinste aus der Definition lie-
ge das Erweiterungspotenzial, die Darstellung nicht auf die Poetik zu be-
schranken, sondern auch fur die anderen schonen Kunste zu offnen. In-
dem Baumgarten an dieser Stelle gerade nicht in der Definition die Dar-
stellung festschreibt, enge er deren Begriffsradius auch nicht ein:

Man sagt, warum hat man nicht gesetzt: scientia de cognitione sensitiva et
acquirenda et proponenda? Allein man weif§ die Regel, ohne Not keine Eintei-
lungen in die Definitionen zu bringen. Ferner wire dies schon zu enge erklaret
und ginge weit niher auf die Beredsambkeit, da die Erklirung auch auf Musik
und Malerei gehen muf.33

Diese Vorlesungsnachschrift zeigt, dass Baumgarten durch seine verkirzte
Definition durchaus nicht Abstand von der darstellenden Ausprigung
der Asthetik nimmt, sondern sie vielmehr erweitert um Musik und Male-
rei. Auch aus der Aesthetica selbst wird ersichtlich, dass Baumgarten sich
nicht von den darstellenden Aspekten der Asthetik distanziert, indem die-
ses Werk »wie eine systematische Zusammenfassung der poetisch-rhetori-
schen Tradition konzipiert ist«®%. Zugleich beschreibt diese Konzeption
auch die Sonderposition der Dichtkunst in der Asthetik.

Baumgartens Asthetik bietet durch ihre Doppelanlage, die den Ge-
brauch bzw. die Darstellung von (sinnlich) Erkanntem selbstverstindlich
einschliefSt, eine Vorlage fiir Asthetiken des 18. Jahrhunderts, u. a. fiir
Gerstenbergs kritische Literaturschriften. Die Schwierigkeit a-begrifflich
Erkanntes dabei auch in eine Auferungsform zu uberfithren, 6ffnet a-be-
grifflichen Kiinsten — wegen ihres geringen Grades an Explizitheit v. a.

81 Baumgarten: Metaphysica, S. 124.

82 Schweizer: »Einfiihrung Asthetike, hier: S. X.

83 Alexander Gottlieb Baumgarten: »Aesthetica«, § 1, dazu aus der Vorlesungsnachschrift, aus:
A. G. Baumgarten, Kollegium iiber die Asthetik, in: Hans Rudolf Schweizer (Hg.): Texte
zur Grundlegung der Asthetik. Lateinisch/Deutsch, Hamburg 1983, S. 79-83, hier: S. 83.

84 Schweizer: »Einfiihrung Asthetike, hier: S. X.

65

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

der Musik — das Einfallstor in asthetische Debatten und Poetiken des 18.
Jahrhunderts.

Gerstenberg: Prazision vs. Unscharfe

Gerstenberg kommt mit Baumgarten darin tGberein, Empfindungen im
kognitiven Bereich einzustufen: »Empfindung ist das Bewusstsein eines
Eindrucks, den etwas entweder von auflen oder von innen her auf unsre
Sinnlichkeit macht«®S. Wo Sprache das Medium der distinkten Erkennt-
nis ist, werden Korperteile — die Sinnesorgane — bei Baumgarten zum
Medium der verworrenen Erkenntnis bzw. der Empfindung. Gerstenberg
schreibt noch fast zwei Jahrzehnte spater tiber das Erkenntnisdefizit, dem
mittels »deutlicher Begriffe« nicht beizukommen ist:

warum verlangen Sie etwas von mir zu wissen, was ich und niemand Ihnen sa-
gen kann, so lange unsere Psychologie sich noch mit der Oberflache der Seele
beschifftigen muf$? Derjenige ist gemeiniglich am bereitwilligsten, Erklarungen
und deutliche Begriffe darzubieten, der die Schranken seiner Einsicht am we-
nigsten fihlt; und wir sind voreilig genug, aus den Phianomenen auf die Ursa-
chen und Triebfedern zu schliefen, da wir doch tiber den innern Mechanismus
der Seele, wenn ich mich so ausdriicken darf, in der blindesten Unwissenheit
tappen. (M20, S. 387)

Gerstenbergs Auffassung »deutlicher Begriffe« in seiner Asthetik®¢ bedeu-
tet eine Distanzierung von der geistesgeschichtlichen Entwicklung dieses

85

86

66

Heinrich Wilhelm von Gerstenberg: »Theorie der Kategorien« [1795], in: Heinrich Wil-
helm von Gerstenberg (Hg.): Vermischte Schriften IlI, Frankfurt am Main 1971, S. 64—
229, hier: S. 188. Die »Theorie der Kategorien« gehort in Gerstenbergs (philosophisches)
Spatwerk, sie wurde erst im Jahr 1795 geschrieben. Es fillt in eine Phase, in der Gersten-
berg sich als Kritiker und Schriftsteller bereits aus der Offentlichkeit zuriickgezogen hat
und sich verstirkt der Philosophie — v. a. Kants Philosophie — gewidmet hat. Gersten-
bergs in dieser Zeit verfasste philosophische Schriften fanden zeitgenossisch und litera-
turwissenschaftlich wenig Beachtung, sie sind eher Randerscheinungen seines Werks.
Zu Gerstenbergs Empfindungsbegriff, der in den spaten 1760ern und frithen 1770ern —
Gerstenbergs Hauptschaffenszeit — noch sehr viel weniger spezifisch und ausgepragt
war, siche Kap. 1.1.3.

Gerstenberg nennt seine Grundsitze an dieser Stelle indirekt selbst >Asthetike. Die hier
verwendeten Passagen sind aus dem »Zwanzigsten Brief« der Sammlung Briefe iiber
Merkwiirdigkeiten der Litteratur. Dieser Brief gibt eine fiktive Aufzeichnung eines Ge-
sprachs zwischen einem autodiegetischen Berichterstatter und dem Bibliothekar von
Belvedere wieder. Der Bibliothekar, der als Gerstenbergs Sprachrohr fungiert, tGber-
nimmt dabei eine belehrende Rolle und entwirft asthetische Grundsitze zur Natur des
Liedes und zum Genie. Dass diese Grundsitze als eigene Asthetik zu begreifen sind,

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

Terminus’. »Der Baumgartensche Grundsatz ist [ihm] unadidquat« (M20,
S.403), Gerstenberg weicht auf, »was bestimmt oder unbestimmt denken
heif§t.« (M20, S. 403)%” Zu verstehen ist das als Pladoyer gegen zu enge Be-
stimmung, d. h. gegen zu prazise sprachliche Distinktion, die unbestimmt
mitschwingenden Bedeutungsgehalt abziehen wiirde:

Sie wissen es [was bestimmt oder unbestimmt denken heifst, Anm. UK] gewif,
so bald Sie nicht die Hulse, sondern den Kern, nicht das Wort, sondern den
Sinn denken. Konnte ich die Wirkung, die der Poesie allein eigen ist, durch
Worte von engerer Bestimmung, und gleichem Umfange ausdriicken, ich wollte
Thnen diese anstofigen herzlich gerne aufopfern. (M20, S. 403)

Fir die Poesie gesprochen bedeutet das, dass je distinkter Begriffe be-
stimmt werden, desto mehr durch eben diese Distinktion verloren geht.
Wo Baumgarten noch »die Deutlichkeit groffer oder hoherstehend« (B-M,
S.9 (§ 520))%8 einordnet, Gberfligeln bei Gerstenberg die »unbestimmten«
Begriffe der Poesie in ihrer Relevanz sogar distinkte Vorstellungen, denn
»Deutlichkeit«, so Gerstenberg, »ist bloff relativ: Empfindung kann nur
durch Empfindung begriffen werden.« (R, S.349) Mit zunehmender be-
grifflicher Scharfe wird also nicht unbedingt mehr Deutlichkeit gewon-
nen — gerade was Empfindungen angeht —, sondern es geht umso mehr
Unschirfe verloren, die sich zugleich aber geradezu zur Codierung fir
Unsagbares anbietet. Genau in dieser Unscharfe, im der Poesie eigenen
Verhaltnis von mehr oder minder »engerer Bestimmung« einerseits und
Bedeutungs-»Umfang« der Worte andererseits, liegt deswegen poetisches
Potenzial; in ihr schwingt all das mit, was eben nicht gesagt werden kann.
Genau diese Unschirfe hat das Medium Poesie einer auf Prizision ge-
trimmten Sprache voraus: Die Poesie, so Gerstenberg, wirke durch Zei-

wird spitestens mit der Frage »Sie wollen doch keine Aesthetik erfinden?« (M20, S. 393)
klar. Diese Frage ist als rhetorische Floskel zu verstehen und st6t den Leser mit der Na-
se darauf, dass hier eine eigene Asthetik prisentiert wird. Gleichwohl ist zu bemerken,
dass Gerstenbergs Asthetik nicht besonders systematisch ist, dafiir »sind bereits die For-
men kennzeichnend, die er benutzt, um seine asthetischen Ansichten zu auflern: die Re-
zension, der Brief und das Gesprich. Es sind Formen mit einer Disposition zur personli-
chen, lebendigen, ja erregten Auseinandersetzung.« (Gerth: Gerstenbergs Poetik, S.20)
Dieses unsystematische Vorgehen kiindigt er auch — wiederum durch den Bibliothekar
— an: »Meine Absicht ist nicht, Thnen ein System daherzumachen; ich erzihle Thnen
ganz offenherzig, wie ich die Sache empfinde [...]J« (M20, S. 383-384).

87 Gerstenberg verwendet fiir distincta hiufig die Terminologie »bestimmt« bzw. »unbe-
stimmt.

88 Diese Einordnung ist auch der Grund, warum Baumgarten die Sinne das »untere Er-
kenntnisvermogen« (ebd.) nennt.

67

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

chen, »die nicht das Ganze eines Gegenstandes, sondern nur stickweise
die einzelnen abgesonderten Eigenschaften desselben in willkihrlichen
Zusammensetzungen darstellen« (R, S.161). Die Poesie hat es »in ihrer
Gewalt, alle Nebenbegriffe zu entfernen, und die Seele an den einzigen
Hauptbegriff festzuheften, der zu ihrem Zwecke dient.« (R, S.161) Sie
kann sich also den Prazisions-Vorteil des Sprachmediums zunutze ma-
chen, indem sie dieses Prizisions-Potenzial entweder ausschopft oder eben
unausgeschopft lasst. Die Feststellung, dass poetische Zeichen »in will-
kithrlichen Zusammensetzungen darstellen«, bietet aber gleichzeitig die
Moglichkeit zu paradigmatischen Anordnungen, die gezielt Nebenbegrif-
fe mitschwingen lassen oder aussparen und auf diese Weise Sprachprizisi-
on zugunsten eines Zugangs zu unbestimmten Inhalten auflsen. Poeti-
sche Sprache ist damit eine Sprache, die sich um asthetische statt logischer
Deutlichkeit bemiiht. Der poetischen Sprache geht es nicht um »qualitati-
ve Vollkommenheit«®?, sondern um die moglichst vollstindige oder ad-
dquat umfangreiche quantitative Erfassung einzelner Konkreta, die so qua-
sisinnlich wahrgenommen werden.?® Gerstenberg greift hier Baumgartens
Asthetik auf, die logische und asthetische Deutlichkeit trennt: Logik und
Asthetik funktionieren nach unterschiedlichen epistemologischen Strate-
gien und bringen auf diese Weise auch verschiedene Arten von deutlicher
Erkenntnis hervor. Wihrend die Logik in distinkte Begriffe zergliedert, er-
fasst die Asthetik die Merkmalsfiille sinnlich als Ganzes.”! Wenn Gersten-
berg dazu aufruft, »nicht das Wort, sondern den Sinn« (M20, S.403) zu
denken, um »die Wirkung, die der Poesie allein eigen ist« (ebd.) zu forcie-
ren, so appelliert er, »Deutlichkeit« verstarkt asthetisch statt logisch zu be-
greifen, was gleichzeitig bedeutet, die verwendete Sprache nicht als Kom-
munikationsmedium oder gar als logisches System zu verstehen, sondern
als Poesie. Poetische Zeichen gewinnen gerade dadurch gegenuber einfa-
chen sprachlichen Zeichen, dass sie Nebenbegriffe unexpliziert stehen las-
sen, sie weglassen oder forcieren konnen. Poesie kann ihr Objekt sowohl
scharf als auch unscharf stellen. Um dieses poetische Potenzial bemiiht
sich Gerstenberg, denn darum geht es, wenn Poesie >untere Erkenntnisse«

89 Giuriato: Klar und deutlich, S. 112.

90 Giuriato teilt die Erkenntnisbereiche nach Baumgarten ein in einen »logisch-intensi-
ve[nJ« Bereich und einen »asthetisch-extensive[n]« (Giuriato: Klar und deutlich, S.113):
Der intensive Bereich folgt aus der klassischen Logik, wahrend sich die »extensive« Er-
kenntnis quantitativ tiber die Fille der Merkmale bestimmt« (ebd., S. 112).

91 Vgl.ebd,, S.111-113.

68

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

ausdriicken soll. Genau diese poesiepotente Unschirfe stellt der Kritiker
Gerstenberg scharf, wenn er um der Sprachrichtigkeit willen und zur Pra-
zisierung oder Richtigstellung semantischer Schieflagen in literarischen
Texte um einzelne Worte und Ausdriicke feilscht.”? Gleichzeitig sucht der
Schriftsteller Gerstenberg aktiv nach dieser Unschirfe, indem er die Dis-
tinktheit seines Basis-Mediums — der Sprache — kombiniert mit dem be-
griffslosen Medium der Musik, indem er das Medium der Literatur nicht
nur als sekundires semiologisches Sprachsystem versteht, sondern auch
klangliche Qualititen als konstitutiv fir das Medium der Literatur ver-
steht.?? Die Differenz, die zwischen dem Medium der Sprache und der
Kunst der Poesie liegt, liegt in jenem Ausdrucksvermogen, das mit dis-
tinkter Sprachprazision nicht zu erreichen ist. Aus diesem asthetischen
Zusammenhang, dem Drang zu nichtbegrifflichem Ausdruck, erklart sich
Gerstenbergs Interesse an der Musik — bzw. die schriftstellerische Auf-
merksamkeit, die der Musik in der Mitte des 18. Jahrhunderts zukommt.

1.1.2 Asthetik und die Physiologie des Empfindens: Nerven(-Saiten) und
Hypochondrie

Resonanz: Das Nervensystem als Empfindungsapparat

Die Offnung des Rationalismus fiir den Begriff des Empfindens und die
Popularitit dieses Terminus konnen auf Baumgartens Ideen, die Verbin-
dung von Epistemologie, Anthropologie und Physiologie zurtckgeftihrt
werden. Mit der Asthetik wird nicht nur eine Wissenschaft erschaffen,
sondern auch ein Ideenfeld entworfen, in dem auch Gerstenbergs Schaf-

92 Vgl. hierzu sein Urteil aber Fasis Abbandlungen iiber wichtige Begebenbeiten aus der alten
und neuern Geschichte: »Mehr Pricision, Kirze und Sprachrichtigkeit wiirde demselben
einen neuen Werth geben« (M9, S. 133). Zahlreiche andere Beispiele finden sich in den
Rezensionen.

93 Siehe hierzu auch Kap. 1.3, in dem semiologische Grundlagen zu Gerstenbergs Asthetik
besprochen werden. Aufferdem Kap. 2.1: Gerstenbergs Verstindnis von Lyrik basiert
auf Qualititen des musikalischen Ausdrucks, die dem lyrischen Text inharent sein miis-
sen, um als solcher gelten zu kénnen. Baumgarten nimmt was diese poetische Unschar-
fe angeht tbrigens eine andere Position ein: Er weist es als Irrtum zuriick, »sich
ein[zu]bilden, umso poetischer zu sprechen, desto dunkler und undurchdringlicher
[man] es versteh[e], in den Tag hineinzuschwatzen« (Baumgarten: Meditationes, S.15

(§13)).

69

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

fen wurzelt: ein philosophisches Fundament fir das Zeitalter der Emp-
findsamkeit und speziell fiir die empfindsame Literatur.

Wo bei den klassischen Rationalisten noch Sprache das Medium der
Erkenntnis war, wird mit Baumgartens Asthetik in der alingualen Er-
kenntnis der individuelle Korper mit seinen Sinnesorganen zum Medium,
mittels dessen erkannt wird. Baumgarten macht die Sinnesorgane zur
Voraussetzung des Empfindens, des sinnlichen gebundenen Erkennens.
Erkenntnis wird damit abhingig von der korperlichen Befihigung, die
Welt jenseits des eigenen individuellen Subjekts wahrzunehmen. Der Kor-
per wird anerkannt als Zugang zur Welt und zu Erkenntnis. Eagleton
schreibt sogar, dass die »Asthetik als Diskurs tiber den Korper«®* entstan-
den sei. Selbst wenn man so weit nicht gehen will, so kommt man nicht
umhin zu bemerken, dass mit der Asthetik der Korper als Erkenntnisme-
dium aus der epistemologischen Bedeutungslosigkeit geholt wurde, in
die sie Descartes’ Skeptizismus verbannt hatte. Mit der Aufhebung des
cartesianischen Dualismus von Korper und Geist durch die Schaffung von
Kontinuititsmodellen®> wie denen von Leibniz und Baumgarten wird der
individuelle Korper retabliert als verlassliche Quelle von Erkennbarem.
Wenn Herder 1774 die Abhandlung »Vom Erkennen und Empfinden
der menschlichen Seele« schreibt, dann beschreibt auch er den Korper
als dieses Erkenntnismedium. Er dringt dabei weiter ins Korperinnere als
noch Baumgarten; nicht die Sinnesorgane als Schnittstelle zur Umwelt
sind die entscheidenden Korperorgane, sondern das »Nervengebaude«?6:

[...] dies ist das Nervengebdude. Zarte Silberbande, dadurch der Schopfer die
innere und die duflere Welt, und in uns Herz und Kopf, Denken und Wollen,
Sinne und alle Glieder knupfet. Wiirklich ein solches Medium der Empfindung
fir den geistigen Menschen, als es das Licht firs Auge, der Schall fiirs Ohr von
auflen sein konnte.

94 Terry Eagleton/Klaus Laermann: Asthetik. Die Geschichte ibrer Ideologie, Stuttgart 1994,
S.13.

95 Vgl. hierzu S. 39-69, aufferdem Abb. 3: Verworrene Erkenntnis wird zu deutlicher
Erkenntnis, dunkle Vorstellungen zu klaren Vorstellungen. In der gleichen Allméhlich-
keit des Ubergangs kommt man von sinnlicher zu rationaler Erkenntnis, von Korper
zu Geist. Genaueres zur Entstehung von Kontinuititsmodellen siehe Janine Firges:
Gradation als dsthetische Denkform des 18. Jabrbunderts. Figuren der Steigerung, Minderung
und des Crescendo, Berlin, Boston 2019.

96 Johann Gottfried von Herder: »Vom Erkennen und Empfinden der menschlichen See-
le« [1774], in: Jurgen Brummack (Hg.): Schriften zu Philosophie, Literatur, Kunst und Al-
tertum. 1774-1787, Frankfurt am Main 1994, S.327-393, hier: S. 350. Im Folgenden im
FliefStext mit dem Kiirzel H-EE zitiert.

70

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

Wir empfinden nur, was unsre Nerven uns geben; darnach und daraus kénnen
wir denken. (H-EE, S. 350-351)

Machten bei Baumgarten noch die Sinne als Wahrnehmungsorgane das
Empfinden moglich, so installiert Herder mit seinem »Nervengebdude«
einen physiologischen Apparat, der Gedanken, Empfindungen und Triebe
miteinander verbindet:

Dieser innere Ather muf§ nicht Licht, Schall, Duft sein, aber er muf alles emp-
fangen und verwandeln kénnen. Er kann dem Kopfe Licht, dem Herzen Reiz
werden: er muf§ also ihrer Natur sein, oder zunichst an sie grenzen. Ein Gedan-
ke, ein Flammenstrom gief3t sich vom Kopf zum Herzen. Ein Reiz, eine Empfin-
dung und es blitzt Gedanke, es wird Wille, Entwurf, Tat, Handlung: alles durch
einen Boten. Wahrlich, wenn dieses nicht Saitenspiel der Gottheit heifft: was
sollte so heiflen? (H-EE, S. 351)

Der »Reiz« ist dabei der Stimulus, der von au§en auf den Korper einwirkt.
Der Terminus etabliert sich — wie bei Adelung vermerkt”” — erst im 18.
Jahrhundert, erst mit dem Verstindnis des Menschen als reizbares, ener-
viertes Wesen. Reizbarkeit wird stets in Verbindung gebracht mit einem
enervierten Korper: Adelung definiert als reizbar, »was der Empfindungen
oder sinnlichen Eindricke fihig ist. Die Nerven sind reitzbare Fibern«?®.
Der »Reiz« fungiert als Triger, der die Nerven affiziert. Die vom Reiz
Ubermittelten Informationen — d. h. Informationen, die von auflerhalb
des Menschen(-Korpers) auf ebendiesen treffen — l6sen eine Reaktion der
Nerven aus, die Irritation der Nerven wiederum wird als empfindungsaus-
losend verstanden.”” Herders Nervengebaude bildet den inneren Ather,
das verbindende, vermittelnde und verwandelnde Element: Reiz und
Nerven werden — als »Boten« beschrieben — zum mehr (Nerven) oder
weniger materiellen (Reiz) Medium, sie vermitteln zwischen Erkennen

97 »Dieses Wort scheinet neuern Ursprunges zu seyn, wenigstens kommt es bey den éltern
Schriftstellern nicht vor [...].« (Eintrag »Reitz«, in: Adelung: Worterbuch, Bd. 3, Sp. 1079
(zitiert nach http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?’lemma=reitz, zuletzt geprift am:
28.02.2019).)

98 Eintrag »Reitzbare, in: Adelung: Worterbuch, Bd. 3, Sp. 1079 (zitiert nach http://www.w
oerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=reitzbar, zuletzt geprift am: 28.02.2019).

99 Der Reiz als sinnliches Stimulans bildet hierbei ein Gegengewicht zur Aufmerksamkeit
als »leitender Beobachtungsinstanz« (Jorn Steigerwald/Daniela Watzke: »Vorwort,
in: Jorn Steigerwald/Danicla Watzke (Hg.): Reiz, Imagination, Aufmerksamkeit. Erregung
und Steuerung von Einbildungskraft im klassischen Zeitalter (1680-1830), Wiirzburg 2003,
S.7-11, hier: S. 7). Beide determinieren in psychologisch-physiologischem Wechselspiel
die Imagination — als Stimulans einerseits und als Regulativ andererseits (vgl. ebd., S. 8).
Zur Imagination eingehender in Kap. 1.2.2.3.

71

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=reitz
http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=reitzbar
http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=reitzbar
https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=reitz
http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=reitzbar
http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=reitzbar

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

und Empfinden, zwischen Korper und Seele, zwischen Materiellem und
Immateriellem. Herder betont dieses verbindende Element:

»Aber so wire ja die Seele materiell? oder wir hatten gar viele immaterielle See-
len?< So weit sind wir noch nicht, mein Leser; ich weiff noch nicht, was Material
oder Immaterial sei? glaube aber nicht, daf§ die Natur zwischen beiden eiserne
Bretter befestigt habe, weil ich diese eisernen Bretter in der Natur nirgend sehe
und gewifl da am wenigsten vermuten kann, wo die Natur so innig vereinte.
(H-EE, S. 354, Herv. 1. O.)

Gleichzeitig aber hebt er zunehmend die Relevanz des subjektiven Orga-
nismus und dessen Korperlichkeit hervor und verschiebt damit die Ge-
wichtung. Geistiges Vermogen wird dem korperlichen prozessual nachge-
ordnet. Herder schreibt: »Denken hingt ab vom Empfinden« (H-EE,
S.365), »daf unser Erkennen nur aus Empfindung werde« (H-EE, S.358)
und mit dem Stellen der rhetorischen Frage »wiirde der Kopf denken,
wenn dein Herz nicht schliige?« (H-EE, S. 362), verneint er selbige. Prozes-
sual ist Empfinden dem Denken vorgeordnet und dementsprechend fun-
giert der Korper als Fundament der Erkenntnis. Herder verdichtet Baum-
gartens Asthetik und die Stellung der unteren Erkenntnisvermogen zu der
Formel, dass »keine Psychologie, die nicht in jedem Schritte bestimmte Phy-
stologie sei, moglich« (H-EE, S. 340, Herv. i. O.) ist. Diese Sichtweise findet
sich auch bei Gerstenberg, der schreibt, dass sich »innere Seelenwirkun-
gen vermittelst eines organischen Korpers dufSern« (EIS, S.119)'%, wo-
durch diese Seelenvorginge »symbolisch erkenn[bar]« (EIS, S.119) seien.
Korperliches Verhalten — »malerisch(e] Auﬁerungen, Handlungen, Minen,
Gebehrden, Accenten, Tonfolgen« (EIS, S. 120)'°! — vermittelt Gemiitszu-
stande, so Gerstenberg. Der Korper eroffnet Zugang zur Seele und zur Er-
kenntnis und dementsprechend interessant werden Anatomie und Physio-
logie fir eine anthropologisch orientierte Epistemologie. Symptomatisch
zeigt sich das am »Umbau des Menschen«!92, wie Koschorke die sich ver-
indernden psychosomatischen Erklarungsmodelle der Zeit tituliert. In-
dem Denker wie Herder die Anthropologie durch die Anerkennung des
»Menschen als leibseelisches Mischwesen« vorantreiben, »entstehen eine
Reihe von Modellen der Wechselwirkung von Seele und Korper, die von

100 Gerstenberg schrankt das jedoch auf die Richtung der Auferung ein: »Innere Seelen-
wirkungen sind nie von auffen her, nie durchs Organ empfunden worden [...]J« (ebd.).

101 Mehr hierzu in Kap. 1.3.

102 Albrecht Koschorke: Kérperstrome und Schriftverkebr. Mediologie des 18. Jabrhunderts,
Miinchen 2003, S. 112.

72

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

animistischen bis zu radikal materialistischen Varianten ungefihr alle
denkbaren Moglichkeiten abdecken«!%. Herders Nervengebiude ist ein
Beispiel fir das Modell des »nervosen Organismus«!%%: Die Nerven werden
als physiologisch-materiales Verbindungsglied identifiziert, das einerseits
den cartesianischen Korper-Geist-Dualismus obsolet macht und ein leib-
seelisches Mischwesen ermoglicht, und andererseits durch diese Verbin-
dung auch physiologische Erklirungen fiir psychologische Phinomene
und Leiden anbietet. Laut Adelung sind die Nerven »der Sitz so wohl der
Empfindung als der Bewegung«!%. Damit stellt das »Nervensysteme, so
Koschorke,

nicht nur die kiirzeste Verbindung zwischen Seele und Leib her, es hat auch
den Vorteil geringerer Tragheit gegentiber den humoralen Wirkmechanismen,
entspricht also eher den Anforderungen einer beschleunigten Reizverarbeitung
und 146t Gberdies eine grofere emotive >Feinheit, Differenzierungsfihigkeit
71,106

Die Nerven stellt man sich dabei als gespannte Fasern vor. Der Mediziner
und Dichter Albrecht Haller schreibt 1756 eine Abhandlung von den emp-
findlichen und reizbaren Theilen des menschlichen Leibes'%”. Haller vertritt da-
bei die »mechanistische Lehre«1%8, derzufolge Nerven als elastisches Hohl-
raumsystem verstanden werden, innerhalb dessen die Reizleitung mittels
durchstromendem Nervensaft und den sog. >spirituales animae« bewerk-
stelligt wird.!® Herder mochte »Hallers physiologisches Werk zur Psycho-

103 Koschorke: Korperstrome, S. 128.

104 Ebd., S. 112. Uberhaupt — und »[nlicht erst seit Descartes, so schreibt Koschorke auch
an anderer Stelle, »wird die Erkenntnistheorie von einer medizinischen Modellbil-
dung begleitet, die darauf abzielt, dem psychischen Geschehen eine materielle Grund-
lage zu verleihen.« (Albrecht Koschorke: »Selbststeuerung. David Hartleys Assoziati-
onstheorie, Adam Smiths Sympathielehre und die Dampfmaschine von James Wattc,
in: Inge Baxmann/Michael Franz/Wolfgang Schiffner (Hg.): Das Laokoon-Paradigma.
Zeichenregime im 18. Jabrbundert, Berlin 2000, S. 179-190, hier: S. 179.)

105 Eintrag »Nérve, in: Adelung: Warterbuch, Bd. 3, Sp. 468 (zitiert nach http://www.woer
terbuchnetz.de/Adelung?llemma=nerve, zuletzt gepriift am: 04.06.2019).

106 Koschorke: Krperstrime, S. 124.

107 Vgl. ebd., S. 125 (dortige Anm. 141).

108 Gabriele Diirbeck: »Reizende« und reizbare Einbildungkraft. Anthropologische Ansit-
ze bei Johann Gottlob Kriiger und Albrecht von Haller«, in: Jérn Steigerwald/Daniela
Watzke (Hg.): Reiz, Imagination, Aufmerksamkeit. Erregung und Steuerung von Einbil-
dungskraft im klassischen Zeitalter (1680-1830), Wirzburg 2003, S. 225-24S, hier: S. 228.

109 Das erinnert an Descartes; bereits zu Descartes’ Zeit stellte man sich Nerven als fltissig-
keitsgeftillte Rohren vor (vgl. René Descartes: Die Leidenschaften der Seele, Franzosisch/
Deutsch. Hg. von Klaus Hammacher, Hamburg 1996, S.20-23). Zum Nervensystem
als Rohrensystem mit Nervensaft sieche auch Koschorke: Kérperstrome, S.101-130. In

73

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=nerve
http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=nerve
https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=nerve
http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=nerve

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

logie« (H-EE, S. 340, Herv. i. O.) erheben, wiinscht sich ein Werk, das das
Nervensystem als genau diesen psychosomatischen Konnex beschreibt:

Hitte ich nun Macht und Kenntnis gnug [sic], dies edle Saitenspiel in seinem
Bau, in seiner Fihrung und Knotung, Verschlingung und Verfeinung darzustel-
len, zu zeigen, daf§ kein Ast, kein Band, kein Knotchen umsonst sei, und dafl
nach der [sic] MafSe, wie es binde und sie leite, auch unsre Empfindungen, Glie-
der und Triebe [...] einander binden, anregen und stirken — o welch ein Werk
von sonderbar feinen Entwicklungen und Bemerkungen aus dem Grunde unse-
rer Seele miifite es werden! Ich weifd nicht, ob es schon da ist; ob ein denkender
und fithlender Physiolog es insonderheit zu dem Zwecke, zu dem ichs wiinsche,
geschrieben. (H-EE, S.351)

Diese Stelle zeigt, dass Herder glaubt, dem >fundus animae« mittels physio-
logischer Ergrindung beizukommen. Haller namentlich nennend, spielt
Herder allerdings auf ein anderes Nervenmodell an, als das von Haller
vertretene mechanistische: Das Nervensystem als »Saitenspiel« zu beschrei-
ben ist begriindet im animistischen Verstindnis der Funktionalitit der
Nerven: Das animistische Modell ist ein Gegenmodell zu Hallers mecha-
nistischer Nervenlehre und eines der gangigen Erklarungsmodelle, subjek-
tive Gemitsstimmungen als Ausdruck der korperlichen Verfasstheit zu
begreifen, d. h. abhingig von Spannung und Stimmung der Nervenfasern
bzw. -saiten. In diesem Reizleitungsmodell werden die Nerven gegeniiber
der mechanistischen Lehre trockengelegt: Nicht mehr der Strom des Ner-
vensafts Gbertragt Reize, sondern — wie bei einem Saiteninstrument — die
Vibration der Nerven. Dieses Nerven-Saiten-instrument funktioniert dabei

seinem Leib-Seele-Dualismus stellt Descartes die fehlende psychosomatische Verbin-
dung mithilfe der sog. »esprits animaux« (René Descartes: Die Leidenschaften der Seele,
Franzosisch/Deutsch. Hg. von Klaus Hammacher, Hamburg 1996, S. 22 (Artikel 12))
her, Lebensgeister, die sich durch den Blutkreislauf im Korper verteilen, von dort aus
in die Nerven gelangen — die Descartes sich als »kleine Fiden und Réhrchen« (ebd.,
S. 13 (Artikel 7)) vorstellt. Diese Lebensgeister sind »Ursache dafiir [...], daf selbst der
kleineste Anlaf$, der den Teil des Korpers, wo ihre Enden sich befinden, bewegt, damit
zugleich den Hirnteil bewegt, von wo die Faser ausgeht« (ebd., S. 23 (Artikel 12)). Da
Descartes im »innerste[n] von dessen Teilen, welches eine gewisse sehr kleine Driise
ist, die inmitten der Hirnsubstanz liegt« (ebd., S. 53 (Artikel 31)), den funktionalen
Sitz der Seele im Korper lokalisiert, und »die geringsten Verdnderungen, die im Stro-
men der Lebensgeister vorkommen, sehr viel dazu beitragen, die Bewegungen dieser
Drise zu verdndern« (ebd.), konnen diese mechanischen Affizierungen des Korpers
auch auf die Seele wirken. So erklart sich die Wirkung dufSerer Reize — wie z. B. Musik
— nicht nur auf den perzeptiv-mechanischen Korperapparat, sondern auch auf die See-
le. Mit dieser Verbindungskonstruktion von Leib und Seele schafft Descartes es, die
Wirkkraft von Musik rational erklarbar zu machen.

74

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

nicht nur als Auﬁerungsinstrument eines Subjektes, sondern auch als mit-
schwingendes Instrument. Johann Gottlieb Kriger — der Hauptvertreter
des animistischen Nervenmodells — zieht in seiner Naturlehre 1748 diese
Analogie zwischen Nervenfasern und Instrumentensaiten:

Nun bestehen sie [die Nerven, Anm. UK] aus lauter Filergen. Wenn aber ein
jedes dieser Faergen elastisch und gespannt ist, so befindet es sich vollkommen
in den Umstidnden, darinnen wir eine gespannte Saite auf einem musicalischen
Instrumente antreffen. Solchergestalt 148t sich dasienige, was von der Bewegung
solcher gespannten Saiten erwiesen worden, bey den Nerven wieder anbringen.
Und eben dieses wird uns dienen, die Art der Bewegung zu entdecken, welche
in den Nervenhiuten vorgehen mufy, wenn wir etwas empfinden sollen.!1°

Die physikalische Funktionsweise der Instrumentensaite wird hier voll-
stindig auf die Beschaffenheit der Nerven tbertragen. Die Elastizitat
hangt dabei ab von der Gespanntheit der Nerven bzw. -saiten und dem-
entsprechend ist die Intensitat der Reizung bzw. Reizweiterleitung: Der
Grad der Bemuhtheit, »nach dem Drucke oder nach der Biegung seinen
vorigen Raum wieder einzunehmen«!!, hangt, so in Adelungs Worterbuch
unter dem Eintrag »Elastizitit« zu lesen, ab von Dicke und Spannungszu-
stand. Die Intensitit der Empfindung ist dementsprechend physiologisch
(bzw. physikalisch) determiniert.

Dieses Modell, erwachsen aus Kriigers »Vergleichung des menschlichen
Leibes mit einem musikalischen Instrumente«!2, schafft einen Zusam-
menhang zwischen der Beschaffenheit der Welt und Gemitsverfassung
des subjektiven Menschen!'3: Aus physikalischer Bewegung wird tiber das
Zittern der Nerven auch eine Gemitsbewegung. Die Nerven funktionie-
ren dabei als »sympathetisch[e] Uberbriickung der Leerstelle zwischen Ge-
hirn und Seele«!'4. Das animistische Nervenmodell wird von Medizinern

110 Johann Gottlob Kriiger: Naturlehre. Zweyter Theil, welcher die Physiologie, oder Lebre von
dem Leben und der Gesundbeit der Menschen in sich fasset, Halle im Magdeburgischen
1748, S. 585-586.

111 Eintrag »eldstisch«, in: Adelung: Worterbuch, Bd. 1, Sp. 1786 (zitiert nach http://www.w
oerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=elastisch, zuletzt geprift am: 28.02.2019).

112 Kriger: Naturlebre II, S. 645.

113 Dieser Zusammenhang bestand schon in antiken Modellen der Weltharmonie, vgl.
hierzu Marie Louise Herzfeld-Schild: »Stimmung des Nervengeistes<. Neurophysiolo-
gie und Musik im 18. Jahrhunderts, in: Silvan Moosmiiller/Boris Previsi¢/Laure Spal-
tenstein (Hg.): Stimmungen und Vielstimmigkeit der Aufkldrung, Gottingen 2017, S. 121
141, hier: S. 121-123.

114 Caroline Welsh: Hirnhohlenpoetiken. Theorien zur Wahrnehmung in Wissenschaft, Asthe-
ttk und Literatur um 1800, Freiburg im Breisgau 2003, S. 29.

75

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=elastisch
http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=elastisch
https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=elastisch
http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=elastisch

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

und von Musikasthetikern (z. B. Chabanon!!S, Forkel!16) und Schriftstel-
lern (darunter u. a. Herder, Gerstenberg!!”) aufgegriffen und verselbststan-
digt sich als Metapher. Diese Metapher bringt die sympathische Funkti-
onsweise des vegetativen Nervensystems in ein Bild: Sympathie — physio-
logisch gesprochen — beschreibt die unwillkiirliche neuronale Steuerung
des menschlichen Korpers; gleichzeitig steht dieses sympathische System
unter dem Einfluss von Umweltreizen und reagiert auf diese.!'® Der
Begriff >Sympathie« impliziert aber auch — aulerhalb des medizinischen
Gebrauchs - ein »Gegenseitigkeitsverhaltnis, ein[e] Symmetrie, dank [des]
Anklingens an ein mystisches Einssein von Getrenntem«!!®. Der Vergleich
zwischen Mensch und Saiteninstrument, zwischen Nerven und Saiten
erklart Sympathie-Reaktionen metaphorisch und wird dabei den astheti-
schen Anspriichen der Zeit gerecht. Kriigers Positionierung seines Ver-
gleichs im Kapitel »von der Empfindung«'?? macht eben diesen zum »Aus-
gangspunkt, [...] Mittelpunkt und [zur] Konsequenz seines physiologi-
schen Wissens tiber die Empfindungen des Menschen.«!?! Caroline Welsh
nennt diesen Vergleich bzw. diese Metapher das »Resonanz-Modell«!22,
das die Wirkung von Musik als »Widerhall der Seele«!?3 erklirt, basierend

115 »L’homme, croyez-moi, n’est qu’un instrument; ses fibres répondent aux fils des in-
strumentes lyriques qui les attaquent & les interrogent.« (Chabanon, Michel Paul Guy
de: Observations sur la Musique et principalement sur la Metaphysique de I'Art, 1779 Paris,
S.73.) Ubersetzung: »Der Mensch, man glaube mir, ist ein musikalisches Instrument;
seine Nerven sind den Saiten der musikalischen Instrumente gleichgestimmt; sie vi-
brieren, wenn jene klingen.« (Chabanon, Michel Paul Guy de: Uber die Musik und de-
ren Wirkungen. Hg. von Johann Adam Hiller, Leipzig 1781, S. 86.) Die Ubersetzung
Hillers ist hierbei eine Abschwichung, eigentlich miisste es lauten: Der Mensch ist
nichts als ein Instrument.

116 »Auflerdem sind seine [des Menschen, Anm. UK] festen Theile mit Nerven und Seh-
nen verbunden und tGberspannt, wodurch er gewissermaafen selbst eine Art von musi-
kalischem Instrument wird.« (Johann Nicolaus Forkel: Allgemeine Geschichte der Musik,
Leipzig 1801, S. 10.)

117 Siehe Beispiele in diesem Kapitel.

118 Der Begriff des »Grand Nerf Sympathique« findet sich erstmal 1732 in Winslows »Ex-
position anatomique« (vgl. Esther Fischer-Homberger: Hypochondrie. Melancholie bis
Neurose, Krankheiten und Zustandsbilder, Bern 1970, S. 32). 1765 schreibt Whyitt Gber
die Sympathie und ihre pathologischen Implikationen (vgl. ebd.). Die Beschiftigung
mit der »Sympathie« ist medizinisch gesehen auf der Hohe der Zeit.

119 Fischer-Homberger: Hypochondrie, S. 30.

120 Kriger: Naturlebre II, S. 536-657.

121 Herzfeld-Schild: »Stimmung des Nervengeistes, hier: S. 124.

122 Welsh: Hirnhoblenpoetiken, S.29. Dieser Begriff wird im Folgenden in der orthografi-
schen Variante >Resonanzmodell« tbernommen.

123 Ebd.

76

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

auf der Analogie zwischen Nerven- und Instrumentensaiten.!?* Es ist »ein
interaktives Modell [...], welches das Mitgefithl in musikalischen oder
physikalischen Metaphern thematisiert«, es »erliutert Sympathiegefithle
physikalisch oder musikalisch tGber Schwingungen«!?’, so Landweer.!2¢
Die Metapher funktioniert so:

§314. Wenn eine gespannte Saite angestossen wird, so gerith sie in eine zittern-
de Bewegung, wie wir solches nicht nur mit Augen sehen, sondern auch gar
leicht aus den Gesetzen der Elasticitit erweisen konnen. Wenn nun die Nerven-
haute nicht anders anzusehen sind, als wenn sie aus lauter solchen gespannten
Saiten zusammengesetzt wéren [...]: so missen sie ebenfals in eine zitternde Be-
wegung gerathen wenn ein anderer Corper mit zureichender Kraft an sie an-
stof8t. Da [...] die Nervenhiute keiner andern als einer zitternden Bewegung fa-
hig sind: so wird auch die Empfindung vermittelst der zitternden Bewegung der
Nervenhaute hervorgebracht werden mussen.!?”

Das »AnstofSen« der Nervensaiten, wie Kircher es ausdrickt, kann man
sich in diesem Resonanzmodell vorstellen als ein Mitschwingen der Ner-
ven, angeregt durch die physikalischen Schwingungen — den Schall - von
Musik.!?8 Individuell verschiedene Reaktionen darauf bzw. auch Empfin-

124

125

126

127

128

Vgl. hierzu z. B. das Kapitel 1.2 in Welsh: Hirnhohlenpoetiken: »Die Theorie der Reso-
nanz in der Musikasthetik und Anthropologie [...].«

Hilge Landweer: »Resonanz oder Kognition? Zwei Modelle des Mitgefiihls. Zu Kite
Hamburgers Analyse der Distanzstruktur des Mitleids«, in: Nina Gulcher/Irmela von
der Lithe (Hg.): Ethik und Asthetik des Mitleids, Freiburg im Breisgau 2007, S. 47-66,
hier: S. 49.

Dieses physiologisch-physikalisch-psychologisch umfassende Modell fiigt sich in Fir-
ges’ Beschreibung, dass sich zu der Zeit die »Systematik der Beobachtung« verdndert:
»Der medizinisch sezierende Blick auf den Korper wird vor allem seit dem 17. Jahr-
hundert erginzt durch einen physikalischen Blick, der am Funktionieren der Korper-
»>Maschine« interessiert ist.« (Firges: Gradation, S. 42)

Kruger: Naturlebre II, S. 585-586. Kruiger stellt sich dabei explizit eine Violine vor (vgl.
Herzfeld-Schild: »Stimmung des Nervengeistes«, hier: S. 124).

Dieses Prinzip des Mitschwingens kennt auch Rameau: Aus Experimenten mit mit-
schwingenden Saiten wurden in der frihen Neuzeit Intervallstrukturen, Kon- und Dis-
sonanzen erklart und damit zusammenhingend auch die Wirkweise von Musik (vgl.
Wolfgang Auhagen: »Die Bedeutung des akustischen Resonanzphanomens fiir Musik-
theorien des 17. bis 20. Jahrhunderts«, in: Karsten Lichau/Viktoria Tkaczyk/Rebecca
Wolf (Hg.): Resonanz. Potentiale einer akustischen Figur, Paderborn 2009, S.75-85,
hier: S.77-79). Rameaus »corps sonore« (ebd., S.79) — ein klingender Korper wie z. B.
eine schwingende Saite — und die daran anschliefenden Mitschwing-Theorien bilden
den musiktheoretischen Hintergrund, auf dem die Instrumentenmetapher beruht:
»Die Eigenschwingungen der einen Saite wirken als Kraft ber ein Ubertragungsmedi-
um, beispielsweise Luft, auf die anderen Saiten ein und lassen sie so genannte >erzwun-
gene Schwingungen« ausfithren. Diese Schwingungen sind in dem Fall besonders

77

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

dungen und Seelenzustinde im Allgemeinen konnen auf die physiologi-
sche Beschaffenheit der Nerven zurtickgefithrt werden, die sich in ihrer
Konstitution je nach Dicke, Spannung und Elastizitit unterscheiden.!? Je
nach individueller Disponiertheit, d. h. je nach Zustand der Saiten und
deren Verhaltnis untereinander ergibt sich — beim tatsachlichen Instru-
ment wie beim Menschen — eine entsprechende >Stimmunge«. Der Begriff
>Stimmung« wird im 18. Jahrhundert metaphorisch gepragt!3°, im Termi-
nus schwingt in jeglicher Auspragung die »Bedeutungsdimension des Mu-
sikalischen [...] als semantische Ressource massiv«!3! mit: in der Begriffs-
auspragung als subjektiv-diffuse Gemiitsverfassung, als atmospharische
Beschreibung sowie in der unterschwelligen, nicht expliziten kommunika-
tiven Funktion.!3? Die metaphorische Anwendung des Begriffs des Stim-
mens aus der musikalischen Praxis abertragt Harmonisierungsanstrengun-
gen und (a-)harmonische Zustandsbeschreibungen (in Stimmung sein,
Gestimmitsein) als »konzeptuelles Schema«!33 auf den isthetischen Bedeu-
tungsbereich. Der heute tbliche Stimmungsbegriff, so schreibt Wellbery
unter Verweis auf einschlagige Lexika der Zeit, stand in den 1770ern noch
nicht zur Verfiigung.!3* Gleichwohl ist er im Entstehen!3S: Zwar verwen-
det auch Kircher 1748 in seiner Naturlehre nicht den Begriff >Stimmungg,
jedoch verwendet er in seiner Empfindungslehre verschiedene, damit ver-
wandte Termini, simtlich der Musiktheorie und -praxis entlehnt: Propor-
tion, Verhaltnis, Konsonanz, Dissonanz — alle werden mit entsprechenden
Empfindungsqualititen verbunden.'3¢ Das aufkldrerische Stimmungskon-
zept hingt insofern zusammen mit der Instrumentenmetapher. Sogar

stark, in dem die Grundfrequenzen der mitschwingenden Saiten mit Frequenzen der
Teiltone der anregenden Saite Gibereinstimmen (Resonanz).« (Ebd., S.79)

129 Vgl. Herzfeld-Schild: »Stimmung des Nervengeistes«, hier: S. 125.

130 Vgl. Boris Previ$i¢: »Harmonie, Ton und Stimmung. Musikalische Metaphern in Poe-
tik und Literatur des 18. Jahrhunderts«, in: Nicola Gess/Alexander Honold (Hg.):
Handbuch Literatur & Musik, 2, Berlin, Boston 2017, S.350-361, hier: S.350. V. a. in
den 1750er- und 1760er-Jahren findet die Ubertragung der musikalischen Terminolo-
gie auf andere Kinste statt, im 19. und 20. Jahrhundert schlieflich 16st sich die Termi-
nologie von ihrem musikalischen Bildgeber und verselbststindigt sich (vgl. ebd.,
S.352).

131 David E. Wellbery: »Stimmungs, in: Asthetische Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in
sieben Bénden, 5. Postmoderne-Synasthesie, Stuttgart 2010, S. 703733, hier: S. 704.

132 Zu dieser Begriffsdifferenzierung siche Wellbery: »Stimmungg, hier: S. 704-705.

133 Ebd., S.707.

134 Vgl. ebd., S.706.

135 Vgl. hierzu auch Previsi¢: Musikalische Metaphern, hier: S. 350-351.

136 Vgl. Herzfeld-Schild: »Stimmung des Nervengeistes«, hier: S. 126.

78

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

Wetterfiihligkeit lasst sich mithilfe des Resonanzmodells erklaren: Analog
zu einem Musikinstrument, das sich bei plotzlichem Temperaturwechsel
verstimmt, verandert sich auch beim Menschen die Gemiitsstimmung bei
Witterungsschwankungen: »bey triiber und regniter Witterung [ist er] nie-
mals so aufgeriumt und vergnugt, als wenn das Wetter heiter ist und das
Quecksilber im Barometer hoch hinaufsteiget.«!3” Auf diese Weise lassen
sich auch die Temperaturkonzepte!3® in das Resonanzmodell integrieren.
Diese Nerven-Saiten-Analogie zu Ende gedacht, wird der menschliche
Korper zum Instrumentencorpus, zu einem »emotionale[n] Resonanz-
raum«'¥%. Gerstenberg kannte das Resonanzmodell und schitzte es nicht
gering. In einer Rezension aus dem Jahr 1767 tber Sulzers Nouvelle Théo-
rie des plaisirs, in der eine Variante davon dargelegt wird, schreibt Gersten-
berg:
Es verdient aber bemerkt zu werden, wie der Verf. den Ursprung des sinnlichen
Vergniigens auf sein allgemeines Principium reducirt. Nachdem er gezeigt, daf§
die Sensationen Folgen von der Bewegung der Nerven sind, so wie diese wieder
eine Folge von dem Stof einer eigenen, den Nerven besonders reitzenden Mate-
rie ist; nachdem er gezeigt, daff die Quantitat der Sensation, welches ihre Emp-
findlichkeit oder Lebhaftigkeit ist, allezeit mit der Quantitit der Bewegung der

Nerven, so wie diese wieder mit der Quantitit des StofSes, den die Materie verur-
sacht, im Verhaltnis stehe [...] (R, S. 20)

Kirchers Metapher von den angestofSenen Nerven hat Verbreitung gefun-
den. Gerstenberg referiert gleich mehrfach auf das Resonanzmodell, das
Nerven zu gespannten Saiten und den Korper zum Instrument macht. In
einer theoretischen Schrift setzt er es rhetorisch um:

Allein, ich kann in seine Seele nicht hineinschauen. Ich weis nicht, wie ihre
Krifte gespannt sind; nicht, worinn die Harmonie bestehe, die so erstaunliche
Wirkungen hervorbringt. (M20, S. 388)

137 Vgl. Krtger: Naturlehre I1, S. 656.

138 Zu temperaturabhingiger Temperiertheit bzw. Gemiitsstimmung vgl. auch Anm. 159.

139 Christoph Steier: »Lebende Worte? Schmerzdarstellung als Test- und Grenzfall emo-
tionaler Kommunikation in Gerstenbergs >Ugolino«, in: Lisanne Sauerwald/Carola
Gruber/Benjamin Meisnitzer/Sabine Rettinger (Hg.): Emotionale Grenzginge. Konzep-
tualisterungen von Liebe, Trauer und Angst in Sprache und Literatur, Wirzburg 2011,
S.323-337, hier: S. 326. Steier wahlt diese Formulierung in einem Aufsatz tber Gers-
tenbergs Ugolino, erstaunlicherweise jedoch ohne dabei konkret auf das Resonanzmo-
dell Bezug zu nehmen. Er stellt dar, inwiefern die korperlichen Schmerzen der Figu-
ren des Dramas als Darstellungsmittel fir deren seelisches Leiden zu verstehen sind
und begreift deren Korper insofern als »emotionale Resonanzriume.

79

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Die Seele nicht zu erkennen, ist in diesem Bild gleichbedeutend damit,
die Grundstimmung nicht zu kennen. Eine dramatische Umsetzung, der
es an Drastik nicht mangelt, findet sich in Gerstenbergs Melodrama Mino-
na oder die Angelsachsen, in dem die Protagonistin Minona zum Instru-
ment stilisiert wird: Thr Korper wird seziert in die »zartklingensten Fi-
bern«, »ihre tiefertonenden Flechsen, [...] den Sangboden ihres bebenden
Herzens, und [...] das ganze klangreiche Gewebe ihres gesanglustigen In-
nern« (MoA?, S.307)'%0. Dementsprechend wetterfihlig ist auch Minona
— der Moment ihrer grofften emotionalen Unaufgeraumtheit wird beglei-
tet von einem stirmischen Wetterspektakel (vgl. MoA2, S. 132-139). Die
Feinfithligkeit Minonas wird nicht nur durch die Temperatursensibilitat
herausgestellt als Reaktions- bzw. Resonanzzwang: Es ist bezeichnend,
dass es sich bei Minonas Umbau von menschlichem Korper zum Instru-
mentencorpus um eine Folterszene handelt'!. Dieser Gewalteingriff in
den Korper Minonas stellt die intellektuelle Wehrlosigkeit und das Ausge-
liefertsein des Individuums als >emotionaler Resonanzcorpus« aus. In die-
ser Engfiihrung von menschlichem Koérper und Instrumentencorpus samt
Nervenapparat und Saitenbespannung innerhalb dieses von Zwang be-
stimmten Folterszenarios wird auch deutlich, dass der Mensch zu einem
vom Korper determinierten Wesen wird: Die Nervensaiten, die als Erkla-
rungsmodell fir Stimmungen herangezogen werden, sind unwillkiirlich
funktionierende Reaktionsorgane.

Das Resonanzmodell erklart psychologische Wirkweisen als Mechanis-
men, denen der klassisch-geistige Rationalismus nicht beikommt und
macht die Psyche des Menschen in Form von Physiologie naturwissen-
schaftlichen Herangehensweisen zuginglich. Das erscheint zwar wie ein
Durchbruch des Empirismus — allerdings fir tberzeugte Aufklirer zu
einem hohen Preis, denn das Resonanzmodell macht den Menschen zu
einem von seinem Korper determinierten Wesen. Das Subjekt ist seiner
Umwelt ausgeliefert, sein Gefiihlsleben ist ein unwillkiirlich mitschwin-
gender Nervenapparat; emotionale Regungen werden im Resonanzmodell
erklirt durch physiologische Gegebenheiten und nur durch solche — mog-
liche Einflsse des Geistes auf das subjektive Gefiihlsleben werden nicht
thematisiert. Der Durchbruch des Empirismus — er ist zugleich die Ein-
schrinkung auf eben diesen und rickt die Vernunftbegabung des Men-

140 Zu dieser Stelle auch in Kap. 4.2.
141 Wenn auch nur eine fantasierte.

80

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

schen in den Hintergrund. Das erméglicht eine »gezielte und berechenba-
re Manipulation des Menschen tber seine Sinnlichkeit«!42.

Nerven(-Saiten) und Hypochondrie

Die Nerven, der psychosomatische Empfindungsapparat des Menschen,
machen eben diesen anfallig: nicht nur fir Manipulation, sondern auch
fir Krankheiten, er bildet »die Einflugschneise fiir pathogene Umweltim-
pulse.«143 Psychosomatische Krankheitsbilder der Zeit werden demzufolge
als Nervenanomalie beschrieben. »In der Sympathie des Nervensystemsc,
so Fischer-Homberger, hatte man »die theoretische Grundlage gefunden,
die der Krankheit Hypochondrie in ihrem vollen Umfange gentigte.«!44
Die Hypochondrie ist das zeitgemafle Nervenleiden: Der Kranke leidet an
seinem auflerst reizbaren Nervensystem und diese Enervierung bedingt
eine Uberbeanspruchung auch des Empfindungslebens des betroffenen
Hypochondristen!#:

Der Empfindsame ist so gut wie identisch mit dem Hypochondrisch-Empfindli-
chen. Reizbar, sensibel, labil, ist er allen Einfliissen, so schwach sie auch sein
mogen, schutzlos preisgegeben. Sein Sensorium registriert alles. So kommt es
zum raschen Wechsel der Korper- und Gemiitszustinde [...] Leicht und ohne
angemessenen Anlaf§ macht sich zumal eine hemmungslose Traurigkeit breit,
dies um so mehr, als der Hypochondrist zu entlastenden Affektreaktionen ganz-
lich unfihig ist.'46

Bezeichnenderweise wahlen Gerstenberg und seine Mitschreiber genau
dieses Krankheitsbild fiir den Titel und den fiktiven Schreiber der holstei-
nischen Wochenschrift Der Hypochondrist, die 1762 in Schleswig erscheint.
Empfindlichkeit oder Empfindsamkeit ist ein literatur-asthetisches Anlie-

142 Welsh: Hirnhohlenpoetiken, S. 38.

143 Koschorke: Korperstrome, S. 124.

144 Fischer-Homberger: Hypochondrie, S. 33, Herv. UK.

145 Man beachte an dieser Stelle den Unterschied zum >Hypochonder« Der Hypochon-
der ist der Trager von Hypochondrie im heutigen Sinne - der Einbildung von
Krankheiten. Der Hypochondrist ist der Triger des Leidens der Hypochondrie im
18. Jahrhundert. Freilich hingen auch diese Begriffe (tber die Einbildungskraft, siche
Kap. 1.2.2.3) zusammen.

146 Hans-Jurgen Schings: Melancholie und Aufklirung. Melancholiker und ibre Kritiker in Er-
fabrungsseelenkunde und Literatur des 18. Jahrhunderts, Stuttgart 1977, S. 49.

81

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

gen der hier veroffentlichten Schriften.'#” Dabei bildet das Schicksal des
hypochondrischen Zacharias Jernstrup'#® »eine sehr lockere Rahmenhand-
lung fiir die einzelnen Beitrage«!#°. Die Hypochondrie, die bei Jernstrup
durch eine unerwiderte Liebe'S? ausgelost wird, wird zur Intellektuellen-
Nervenkrankheit stilisiert:

Das ununterbrochene Lesen, und meine wenige Bewegung hatten mir, durch
Hulfe meiner Melancholey, eine Hypochondrie zuwege gebracht, die mir unter
allen Landjunkern von meiner Nachbarschaft noch itzt ein vorzigliches Anse-
hen giebt. Ich wiirde vielleicht nicht einmal auf den Einfall gekommen seyn,
ein Wochenblatt zu schreiben, wenn ich dieser Krankheit entbehren mafdte [...]
(H1, S.9-10)

Die Hypochondrie qualifiziert zum Schriftstellertum, sie ist die »Salon-
krankheit jener Zeit«!5!. Hypochondrie bedeutet eben nicht nur Anfal-

147

148

149
150

151

82

Gerstenberg veroffentlicht hier lyrische Proben, fiktive Reiseberichte, aber auch litera-
turasthetische Ansichten: Dartber, wie Charaktere auf der Bithne beschaffen sein sol-
len (H7, S.97-112), Gber Prosa und Poesie (H1, S.8-16), uber ein »System lyrischer
Sticke« (H8, S.124). Klopstock und Shakespeare werden von Gerstenberg im Hypo-
chondristen als »Original-Skribenten« (H22, S. 348) hervorgehoben. Auch iber das Ge-
nie und Einbildungskraft schreibt Gerstenberg in seinen Beitragen. Alleine Gersten-
bergs Beitrige sind ein Sammelsurium von dsthetischen Topoi der empfindsamen Lite-
ratur.

Im Vorwort der Ausgabe von 1767 (Jacob Friedrich Schmidt (Hg.): Der Hypochondrist.
Eine hollsteinische Wochenzeitschrift [1762], Leipzig und Frankfurt 1767) weist der Her-
ausgeber darauf hin, dass der Name »Jernstrup« genealogisch auf »Konig Hiarno«
(ebd., S.3) zuriickzufithren ist. Konig Hiarne (eingedeutscht Konig Helge) ist Sang-
Konig der Nordland-Sage. Gerstenberg beschreibt Konig Hiarno als den »élteste[n] be-
kannte[n] Skalde[n] unter den Danen [...], dessen Geschichte Sie aus dem Saxo Gram-
matikus kennen, von welchem Dalin zuweilen ohne historischen Grund abweicht.«
(M21, S.415) Mehr zur Rolle des Bardentums in Gerstenbergs Dichtung siche
Kap. 3.1.

Gerth: Gerstenbergs Poetik, S. 15.

Es ist an dieser Stelle bemerkenswert, dass dieses Ereignis komplett asprachlich ab-
lauft, also durch und durch blofes Wahrnehmungs- und Empfindungsereignis ist. Der
einzige >Dialogc ist ein imaginierter auf Basis von Blicken: »meine Augen hatten das
Vergniigen, ein ganzes Gesprich von mehr als einer Vierthelstunde mit den ihrigen zu
halten« (H1, S. 7-8).

Fischer-Homberger: Hypochondrie, S.34. Ubrigens steht die Hypochondrie damit in
der Tradition der Melancholie, bei der das Schreiben auch »zugleich als gefihrliche
Ursache und als Therapeutikum« gilt (vgl. Eckart Goebel: »Melancholie in der Fri-
hen Neuzeits, in: Martin von Koppenfels/Cornelia Zumbusch (Hg.): Handbuch Litera-
tur & Emotionen, Berlin, Boston 2016, S.275-289, hier: S.278). Zur Verwandtschaft
der beiden Krankheitsbilder siche auch den weiteren Textverlauf und Anm. 152. Zur
»bewegungsarmen Gelehrtenexistenz und deren vielfach beobachteten Nihe zur De-
pression« (ebd., S. 281) hatte bereits Ficino 1489 in De Vita geschrieben.

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

ligkeit, sondern auch Empfinglichkeit. Der Hypochondrist empfindet
tiberdurchschnittlich stark und viel. Dem Baumgarten’schen Doppelan-
satz gemafl, demzufolge asthetische Erkenntnis auch kommuniziert wer-
den muss, qualifiziert dieses hohe Mafl an sinnlicher Erkenntnis den
Hypochondristen umgekehrt auch zu demjenigen, der dieser sinnlichen
Erkenntnis Gestalt gibt.

Dass Jernstrups Hypochondrie aus der Melancholie erwichst, ist im
Zusammenhang mit der kulturhistorischen Entwicklung zu betrachten.
Die Melancholie hatte als

Krankheit der Vereinzelung, oft aus gestockten Liebeskummer entstanden [...]
im Rahmen der Temperamentenlehre [...] ihren angestammten Platz. In der
medizinischen Diagnostik des 18. Jahrhunderts jedoch rickt sie in das diffuse
Erscheinungsbild der Hypochondrie ein, die [...] mehr und mehr als eine
nervose, durch schlechte Lebensgewohnheiten und fehlgeleitete Imaginationen
bedingte Pseudokrankheit erscheint.!s?

Die Hypochondrie beerbt die Melancholie beziglich der Symptomatik
und der betroffenen Patient:innen: »Sonst hatte Mademoiselle Vapeurs,
jetzt sind’s die Nerven.«!3 Die jeweiligen Krankheiten werden jedoch
in ihrer Ursachlichkeit unterschiedlich verstanden, bedingt durch den Sys-
temwechsel von Humoralpathologie zum nervosen Organismus — einem
empfindsamen Gefithlsmodell:'** Sind die Befindlichkeitsstérungen von
Melancholiker:innen zurtickzufithren auf zu viel schwarze Galle, so wer-
den sie bei Hypochondristen!sS verursacht durch sensible und tiberspann-
te Nerven. Das >Krankheitsbild« der Hypochondrie sieht in Form einer
Selbstbeschreibung Jernstrups folgendermafSen aus:

152 Koschorke: Korperstrome, S.122. Auch Esther Fischer-Homberger zeigt diese Entwick-
lungslinie: »Wo die Hypochondrie auf Storungen der Nerven zuriickgefiihrt wird,
rtckt sie aus der unmittelbaren Nihe der Melancholie heraus. Hingegen riickt sie da-
mit in nichste Nihe des Begriffs der Hysterie.« (Fischer-Homberger: Hypochondrie,
S.25) Hysterie und Hypochondrie seien, so zeigt Fischer-Homburger an verschiedenen
Schriftstellern, eigentlich dasselbe und unterscheiden sich nur durch ihre Geschlech-
terzugehorigkeit: Dabei werde dieselbe Krankheit bei Frauen Hysterie genannt, die bei
Minnern Hypochondrie heifft (vgl. ebd.). Das Krankheitsbild der Hypochondrie
schwillt an, es umfasst »fast das gesamte Erbe der Melancholie zuziiglich dessen der
Hysterie« (ebd., S. 27).

153 Denis Diderot: Rameaus Neffe. Ein Dialog, Ubersetzt von Johann Wolfgang von Goe-
the, Frankfurt am Main 2008, S. 61.

154 Vgl. Koschorke: Korperstrome, S. 124.

155 Da die Hypochondrie v. a. eine Mannerkrankheit ist (siche Anm. 152), wurde hier
bewusst nicht gegendert.

83

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Ich bin eigensinnig, mirrisch, ein bischen eitel, eine Art von Philosoph, und
nicht ganz unbelesen. [...] Niemand ist sich so ungleich, als ich; niemand zer-
streuter, als ich. Zuweilen rede ich in acht Tagen kein Wort, laufe quer tbers
Feld, erschiesse meine Hunde, die ich fiir Rebhtihner ansehe [...] Vor einiger
Zeit belustigte ich mich vier Wochen hinter einander mit meinen Freunden, be-
suchte die Damen in meiner Nachbarschaft, und war ganz der blihende artige
Hypochondrist. Kurz darauf weinte ich vier Wochen hinter einander Elegien
tber den Tod eines russischen Eichhornchens, welches schone Augen, eine
weisse Farbe, und keine Stimme hatte [...] (H1, S. 10-11)

Die Funktionsweise der Nervenkrankheit Hypochondrie lasst sich gut
mittels des Resonanzmodells beschreiben. Das liegt auch daran, dass die-
ses Modell Sympathie-Theorien metaphorisch umsetzt, mithilfe derer man
glaubte, die Ursache der Hypochondrie zu erfassen. Das Modell des nervo-
sen Menschen beschreibt die Nerven eines Hypochondristen als besonders
empfindlich und leicht reizbar, manchmal aufgrund eines initialen, bei
Jernstrup bezeichnenderweise lautlosen'’¢ Verstimmungs-Ereignisses. Sie
reagieren besonders empfindlich auf dufere Reize, resonieren die entspre-
chende Stimmung. Der Herausgeber des Wochenblatts fiir empfindsame
Literaturasthetik spielt auf diese Instrumentenmetapher an, wenn er nicht
nur »Der Hypochondrist« als Titel wahlt, sondern diesen Titel kombiniert
mit dem Bild einer Lyra, die im Vordergrund des Titelbilds zu sehen ist
(siche Abbildung 4).

156 Siehe Anm. 150.

84

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

Sypocdondrif

eine

hollfEeinifche Wochen{dyrife,

Qeipsig und Franffuet,
Bep Foh, Dobsley und (f.a[p. Mofer.
1767

Abb. 4: Titelblatt Der Hypochondrist'S

Die Stimmungsschwankungen des Betroffenen, wie von Jernstrup zuvor
beschrieben, sind abhangig von der Umwelt, die Nervenantwort — und
damit die Gemitsstimmung — fallt je nach Witterung und Gesellschaft
aus:

So bald ich den Stidwind und regnichtes oder neblichtes Wetter im Kalender
wahrnehme; so lasse ich meine drey nachsten Nachbarn, Herr Jeoffry, den Bri-
ten, Herrn Schuwalitz, den Russen, und Herrn Ohluf Jernstrup, zu mir bitten;

157 Schmidt: Hypochondrist, Titelseite.

85

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

drey Edelleute, die wenigstens eben so hypochondrisch sind, als ich, und sich
durch nichts weiter von mir unterscheiden, als daff sie niemals geliebt haben.
Wenn das Wetter sich wieder aufklart; so gehen wir auseinander, und ich ge-
niesse die Gesellschaft des Hannibal, eines jungen Officiers, und des Anakreon,
eines jungen Poeten. Bey starkem Ungewitter, Donner und Blitz erfreut mich
Herr Naumann, der Tragodienschreiber, mit seiner werthesten Gegenwart, und
beym Aufschwellen der See Herr May, ein alter franzésischer Handelsmann und
Politiker. (H6, S. 81-82)

Der Hypochondrist mit seinen pathologisch empfindlichen Nerven ist sei-
ner Umwelt ausgeliefert. Gerade deswegen liegt aber in dem Manipulati-
onspotenzial, das dem Resonanzmodell zu eigen ist, auch eine Heilungs-
moglichkeit: man muss die betroffene Person ja nur stimmen. Im Bild
bleibend »bestiinde«, so Ernst Anton Nicolai, »des Medici Verrichtung
blof§ darinnen [...], daf§ er entweder die Faserchen in der Harmonie er-
hielte, oder dieselben, wenn sie in eine Disharmonie gerathen wéren, wie-
der so zu stimmen wiiffte, daf ihre vorige Harmonie herauskime«!58. Um
ein solches Stimmen konkret umzusetzen, muss der Arzt zum Asthetiker
werden, denn um das Temperament's® zu verbessern, so zitiert Jernstrup

158 Ernst Anton Nicolai: Die Verbindung der Mustk mit der der Artzneygelabrbeit, Halle im
Magdeburgischen 1745, Vorrede, 0.S., eigene Zahlung S. 14-15. Man bemerke, dass
die Entstehung dieser Schrift zeitlich vor der von Krigers Naturlebre liegt. In der Vor-
rede erklart auch Nicolai die Metapher, gibt sie jedoch nicht als seine Idee aus: »Habe
ich mich doch belehren lassen, daf alle Faserchen des menschlichen Kérpers ihre To-
ne hatten, die sich entweder wie die Consonantien oder Dissonantien in der Musik
verhielten.« (Ebd. Vorrede, 0.S., eigene Zahlung S. 1-2) Musik ist tbrigens auch vor
Entstehen der Nerven- und Resonanzmodelle zur Heilung von Melancholie vorgese-
hen (vgl. Jean Clair: »Musik und Melancholies, in: Jean Clair/Peter-Klaus Schuster/
Moritz Wullen/Jérg Vollnagel (Hg.): Melancholie. Genie und Wahnsinn in der Kunst,
Ostfildern-Ruit 2008, S. 242-245).

159 Die Temperamentenlehre ist als (abgeschwichte) Form der Humoralpathologie — zu-
rickgehend auf Galen aus dem 2. Jh. n. Chr. - zu verstehen. Wo der Uberschuss einer
der vier Sifte nicht pathologisch ist und man deswegen zum:r Choleriker:in (gelbe
Galle), Melancholiker:in (schwarze Galle), Sanguiniker:in (Blut) oder Phlegmatiker:in
(Phlegma) wird, so werden kleinere Sifte-Ungleichgewichte als bestimmend fiir das
Temperament begriffen: Der gelben Galle werden Scharfsinn, Klugheit einerseits, Jah-
zorn und Leichtsinn andererseits zugeschrieben, der schwarzen Galle neben Festigkeit
und Bestandigkeit auch Geiz, Hinterlist, Trauer und Neid, dem Blut Einfalt und
Freundlichkeit, und das Phlegma wird als charakterzerstérend eingestuft oder mit
Gleichmut und Wachsamkeit in Verbindung gebracht. Diese hier nur expemplarisch
angerissene Charaktertypenlehre geht u. a. zuriick auf Galen (2. Jh. n. Chr.) und Vin-
dician (4. Jh.) (vgl. Raymond Klibansky/Erwin Panofsky/Christa Buschendorf/Fritz
Saxl: Saturn und Melancholie. Studien zur Geschichte der Naturphilosophie und Medizin,
der Religion und der Kunst, Frankfurt am Main 1990, S.39-54, 118-124). Auch nach
Ablosen der Humoralpathologie durch enervierte anthropologische Modelle ist das

86

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

Hume, sei nichts so sehr geeignet »als das Studium der Schonheit« (H1,
S. 12). Kunst — nicht nur Musik — wird zur Medizin:

Eine Ode zum Frihstick aus dem erstern [Horaz, Anm. UK], und zwanzig
Distiche beim Schlafengehen aus dem letzern [Ovid, Anm. UK], thaten vortreff-
liche Dienste: das Herz, das Herz — denn da saf§ die Krankheit — mufSte gereinigt
werden, und der Geschwulst am Auge legte sich mit einem heilsamen Thranen-
gusse. (H4, S. 51)

Wo »die Krankheit [...] von den Aerzten fir unheilbar ausgegeben« wird,
schafft die richtige Literatur Abhilfe; verschiedene Textsorten bewirken
dabei entsprechend verschiedene Nerven-Resonanz:

Hierauf nun lief§ ich [...] ein Mahrchen aus dem Nimrod declamieren, welches
[...] ein so erschreckliches Gelichter verursachte, daff mir angst und bange wur-
de und ich es nicht wagen mochte, [...] die Dosis mit einigen Alexandrinern aus
der Schwarzias zu verstirken. Weil ich von der heftigen Erschiitterung der Ner-
ven u. der Alteration des Gebliits, so diese Operation mit sich brachte, tible Fol-
gen befiirchtete; so wechselte ich selbst mit einem von meinem Neujahrswiin-
schen ab, worauf das Gelichter allmihlig abnahm, und sich zu einer sanften
und andichtigen Melancholie anzulassen schien, als ich geschwind inne hielte,
um die Gemdther in Gleichgewicht zu setzen. (H4, S. 56)

Folgerichtig entwirft der hypochondrische Jernstrup — alias Gerstenberg —
eine Krankenbibliothek mit Literaturempfehlungen, abgestimmt auf die
jeweilige >Nervenkrankheit« bzw. schlichtweg fiir verschiedene Gemiiter:
»Fir phlegmatische Personen, denen ein kleines Argernif§ nothig ist, und
die zugleich einige Kenntnif§ der Alten besitzen« empfiehlt Jernstrup!6°

Konzept der Temperamente und die vier Typen noch geliufig und v. a. in der Uber-
gangszeit durchaus prasent. Ein Zusammenhang zwischen Temperament und Tempe-
ratur bzw. Temperiertheit kann sowohl mithilfe der Humoralpathologie als auch
durch Nerven-(Resonanz-)Modelle hergestellt werden: Im Lauf der Jahrhunderte wur-
den verschiedene tetradische Systeme miteinander kombiniert. Dabei ist die Zuord-
nung der Sifte zu den vier Jahreszeiten (Blut — Frihling, gelbe Galle - Sommer,
schwarze Galle — Herbst, Phlegma — Winter) seit ihrer Entstehung tblich, ein Uber-
schuss bestimmter Sifte wird als jahreszeitenabhingig angenommen (vgl. ebd., S. 47—
48). Die Zuordnung von Phlegma zu Winter und Melancholie zu Herbst wird auch
anders vertauscht zugeordnet, der Humanist Konrad Celtis z. B. ordnet der Melancho-
lie den Winter zu (vgl. ebd., S. 400 und Goebel: »Melancholie in der Frithen Neuzeit,
hier: S.279). Verschiedene Temperaturen kdnnen auch die Melancholie auslsen, so
wird angenommen, dass die »natiirlichec Melancholie durch Abkihlung des Blutes ent-
steht, die >krankhafte« Melancholie durch Verbrennung der gelben Galle (ebd., S. 280).
Im Resonanzmodell sind extreme Temperaturen die Ursache fiir Verstimmung bzw.
Ungestimmtheit der Nerven und damit eine schlechte oder falsche Stimmung des be-
troffenen Menschen. Siche hierzu auch S. 79.
160 Genau genommen zitiert Jernstrup hier den Brief seines Mitarbeiters.

87

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

»[d]ie Braunschweigische Uebersetzung der horazischen Oden./ Gott-
scheds kritische Dichtkunst« (H4, S. 57) und einige mehr. »Fir unwitzige
Kopfe, die viel essen, schlecht verdauen, und selten lachen« werden u. a.
»Lessingsche unasopische Fabeln« und »Die Walpurgisnacht« (H4, S. 58)
empfohlen; fur diejenigen, die »Genie haben« u. a. »Elektra nach einem
neuen Grundrif« (H4, S. 58). Heilende Literaturhinweise fir Hypochon-
dristen finden sich tbrigens nicht in der Liste.'®! Deutlich wird hingegen,
dass hier nicht wirklich Krankheiten, an denen Menschen leiden, das Ziel
der Heilung sind. Vielmehr ist diese scharfziingige Betitelung der Perso-
nengruppen samt der zugehorigen Literaturempfehlungen die Beschrei-
bung einer Symptomatik der Gesellschaft.

Die Hypochondrie als psychosomatisches Leiden steht im Zusammen-
hang mit der Anthropologie und Asthetik: Sie steht am Endpunkt einer
Entwicklung, in der sich der Mensch vom dualistischen Korper-Geist-We-
sen zum leibseelischen Mischwesen entwickelt hat. Nur bei einem sol-
chen Mischwesen ist es moglich, dass seelische Leiden aufgrund physi-
ologischer Gegebenheiten erklirt werden kdnnen. Das aufSersprachliche,
sinnliche Erkennen in Form des Empfindens ist qualitativ beim Hypo-
chondristen besonders ausgepragt. Hypochondrie ist mehr als eine Ner-
venkrankheit, kulturhistorisch steht ihr Auftreten sinnbildlich fir die Be-
tonung des empfindlichen bzw. empfindsamen Wesens des Menschen in
der Mitte des 18. Jahrhunderts. Das Resonanzmodell bzw. die Instrumen-
tenmetapher schafft es dabei nicht nur, die Verbindungsliicke zwischen
Korper und Geist, zwischen Mensch und Welt zu schlieffen, sondern
zeigt durch ihre Herkunft — Musiktheorie und Musikpraxis — auch, wie
der (literatur-)asthetische Diskurs des 18. Jahrhunderts sich fir die Musik
offnet. Insofern stiften Instrumenten- und Stimmungsmetaphern nicht
nur Verbindungen zwischen Anatomie und Anthropologie, sondern auch
zwischen Literatur und Musik. Das literaturasthetische Interesse an der
Musik erklart sich dabei v. a. aus deren Vorzug der Unbestimmtheit:
Auf unbestimmte Erkenntnisse bzw. deren Auferungsformen legt die
Asthetik spatestens seit Baumgarten ihr Augenmerk. Im Zusammenhang
mit dem sinnlichen Erkennen kommt auch dem Begriff des Empfindens
neue Relevanz zu. Ehemals von Descartes als Denken eingestuft, wird
Empfinden mehr und mehr von somatischen Bedingungen abhingig.
>Empfinden< avanciert zum programmatischen Terminus, nicht nur in der

161 Auch das vorangehende Krankheitspendant, die Melancholie, taucht in der Liste nicht
auf.

88

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

Begriffsauspragung als asthetisches Erkennen, sondern im 18. Jahrhundert
zunehmend auch in der Variante >Empfindung« als Emotionsvokabel.!6?
Das Interesse zeitgenossischer Philosophen und Schriftsteller richtet sich
auf Empfinden und Empfindungen, auf das Erfassen, die Bestimmung
und die Wiedergabemoglichkeiten derselben. Damit einhergehend gewin-
nen auch semantisch verwandte Termini an Popularitat. Diese Begrifflich-
keiten der Emotionen gilt es im Folgenden zu ordnen.

1.1.3 Begriffsgeschichte der Emotionen: Affekte, Leidenschaft — Gefiihle,
Empfindungen

»Je sens, ainsi je suis«
(Hemsterhuis)!63

Dieses »Existenzialkriterium«!¢4, das der hollindische Philosoph Hemster-
huis gegen das cartesianische >cogito ergo sumc« setzt, ist bezeichnend fur
die Phase der Aufklirung, in der Epistemologie auch sensuell ausgerichtet
wird bzw. fiir das emotionsfokussierte Zeitalter der Empfindsamkeit und
der Genieepoche. Diese Wendung »vom Denken zum Fihlen«'® schligt
sich begrifflich sowohl in England und Frankreich als auch in Deutsch-
land nieder, die Vokabeln >Empfindung« bzw. >sensibilité« und >sentiment«
16sen sich zunehmend aus der kognitiven Sphire und werden emotionali-
siert.1¢ Aber auch in emotionaler Bedeutungsauspragung festigt sich die
Terminologie erst nach und nach, ist vor allem in der ersten Jahrhundert-
halfte des 18. Jahrhunderts noch sehr schwammig.

In diesem Abschnitt sollen kurz begriffliche Grundlagen geklirt wer-
den, um die Terminologie Gerstenbergs bzw. die des musikalischen Dis-
kurses in Denkstrukturen und Vokabular der Empfindsamkeit einordnen

162 Das zeigt sich auch an den franzosischen und englischen Entsprechungen: Die Voka-
bel >sensible, zuriickgehend auf lat. sensibilitas (= Fahigkeit zu empfinden) entwickelt
»seit dem 14./15. Jh. eine intellektuelle Denotation mit emotionalen Konnotationenc
(Gerhard Sauder: Empfindsamkeit, Stuttgart 1974, S. 1). Das englische >sentiment:, das
zunichst v. a. die Bedeutungsauspragung von >opinion< und >thought« trigt, erfiahrt
v. a. mit den >moral-sense«Theorien von Hume, Shaftesbury und Smith eine Emotio-
nalisierung (vgl. ebd., S. 3).

163 Zitiert nach Ferdinand Josef Schneider: Die deutsche Dichtung der Geniezert, Stuttgart
1952, S.10.

164 Schneider: Geniezert, S. 10.

165 Gerth: Gerstenbergs Poetik, S. 26.

166 Siehe auch Anm. 162.

89

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

zu konnen.'” Mit Aufkommen und Etablierung der Idee der Asthetik
wird der Vernunft ein analogon rationis zur Seite gestellt und dem mensch-
lichen Emotionshaushalt epistemologisches Gewicht eingerdumt. Damit
zusammenhingend édndert sich Mitte des 18. Jahrhunderts das Emotions-
vokabular bzw. die gesamte schriftstellerische Gefiithlspoetik und 16st die
zuvor in Texten gingige Affektpolitik ab. Die Darstellung hier soll in
aller Knappheit einen Uberblick tber die verschiedenen Emotions-Ter-
mini'®® und deren Kontext skizzieren, zu allen Begriffen wurde bereits
eingehend geforscht.'® Eindeutige Begriffszuordnungen sind indes oft

167

168

169

90

Die folgenden Teilabschnitte legen den Fokus v. a. auf Literatur und Poetik bzw.
Asthetik und bewegen sich dabei etwas vom musiko-literarischen Diskurs des 18.
Jahrhunderts weg. Das Bedirfnis der Literatur nach Musik im 18. Jahrhundert begriin-
det sich aber aus der zeitgenéssischen Asthetik. Insofern ist diese Perspektive eine
Annidherung an den musiko-literarischen Diskurs von literarischer Seite aus.

Im Folgenden wird der Terminus >Emotion« als Allgemeinbegriff verwendet. Diese
pragmatische Losung tibernehme ich von Catherine Newmark (Catherine Newmark:
Passion — Affekt — Gefiibl. Philosophische Theorien der Emotionen zwischen Aristoteles und
Kant, Hamburg 2008, S. 10-11), um einen neutralen Begriff zu haben, hinter dem kei-
ne Konzeptualisierungen des 18. Jahrhunderts stehen. Zwar gibt es auch fir diesen Be-
griff eine philosophische Theoriebildung, diese ist jedoch neueren Datums und kann
fir eine Begriffsgeschichte bis ins 18. Jahrhundert ausgeblendet werden (vgl. ebd.).
Diese Darstellung soll lediglich eine Einordnung von Gerstenbergs Vokabular im Zu-
sammenhang mit dem hier untersuchten musikalisch-poetischen Diskurs ermdglichen
und nicht eine Neuordnung oder -bewertung der Begriffe leisten. In der gebotenen
Knappheit wire das auch nicht in angemessener Qualitit méglich, die in bereits er-
folgter und hier verwendeter Forschung aber zu finden ist. Diese Darstellung ist orien-
tiert an Gerstenbergs Schaffenszeit (mit der Hauptschaffenszeit in den 1760ern
und 1770ern). Kants Kritik der Urteilskraft (1790), die in den meisten Begriffsgeschich-
ten als Hohepunkt dargestellt wird, beschreibt relativ spite Entwicklungen im deut-
schen Sprachraum. Seine Theorie der Emotionen ist als »Resultat eines beinahe zwei-
hundertjahrigen Prozesses der Ausprigung und Vernetzung von Begriffen« (Stefan
Hubsch: »Vom Affekt zum Gefithl, in: Stefan Hibsch (Hg.): Affekte. Philosophische
Beitrige zur Theorie der Emotionen, Heidelberg 1999, S.137-150, hier: S. 138) anzuse-
hen. Da diese Arbeit sich mit den vorangehenden unabgeschlossenen Prozessen be-
schiftigt, wird Kant bestenfalls knapp berticksichtigt. Gerstenberg beschaftigt sich im
Alter zwar ausfithrlich mit Kant; Auswirkungen dieser Beschiftigung schlagen sich in
seinem spérlichen Spatwerk aber v. a. in philosophischen Aufsitzen nieder und beriih-
ren Gerstenbergs asthetisches Vermachtnis kaum, v. a. verandern sie es nicht. Ausfiihr-
liche und umfassende Forschung zu allen hier behandelten Begriffen finden sich in ei-
nigen Eintrigen in Asthetische Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in sieben Béinden:
Martin Fontius: »SensibilititEmpfindsamkeit/Sentimentalitdts, in: Bd. 5. Postmoder-
ne-Synisthesie, Stuttgart 2010, S. 487-508; Waltraud Naumann-Beyer: »Sinnlichkeit,
in: Bd. 5. Postmoderne-Synisthesie, Stuttgart 2010, S. 534-577; Dieter Kliche: »Passi-
on/Leidenschaft«, in: Bd. 4. Medien-Populér, Stuttgart 2010, S. 684-724; Scheer: »Ge-
fihl« auferdem: Johannes Lehmann: »Geschichte der Gefiihle. Wissensgeschichte, Be-
griffsgeschichte, Diskursgeschichte, in: Martin von Koppenfels/Cornelia Zumbusch

hitps://doi.org/10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

nicht moglich, da Gerstenbergs Hauptschaffenszeit in eine Phase fillt, in
der die Asthetik und damit zusammenhingende Terminologien erst im
Entstehen sind und bestehende Poetiken und deren Begriffsverstindnis
nach und nach ablésen. Dabei werden >Empfindungen«< und >Gefiihle« als
Termini des jungeren Verstindnisses von Emotionen von alteren »Formen
der Emotion«!7? abgegrenzt, denen die Begrifflichkeiten >Affekt< und >Lei-
denschaft< zuordenbar sind. Dieser Chronologie inhidrent ist auch eine
Verschiebung des emotionalen Tatigkeitsmodus’: Das passive Emotionser-
leiden wird dberfihrt in eine aktiv zu denkende Empathie.'”! Synchron
dazu verindert sich — einhergehend mit Vermutungen zur Ursichlichkeit
von Emotionalitit — auch die Lokalisation von Emotionalitat: Die Veror-
tung hingt davon ab, inwiefern Emotion einerseits als Seelentitigkeit
begriffen wird, und ob diese Seelentitigkeit andererseits als mechanische
Korperfunktion verstanden wird. Sie betrifft aber auch konkret den orga-
nischen Sitz der Seele im Korper; meist wird das Herz als Sitz der Seele
ausgemacht.'”? Den jungeren Begriffen inhérent ist ein Nattrlichkeitsnar-
rativ'73, das der Vorstellung starrer barocker Affektiertheit entgegengesetzt
wird. Gefiihle folgen einer anderen Semiotik als Affekte: Wahrend Affekte
sich an der Oberfliche maskenhaft duflern, sind Geftihle und Empfindun-
gen als weniger kinstlich reproduzierbare Emotionen der Innerlichkeit zu
verstehen. Zudem sind Affekte durch ihre >Oberflachenstruktur< bestimm-
ter bzw. bestimmbarer, insofern sie auf spezifische Muster fixierbar und

(Hg.): Handbuch Literatur & Emotionen, Berlin, Boston 2016, S. 140-157; Newmark:
Passion — Affekt — Gefiihl; das Kapitel zur »Transformation der Passionen« in Firges:
Gradation, S. 37-62; und einige mehr.

170 Firges: Gradation, S. 38.

171 Hierbei sei auf den Unterschied zwischen Empathie und Sympathie aufmerksam ge-
macht. Sowohl >Empathie« als auch >Sympathie« beschreiben Formen des Mitleidens.
>Empathie« steht dabei als Begriff fiir das Hineinversetzen und Einfiihlen in Rollen
bzw. Personen. >Sympathie« hingegen ist verwandt mit dem physiologischen Begriff
>Sympathikus¢, einem Teil des vegetativen Nervensystems, das fir unwillkirliche Re-
aktionen zustindig ist. »Sympathie« beschreibt dementsprechend eher das Moment des
Mit- denn des Einfithlens in bestimmte Empfindungen bzw. Affekte, das z. T. gezielt
angesteuert wird, um von aufien das >Mitschwingen< in bestimmte Emotionslagen zu
erzwingen.

172 Im Zeitalter der Empfindsamkeit wird der Sitz der Emotionen meist im Herz lokali-
siert, trotz der Nervenmodelle. Es gibt aber auch Modelle, in denen das Herz nicht der
Sitz ist, z. B. bei Descartes: Die spirituales animae, die Descartes als verbindendes Glied
zwischen Korper und Geist denkt, haben ihren Sitz in der Zirbeldrise im Gehirn und
flieen von dort aus durch Nervenrohren (siche Descartes: Passiones de 'dme, S. 20-23).
Vgl. hierzu auch Kap. 1.1.2, insbesondere S. 73 mit Anm. 109.

173 Vgl. Kap. 1.2.2.1.

91

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

damit auch katalogisierbar sind. Empfindungen dagegen entzichen sich
in ihrer Kleinteiligkeit einer solchen Bestimmbarkeit und 16sen sich in un-
zahlige und >unbestimmbare« Einheiten auf.'7# Dartber hinaus schwingt
bei >Empfinden< neben der Emotionsbedeutung auch eine epistemologi-
sche Dimension — das vernunftanaloge Erkennen — mit.

Die Chronologie der Termini zeigt deren konzeptionellen Zusammen-
hang: So sind die Begriffe >Affekt« und >Leidenschaft« eng miteinander ver-
bunden. Der griechische Begriff >ndfoc« (Pathos) trigt beide Begriffsaus-
prigungen in sich.'”’ Thnen gemeinsam ist die Idee des passiven (Er-)Lei-
dens im Moment des Affiziertwerdens. Abgeleitet vom lateinischen Verb
afficere (= jmd. etw. zuftigen, in einen Zustand versetzen) steht der Be-
griff Affeke fiir all jene hervorgerufenen Gemiitszustinde, die dem Sub-
jekt durch Einwirkung von auflen zugefigt werden. Diese »affektive Zu-
standsinderung« lasst sich laut Juliane Vogel »mit einem Gewaltakt in
Verbindung bringen«!7¢, das emotionale Ergriffenwerden gleicht wegen
seines Ubergriffigen Charakters einer korperlichen Uberwaltigung, der die
betroffene Zielperson wehrlos ausgesetzt ist. In Aristoteles’” Dramentheo-
rie werden Affekte zum Lauterungszweck eingesetzt, um die angestrebte
kathartische Wirkung der Tragodie zu erreichen. Die Ubersetzung des
griechischsprachigen Originals Aristoteles’ Poetik lasst indes offen, ob die
reinigende Wirkung der Erregungszustinde!”” gkeov und gofov erzielt
werden soll oder eine Reinigung durch oder von den Erregungszustinden
angestrebt ist.”8 Das Anvisieren dieses padagogischen Wirkungszweckes —

174 Vgl. Firges: Gradation, S. 37-50.

175 Vgl. Hartmut Grimm: »Affekt«, in: Asthetische Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in
sieben Bdnden, 1. Absenz-Darstellung, Stuttgart 2010, S. 16-49, hier: S. 16: nafog wird
hier als das griechische Wort fir Affekt angegeben; ebenso wird es fiir Leidenschaft
bzw. Passio angegeben, vgl. Kliche: »Passion/Leidenschafte, hier: S. 684.

176 Juliane Vogel: »Ergreifung und Ergriffenheit. Der Raub der Sabinerinnens, in: Corne-
lia Zumbusch (Hg.): Pathos. Zur Geschichte einer problematischen Kategorie, Berlin 2010,
S.45-56, hier: S. 45.

177 Der Wortlaut »Erregungszustinde« wurde aus der Ubersetzung von Manfred Fuhr-
mann Gbernommen (siche Aristoteles: Poetzk, Griechisch/Deutsch. Hg. von Manfred
Fuhrmann, Stuttgart 1982, S. 19). Im griechischen Original steht hierfir »modnpotov«
(ebd., S. 18), das in die Wortfamilie des >raboc« (Pathos) einzuordnen ist, also in direk-
tem Zusammenhang mit den Begrifflichkeiten Affekt und Leidenschaft steht.

178 Aristoteles: Poetik, S.18-19 (Kap. 6). Corneille tbersetzt >Reinigung von Affektenc
(»purgasion des passions«; Pierre Corneille: Trois discours sur le poéme dramatique. Texte
de 1660 [1660]. Hg. von Louis Forestier, Paris 1982), Lessing >Reinigung der Affektec
(»die Tragodie soll durch Erregung des Mitleids die Reinigung unserer Leidenschaft
bewirken«; Gotthold Ephraim Lessing: Hamburgische Dramaturgie [1767/69], Hildes-

92

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

nach Horaz des prodesse — setzt genau diesen ubergriffigen Charakter von
Aftekten voraus, die durch Auffeneinwirkung kiinstlich beim Rezipienten
hervorgerufen werden konnen, von ihm Besitz ergreifen und eine Rei-
nigung bewirken. Dabei besitzen »[hJerkdmmliche< Affekte«, so Firges,
»(im Unterschied zu den spater in Konkurrenz tretenden Empfindungen)
>einfache Qualititen< und lassen sich damit lokalisieren und kategorisie-
ren«!”?. Diese einfache Schematisier- und Aufzahlbarkeit macht die tradi-
tionellen Affekte — samt der gewiinschten hervorzurufenden Reaktion —
katalogisierbar. Dieses Aufzahlen und Katalogisieren — die enumeratio — ist
lange die »Methode der Affektanalyse«!$0. Entsprechende Affektkataloge
finden sich auch noch im 18. Jahrhundert,'$! in der Literaturtheorie eben-
so wie in der Musiktheorie. V. a. unter dem Einfluss der humanistischen
Philologie, die »das Verhiltnis von Musik und Text in den Vordergrund
der Theoriebildung riickte«, kommt es zu einer »Intensivierung des musi-
kalischen Affektbewuftseins«!82. Gleichzeitig riicken die Affekte immer
mehr in den Fokus von Dichtung, sodass die starke Akzentuierung des Af-
fektprinzips schliefSlich das movere als Dichtungsprinzip dem Horaz’schen
prodesse et delectare'®® gegeniiberstellt.!8% Auch in der Musik, v. a. in der

heim 1979, S. 433 (77. Stiick)), und Bernay >Reinigung durch Affekte< (»durch Mitleid
und Furcht Katharsis bewirkend<; Jacob Bernay: Grundziige der verlorenen Abbandlung
des Aristoteles iiber Wirkung der Tragodie [1857], Breslau 1857, S. 137, Herv, i. O.). Uber
die Offenheit von Aristoteles’ Formulierung sieche auch Grimm: »Affekt, hier: S. 19.

179 Firges: Gradation, S.39. Die Begrifflichkeit »einfache Qualititen« wurde ibernommen
aus Koschorke: »Selbststeuerung, hier: S. 180.

180 Firges: Gradation, S. 39.

181 Vgl. hierzu Kap. 1.5.1.

182 Grimm: »Affekt«, hier: S.26. Dabei ist Grimms Bemerkung zu beachten, dass die »auf-
fillige Haufung von Affekttheorien in musikalischen Traktaten des 17. und 18. Jhs. zu-
nichst kaum eine Nobilitierung der Musik als besonders intensive Affekt-Kunst [signa-
lisiert], sondern nach wie vor das Bestreben, Musik nach dem Vorbild der Literatur-
poetik als Affekte darstellende und erregende Kunst zu entwickeln.« (Ebd., S. 37) Diese
Bemerkung kann durchaus auf mindestens noch ein vorangehendes Jahrhundert aus-
gedehnt werden. Siehe dazu auch Kap. 1.4.

183 Das Dichtungsprinzip geht auf Horaz’ Ars Poetica zuriick: »aut prodesse volunt aut
delectare poetae« (Quintus Horatius Flaccus: Ars Poetica. Die Dichtkunst, Lateinisch/
Deutsch. Hg. von Eckart Schifer, Stuttgart 2017, S. 28 (V 333)).

184 Das fihrt dazu, dass die Figuren der barocken Bihne »versinnbildlichte Affeke-Typen,
nicht individuelle Personen« (Grimm: »Affekts, hier: S.32) sind. Diese Affekt-Typen
finden sich aber auch auferhalb des Theaters: Verhalten nach Affekt-Katalog dehnt
sich auch auf das Gesellschaftsleben aus und gehort — als nahezu theatrales Gebaren —
zum hofischen Umgangston des 16. und 17. Jhs. Durch dieses »Affektwissen« gebardet
und »unterscheidet sich der weltweise Hofling und Biirger vom gemeinen Menschen.«
(Ebd., S. 31-32)

93

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

barocken Oper, wird das movere — das Affekteerregen — zum zentralen
Prinzip erhoben, die Zuschauerschaft mittels Affekten zu erfassen und
zu Gberwaltigen wird zum Hauptanliegen der Opernauffithrungen.!®S Im
Hochbarock wird dies mit dem Prinzip der »Einheit des Affekts«!3¢ auf die
Spitze getrieben: Die musikalische Ausgestaltung bemiiht sich dieses Prin-
zips gemdfl darum, den Zustand eines einzigen Affekts, der das gesamte
Seelenleben einnimmt, auszubreiten.

Der Begriff >Affekt< hingt dabei zusammen mit dem Begriff der >Lei-
denschaft« Beide gehen auf das griechische Wort nafog zurick und tei-
len sich »bis ins 18. Jahrhundert [das] semantisch[e] Feld von passio
(Leidenschaft), ohne deshalb vollig identisch [...] zu sein.«!8” Bis dahin
werden die Begriffe synonym verwendet, wie z. B. in Descartes’ Passzones
de I'dme (1649). Erst Kant fihrt eine Bedeutungsdifferenzierung zwischen
>Affekt< und >Leidenschaft« ein, die jedoch seit Mitte des 18. Jahrhunderts
vorbereitet wird.!88 Im Lateinischen wird zwar der Begriff aufgetrennt in
affectus und passio, dennoch teilen sich die Begriffe die Bedeutungsdimen-
sion des passiven Erleidens. Diese Dimension wird in der christlichen
Tradition des Mittelalters noch tberhoht, indem sich »passio Christi« als
fester Terminus »fiir die Leidensgeschichte des Messias aus[bildet]«!%.
Diese Komponente verleiht dem Begriff eine mystische Bedeutungsebene.
Die entstehende Bedeutungsdifferenzierung zwischen affectus und passio
im 18. Jahrhundert lagert der Leidenschaft zunehmend aktivische Kom-

185 Das »Ergreifen und Ergriffenwerden« der Sabinerinnen fithrt diesen Affekt-Uberfall
dramatisch vor (vgl. Vogel: »Ergreifung und Ergriffenheit«). Das im Raub der Sabine-
rinnen performativ durchgefiihrte Ergreifen der Frauen fihrt eine tberholte, patriar-
chalisch gedachte Lesart vor Augen: In diesem Bild wird v. a. die Anfilligkeit von
Frauen fir das Uberwiltigtwerden, fiir das Befallenwerden von Affekten gezeigt. Die
Passivitat, die dem Begriff des Affekes inhérent ist, wird denn auch in patriarchalischen
Denkstrukturen — seit Aristoteles — mit Weiblichkeit konnotiert (vgl. Newmark: Pass-
on — Affekt — Gefiibl, S.20). Zwar kann Newmark diese Zuschreibung explizit erst ab
dem 19. Jh. verifizieren, Hiufungen in diese Richtung finden sich indes auch zuvor.
So fallt z. B. auch bei Gerstenberg auf, dass die Hauptfiguren seiner dramatischen Tex-
te stets weiblich sind (vgl. Kap. 4).

186 Hiubsch: »Vom Affekt zum Gefiihl«, hier: S. 146.

187 Grimm: »Affektc, hier: S. 19. Dabei ist >Leidenschaft< als Ubersetzung von passio seit
Ende des 17. Jhs. als deutscher Terminus iblich (vgl. Newmark: Passion — Affekt — Ge-
fuihl, S.9).

188 Vgl. Grimm: »Affekt, hier: S. 29.

189 Kliche: »Passion/Leidenschaft, hier: S. 686.

94

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

ponenten an. Adelung leitet aus dem Suffix »-schaft« mehr als nur eine
Zustandsbeschreibung ab, namlich auch einen Tatigkeitsmodus!*:

Leidenschaft und Affect werden oft fiir gleich bedeutend gehalten, sind es aber
nicht. Affect bezeichnet eine jede starke Gemiithsbewegung; aber Leidenschaft
setzet vermoge der Ableitungssylbe -schaft eine Thatigkeit voraus, und bezeich-
net eine zur Fertigkeit gewordene Gemiithsbewegung. !

Leidenschaft ist nicht eine passiv erlittene Gemutsbewegung, sondern eine
befihigende. Leidenschaft ist kein Leidenszustand, dem man wehrlos aus-
geliefert und preisgegeben ist, sondern begreift in sich das Re-Aktionspo-
tenzial auf dieses zugefiigte Emotionsleiden:

In engerer und gewohnlicherer Bedeutung, eine jede Begierde, und in noch
weiterm Verstande, eine jede Gemiithsbewegung, wenn sie zu einer Fertigkeit
geworden ist, weil sich die Seele dabey leidendlicher verhilt, als sie sollte. In
diesem Verstande sind Liebe, Haf§, Verlangen, Abscheu, Traurigkeit, Furcht,
Verzweifelung u.s.f. so bald sie zur Fertigkeit werden, Leidenschaften. In sol-
cher [sic] UbermaR wird die Liebe zum Leben Leidenschaft, Gell.'2

Fur diesen »Zustand potentieller Wirksamkeit«!®3 steht der lateinische
Begrift motus animi.®* Dieses aktivische Moment ist durchaus seit der
Antike im ndBoc-Begriff angelegt: »Grundlegend fir das Verstindnis von
Emotionen von Aristoteles bis ins 18. Jahrhundert«, so Newmark, »ist ihre
Auffassung als passio animae, als Bewegung des appetitus sensitivus, das
heif§t des sinnlichen Strebevermogens der Seele.«!%5 Dieses Streben, der

190 Worterbiicher neueren Datums fassen das so, so schreibt Kliche mit Bezug auf Her-
mann Hirts Etymologie der neubochdeutschen Sprache (Minchen 1921): »Das Suffix
-schaft bedeutet den Zustand, Leidenschaft bedeute [sic] demnach: leidender Zu-
stand.« (Kliche: »Passion/Leidenschaft«, hier: S. 687.)

191 Johann Christoph Adelung: Grammatisch-kritisches Worterbuch der Hochdeutschen Mund-
art, Leipzig 1793, S. 173, Eintrag »Affect«. Kliche gibt als Quelle irrefithrenderweise an,
dass die Passage im Eintrag »Leidenschaft« zu finden ist (siche Kliche: »Passion/Leiden-
schaft, hier: S. 687). In diesem Eintrag, der im spéter publizierten zweiten Band steht,
findet sich jedoch das Zitat nicht; hier differenziert Adelung — Gberraschenderweise —
die Begriffe eben gerade nicht, sondern schreibt: »Haufig werden auch die einzelnen
Ausbriiche heftiger Begierden, die Gemithsbewegungen und Affecten, Leidenschaften
genannt. Es ist nach dem Lat. Passio gebildet.« (Johann Christoph Adelung: Gramma-
tisch-kritisches Worterbuch der Hochdeutschen Mundart, Leipzig 1796, S. 2010.)

192 Adelung: Worterbuch F-L, S.2010.

193 Kliche: »Passion/Leidenschaft«, hier: S. 687.

194 Vgl. Erich Auerbach: »Passio als Leidenschaft«, in: Gustav Konrad (Hg.): Gesammelte
Aufsdtze zur romanischen Philologie, Bern, Miinchen 1967, S. 161-175, hier: S. 163.

195 Newmark: Passion — Affekt — Gefiibl, S. 19.

95

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

appetitus, ist dabei stets als aktives und passives Moment der Gemutsbewe-
gung zu denken.

Passio tragt so nicht nur das Leiden in sich, sondern auch das Potenzial
zur Uberwindung dieses Leidens:'%6 Antik-stoisch interpretiert wird der
passio — hier verstanden als seelische Unruhe — als perturbatio'”, die ratio
als ausgleichende Ruhe entgegengesetzt; in der christlichen Passionsmys-
tik wird schlieflich das Leiden positiv umgewertet, »als gloriosa passio
aus glihender Gottesliebe«!8. Von hier aus riicken »die Inhalte >Leidenc
und >schopferische, ekstatische Liebesleidenschaft« [eng] aneinander«!%’.
Aus dieser Dimension heraus erwichst die Bedeutungsebene von >Leiden-
schaft< im Sinne von Brennen fir etwas, und von hier aus ist es auch nicht
mehr weit zu den »groffen menschlichen Begierden, und [...] [der] deut-
liche[n] Neigung, sie als tragisch, heroisch, erhaben und bewunderungs-
wirdig anzusehen.«?®® Die bewunderungswiirdige Leidenschaft entfaltet
in der Asthetik des Erhabenen ihre Wirkung, in der sich Schreckliches
und Herrliches vereinen.?%!

Gegen Mitte des 18. Jahrhunderts wird der Begriff >Leidenschaft< in
Deutschland zunehmend abgelost von den Begriffen >Gefiihl< und >Emp-
findung«2?2 Zu diesem Zeitpunkt gelten die Leidenschaften bereits als die

196 Diese Unterscheidung in einem Moment der actio innerhalb der passio schwingt denn
auch in Kants Begriffsdifferenzierung noch mit, die er in der Kritik der Urteilskraft lie-
fert: »Affekte sind von Leidenschaften spezifisch unterschieden. Jene beziehen sich blof§
auf das Gefiihl; diese gehoren dem Begehrungsvermdgen an, und sind Neigungen,
welche alle Bestimmbarkeit der Willkir durch Grundsatze erschweren oder unmog-
lich machen. Jene sind stirmisch und unvorsitzlich, diese anhaltend und tberlegt: so
ist der Unwille als Zorn ein Affekt; aber als Haf§ (Rachgier) eine Leidenschaft. Die letz-
tere kann niemals und in keinem Verhaltnis erhaben genannt werden; weil im Affekt
die Freiheit des Gemiits zwar gehemmt, in der Leidenschaft aber aufgehoben wird.«
(KU, B121; Immanuel Kant: Kritzk der Urterlskrafi. Hg. von Heiner F. Klemme, Piero
Giordanetti, Hamburg 2009, S. 144, Herv. i. O.)

197 Vgl. Auerbach: »Passio als Leidenschaft«, hier: S. 163-164.

198 Kliche: »Passion/Leidenschaft«, hier: S. 688. Siehe hierzu ausfihrlich auch Auerbach:
»Passio als Leidenschaft«, v. a. S. 164-167.

199 Auerbach: »Passio als Leidenschaft«, hier: S. 167.

200 Ebd., S.173.

201 Vgl. Kliche: »Passion/Leidenschaft«, hier: S. 699-700; und Auerbach: »Passio als Lei-
denschaft«, hier: S.173. So wird es schlielich bei Racine zum Ziel der Tragodie, Lei-
denschaften zu erregen und zu verherrlichen (vgl. ebd).

202 Vgl. Kliche: »Passion/Leidenschaft«, hier: S.708-712. Kant verwendet 1790 in seiner
Kritik der Urteilskraft den Begriff >Gefihl« fir das, was »traditionellerweise mit den Be-
griffen des Affekts oder der Leidenschaft bezeichnet wird.« (Ebd., S.711) Vgl. aufer-
dem Newmark: Passton — Affekt — Gefiibl, S. 9.

96

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

»eigentlichen Antriebskrifte der Menschen, als Grundlage von Individua-
litat«?®. Diesen Status beibehaltend verschiebt sich gleichzeitig das Ver-
standnis von Emotionen und Emotionalitit. Die »Lessingsch[e] Kathar-
sis«?% befordert Empathiefihigkeit und erregt nicht mehr nur Affekte. So
wird bei Lessing die Begriffsverschiebung von Leidenschaft zu Gefiihl
bzw. Empfindung sichtbar: Lessing ordnet »die Darstellung der Leiden-
schaften als Mitte/ und nicht als Zweck der dramatischen Veranstaltung«?%S
ein und reduziert dartiber hinaus die Pluralitat ganzer Affektkataloge auf
eine einzige Leidenschaft bzw. einen Hauptaffekt: das Mitleiden.2%¢ Durch
die Fokussierung auf diesen zentralen Affekt nimmt Lessing das Empfin-
dungsvermogen des Menschen in den Blick, das >Empfinden« drangt Ter-
minus und Konzept der >Affekte« und >Leidenschaften«< zurtick. Lessing ist
es auch, der im Deutschen den Begriff >empfindsam« pragt, als Uber-
setzung von dem englischen Terminus >sentimental«?®” Von Grofbritan-
nien aus kamen auch die entscheidenden Impulse zur Sensibilisierung Eu-
ropas, die tber Frankreich auch nach Deutschland fand: moralische Wo-
chenzeitschriften, die >moral-sense<Philosophie, und die Literatur von
Milton, Richardson und Shakespeare, um nur einige zu nennen.?%® Auf
deutscher Seite gab es Bemthungen, die franzosische Begriffsdifferenzie-
rung zwischen sensations (durch duflere Gegenstinde hervorgerufene Emp-
findungen) und sentiments (auf bloe Vorstellungen bezogene Empfin-
dungen) auch in die deutsche Sprache zu tbertragen; diese minden je-
doch in Begriffsneuschopfungen (von Empfindnis tiber Empfund bis hin

203 Hibsch: »Vom Affekt zum Gefiihl«, hier: S. 139.

204 Kliche: »Passion/Leidenschaft«, hier: S. 709.

205 Ebd., Herv.i. O.

206 »[Dlie Bestimmung der Tragodie ist diese: sie soll unsere Fihigkeit, Mitleid zu fiiblen,
erweitern.« (Gotthold Ephraim Lessing/Moses Mendelssohn/Friedrich Nicolai: Brief-
wechsel tiber das Trauerspiel. Hg. von Jochen Schulte-Sasse, Miinchen 1972, S. 55, Herv.
i. O.) Bekannt geworden in diesem Zusammenhang ist auch Lessings Credo »Der mit-
leidigste Mensch ist der beste Mensch.« (Ebd., im Original hervorgehoben) Auch
Rousseau macht das Mitleid zum tragischen Hauptaffekt (vgl. Grimm: »Affekt,
hier: S. 34).

207 Vgl. Scheer: »Gefiihl«, hier: S. 649.

208 Fontius: »Sensibilitit/Empfindsamkeit/Sentimentalitit«, hier: S.494-495. Auf genau
diese Autoren bzw. deren Werke nimmt Gbrigens auch Gerstenberg in seinen éstheti-
schen und literarischen Schriften explizit Bezug: Den Stoff von Richardsons Clarissa
verleibt er sich selbst ein und verwendet ihn fiir seine Kantate Clarissa Harlowe (aus-
fuhrlicher zu Clarissa in Kap. 3.2.2). Die Dramen Shakespeares bilden den Ausgangs-
punkt fir Gerstenbergs Ausfihrungen tber das Genie (siche M20), werden aber auch
vorab in einigen Briefen besprochen (siche M14-18).

97

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

zu Fuhlung) und -verwirrungen, da sie von mehreren gleichzeitig ange-
stellt wurden. Die eindeutige Zuordnung der Begriffe >Empfindung« zu
sensation und >Gefihl« zu sentiment — wie sie oft gemacht wird - stiftet kei-
nerlei Ordnung, da nur allzu oft von ihr abgewichen wird; sie ist vor die-
sem Hintergrund nie vorbehaltlos zu tbernehmen.??? Auch Gerstenbergs
Terminologie entspricht nicht dieser Zuordnung, er tbersetzt (wie Les-
sing) das englische sentimental mit empfindsam (vgl. R, S. 138). Empfindsam
setzt sich als fihrender Emotionsterminus durch, der schlieflich auch na-
mensgebend fur Literatur und Epoche wird.210

Auch wenn beide Begriffe — Gefithl wie Empfindung - konzeptuell
miteinander im Zusammenhang stehen und oft synonym verwendet
werden?!!, so gibt es auch Unterschiede: >Empfindenc ist ein Terminus,
der eine epistemologische Historie hat. Als vernunftanaloge, auf Wahr-
nehmung basierende Tatigkeit erginzt das Empfinden das Erkennen.?!2
Wie apriorische Erkenntnisse sind Empfindungen eben auch Produkte
geistiger Tatigkeit: »Empfindungen entstehen aus den Vorstellungen der
Seele«?13. >Gefiihl< hingegen steht in diesem Zusammenhang fir die
Wahrnehmung selbst, hat »viel mehr Aehnlichkeit mit dem eigentlich

209 Von solchen Zuordnungen kann man aber durchaus auch pauschalisierend lesen, z. B.
bei Kliche: »Passion/Leidenschaft«, hier: S. 705. Mendelssohn z. B. verwendet diese Zu-
ordnung aber genau umgekehrt, er tibersetzt fiir sentiment >Empfindung« und fiir sensa-
tion >Fihlunge (vgl. Fontius: »Sensibiliti/Empfindsamkeit/Sentimentalitite,
hier: S. 502).

210 Vgl. Fontius: »Sensibilitit/Empfindsamkeit/Sentimentalitit«, hier: S.502-503. Klop-
stocks Lyrik — von der spiter zu reden sein wird (siche Kap. 2.3.3) — wird zum Inbe-
griff dieser empfindsamen Literatur werden. In Goethes »Kultbuch der empfindsamen
Literatur« (Scheer: »Gefiihl«, hier: S. 649) Die Leiden des jungen Werthers wird Lottes
Aussprache des Namens >Klopstock« reichen, um den Protagonisten sich selbst in
einem »Strome von Empfindungen, den sie mit dieser Losung tber [ihn] ausgof8« (Jo-
hann Wolfgang von Goethe: Die Leiden des jungen Werthers [1774]. Hg. von Joseph
Kiermeier-Debre, Miinchen 1997, S. 34 (am 16. Juny)) vergessen zu lassen.

211 »Man braucht das Wort: Gefiihl, in so weit sich solches auf die Seele bezieht, beynahe
durchgehends in dem Sinne, als, Empfindung.« (Johann Joachim Spalding: Gedanken
iiber den Werth der Gefiible in dem Christenthum, Leipzig 1773, S. 9, Herv. i. O.)

212 Auf dieses stark geistige Verstindnis von >Empfindung« verweist auch nochmal Gott-
scheds Auffassung des Begriffs. Die Unterscheidung, die er fir den Begriff vornimmt,
ist analog zu Leibniz’ Unterscheidungen bzgl. Begriffen bzw. Erkenntnissen (siche
hierzu Kap. 1.1.1): Gottsched differenziert »in >klare und dunkle E[mpfindungJ«, wo-
bei er »die klaren in »deutliche und verwirrte« (O. Neumann: »Empfindungs, in: Joa-
chim Ritter (Hg.): Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 2: D-F 1972, S. 456-474,
hier: S. 459) unterscheidet.

213 Spalding: Gedanken iiber den Werth der Gefiible, S. 9.

98

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

korperlichen Eindrucke«?: Der Terminus wird zunachst — z. B. bei Her-
der?!s — Gberwiegend fiir den Tastsinn verwendet?'¢ und erfahrt erst all-
mahlich die Erweiterung des Bedeutungsspektrums, das sich nicht mehr
nur auf ein Sinnesorgan bezieht. Die Abgrenzung zwischen Gefithl und
Empfindung auf Korperlichkeit oder A-Korperlichkeit festzulegen, wire
jedoch zu kurz gegriffen. Denn auch der Begriff der Empfindung ist Gber
die Zeit aus der cartesianisch vorgedachten Korperferne in Korpernihe
gertickt: Der Mediziner und Dichter Albrecht von Haller unterscheidet
zwischen reizbaren und empfindlichen Korperteilen, wobei die empfindli-
chen auf Vorstellungen der Seele reagieren, die reizbaren auf physische
Stimuli. Gereizt-Werden oder Empfindlich-Reagieren werden dabei beide
als Korperfunktionen eingestuft. Im Terminus >empfindlich« fallen diese
korperliche Dimension und epistemologisch-geistige Empfindungen lan-
ge zusammen.?!”

Mitte des 18. Jahrhunderts hat sich die Bedeutung >innere Empfindung:
far >Gefthl« etabliert.?!® Das, was mittels des Gefiihls wahrgenommen
wird, verschiebt sich von der Auflenwelt ins Innere des Menschen. Die
oberflachlich-sinnliche Dimension, die noch in der Bedeutung >Gefiihlc
im Sinne von >Tastsinn< dominant war, erfihrt eine Umorientierung ins
Innere, das >Gefiihlc wird zu einem Instrument der Selbstwahrnehmung,.
Zeitgleich mit dieser Umorientierung verschiebt sich auch die Modalitit
des Begriffs >Gefiithl: Die bloffe korperliche Empfindungsfahigkeit, vom

214 Ebd., S. 10.

215 Vgl. Scheer: »Gefiihl, hier: S. 649.

216 >Gefiihlc und >Geschmack« werden bei Shaftesbury im Ubrigen synonym verwendet.
Beide Sinne werden gebraucht, um zu dsthetischen — und damit einhergehend zu ethi-
schen — Urteilen zu kommen und kénnen darin auch durchaus geschult werden (vgl.
Scheer: »Geflihl«, hier: S. 635).

217 Fontius: »Sensibilitit Empfindsamkeit/Sentimentalitit«, hier: S. 500-501. Auch in der
Tradition auferhalb Deutschlands ist das Changieren des Begriffs zwischen Korper-
lichkeit und A-Korperlichkeit zu beobachten (vgl. im Eintrag »Empfindung« in Neu-
mann: »>Empfindunge, hier: S. 456-458).

218 Scheer: »Gefiihl«, hier: S. 630. Das ist bemerkenswert schnell, in Worterbtichern An-
fang des 17. Jahrhunderts taucht der Begriff noch iiberhaupt nicht auf, Anfang des 18.
Jahrhunderts lediglich im Sinne von Tastsinn und noch 1735 hatte das Gefiihl »keine
seelische oder psychische Dimension bezeichnet.« (Jutta Stalfort: Die Erfindung der Ge-
fiible. Eine Studie iiber den historischen Wandel menschlicher Emotionalitit (1750-1850),
Bielefeld 2013, S.265.) Die diskursive Produktion des Begriffs >Gefiihl< datiert Leh-
mann erst »an der Schwelle zur Moderne um 1800« (Lehmann: »Geschichte der Ge-
fiihle«, hier: S. 140).

99

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

franzosischen sensibilité abgeleitet?'?, ist abhingig von der korperlichen
Befihigung zu fihlen durch den Tastsinn. Sie markiert noch stark die
Passivitit des Subjekts. Das >Gefiihl« ist abhangig von dem, was von auffen
auf das jeweilige Sinnesorgan einwirkt. Mit der Umlenkung der Wahrneh-
mungs-Ausrichtung des Gefiihls ins Subjektinnere wird dem Subjekt eine
aktivere Rolle zuteil: Fithlen bzw. Empfinden wird zur Tatigkeit des Sub-
jekts. Sinnliche Einwirkungen, die diese Tatigkeit beeinflussen, kénnen
zwar weiterhin von auflen an das Subjekt herangetragen werden, nun aber
auch — vermittels der Einbildungskraft??® — dem Subjekt selbst entsprin-
gen. Eine terminologische Trennung zwischen Geftihl und Empfindung
wird 1777 von Tetens fixiert:

Gefiihle, den Empfindungen entgegen gesetzt, sind solche, wo blof§ eine Verin-
derung oder ein Eindruck in uns und auf uns gefithlet wird, ohne daf§ wir das
Objekt durch diesen Eindruck erkennen, welches solche bewirket hat. Empfin-
den zeiget auf einen Gegenstand hin, den wir mittelst des sinnlichen Eindrucks
in uns fihlen, und gleichsam vorfinden. Dazu kommt noch ein anderer Neben-
zug, der die Bedeutungen dieser Worter unterscheidet. In dem Empfinden einer
Sache begreifen wir zugleich mit, dafl wir sie gewahrnehmen, appercipiren,
erkennen oder von andern unterscheiden: Das Wort Gefiihl scheinet von einem
allgemeinern Umfange zu seyn, und auch das dunkelste Gefiihl einzuschlie€en,
wo derselbige Aktus des Fithlens vorhanden ist, ohne daff wir das Gefiihlte
unterscheiden.??!

Empfindungen werden — im Gegensatz zu Gefihlen - begleitet von
der Erkenntnis tber den auslosenden Gegenstand, es kann ein objekti-
ver Bezug zur Emotion ausgemacht werden, Empfindungen haben inso-
fern eine reflektierende Dimension. Diese terminologische Fixierung und
Trennung von Gefithlen und Empfindungen — die nebenbei bemerkt zu
einer wichtigen Voraussetzung fir Kants Ausfihrungen werden sollte???
— findet erst 1777 statt. Vorher verschwimmen die Begriffe z. T. mitein-
ander, verindern sich noch stark, werden verschieden eingesetzt. Fur
Gerstenberg gilt, was fiir die gesamte Ubergangsphase gilt: »Wahrend alte
Vokabeln und Termini erhalten bleiben, dndern sich ihre Inhalte grund-

219 Fontius: »Sensibilitit/Empfindsamkeit/Sentimentalitat«, hier: S. 487.

220 Zur Einbildungskraft siehe Kap. 1.2.2.3.

221 Johann Nicolaus Tetens: Philosophische Versuche iiber die menschliche Natur und ihre Ent-
wicklung, Leipzig 1777, S. 167-168.

222 »Gefiihl bedeutet fir ihn [Kant, Anm. UK] einen Zustand innerer Affizierung, ohne
daf ein Erkenntnisbezug zum Affizierenden besteht. Empfindung dagegen verweiset
auf den Ausloser (Gegenstand) der Affektion.« (Scheer: »Gefiihl«, hier: S. 649)

100

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

legend und weisen auf wesentliche Umschichtungen in der Poetik tber-
haupt.«??3 Dessen sollte man sich bewusst sein, wenn man versucht, Gers-
tenbergs Begriffsgebrauch der verschiedenen Emotions-Termini einzuord-
nen, denn genau das wird auch bei Gerstenberg sichtbar: Hauptsichlich
verwendet er den Begriff >Empfindungen< und macht ihn zum Ausgangs-
punkt seiner Asthetik. Emotionen und Emotionalitat — egal, mit welchem
Terminus beschrieben — »machen den Bereich der Innerlichkeit aus, aus
dem die Dichtung >stromenc soll.<??4 Zu diesen Termini zihlt auch das
>Herz« als der Sitz fir die Emotionen. Gerth beobachtet: »Kaum ein Wort
kommt so hiufig bei Gerstenberg vor wie >Empfindung««??5 Alle tibrige
Begriffsverwendung ist unsystematischer, als Gerths Darstellung vermuten
lasst, sie ist v. a. weder stringent gleichbleibend, noch folgt sie einer
bestimmten Logik. Fir die A-Systematik von Gerstenbergs Asthetik ist
das wenig Gberraschend, fir die akribische Sprachprazision, die man an
anderer Stelle von ihm kennt, allerdings schon. In dieser vermeintlichen
Unordnung wird sichtbar, dass Gerstenbergs Schaffenszeit zusammenfallt
mit der Begriffsbildung der Termini >Empfindung< und >Gefihlc — in
die Ubergangsphase, in der diese Termini die alteren Passio-Begriffe erst
abzul6sen beginnen. Um Gerstenbergs Terminologie trotzdem greifbar zu
machen, sei seine Begriffsverwendung hier trotzdem kurz dargestellt.?26

Empfindungen

Gerstenberg verwendet >Empfindung« vorwiegend als Terminus der Inner-
lichkeit und reduziert dabei das epistemologische Gewicht, das noch der
Baumgarten’sche Empfindungs-Begriff hatte. Er zogert, die Empfindung
wie Rousseau oder Baumgarten als grundlegend fiir Erkenntnisse auszuge-
ben:

223 Gerth: Gerstenbergs Poetik, S. 12.

224 Ebd., S.103.

225 Ebd., S.104.

226 Um wenigstens dieser Darstellung eine Struktur zu geben, die dem Dargestellten
nicht von sich aus gegeben ist, werden im Folgenden die entsprechenden Termini
gegeniibergestellt und ihre Verwendung verglichen. Der >Empfindung« als zentraler
Terminus Gerstenbergs sei ein alleiniger Absatz vorangestellt. Es erfolgt kein akribi-
scher Nachweis entlang Gerstenbergs gesamten (Euvres — das wire zu umfangreich —,
sondern es werden exemplarisch einige Stellen herausgegriffen.

101

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Und durch die Empfindung sollen alle unsere Kinntnisse, und unsre ersten Er-
kenntnifigriinde auch bestitigt werden? Wehe der Philosophie, wenn jeder
Phantast sich in Absicht ihrer Erkenntnifgriinde auf seine Empfindung berufen
darf. Der Philosoph muf aus der Beobachtung tiber die Empfindungen und
tiber die tber die Seele allgemeine Erfahrungssitze ziehen, und dadurch, nicht
durch die Empfindung selbst, seine Aussagen bestatigen wollen. (R, S. 178)

Die mit der Asthetisierung zusammenhingende, zwangslaufige Subjekti-
vierung von Erkenntnissen reduziere den Anspruch derselben auf Allge-
meingultigkeit:
die Empfindung ist also das Kennzeichen der Wahrheit von der Empfindung,
denn anschauendes Denken ist ja empfinden. Und wessen Empfindung ist denn

das richtige Kennzeichen? Und wie ist es die Empfindung? Und welches ist denn
wieder das Kennzeichen, daf§ die Empfindung wahr sey? (R, S. 178)

Gerstenberg greift hier eine Problematik auf, die auch Hume schon 1757
in Of the Standard of Taste formuliert hat: »All sentiment is right<?%,
so Hume, da diese Evidenz aber selbstbeziiglich sei, sei sie auch nicht
verallgemeinerbar. Gerstenberg 16st diesen Widerspruch zwischen der ei-
gentlich unmoglichen Allgemeingiltigkeit von Empfindungen bei gleich-
zeitig zwanglaufiger Subjektivitit des sinnlichkeitsabhingigen Erkenntnis-
vermogens auf: Er stuft die Empfindungen als initial-wahrheitsfindend
ein, aber nicht als fahig, die Wahrheit zu verbirgen:

Die Empfindung hilft uns die Wahrheit finden; sie macht uns gewif, daf§ wir sie
gefunden haben; aber sie ist nicht das Kennzeichen derselben: das muf§ ja in der
Wahrheit selbst und ihrem Verhiltnis zu unserm Denken und Empfinden lie-
gen; sonst haben alle Schwirmer das sicherste und zuverliigste Kennzeichen
der Wahrheit, sie empfinden alles, was sie sagen. (R, S. 178-179)?8

Gerstenberg sortiert den Terminus >Empfindung« dieser Rezension zufol-
ge bewusst in die Tradition von Baumgartens Aesthetica ein. Diese Rezen-
sion — die eigentlich ein anderes Werk in den Blick nimmt — mutet
geradezu wie ein Kommentar zur Aesthetica an.??® Obwohl der Terminus
in den meisten von Gerstenbergs Schriften — wie eingangs schon bemerkt
— Uberwiegend als Begriff der Innerlichkeit begegnet, tragt Gerstenbergs

227 David Hume: »Of the Standard of Taste« [1757], in: The Philosophical Works of David
Hume, Edinburgh 1826, S. 256-282, hier: S. 259.

228 Am Rande bemerkt: Die Aktualitit von Gerstenbergs Einschatzung ist ca. 250 Jahre
spiter brisant; nimlich in Zeiten von Fake News und Emotions-Politik, deren Hand-
lungsmotivation oft in gefiihlten statt objektiven Wahrheiten begrindet liegt.

229 Das illustriert den bedeutenden Einflusskreis von Baumgartens Asthetik.

102

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

Begriffsverwendung beiden Dimensionen Rechnung und tritt nicht nur
im Sinne von Rihrseligkeit und emotionalem Uberschwang auf. Gersten-
berg ist somit am Puls der Zeit: Er arbeitet und wirkt in einer Zeit, in der
der Begriff sich tiberhaupt erst bildet.

Als bedeutsam fir die Begriffsbildung stuft die Forschung Sternes Ro-
man A Sentimental Journey through France and Italy (1768) ein.?** Gersten-
berg rezensiert in der Hamburgischen Neuen Zeitung noch im selben Jahr
die deutsche Ubersetzung. Er lobt den Ubersetzer (in der Rezension nicht
namentlich genannt, laut Fontius J. J. C. Bode?3!) als einen »Mann von
Einsicht« (R, S. 137). Besonders hebt er Bodes — aus Gerstenbergs Sicht ge-
lungene — Ubersetzung »des Wortes Sentimental« (R, S.138) hervor und
zitiert dessen »richtige Griinde« (R, S. 138) dafiir:

es kommt hier darauf an, Wort durch Wort zu tbersetzen; nicht eines durch
mehrere zu umschreiben. Bemerken Sie sodann, dafl Sentimental ein neues
Wort ist. War es Sternen erlaubt, sich ein neues Wort zu bilden, so mufS es eben
darum auch seinem Uebersetzer erlaubt seyn. Die Englander hatten gar kein Ad-
jectivum von Sentiment: wir haben von Empfindung mehr als eines: empfind-
lich, empfindbar, empfindungsreich; aber diese sagen alle etwas anders. Wagen
Sie, empfindsam. Wenn eine mithsame Reise eine Reise heifst, bey der viel M-
he ist; so kann ja auch eine empfindsame Reise eine Reise heiflen, bey der viel
Empfindung war. Ich will nicht sagen, daf§ Sie die Analogie ganz auf Ihrer Seite
haben dirften. Aber was die Leser vors erste bey dem Worte noch nicht denken,
mogen sie sich nach und nach dabey zu denken angewohnen. (R, S. 138)

Dass v. a. die englische Literatur auf Gerstenbergs Terminologie und
Schaffen einwirkt, zeigt sich auch an anderer Stelle. So zitiert die Stoffaus-
wahl zu seiner Kantate Clarissa Harlowe (undatiert) Richardsons Clarissa,
or The History of a young Lady (1747/1748) an — das Werk, in dem sich
Fontius zufolge »der erste schriftliche Beleg jenes Wortes [findet], das der
gefihlvollen Richtung schlieflich den Namen >Sentimentalismus< geben
sollte«?2. Gerstenbergs Schaffen fillt in die begriffsbildende Phase, in
der »empfindsamc sich z. T. noch untibersetzt an das englische >sentimen-
tal< anlehnt. Das vorige Zitat von Bode zeigt, wie flexibel der Begriff
zu diesem Zeitpunkt noch ist: »>Empfindsam« kénne fir das englische
»sentimental« gesetzt werden, so schreibt er; und gleichzeitig betont er,
wie begriffs- und bedeutungsreicher die deutsche Sprache dahingehend
eigentlich ist, indem sie zwischen »empfindlich, empfindbar« und »emp-

230 Vgl. Fontius: »SensibilitaitEmpfindsamkeit/Sentimentalitit«, hier: S. 487.
231 Vgl. ebd.
232 Ebd., S.495.

103

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

findungsreich« unterscheiden kann. Gerstenbergs Terminologie ist a-syste-
matisch und diese A-Systematik ist ein Symptom der Begriffsbildung eines
Terminus, der noch flexibel und nicht gefestigt ist. Inwiefern Gerstenberg
an der Begriffsbildung maf$geblich beteiligt war, ist schwierig einzuschat-
zen. Er scheint mehr ein scharfsinniger Beobachter und Kommentator
derselben gewesen zu sein und hat dabei die entsprechenden Konzepte in
seine Schriften aufgenommen.

Empfindung und Gefiihl

Gerstenberg verwendet die Begriffe >Empfindung« und >Gefiihl« weitestge-
hend synonym. Exemplarisch sei hier eine Stelle angefiihrt:

[...] so wirden wir es doch noch immer fir sichrer halten, daf§ ein Dichter, der
sich auf dem rechten Pfade der Natur fuhlt, sein eignes Gefiihl treulich ausdricke,
als daf§ er, um sich in einen fremden Horizont zu versetzen, sich Zwang anthut,
und dartber das einzige Mittel einbiiflt, wodurch er sich iiberzeugen konnte,
der Empfindung treu geblieben zu seyn. (R, S. 350, Herv. UK)

An dieser Stelle werden die vorkommenden Begriffe >Gefiihl< und >Emp-
findung« austauschbar verwendet. Es geht um den Originalausdruck des
dichterischen Genies, das aus der Fiille seines eigenen Inneren, aus seinem
eigenen Emotionsfundus schopft und diese inneren Emotionsvorginge
zum Ausdruck bringt. Neben dieser Rezension gibt es aber auch andere
Belegstellen, in denen Gerstenberg die Termini unaustauschbar nebenei-
nander stellt, z. B.:

Man fiihit nur den Eindruck der Dinge, und aus der innern Vergleichung dessel-
ben mit unsern natirlichen Trieben der Empfindungen entsteht ein Urtheil Gber
das Verhalntif§ [sic] desselben zu uns, aber kein Gefiihl. (R, S. 177, Herv. UK)

Ein Urteil tber ein Verhiltnis von >Empfindung« und >Gefiihlc durch
Vergleichung derselben kann nur dann entstehen, wenn Gerstenberg die
beiden Begriffe eben nicht als synonym begreift. So, wie er die Termini
hier anwendet, differenziert er die Begriffe genau wie zuvor beschrieben:
>Gefithl« als Wahrnehmungsterminus, der das innere Subjekt mit der Au-
Benwelt verbindet; und >Empfindungcals Tatigkeit der Seele.

Theoretisch war Gerstenberg die Unterscheidung zwischen Gefiihl und
Empfindung durchaus gelaufig. Im Uberblick tber sein gesamtes (Euvre
kann zwar Gerth zugestimmt werden, wenn dieser schreibt: »Die Empfin-
dung (nicht diese oder jene Empfindung) kann auch mit dem >Geftihlc

104

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

gleichgesetzt werden.«?33 Pauschalisierend als Grundsatz festgeschrieben
werden kann diese Einschitzung allerdings nicht.

Empfindung und Leidenschaft — Pathos

Dass Gerstenbergs Terminologie in einem noch nicht geordneten Begriffs-
feld angesiedelt ist, zeigt sich ein weiteres Mal, wenn man sich vor Augen
fihrt, dass Gerstenberg sogar den Begriff >Leidenschaft« weitestgehend sy-
nonym zu >Empfindung< verwendet — bestenfalls in der Ausprigung im
Sinne einer intensivierten Empfindung. Beides fasst er unter >Pathoss
denn wenn er »Regeln fiir das Pathos« (R, S. 101) festlegen will, so geht es
ihm darum, »Leidenschaften und Empfindungen zu erregen.« (R, S.101)
Mit kaum merklichem zeitlichen Abstand finden sich diese beiden ver-
schieden formulierten Auffassungen Gerstenbergs von der Tragodie:

1767 1768
Briefe iiber Merkwiirdigkeiten der Lit- | Rezensionen in der Hamburgischen
teratur Neuen Zeitung
Der Stoff der Dichtkunst, nach Wenn ich ein Trauerspiel lese, so

einer gewohnlichen und richtigen | denke ich mir zweyerley. Hand-
Induction sind Handlungen und | lung, und rithrende Handlung. Da-

Empfindungen, Handlungen mit raus flieen also auch zweyerley
Empfindungen verbunden, Emp- | Regeln: Regeln fir die Handlung,
findungen mit Handlungen ver- | und Regeln fiir das Pathos dersel-

bunden, Handlungen ohne Emp- | ben. Nur bey einer einzelnen Sce-
findungen, und Empfindungen oh- | ne darauf sehen, ob die Handlung,

ne Handlungen. und, nicht ob das Pathos fortschrei-
(M20, S. 393, Herv. 1. O.) te, ist sehr ungereimt: denn das
Eine ist so wichtig als das Andre.
(R, S 101)

Tabelle 2: Status von Handlung und Empfindung im Drama laut Gerstenberg

Der grofle Unterschied in den beiden hier gegeniibergestellten Passagen
liegt darin, dass Gerstenberg 1767 auch Handlung ohne Empfindung —
oder umgekehrt — noch als Dichtkunst einstuft, 1768 jedoch Handlung

233 Gerth: Gerstenbergs Poetik, S. 103.

105

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

und Emotion als eng zusammengehorig beschreibt. Die spitere Haltung
wird er in den 1780ern — beim Abfassen seines Melodramas Minona oder
die Angelsachsen — wieder relativiert haben. Was durch die Gegentiberstel-
lung dieser Zitate, v. a. durch die parallele Formulierung gezeigt werden
kann, ist, dass die Emotionstermini >Empfindung« und >Pathos< hier im
gleichen Sinne verwendet wurden: als konstituierende Komponente fir
die Dichtung, neben der Handlung.

Leidenschaft und Sentiment

Gerstenbergs Terminologie tiberrascht: Denn obwohl er sowohl >empfind-
sam< und >sentiment< zusammenbringt, als auch >Empfindung« und >Lei-
denschaft« synonym verwendet, so setzt er das Aquivalenzprinzip aufler
Kraft, indem er (manchmal) einen Unterschied zwischen >Leidenschaft«
und >Sentiment« macht. Das mag daran liegen, dass seine Rolle als deut-
scher Asthetiker z. T. nicht mit derjenigen des Kritikers und begeisterten
Lesers englischer Literatur Gbereinstimmt. Synonym verwendet Gersten-
berg die Begriffe im »Schreiben an Herrn Weile« (1764), das der Braut
von Beaumont und Fletcher vorangestellt ist: Was er auf der einen Seite
»Sprache der Leidenschaften« nennt, beschreibt er eine Seite spater als
»Sprache des [...] Sentiments« (B, S. 13-14). Wenn es jedoch darum geht,
die Besonderheiten eines von ihm sehr verehrten Schriftstellers — Shake-
speare — herauszustellen, macht Gerstenberg (im Jahr 1766) sehr wohl
einen Unterschied: »Young schilderte Leidenschaften; Schakespear das mit
Leidenschaften verbundne Sentiment« (M15, S. 225). Die Unterscheidung,
die er dann diesbeziglich ausbuchstabiert, passt in die bereits dargestellte
Begriffsentwicklung und stellt die »Sentiments« als die feiner nuancierten
Emotionen dar, die nicht mehr nach dem Affekt-Prinzip funktionieren,
sondern mittels der Ausdrucksasthetik. Die Leidenschaft als »emotionale
Vielfalt«?3* geht dabei auf die Nuancierung der Sentiments zuriick. Gers-
tenberg zitiert Raines, um Shakespeares Talent und damit die Begriffsdif-
ferenzierung zu beschreiben. Shakespeares Fahigkeit bestehe demnach da-
rin,

234 Carolin Steimer: »Der Mensch! Die Welt! Alles«. Die Bedeutung Shakespeares fiir die Dra-
maturgie und das Drama des Sturm und Drang, Frankfurt am Main 2012, S. 131.

106

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.1 Bestimmen und Empfinden

jede Leidenschaft nach dem Eigenthiimlichen des Charakters zu bilden, die Sen-
timents zu treffen, die aus den verschiednen Tonen der Leidenschaften entsprin-
gen, und jedes Sentiment in den ihm eignen Ausdruck zu kleiden. (M15, S. 233)

Die Begriffsdifferenzierung, die Gerstenberg fiir den deutschsprachigen
Terminus >Empfindungen< nicht macht, vollzieht er am unubersetzten
englischen Begriff >Sentiment< — v. a., um tber englische Literatur zu
sprechen.

Affekte als Leidenschaft, Empfindung

Auch >Affekte« reiht Gerstenberg zunichst in den Reigen der substitutiv
verwandten Emotions-Termini ein. >Affekt« setzt er nicht im traditionellen
Sinne ein, nicht abgrenzend zu den neueren Emotionsbegriffen, sondern
eher als Pendant zu >Leidenschaft« und >Empfindung« Statt den Gebrauch
des Terminus durch >Gefiihlc und >Empfindung< abzulosen, fillt er ihn
mit ahnlichem Inhalt und verandert nur die Gebrauchsweise. Wenn Gers-
tenberg Klopstocks Dichtung als die eines ausdrucksstarken »Original-
Skribenten« rithmt, dann lobt er v. a. die Stellen, »wo das Herz, wo die Af-
fekten reden!« (H22, S.348) Die »Natur der Affektensprache« (H22,
S.349), die Gerstenberg hier beschreibt, folgt dem Ausdrucksprinzip der
Empfindsamkeitsasthetik und nicht mehr der Affektlogik der frihen Neu-
zeit. Sehr deutlich wird das auch, wenn Gerstenberg von einer »allmahli-
gen Gradation des Affekts« (M15, S.234) spricht. Affekte in ihrem tradi-
tionellen Wortgebrauch sind nicht in dem Mafe graduierbar, wie es
>Empfindungen« sind, wie Janine Firges zeigt: Seit Spinoza dynamisieren
sich erst »Rander des Affekts«?3, es setzt eine Entwicklung ein, die Uber-
ginge verschiedener Emotionen ineinander — hier z. T. noch als Affekt be-
zeichnet — ermoglicht. Im Zuge der Anthropologisierung in der frithen
Neuzeit und der damit zusammenhingenden Asthetisierung im 18. Jahr-
hundert riicken »kontinuierlich-flieBende intensivierende Perzeptionen,
sensations und sentiments«<®3¢ in den Blick, eine Entwicklung, die ein »gra-
duell eingerichtetes Beschreibungssystem, das auf sensuellen Eindriicken
und Wahrnehmungen, Empfindungen und Gefiihl beruht«?3”, moglich
macht. Empfindungen sind nuancierter und damit graduierbarer als Af-

235 Firges: Gradation, S. 48.
236 Ebd., S. 55, Herv. i. O.
237 Ebd., S. 56.

107

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

fekte; Aftekte sind zwar abstufbar, Empfindungen dahingegen sogar fihig
zu kontinuierlichen Ubergingen. Die Formulierung »Gradation des Af-
fekts« ist damit eine Begriffsverwendung, die Empfindung und Affekt ter-
minologisch gleich — oder zumindest ahnlich — behandelt. Spater, im Jahr
1785, zeigt Gerstenberg in seinem Melodrama Minona oder die Angelsach-
sen, dass er — wenn auch nicht terminologisch, so doch dem Prinzip nach
— das Affektprinzip abhebt von empfindsamer Ausdrucksasthetik. Der
Protagonistin Minona, der Personifizierung des moderneren Empfin-
dungsprinzips, stellt er eine Antagonistin als Verkorperung der traditio-
nellen Affektdramaturgie gegeniber: Azia. Dem sprechenden Namen
nach funktioniert diese Figur in so starrer Affektgebundenheit wie die Az-
kunst, die laut Sulzer eine »Zeichnung auf metallene Tafeln ein[grabt]«?38,
Gemaf$ des Affektprinzips sind Azias Auerungsformen, die zum movere
bestimmt sind, nicht wie bei Minona spontaner Empfindungsausbruch,
sondern einstudierte, abrufbare Muster in Form von Rhetorik. Sie pro-
biert eine Ballade (MoAZ2, S.193-195) und eine Arie (MoAZ2, S. 196) aus,
um gleichermaflen wie Minona zu rithren. Das funktioniert auch — Gers-
tenberg fithrt an dieser Stelle die Funktionsweise der verschiedenen Emo-
tions- und der damit verbundenen Dichtungskonzepte vor.?

Es wird deutlich, dass Gerstenberg nicht mit den Begriffen in ihrer
ausgepragten Klarheit operiert, sondern eine dem Zeitpunkt der unabge-
schlossenen Begriffsbildung entsprechend unstete Terminologie verwen-
det. Bei der Arbeit mit Gerstenbergs Asthetik und mit seinen literarischen
Texten sollte das berticksichtigt werden. Hinter der Begriffsablosung von
Affekt-Leidenschaft zu Gefithl-Empfindung?#® — bzw. mit dieser Ablosung
einhergehend — stehen gewaltige Umschichtungen in der Theoriebildung,
die sich auch in Gerstenbergs ungeordnetem Emotionsvokabular nieder-
schlagen: Die Erfindung der Asthetik als Wissenschaft des Schonen, eine
Neuerfindung der traditionellen Dramentheorie?!, ein sich revolutionie-

238 Artikel »Aezen. Aezkunsts, in: Johann Georg Sulzer (Hg.): Allgemeine Theorie der scho-
nen Kiinste, 4 Bde., Bd. 1: A-J, Hildesheim 1771, S. 23.

239 Zur Figur Azia genauer in Kap. 4.2.2.2.

240 Vgl. hierzu auch das Kapitel »I.2 Transformation der Passionen« in Firges: Gradation,
S.37-62. Firges stellt diese Entwicklung kleinteiliger dar, als hier erfolgt; v. a. der Teil
zur Destruktion der Affekte ist in diesem Zusammenhang ausfiihrlicher und empfeh-
lenswert.

241 Gottscheds Critische Dichtkunst wird von Bodmer und Breitinger, aber auch von Les-
sing (Hamburgische Dramaturgre) infrage gestellt. Letztlich gehort auch Gerstenberg —
in Schul- und Studienjahren noch eingefleischter Gottschedianer — zu denjenigen, die
neue Prinzipien fiir die Konzeption von Dramen fordern und vorantreiben.

108

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Dichtung im Zeitalter der Asthetik

rendes Verstindnis der Einbildungskraft, ein anthropologisch ausgerichte-
tes Emotionsverstandnis, die Ablosung der Humoralpathologie durch den
nervosen Organismus. Und diese entscheidenden Umschichtungen brin-
gen nicht nur eine terminologische, sondern auch eine qualitative Verin-
derung mit sich: »Man empfindet anders, je nachdem ob man den Ur-
sprung seiner Empfindungen in den im Unterleib aufbereiteten Siften
oder in dem durch die fortschreitende Zivilisation geschwichten Nerven-
system lokalisiert«?#2. Nicht nur die Emotionen und die Wahrnehmung
derselben dndert sich, sondern damit einhergehend auch ihre Semiotik.
Emotionen sind in ihrer Phinomenalitit kulturabhingig, ebenso die Art
sie zu verstehen und dementsprechend zu kodieren. In den Kunsten zeigt
sich das an der Ablosung des Mimesis-Prinzips durch eine Ausdrucksis-
thetik. Man setzt sich keine Maske mehr auf und tberwiltigt den Zu-
schauer mit Affekten, sondern man bringt ihn zur Mit-Empfindung, in-
dem man sich selbst in den entsprechenden emotionalen Zustand ver-
setzt.?$ Das Spektrum der Empfindungen ist kleinteiliger und dement-
sprechend schwieriger zu erfassen, zu bestimmen und wiederzugeben als
Grundaffekte. Das Konzept der Physiognomik als Korperzeichen wird ab-
gelost durch mitschwingende Einfihlungs- und Ubertragungskonzepte,
die diese feinere Nuancierung erlauben. Das ist eine grundlegend vonein-
ander verschiedene Kommunikationsstruktur, die auch der verschieden
gedachten Emotionsstruktur gemaf§ ist.244

1.2 Dichtungim Zeitalter der Asthetik
1.2.1 Rhetorisch-poetische Sprache vs. dsthetisch-poetische Sprache

Die Etablierung der Asthetik und das damit einhergehende veranderte
Verstindnis der Emotionalitit des Menschen haben Einfluss auf deren
Auferungsformen. Die Form der natiirlichen wie auch die kinstlerisch
tberformten Emotionsiauflerungen hingen entscheidend davon ab, was

242 Koschorke: »Selbststeuerungs, hier: S. 179.

243 Vgl. hierzu auch das Kap. 1.5.

244 Diese Emotionsstruktur unterscheidet sich z. B. auch in ihrer zeitlichen Konzeption:
Wihrend Affekte in ihrem Uberfallcharakter plotzlich, zeitlich klar abgegrenzte Emo-
tionseinheiten darstellen, konnen Gefiihle und Empfindungen sich fliefend verin-
dern. Dementsprechend verandert sich auch die Funktionsweise der Kommunikation
dieser verschiedenen Emotions-Konzepte.

109

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

man unter >Leidenschaften< und >Empfindungen« versteht und wie man
sich ihre Funktionsweise vorstellt. Im 18. Jahrhundert verindert sich ei-
niges: die Begriffe von Emotionen, ihr (epistemologischer) Stellenwert,
damit zusammenhangend das Verstindnis von Literatur, und — ganz ent-
scheidend — auch das Medium der Literatur. Mit Ruckgriff auf Jirgen
Link unterscheide ich das primire Sprach-Medium (Alltagssprache) von
dem sekundiren Sprach-Medium (literarische Sprache), wobei ich unter
sliterarischer Sprache« rhetorische und poetische Sprache zusammenfasse,
da ich beide als sekundére Sprachmedien verstehe.?#’ Die primiren und
sekundaren sprachlichen Verinderungen zielen darauf, sprachlich oder
begrifflich Unbestimmbares einzuholen. Das dahingehende Desiderat der
Sprache soll durch mehr Anschaulichkeit in der Sprache relativiert wer-
den. Dieses Unterfangen starkt die klanglichen Elemente der poetischen
Sprache und verschafft schlieflich auch der Musik Eingang in die Poesie.
Bei der Literaturproduktion wird das primire Medium Sprache — All-
tagssprache — auf eine andere Ebene gehoben und dabei in ein anderes
Medium transformiert. Die bewusst geformte Sprache?#¢ bildet so ein
sekundires Medium: literarische Sprache. Seit Aristoteles ist die Frage
nach dem Zweck dieser sekundiren Sprache virulent, sei es innerhalb
der Rhetorik oder der Poetik, wobei die literarische Textproduktion tber
lange Zeitraume v. a. durch die Rhetorik bestimmt wurde. Zu massiven
Umbriichen dahingehend kommt es im 18. Jahrhundert: Der rhetorische
Sprachduktus wird in der Ara der Asthetik als zu artifiziell eingestuft, die
Rhetorik deswegen mehr und mehr abgelost durch poetische Konzepte.
Die Forschung spricht fiir diesen Zeitraum vom »Ende der R[hetorik]«<?47.
Genuin poetische Sprache von rhetorischer Sprache abzusondern, ist je-
doch alleine historisch gesehen nahezu unmoglich. Allerdings markiert
das 18. Jahrhundert einschneidende, paradigmatische Verinderungen der
poetischen Sprache, die sich von artifiziell-rhetorischen Mustern absetzen,

245 Jurgen Link beschreibt poetische Sprache als ein »sekundires semiologisches System«
(Jurgen Link: Literaturwissenschaftliche Grundbegriffe. Eine programmierte Einfiihrung auf
strukturalistischer Basts, Miinchen 1985, S. 102). Literarische Sprache ist demnach ein
Medium, das sich sekundar aus einem anderen generiert. Diese Beschreibung ist auch
in diesem Zusammenhang dufSerst fruchtbar.

246 In Jurgen Links Terminologie ist dieser Formungsvorgang eine »literarische Verfrem-
dung« (Link: Literaturwissenschaftliche Grundbegriffe, S. 100).

247 Siehe Ulrich Krellner: »Rhetorik«, in: Achim TrebeR (Hg.): Metzler Lexikon Asthetik.
Kunst, Medien, Design und Alltag, Stuttgart 2006, S.323-325. Laut Krellner wird »die
tiefgreifende Umwandlung der rhetorischen Kultur Europas [...] vielfach als das Ende
der R. beschrieben [...].« (Ebd., S. 324)

110

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Dichtung im Zeitalter der Asthetik

ihren Bruch mit rhetorischen Konventionen der Sprachformung ostenta-
tiv ausstellen. In diesem Kapitelabschnitt wird die poetische Sprache der
Empfindsamkeit beschrieben sowie ein Einblick in die zeitgenossische
Reflexion der poetischen Sprache gegeben. Dabei wird zeitgendssischen
Uberlegungen und poetischen Mustern besondere Aufmerksamkeit ge-
schenkt, die die klangliche und geistesgeschichtlich unterstellte Verwandt-
schaft mit dem Medium Musik sichtbar machen.

Das Ende der Rhetorik

Das Ende der Rhetorik lasst sich kaum getrennt denken von der Asthetik
und dem Medienbewusstsein des 18. Jahrhunderts. Diese Diskurse greifen
eng ineinander, sie hiangen zusammen mit den Umbriichen und den
neuen Denkweisen der Aufklirung und der Empfindsamkeit. Die Rheto-
rik steht bereits durch den cartesianischen Skeptizismus in der Kritik,
als sprachlich gezielt geformte Uberzeugungsstrategie gilt sie als Erkennt-
nis verstellende Methode. Seit Descartes richtet die Sprachformung sich
dementsprechend an der Tugend der Klarheit (perspicuitas) aus. Die Be-
deutung eines reichen ornatus erlebt zwar im Barock ihren Hohepunkt?48,
tritt dann aber mehr und mehr zuriick. Der ornatus ist dabei diejenige
der vier Tugenden sprachlicher Darstellung (virtutes elocutionis), der die
sichtbarsten materiellen Sprachformungen verlangt.?** Die Uberformung

248 Bei Cicero machte eine schmuckreiche Rede einen hohen Stil aus, die verwendete
Sprache ist durch Tropen und Figuren in einem hohen Grad geformt. Dabei hingen
der Gedanke und der sprachlich ausgeschmiickte Ausdruck desselben untrennbar zu-
sammen. Im Mittelalter verselbststindigt sich der ornatus und beansprucht Eigenrecht
(vgl. Karl-Heinz Gottert: Einfiihrung in die Rbetorik. Grundbegriffe — Geschichte — Rezepti-
on, Minchen 1998, S. 39-40).

249 Die vier virtutes elocutionis sind latinitas (Sprachrichtigkeit), perspicuitas (Klarheit), or-
natus (Schmuck), und aptum (Angemessenheit) (vgl. Gottert: Rbetorik, S.39). Dem or-
natus messe ich hier das materiell grote Einflusspotenzial zu, v. a. nach folgendem
Ausschlussverfahren: auch die Sprachrichtigkeit hat selbstverstindlich Einfluss auf
Sprachformungsprozesse, wird aber in der Nihe der Grammatik gesehen. Insgesamt
liegt in ihr weniger dsthetisches Formungspotenzial, Richtigkeit als Kriterium kann
bestenfalls syntaktisch formen. Die Angemessenheit kann in der Nihe der Dialektik
verortet werden, sie ist Teil einer durchdachten und passenden Argumentation und
damit eher ein inhaltliches als ein materiell-sprachliches Kriterium. Die Klarheit ist
z. T. als Widerpart zum ornatus zu sehen, da er im Sinne der Verstindlichkeit den
klarsten Ausdruck verlangt; uneigentliche Ausdriicke verbieten sich in diesem Sinne.
Klarheit ist zugleich in seiner philosophisch-epistemologischen Dimension zu verste-
hen, findet also in groflen Teilen auch auf inhaltlicher und nicht auf sprachlicher Ebe-

111

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

der Sprache dndert sich im 18. Jahrhundert in der Weise, dass das se-
kundare Sprachmedium eine andere Gestalt bekommt: weniger figural
ausgeschmiickt, weniger uneigentliche Rede, der neue Fokus liegt auf
Verstandlichkeit und Vermittelbarkeit des Gesagten. Diese Anderung ist
dabei nicht nur eine Verschiebung der Tugenden der sprachlichen Dar-
stellung, sondern sie ist Ausdruck einer fundamentalen Rhetorikkritik:
Die Bedeutung der Rhetorik in ihrer Gesamtheit steht unter den Vorzei-
chen des Rationalismus zur Disposition; die Entstehung der Asthetik und
die damit zusammenhingende Erstarkung kiinstlerischer Darstellung in
bildender Kunst, Musik und Dichtkunst tut das Ihrige?s%: »[I]n der Aus-
einandersetzung um die Dichtkunst beginnen sich entscheidende Grund-
voraussetzungen rhetorischen Denkens aufzulésen.«?!

Diese »Auseinandersetzung um die Dichtkunst« wird dabei im deutsch-
sprachigen Raum im 18. Jahrhundert von verschiedenen Personlichkeiten
in zahlreichen Schriften ausgetragen, bei Gottsched, Lessing, Bodmer
und Breitinger, um nur die prominentesten zu nennen. Die Querelle des
anciens et des modernes, der Streit um die Rolle antiken und modernen
Schrifttums, fithrt zu einer »Eigenbegriindung des Dichterischen in der
Aufklarung«®2, die sich durch die Asthetik weiterentwickelt und aus der
auch die empfindsame Literatur hervorgeht. Die dabei entstehende Neu-
konzeption einer Poetik, die keine Poetik im eigentlichen Sinne mehr ist,
wird in diesen Schriften heftig erstritten, in den Debatten geht es u. a.
um »die richtige Interpretation des >Erhabeneng, [...] [die] strengen Gren-
zen moralisch zweckmifiger Wahrscheinlichkeit, [...] [das] poetisch[e]
Eigenrecht des Wunderbaren, [...] sowie die Rechtfertigung einer zeitge-
rechten Tragodie«?$3. Diese umfassende Dichtungsreform hinterfragt alle
bisherigen Kategorien und Voraussetzungen von Poetik und ordnet sie
neu. Diese Neuordnung dringt die Rhetorik zurick, die seit Beginn des
rationalistischen Zeitalters mehr und mehr zur Debatte stand und als

ne statt. Eine Ubersicht tiber die gingigen Sprachformungsmittel — den iblichen orna-
tus — findet sich bei Gottert: Rbetorik, S. 44.

250 Siche Kap. 1.1.1: Die Weitervermittlung durch bildende Kunst, Musik und Dichtkunst
versteht Baumgarten als wesentliches Element der Asthetik neben der erkenntnisstif-
tenden Funktion durch Wahrnehmung.

251 Gottert: Rhbetorik, S. 188.

252 Harald Fricke: »Poetik, in: Reallextkon der deutschen Literaturwissenschaft, Bd. 3: P-Z,
Berlin [etc.] 2007, S. 100-105.

253 Fricke: »Poetik, hier: S. 103, Herv. i. O. Mehr zur Neukonzeption einer modernen
Poetik bzw. Asthetik im 18. Jahrhundert siehe folgenden Abschnitt, Kap. 1.2.2.

112

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Dichtung im Zeitalter der Asthetik

Disziplin hinterfragt wurde, sich mehrfach nur noch durch ein verander-
tes Rhetorikverstindnis Gberhaupt halten konnte.?** Das 18. Jahrhundert,
so Oschmann, gilt als »Erfindung des >Literarischen< im modernen Ver-
standnis. Diese Herausbildung des >Literarischen< — nicht der Literatur
wohlgemerkt — hiangt unverkennbar mit der Ablosung von der Rhetorik
zusammen.«>33 Diese Ablosung von der Rhetorik wird begleitet von einer
grundsatzlichen »Sprachskepsis«?%¢, die musikalische Supplementierungen
medial und poetologisch erforderlich macht.

Sprachreflexion

Die Rhetorik wird bei all dem aber nicht abgelost von der Poetik —
die Poetik existiert bereits zuvor und wird lange als Teilbereich der Rhe-
torik verstanden. »Das Verhaltnis von Rhetorik und Poetik wird selten
als Gegensatz betrachtet. Vielmehr ruht die Poetik bis zur Etablierung
der Asthetik im 18. Jh. auf der Basis der rhetorischen Systemvorgaben
auf.«?” Zudem verliert auch die Poetik im Zuge der Asthetisierung an
Geltung. Die Rhetorik zerfallt vielmehr unter der »empfindsame[n] Rhe-
torik-Kritik«?*® und 16st sich auf in Teilbereichen neuer Disziplinen des
18. Jahrhunderts: Anthropologie, Psychologie, Asthetik. Auch die Gewich-
tung der traditionellen Poetik verschiebt sich im Zuge der Asthetisierung.
Poetologische bzw. asthetische Debatten des 18. Jahrhunderts?? stellen
dabei traditionelle Poetiken infrage und genau diese Debatten struktu-

254 Vgl. Gottert: Rhbetorik, S.170-193. »Die (als Kunst) problematisch gewordene Rhetorik
rettet sich als Theorie eines auf Sprache angewiesenen Denkens.« (Ebd., S.171-172)
Von diesem Standpunkt aus gab es auch Bemihungen, die Rhetorik mit Logik zu
identifizieren (vgl. ebd., S. 179).

255 Dirk Oschmann: »Versinnlichung« der Rede. Zu einem Prinzip aufklirerischer
Sprach- und Dichtungstheorie«, Monatshefte, 94/3 (2002), S.286-305, hier: S.286.
Oschmann bezieht sich in diesem Satz auf Riidiger Campes Studie zu Affekt und Aus-
druck (vgl. Ridiger Campe: Affekt und Ausdruck. Zur Umwandlung der literarischen Rede
im 17. und 18. Jabrbundert, Tibingen 1990).

256 Janine Firges: Gradation als dsthetische Denkform des 18. Jahrbunderts. Figuren der Steige-
rung, Minderung und des Crescendo, Berlin, Boston 2019, S. 249.

257 Georg Braungart/Dietmar Till: »Rhetorik, in: Reallexikon der deutschen Literaturwissen-
schaft, Bd. 3: P-Z, Berlin [etc.] 2007, S. 290-295.

258 Braungart/Till: »Rhetorike, hier: S.291.

259 Prominent ist an dieser Stelle die Auseinandersetzung zwischen Gottsched und Bod-
mer und Breitinger zu nennen. Es geht um Fragen wie Mimesis und Authentizitit,
Wahrscheinlichkeit und das Wunderbare. Mehr dazu im folgenden Kap. 1.2.2.

113

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

rieren auch die Poetik als Disziplin um, lassen sie in den Hintergrund
asthetischer Fragestellungen treten. Was infolgedessen im 18. Jahrhundert
im Zuge der Asthetisierung passiert, ist nichts weniger, als dass sich die
Art der literarisch-produktiven Sprachiberformung grundlegend andert:
Das »sekundar[e] semiologisch[e] System«?®, das der Dichtung zugrun-
de liegt, wird fundamental umstrukturiert. Die jahrhundertealten rhetori-
schen Sprachformungsprinzipien schufen ein rhetorisch-figurales Sprach-
medium, das den Anforderungen der modernen Asthetik aber nur noch
bedingt gerecht wird: Das empfindsame Literaturideal richtet sich aus an
Asthetik und Anthropologie und sucht nach sprachlichen Auferungsfor-
men von Emotionen, die sich moglichst konkret am natiirlichen Erschei-
nungsbild (primare Sprachebene, Natur) orientieren. In diesem Gewand
soll sich das neue literarische Medium prasentieren, die poetische Sprache
des 18. Jahrhunderts (sekundire Sprachebene, Kunst). Asthetik und Poesie
des 18. Jahrhunderts — v. a. der Empfindsamkeit — brauchen ein Medium,
das strukturell in seiner Form und konstitutionell in seiner Funktionalitit
nicht im Schematismus rhetorischer Prinzipien konzipiert ist, sondern
vom Menschen selbst ausgeht: Der Mensch soll nicht mit einer kiinstli-
chen, regelgeformten Sprache beschrieben werden, sondern die Sprache
selbst soll ein lebendiger Ausdruck des Menschseins sein. Sprachformung
kann dementsprechend nicht nach tberlieferten rhetorischen Mitteln er-
folgen, sondern soll verstanden werden als Teil der Natur des Menschen.
Die Verschiebungen von rhetorisch-poetischer zu asthetisch-poetischer
Sprache sind dabei nur ein Element einer grofflichigen tektonischen
Neuordnung der bisherigen Kategorien der Dichtung, die infrage gestellt
werden. Auch Oschmann beschreibt diesen Vorgang: »Im Rahmen der
allgemeinen Aufwertung des Naturbegriffs wird dabei ein zunehmend
emphatisches Dichtungsverstindnis gegen die tiberkommene Redekunst
in Stellung gebracht, weil die Rhetorik der Willkiir, Verfalschung und
Kinstlichkeit verdichtig ist.«<?¢! Diese neuen poetischen Anforderungen
stellen nicht nur die Rhetorik als Disziplin infrage, sondern losen auch da-
mit einhergehend traditionelle Formkomponenten auf, v. a. Versifikation
und Figuralitit. Befordert wird hingegen — gemaf$ des Nattirlichkeits- und
Authentizitatsdiktums der modernen Asthetik?6? — ein weniger kiinstlich
geformtes, natiirliches Ausdrucksprinzip. Diese »poetologische Forderung

260 Link: Literaturwissenschaftliche Grundbegriffe, S. 102.
261 Oschmann: »Versinnlichungg, S. 287.
262 Mehr zu Natur und Authentizitat in Abschnitt 1.2.2.2.

114

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Dichtung im Zeitalter der Asthetik

einer unverstellten und natirlichen Rede [kann] freilich wiederum nur
unter der Bedingung eingelost werden, daf§ man sich zunéchst prinzipiell
Rechenschaft von der Natur der Sprache selbst ablegt.«263

Debatten der Aufklirung und Anthropologie setzen sich intensiv mit
dem Medium Sprache — auch und v. a. auf primirer Ebene — auseinan-
der. Sprachursprungstheorien haben Hochkonjunktur, spatestens seit die
Berliner Akademie im Frithjahr 1769 die Frage nach dem Ursprung der
Sprache zur offentlichen Streitfrage machte. Zu dieser Frage auflerten
sich viele zeitgenossische Schriftsteller, u. a. Rousseau, Condillac, Men-
delssohn, Lambert und nicht zu vergessen der Preistrager der Ausschrei-
bung - Herder.?* Die Ergrindung der Sprache ist dabei von zentralem
Interesse, da man sich tber die Sprache einen Wissenszugang zum Men-
schen selbst erhofft: »Die ontologische Verfatheit des Menschen soll sich
tber die ontologische Verfafltheit der Sprache klaren lassen«?%S. Sprache
gilt als wesenskonstitutiv fiir den Menschen, Herder stellt fest: »[ W]ir sind
Sprachgeschopfe«?®¢. Die Gleichsetzung der Ontologie der Sprache und
der Ontologie der Natur des Menschen erklart das rege Interesse an der
Theoriebildung und Erforschung der Sprache. Im Fokus der verschiede-
nen Sprachursprungstheorien stehen v. a. zwei zentrale Fragestellungen:
1.) Ob Sprache menschlichen oder gottlichen Ursprungs sei und 2.) in
welchem Verhiltnis Sprache und Musik zu diesem Ursprung — zu einem
angenommenen Urlaut — stehen. Mit der ersten Frage verbinden sich Fra-
gestellungen des Selbstverstindnisses des Menschen in der Welt, Fragen

263 Oschmann: »Versinnlichungg, S. 287.

264 Vgl. Johann Gottfried Herder: Herders Werke in fiinf Binden. Hg. von Regine Otto, Ber-
lin 1978, S.383ff. Auch Diderots »Lettre sur les sourds et muets« aus dem Jahr 1751
mit Uberlegungen zur natiirlichen syntaktischen Stellung ist zu diesen Schriften zu
zihlen. Die von Johann Joachim Eschenburg tbersetzte Schrift von John Brown Be-
trachtungen iiber die Poesie und Musik nach ihrem Ursprunge, ihrer Vereinigung, Gewallt,
Wachsthum, Trennung, und Verderbnif§ (Leipzig 1769) gehort auch in diese Reihe, sie
wurde 1769 von Gerstenberg in der Hamburgischen Neuen Zeitung rezensiert (vgl.
R, S.238-244).

265 Oschmann: »Versinnlichungg, S. 287.

266 Johann Gottfried Herder: »Abhandlung tber den Ursprung der Sprache, in: Wilhelm
Dobbek (Hg.): Herders Werke. In fiinf Binden, Weimar 1969, S. 77-190, hier: S. 128. Im
Folgenden im FlieBtext mit dem Kiirzel H-US zitiert. Oder eine dhnliche Stelle: »Und
was ist also die Ganze Bauart der Sprache anders als eine Entwickelungsweise seines
[des Menschen, Anm. UK] Geistes, eine Geschichte seiner Entdeckungen?« (Ebd.,
S.118) Herder schreibt den Ursprung der Sprache dem Menschen selbst zu und stellt
dar, dass die Sprache gleichsam Ausdruck des Menschseins bzw. der Menschheit ist
und deswegen nur von ihm selbst erfunden werden konnte (vgl. ebd., S. 115-123).

115

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

der Autonomie und des schopferischen Potenzials des menschlichen Indi-
viduums. Die zweite Frage zielt direkt auf mediale Voraussetzungen von
Kompositions- und Dichtkunst, sie hingt zusammen mit der Frage nach
Status und Vorrangstellung von Musik und Literatur im 18. Jahrhundert.

Gerade die zweite Frage geht natiirlichen Aulerungsformen nach und
interessiert im Rahmen dieser Arbeit: Die Frage danach, was die Natur
des Menschen sei, erhofft man tber eine Antwort auf die Frage nach
seiner naturgemafen, prazivil gedachten Auferungsform zu ergriinden.
Freilich ist damit auch das asthetisch motivierte Interesse verbunden,
diese Erkenntnisse in poetische Sprache tbertragen zu konnen. Die zahl-
reichen Sprachursprungstheorien stellen dabei »die Sprachentwicklung
stets als Verfallsszenario dar. Im Ursprung sei die Sprache wahr und
authentisch gewesen, die modernen Sprachen hingegen seien vollstindig
korrumpiert.«?” Korrumpiert werden diese modernen Sprachen durch
Kuanstlichkeit und die zunehmende Arbitraritat, verursacht durch fort-
schreitende Ausarbeitung, Prizisierung und das immer hoher werdende
Abstraktionsniveau der Sprache.

Die Streitfrage um den Ursprung der Sprache in dieser Arbeit auseinan-
derzusetzen wire zu weitfithrend, v. a. da Gerstenberg selbst wenig direkt
zur Debatte beitrug, aber eine Schrift zum Thema rezensierte.2¢® Nichts-
destotrotz gehort Gerstenberg zu denjenigen, die im 18. Jahrhundert das
Medium von Literatur reflektieren.?®” Die umfangreichen Abhandlungen

267 Oschmann: »Versinnlichungg, S. 288.

268 Vgl. Anm. 264: Gerstenbergs Rezension zu John Browns Betrachtungen iiber die Poesie
und Mustk nach ihrem Ursprunge, ihrer Vereinigung, Gewalt, Wachsthum, Trennung, und
Verderbnif$ (Leipzig 1769), R, S.238-244. Auf Browns Schrift nimmt auch Herder in
seiner Abhandlung Bezug, er schreibt von einem »philosophische[n] Englinder, der
sich in unserm Jahrhunderte an diesen Ursprung der Poesie und Musik machte«
(H-US, S.123). Laut Anmerkung von Wilhelm Dobbek ist hier Brown gemeint (vgl.
ebd., S.395). Ein dezidierter Beitrag zur Debatte von Gerstenberg selbst ist mir nicht
bekannt. Einige Gedanken derselben infiltrieren aber auch Gerstenbergs Schaften, das
wird an einigen Stellen in Schriften zu anderen Themen deutlich, z. B. in der Abhand-
lung zur Schlechten Einrichtung des italienischen Singgedichts aus dem Jahr 1770, die in
Kap. 1.3.2 ausfihrlich behandelt wird. Die Debatte um Sprachursprungstheorien wird
hier trotz Gerstenbergs zuriickhaltender Positionierung zu derselben angeschnitten,
denn sie gehort paradigmatisch in das Feld der medialen Verinderungen, die sich im
18. Jahrhundert an der Sprache vollziehen. Und in diesen Diskurs gehort auch Gers-
tenbergs intermediales Schaffen, das diese Arbeit behandelt.

269 Ausfihrlich zum Beispiel in Gerstenbergs Abhandlung »Schlechte Einrichtung des
italienischen Singgedichts«. Zu dieser Abhandlung an anderer Stelle ausfihrlich, siche
Kap. 1.3.2.

116

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Dichtung im Zeitalter der Asthetik

zu Sprachursprungstheorien an dieser Stelle komplett auszublenden, wiir-
de aber auch relevanten Kontext fiir Gerstenbergs Schaffen ausblenden.
Eine kurze Darstellung von Herders Position soll an dieser Stelle gentigen,
um diesen Kontext einzuholen.?70

Sprachursprungstheorie

Herders »Abhandlung tiber den Ursprung der Sprache« wird erdffnet mit
der Annahme iber eine prézivile bzw. praihumane?”! Ursprache:

Schon als Tier hat der Mensch Sprache. Alle heftigen und die heftigsten unter
den heftigen, die schmerzhaften Empfindungen seines Korpers sowie alle starke
Leidenschaften seiner Seele auflern sich unmittelbar durch Geschrei, durch To-
ne, durch wilde, unartikulierte Laute. (H-US, S. 79)

Eine urspriingliche, prihumane Sprache wird hier beschrieben als Aufe-
rungsformen von Seele und Korper, die in »heftigen und heftigsten« Situa-
tionen auftreten. Diese Auferungsformen charakterisiert Herder als »Ge-
schrei«, »wilde, unartikulierte Tone«, »wimmernc, »ichzen« (H-US, S. 79).
Die Verlautbarungen von Empfindungen schildert Herder als unwillkiir-
lich, kraft einer Art Naturgesetz, das lautet: »Empfinde nicht fir dich al-
lein, sondern dein Gefiihl tone!« (H-US, S. 80) Zugleich schreibt Herder
dieser unwillkirlichen Auferungsform eine kommunikative Funktion zu,
als »Auflerunge, die »auf fremde Geschopfe gerichtet« (H-US, S.79) ist
und von allen Wesen gleicher Art »mitfithlend vernommen« (H-US, S. 80)
wird. Diese kommunikative Funktionsweise macht aus dem Ursprungsge-
schrei eine Ursprache, »eine Sprache der Empfindung, die unmittelbares

270 Herder als Preistrager obiger Ausschreibung der Streitfrage bezieht sich in seiner
Schrift auf einige vorangehende Positionen. Seine Schrift eignet sich daher besonders
als exemplarischer Auszug der Debatte, zumal Herder bekanntermaflen von Gersten-
berg rezipiert wurde und Briefkontakt zwischen den beiden bestand. Trotzdem sei
abermals darauf hingewiesen, dass diese sehr knappe Darstellung die Streitfrage nicht
in ihrer Breite und Kontroversitat abdeckt, sondern einen Aspekt fokussiert.

271 Mit >prihumanc sei hier der Mensch beschrieben abziiglich seiner Merkmale, die ihn
vom Tier unterscheiden. Zu diesen Merkmalen wird im 18. Jahrhundert normalerwei-
se auch Sprachfihigkeit gezahlt, so auch bei Herder: »Und da die Menschen fiir uns
die einzigen Sprachgeschopfe sind, die wir kennen, und sich eben durch Sprache von
allen Tieren unterscheiden [...J« (H-US, S.93). Da Wesensmerkmale des Menschen
wie z. B. Sprache meist Merkmale sind, die als Errungenschaft der Zivilisation geschen
werden kénnen, werden die Begriffe prizivil und prihuman hier zusammengebracht.

117

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Naturgesetz ist.« (H-US, S. 80)?72 Zusammengesetzt ist diese Sprache — das
sei noch einmal hervorgehoben — aus »Seufzer[n]« und »Tone[n]« (H-US,
S. 80), aus »wilde[n], unartikulierte[n] Laute[n]« (H-US, S.79). Das sind
ihre »rohe[n] Materialien« (H-US, S. 83). Relikte dieser urspriinglichen
>Sprache der Empfindung« seien auch in der modernen Sprache noch zu
finden; nach wie vor duflern sie sich bei heftigen Leidenschaften und
Empfindungen in unartikulierter Weise, »unmittelbar durch Akzente«
(H-US, S. 80), je nach »Gattung von Fihlbarkeit« in den jeweiligen »Ton-
arten« (H-US, S. 81). Diese »Natursprache« (H-US, S. 81) funktioniert aber
v. a. in ihrer lautlichen, unmittelbaren Variante eben genau durch ihre
Unmittelbarkeit, sie kann nicht kinstlich reproduziert werden, so Herder:

Nun sind freilich diese Tone sehr einfach, und wenn sie artikuliert und als Inter-
jektionen auf Papier hinbuchstabiert werden, so haben die entgegengesetztesten
Empfindungen fast einen Ausdruck. Das matte Ach! ist sowohl Laut der zer-
schmelzenden Liebe als der sinkenden Verzweiflung, das feurige Oh! Ist sowohl
Ausbruch der plotzlichen Freude als der auffahrenden Wut, der steigenden Be-
wunderung als des zuwallenden Bejammerns. (H-US, S. 81)

Herder markiert hier bereits die Schwierigkeit, an der sich Asthetiker und
Schriftsteller des 18. Jahrhunderts abarbeiten: Auf der Suche nach einer
asthetisch-poetischen Sprache der Empfindungen, im Schreibprozess —
beim bewussten Sprachformen — geht genau die Unmittelbarkeit verloren,
die die semiotische Voraussetzung fir eine >Sprache der Empfindunge ist.
Der simple Empfindungslaut »Ach!«, der bei der unmittelbaren Auferung
durch Mitfihlen verstanden wird, wird durch Abzug der Unmittelbarkeit
und in der Verschriftlichung, noch dazu durch Abzug des Tones?”3, mehr-
deutig und missverstandlich. Herders >Sprache der Empfindung« lasst sich
demnach kaum poetologisch funktionalisieren.

Herder leitet den Ursprung der »menschlichen Sprache« (H-US, S. 90)
im weiteren Verlauf der Abhandlung nicht aus dieser tierischen Natur-
sprache ab. Dabei ist bemerkenswert, wie sehr er bei der Beschreibung
ebendieser auf Anleihen musikalischen Vokabulars zuriickgreift und zwar

272 Zur »menschlichen Sprache« (ebd., S. 90) wird eine solche Natursprache laut Herder
erst dann, wenn solche Téne bewusst und absichtlich eingesetzt werden (vgl. ebd.).
Die hier beschriebene Ursprache bzw. Natursprache ist also noch weit vom Begriff
einer modernen Sprache einer Zivilgesellschaft entfernt.

273 Die Verschriftlichung bedeutet zunichst den Abzug des Tones; das Lautbild wird zwar
dann im Leseprozess reaktiviert — diese Reaktivierung ist jedoch als weiterer aktiver
notwendiger Schritt einzustufen, der dieses Lautbild weiter entfernt vom primiren,
unmittelbaren Lautbild von Herders Natursprache.

118

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Dichtung im Zeitalter der Asthetik

in dreierlei Hinsicht: Zunachst fillt auf, dass Herder seltener von >Lauten,
>Auferungen« oder >Gerauschen« der Empfindung spricht, aber vielmehr
von »Tonen« (H-US, S.79)274 — den Bausteinen der Musik. Er sucht zwei-
tens die Relikte und Tone der Sprache der Empfindungen in allerlei musi-
kalischen Gattungen:

In ihren [alten morgenlindischen Sprachen, Anm. UK] Elegien tonen, wie bei
den Wilden auf ihren Gribern, jene Heil- und Klagetone, eine fortgehende In-
terjektion der Natursprache, in ihren Lobpsalmen das Freudengeschrei, die wie-
derkommenden Hallelujahs, die Shaw aus dem Munde der Klageweiber erklaret
[...]. Im Gang, im Schwunge ihrer Gedichte und der Gesiange anderer alten Vol-
ker tonet der Ton, der noch die Krieges- und Religionstinze, die Trauer- und
Freudengesinge aller Wilden belebet [...]. (H-US, S. 83)

Drittens schlieflich bemiiht Herder wiederholt die Nerven-Saiten-Meta-
pher — ein Bild aus der Musikpraxis —, um die Funktionalitit der Unmit-
telbarkeit dieser Empfindungssprache begreifbar zu machen.?”> Gerade
die dritte Beobachtung macht deutlich, dass Musik und Herders Sprache
der Empfindung unter dem Unmittelbarkeitsparadigma enggefithrt wer-
den. Das »rohe Material« beider Medien ist in beiden Fallen akustisch, un-
artikuliert. Herders These schlieflich, je »dlter und urspriinglicher die
Sprachen [seien], desto mehr durchkreuz[tlen sich auch die Gefthle in
den Wurzeln der Worter« (H-US, S. 133), bringt die Musik unter den Vor-
zeichen einer emotionsorientierten Asthetik gegen die Dichtung in Stel-
lung; besonders insofern, als die Musik hier als einer natiirlichen, ur-
spriunglichen Sprache nahestehend dargestellt wird.?’¢ Die musikalische
Wortwahl und Engfithrung von Musik und Natursprache fordern gerade-
zu zum Konkurrenzdenken von Musik und Sprache heraus, zumal im
Kontext der Erschiitterungen der zeitgenossischen Poetik. Die Sprachur-
sprungstheorien werden so zur Argumentationsfolie fiir Status- und Vor-
rangdebatten von musikalischer und Dichtkunst. Gleichwohl wird die De-
batte erst zur solchen durch gegenlaufige Positionen: Bei Herder selbst

274 Aber auch H-US, S. 80, 81, 82, 83, um nur einige Stellen zu nennen. Von »unartiku-
lierten Lauten« spricht er nur ganz zu Beginn, spater fast durchgehend und quantitativ
deutlich starker von »Ténen«.

275 Vgl. hierzu - ebenfalls exemplarisch — H-US, S. 79, 80, 87, 89.

276 Herder unterscheidet zwar dezidiert zwischen seiner Natursprache, der Sprache der
Empfindung und der menschlichen Sprache. Die zitierte Stelle bezieht sich auf eine
urspriingliche menschliche Sprache. Da Herders Differenzierung jedoch an einigen
Stellen v. a. eine Pro-forma-Unterscheidung ist, die urspringliche menschliche Spra-
che und Natursprache v. a. unter den Aspekten von natiirlichen Empfindungslauten
sehr dhnlich bis gleich erscheinen lésst, ist dieses Zitat durchaus tGbertragbar.

119

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

finden sich interessanterweise die Thesen, dass Sprache eine »Gattung Ge-
sang« (H-US, S. 123) sei und dass dartiber hinaus »aus diesem Gesange, als
solcher nachher veredelt und verfeinert ward, die alteste Poesie und Musik
entstanden« sei, was »schon mehr als einer bewiesen« (H-US, S. 123) habe.
Bemerkenswert an dieser Stelle ist, dass Herder die Poesie der Sprache ge-
nealogisch vorordnet, sie aber nur chronologisch und nicht unter dem Ge-
sichtspunkt primarer und sekundérer Medialitat trennt.?”7 Das Verstind-
nis von Gesang als urspriinglicher Singpoesie ist nichtsdestotrotz ein wich-
tiger Aspekt in Herders Schrift, der die Polemik um Status und Vorrang
von Musik und Poesie im 18. Jahrhundert befeuert und zugleich musikali-
sches und poetisches Medium verandert, einander dhnlicher macht.?”8

Gerstenberg dirfte die Debatten um Sprachursprungstheorien verfolgt
haben; wie oben bereits erwahnt, rezensiert er Browns Schrift. In dieser
Rezension findet sich eine Stellungnahme Gerstenbergs diesbeziiglich:
Die Suche nach den Urspriingen von Sprache — und auch von Musik —
stuft er als wenig hilfreich fir zeitgendssische Debatten ein:

Was hilft es uns zu erfahren, dafl Tanz, Musik und Poesie in den ersten Zeiten
natiirlich verbunden gewesen, wenn wir ihre Trennung in den spitern Zeiten
fiir nicht minder nattirlich halten missen? Immerhin beweise man uns, (wel-
ches doch schwerlich geschehen wird), daff wir durch diese Trennung verlohren
haben: man wird uns wenigstens nicht vorwerfen konnen, darinn der Natur un-
treu geworden zu seyn. [...] Werden sie heutiges Tages niemals zu ihrem
Vorhteile unter einen gemeinschaftlichen Plan gebracht? (R, S. 242)

Es fillt auf, dass Gerstenberg in der zitierten Passage der Rezension das
sekundare Sprachmedium mit Musik vergleicht. Es geht ihm nicht um
das primiare Medium Sprache, sondern um Musik und Poesie.?”? Die Aus-
einandersetzung um die Urspriinge dieser Medien bewertet Gerstenberg
bestenfalls als genauso wichtig wie die darauffolgenden Entwicklungen
und den zeitgenossischen Status dieser Entwicklungen. Das bedeutet, dass

277 Er schreibt, dass »Poesie dlter gewesen sei als Prosa! Denn was war die erste Sprache als
eine Sammlung von Elementen der Poesie?« (H-US, S. 121)

278 Vgl. hierzu die Kap. 1.4 und 1.5.2.

279 Das ist meiner Einschitzung nach v. a. dem Umstand geschuldet, dass Browns Ab-
handlung, die Gerstenberg rezensiert, auch die sekundaren Kunst-Medien zum Gegen-
stand hat, es sind »Betrachtungen tber die Poesie und die Musik nach ihrem Ursprun-
ge« (vgl. R, S.238). Es stellt sich an dieser Stelle die Frage, ob und wie Musik und Spra-
che tberhaupt auch unter den Gesichtspunkten primarer und sekundirer Medialitat
trennbar sind. Die Schwierigkeit dieses Gedankenexperiments zeigt moglicherweise
an, dass Naturzustand und iberformter Zustand des Mediums Musik sehr eng beiein-
ander liegen.

120

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Dichtung im Zeitalter der Asthetik

Gerstenberg an dieser Stelle durchaus die Vorziige der jeweiligen Medien
schatzt und ihnen sogar auf ihrer hohen Entwicklungsstufe Nattrlichkeit
zuspricht. Insofern scheint die Debatte um Sprachursprungstheorien aus
Gerstenbergs Sicht einigermaflen obsolet; er positioniert sich nicht inner-
halb der Debatte, sondern zur Debatte und stellt sie infrage: Denn auch
wenn Musik und Poesie den gleichen Ursprung haben, auch wenn es
eine jahrhundertelange, mehr und mehr divergierende Entwicklung gab —
das alles halt Gerstenberg fiir natiirliche Entwicklungen, die nicht davon
abhalten, Musik und Poesie zu vergemeinschaften, statt ihren Status ge-
geneinander aufzuwiegeln. Gerstenbergs Versuche, seine literarischen und
kritischen Schriften, setzen sich eher konkret mit der Funktionalitat der
Medien auseinander, statt nach ihrem Ursprung zu forschen und daraus
Schlisse zu ziehen. Viele seiner Uberlegungen sind aber durch die Sprach-
ursprungstheorien beeinflusst, denn diese Debatten sind Teil der Diskus-
sion um das geeignete zeitgenossische poetische Medium. Sie gehoéren
zum Umbau der literarischen Sprache von einer rhetorischen-poetischen
zu einer dsthetisch-poetischen; sie sind ein Aspekt der Hinterfragung des
traditionell-rhetorischen Modells.

Strukturelle Auswirkungen: Sprachformung zur Unmittelbarkeit

Rhetorik und Sprache werden nicht nur reflektiert und hinterfragt. Das
18. Jahrhundert und seine Dichtungsreform bringen umfassende struktu-
relle Umwalzungen mit sich. Das Medium der Literatur wandelt sich
von einem rhetorischen zu einem poetischen,?8? weil die moderne Asthe-
tik des 18. Jahrhunderts neue Anforderungen an die literarische Sprache
stellt. Konkret bedeutet das die Suche nach einer poetischen Sprache, die
den Verfremdungseffekt der Uberformung nivelliert, denn genau dieser
Verfremdungseffekt produziert eine unnatirliche poetische Sprache. Weil
wahrnehmungsbasierte Erkenntnis mit der Etablierung der Asthetik an
Bedeutung gewinnt, rickt auch die Sinnlichkeit der Darstellung in der
Dichtung ins Zentrum, denn ésthetische Deutlichkeit bedeutet sinnlich-
erfassbare Anschaulichkeit. Figurale Ausschmiickungen zur Demonstrati-
on der Sprachgewandtheit des Redners hingegen verlieren an Bedeutung.
Asthetische Poesie forciert Unmittelbarkeit und Natirlichkeit - eine »Ver-

280 Das ist, wie bereits angemerkt, stark vereinfacht formuliert, siehe hierzu auch S. 111.

121

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

sinnlichung«?®! der Sprache. Die Sprachiberformung wird ausgerichtet
auf die Sinne bzw. die Sinnesorgane. Konkret umgesetzt wird dieses Un-
terfangen v. a. durch gesteigerte Anschaulichkeit und gezieltes Formen
klanglicher Sprachelemente, um Sprache quasioptisch und akustisch zu
funktionalisieren, ihr sinnliches Erkenntnispotenzial auszuschopfen. Ge-
rade die Arbeit an der Klangstruktur der Sprache riickt diese in die Nahe
auch von Klangkunst — von Musik, was an anderer Stelle dieser Arbeit
auseinandergesetzt wird.?8? Strukturell-medial lassen sich zwei Tendenzen
beschreiben, wie diese Ausrichtung auf die Sinne umgesetzt wird:

1.) durch Umfunktionieren rhetorischer Mittel, v. a. unter dem Aspekt
der Anschaulichkeit und
2.) durch Prosaisierung der poetischen Sprache.

Beide Tendenzen zielen auf eine unmittelbare Verstandlichkeit der poe-
tischen Sprache, gehen dabei aber verschieden mit den rhetorischen Mit-
teln um: Strategie 1.) macht sich gezielt bestimmte Mittel zunutze, v. a.
Metapher und Hypotypose?$3. Gerade durch diese Mittel des Vor-Augen-
Stellens kann der optische Sinn adressiert werden. Aber auch akustische
Mittel wie Onomatopoesie oder das Einrticken von Interjektionen — Mit-
tel, die klangliche Elemente besonders ausstellen — zihlen hierzu: »Ver-
sinnlichung zu betreiben«, so Oschmann, heif§t »die Sinne direkt selbst
anzusprechen, das Dargestellte und die Darstellung den Sinnen unmittel-
bar zu o6ffnen«®. Strategie 2.) setzt die klassisch-rhetorischen Mittel im
Gegensatz zu Strategie 1.) gezielt aus, um so den Grad des Unmittelbar-
keitscharakters der Sprache zu steigern: Die Formung ist in diesem Fall
eine gezielte Entformung, die sich v. a. an den Gehorsinn richtet. Gerade
diese Prosaisierungs-Anstrengungen?®’ finden auch in Gerstenbergs litera-
risches Werk Eingang.

Prosa wird unter traditionell rhetorischen Aspekten unterschieden von
Formen literarischer Rede; das Medium der Prosa ist nicht das Medium
der Poesie, da die beiden unterschiedlich geformt werden, wie auch Klop-

281 Die passende Begrifflichkeit wurde von Dirk Oschmann tGbernommen, siche Osch-
mann: »Versinnlichunge.

282 Siche hierzu v. a. das Kap. 1.5.

283 Vgl. Oschmann: »Versinnlichunge, S. 289-290.

284 Ebd., S.290.

285 Prosa ist in diesem Fall im engeren stilistischen Sinne zu verstehen, der prosaisch-un-
gebundene Sprache von poetisch-gebundener unterscheidet. Explizit nicht gemeint ist
ein Unterschied der Stilhohe.

122

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Dichtung im Zeitalter der Asthetik

stock ausfithrt: »Eben das Wort, das auch in Prosa gebriauchlich war,
wurde durch eine Silbe mehr oder weniger, durch Hinzusetzung, Weg-
nehmung oder Verindrung eines Buchstabens zum poetischen Worte ge-
macht.«28 Klopstock betont dabei nicht nur die starke Uberformung der
poetischen Sprache gegenuber der prosaischen, sondern auch die Stilhohe,
die Prosa und Poesie unterscheidet.?$” Diese Einstufung der unterschiedli-
chen Stilhohen verbindet sich bis heute im Sprachgebrauch metaphorisch
mit Werturteilen, wobei »poetisch Bereiche des Moglichen und Vorstell-
baren, prosaisch solche des Wirklichen, Alltaglichen, Unabanderlichen«?88
bezeichnen. In Zusammenhang mit Gerstenbergs Arbeiten spielt die Ver-
wendung des Begriffs Prosa oder Prosaisierung nicht auf eine solche Uber-
tragung an, sondern bezeichnet schlichtweg stilistische Operationen der
Entrhythmisierung, der Losung von Reim, Vers und Metrik — kurz: die
Auflosung gebundener Sprache. Strukturell auffert sich der Unterschied
von Prosa und Poesie dadurch, dass Poesie als Form gebundener Spra-
che an dufleren Merkmalen wie Versgebundenheit, Reimschemata u. a.
erkennbar ist, wohingegen Prosa (von »lat. pro versus = geradeaus gekehrt
[...] ungebunden«?®) auf genau diese Form der Versifikation verzichtet.
Unter dem Natiirlichkeitsdiktum der Asthetik des 18. Jahrhunderts kann
ungebundene Sprache aber zur Poesie erhoben werden: Wenn ésthetisch-
poetische Anstrengungen die literarische Sprach-Uberformung dahinge-
hend ausrichten, mediale Urspriinglichkeit herzustellen; wenn poetisch
geformte Sprache aussehen soll wie eine >natirliche< Sprachiuflerung;
dann muss die Prasenz der poetischen Zeichen zurticktreten. Weil gerade
gebundene Sprache ihre Geformtheit ostentativ ausstellt, gilt es, diese
Gebundenbheit aufzulosen oder unsichtbar zu machen. Deswegen wird die
poetische Sprache strukturell prosaischer, der formale Unterschied zwi-
schen Prosa und Poesie nivelliert. Prosa kann — wie Gerstenberg in seinen

286 Friedrich Gottlieb Klopstock: »Von der Sprache der Poesie« [1758], in: Winfried Men-
ninghaus (Hg.): Klopstock — Gedanken iiber die Natur der Poesie. Dichtungstheoretische
Schriften, Frankfurt am Main 1989, S. 22-34, hier: S. 22.

287 »Wenn man alle Stufen des prosaischen Ausdrucks hinaufgestiegen ist; so kommt man
an die unterste des poetischen.« (Klopstock: »Sprache der Poesie«, hier: S.24) Oder
auch: »Die Poesie soll tiberhaupt vielseitigere, schonre, und erhabnere Gedanken, als
die Prosa, haben.« (Ebd., S. 25)

288 Karlheinz Barck: »Prosaisch-poetische, in: Asthetische Grundbegriffe. Historisches Worter-
buch in sieben Bdnden, 5. Postmoderne-Synasthesie, Stuttgart 2010, S.87-112,
hier: S. 87.

289 Eckehard Czucka: »Prosac, in: Metzler Lextkon Literatur, Begriffe und Definitionen, Stutt-
gart, Weimar 2007, S. 613-614.

123

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Prosaischen Gedichten zeigt**° — sogar eine lyrische Form sein. Gerstenberg
verzichtet in dieser Gedichtsammlung komplett auf Versifikation, die finf
»Gedichte«?! sind in Prosa verfasst. Die Ungebundenheit der Sprache soll
dabei die Sinne ansprechen, sich fir die Anschaulichkeit verbiirgen, wie
aus dem Vorwort Gerstenbergs hervorgeht: »Ich wiinschte, daf§ man diese
Blitter so ansehen mochte, wie man etwa eine Gallerie von Gemailden
besieht«??2. Die strukturelle Prosaisierung der Poesie, insbesondere der ly-
rischen Poesie, ist eine Form der Versinnlichung der poetischen Sprache.
Diese lyrische Prosa ist Poesie und wird von Gerstenberg auch als solche
ausgegeben. An dieser Stelle kann nicht genug betont werden: Prosaische
Rede wird auf diese Weise zur Poesie, zu lyrischer Sprache, was aber in
keiner Weise bedeutet, dass Poesie zur Prosa degradiert wiirde,?”* sondern
eben nur, dass Poesie ihrem strukturellen Erscheinungsbild nach prosai-
scher wird.?* Dadurch wird sie aber nicht zur Prosa im traditionellen
Sinn, sondern umgekehrt: Die neue prosaische Form ist Poesie, insofern
ihre Sprache bewusst dichterisch geformt wurde, auch wenn man ihr das
nicht mehr ansehen darf. Diese prosaische Poesie ist poetische Sprache
(sekundire Sprachebene). Sie unterscheidet sich durch die bewusste For-
mung von Prosa auf Basis des primédren Sprachgebrauches, und dieser
Unterschied macht Prosa zur Poesie.

Der nattrlich-freie Duktus dieser prosaischen Poesie ist Kennzeichen
einer modernen asthetisch-poetischen Sprache. Das Aufweichen der Kate-
gorien Prosa und Poesie goutiert auch Gerstenberg, z. B. in Rezensionen,
in denen er uber Breitenbachs Newe Sammlung vermischter Gedichte
schreibt: »Der Inhalt des Buchs ist ein anmuthiges Gemengsel [sic] von al-
lem: Prose, von der man schworen mochte, daf§ sie auch Poesie seyn konn-

290 Heinrich Wilhelm von Gerstenberg: Prosaische Gedichte, Altona 1759.

291 Gerstenbergs eigene Gattungszuschreibungen seiner Werke sind stets der Hinterfra-
gung wiirdig. Die Prosaischen Gedichte kénnte man auch den Idyllen zuordnen. Gers-
tenbergs Titulierungen haben dabei stets progressiv-programmatischen Charakter, hin-
terfragen selbst die Konstitution der beschriebenen Gattungen, fordern die Diskussion
Uber Gattungszugehorigkeiten und Gattungen selbst heraus.

292 Gerstenberg: Prosaische Gedichte, S. 8.

293 Die in dieser Formulierung implizierte verschiedene Stilhéhe soll hier nur die ver-
schiedenen Grade an augenfalliger Uberformtheit anzeigen, sie soll keine Aussagen
zur Wertigkeit von prosaischer oder poetischer Sprache machen.

294 Optisch deutlich wird die Gegentiberstellung von prosaischer Poesie und gebundener
Poesie in Gerstenbergs Tdndeleyen. Fir einen Eindruck zum Erscheinungsbild dieser
Gedichte siche S. 288.

124

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Dichtung im Zeitalter der Asthetik

te.« (R, S.61-62, Herv. i. O.) Auch, dass prosaische Sprache wirkungsvol-
ler als poetische sein kann, schreibt Gerstenberg in einer Rezension:

Andere sind es doch mit unserer Prose weniger [zufrieden, Anm. UK], zumal
die sie ein Theil unserer neuen Schriftsteller schaal, und der andere buntsche-
ckig macht. IThr eigenthiimlicher Reichthum ist lange noch nicht genung [sic]
gebraucht; und ihre Stirke kennet man kaum, lieber flickt man ihr fremde Ner-
ven an. (R, S. 180)

Gerstenberg geht sogar noch weiter, er vertritt die Prosaisierung der poeti-
schen Sprache vehement: Etwas, »das in der ersten Anlage prosaisch ge-
dacht, und ausgefithrt worden« sei, so Gerstenberg, kénne »seine Natur
nicht verdndern, und durch zufilligen Aufputz, den sich auch die Poesie
nicht einmal zueignet, nie Poesie werden« (R, S. 378). So gesehen verwun-
dert auch nicht Gerstenbergs Urteil, dass es von Trissino ein Zeugnis von
»Geschmack und Kithnheit« sei, »ein episches Gedicht in die Welt zu set-
zen.« (M2, S.32) Infolge dieser vielen Positionierungen pro Prosa ist es
auch konsequent, dass Gerstenberg sein »erstes Trauersprel [Ugolino, Anm.
UK] in Prosa hinschrieb«??S. Eine Tatsache, fur die er sich bei kritischen
Zeitgenossen rechtfertigen muss, und so schreibt er an Gleim: »Ich weif§
nichts fiir mich anzufihren als daf§ meiner Meinung nach in der Fabel
selbst der Grund liegen miisse, warum sie versificirt seyn soll«??¢. Diese
Haltung unterstreicht den Zusammenhang von prosaischem Stil und na-
turlichem dichterischem Ausdruck, der sich auch fur die Authentizitat der
Fabel verbiirgt: Fabel und Stil miissen zueinander passen. Inkonsequenter-
weise — hier zeigt sich seine Unsicherheit — figt Gerstenberg den Zusatz
hinzu, dass er »kiinftig bey andern Sujets [...] die Versification vorziehen
werde [...].«*7 Der treffsichere Kritiker Gerstenberg lasst sich durch Kritik
an seinem Stiick stark verunsichern, lasst sogar an seiner Position zum
prosaischen Stil ratteln.

Auf diese strukturellen Veranderungen der poetischen Sprache wurde
hier gesondert eingegangen, um in aller Kiirze zu zeigen, in welche viel-
faltigen verschiedenen Richtungen die medialen Umstrukturierungen des
18. Jahrhunderts gehen. Dartber hinaus hat das Ende der Rhetorik auch
maf$geblichen Einfluss auf mediale Verinderungen in der Musik, die sich

295 Albert Malte Wagner: »Gerstenberg und Gleim«, Nordelbingen, 1925/4 (1925), S. 127-
138, hier: S. 131, Herv. i. O.

296 Wagner: »Gerstenberg und Gleimg, S. 131.

297 Ebd.

125

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

lange auch an rhetorischen Mustern orientierte.?? Mit dem Bedeutungs-
verlust der Rhetorik im 18. Jahrhundert 16st sich auch die musikalische
Orientierung an der rhetorischen Praxis und Theoriebildung auf. Die Ver-
sinnlichung der Sprache, wie Oschmann es nennt, beférdert wie bereits
erwihnt die Umfunktionierung rhetorischer Mittel, um ein sprachliches
Vor-Augen-Stellen zu ermoglichen. Um das zu bewerkstelligen, wird im
18. Jahrhundert u. a. das Konzept der Einbildungskraft wiederbelebt. Die
Einbildungskraft ist dabei mehr als nur ein stilistischer Kniff; sie indoktri-
niert die Asthetik des 18. Jahrhunderts, ist das Prinzip, mit dem poetologi-
sche Kategorien erneuert und ésthetisiert werden kénnen.

1.2.2 Dichtungsprinzipien im 18.Jahrhundert — Gerstenbergs
Dichtungsprinzipien

Gerstenbergs kritische Schriften zu Asthetik und zur Medialitat sowie
seine intermedialen Versuchsanordnungen sind alle Varianten der Grund-
konzeption seiner Asthetik.?® Er ist ein Mitbegriinder empfindsamer Li-
teratur(-Theorie) in Deutschland und Dinemark, v. a. in den 1760ern
und 1770ern. Unter Einfluss der Etablierung der Asthetik in Deutschland
ist er einer derjenigen Kritiker und Schriftsteller, der neue Mafstibe
in der Literatur setzt, die auch der neu verstandenen Emotionalitit im
18. Jahrhundert Rechnung tragen. Gerstenbergs Beschiftigung mit dem
poetischen Medium, die damit einhergeht, grundiert dabei semiotisch sei-
ne intermedialen Experimente, die der Musik einen Eingang in die Poesie
ermoglichen.

In dieser Arbeit wird implizit viel mit Gerstenbergs Literaturverstand-
nis argumentiert. Klaus Gerth hat sich in seiner Monografie intensiv mit
demselben auseinandergesetzt und die Grundziige der Gerstenberg’schen
Literaturkritik herausgearbeitet.3® Er argumentiert v. a., dass Gersten-

298 Siehe hierzu Kap.1.4.

299 Vgl. hierzu v. a. Klaus Gerth: Studien zu Gerstenbergs Poetik. Ein Beitrag zur Umschich-
tung der dsthetischen und poetischen Grundbegriffe im 18. Jahrbundert, Gottingen 1960.

300 Gerth: Gerstenbergs Poetik. Diese Studien sind aus dem Jahr 1960. Gerth erfasst die
wichtigsten Quellen und schreibt zu den wichtigsten Schlagworten, die Gerstenberg
bearbeitet hat. An mancher Stelle verkennt er die eigentliche philosophische und
poetologische Tiefe von Gerstenbergs Werk; zuweilen vermisst man eine genauere Ein-
bettung in zeitgenossische Diskurse — diese Einordnung erfolgt meist aufSerst knapp.
Trotzdem liefert Gerth einen guten Uberblick tiber das Gerstenberg’sche (Euvre und
dessen zeitgendssische Bedeutung, seine Arbeit zeugt von zuverlissiger und umfassen-

126

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Dichtung im Zeitalter der Asthetik

bergs kritische Schriften ein unsystematisches Sammelsurium von »ver-
streuten einzelnen kritischen Schriften<®®! sei, das kein geschlossenes
System bilde. Gerth beschreibt Gerstenberg als Denktypus, in dem die
Grundziige der »asthetischen Grundbegriffe, die zur Sturm- und Drang-
Periode fithrte[n]«3%2 bereits vollkommen ausgereift seien. Diese Einschét-
zung teile ich nicht uneingeschrinkt, gerade wegen des eklektischen
Charakters von Gerstenbergs Werk, das in verschiedenen Phasen seines
Lebens und seines Schaffens entstanden ist. Trotzdem hat Gerth wichtige
Vorarbeit geleistet, die wichtigsten Schlagworte der Gerstenberg’schen
Asthetik aufgearbeitet und in den Diskurs der Zeit eingeordnet. An dieser
Stelle schlieSt diese Studie an und holt diejenigen Schlagworte in aller
Knappheit noch einmal ein, die zur Argumentation verwendet werden.3%3
Das sind v. a. Gerstenbergs Uberlegungen zur Nachahmung, zu Originali-
tat, zur Wabhrbaftigkeit und zur Natur bzw. Natiirlichkest. Diese sind es, die
insofern wichtig fiir diese Arbeit sind, als die Verschiebungen hier auch
Einfluss auf die sich verindernde poetische Sprache hat und Intermediali-
tat nicht nur ermoglichen, sondern sogar erfordern.

Mit diesen Schlagworten setzt sich nicht nur Gerstenberg auseinander,
sondern zahlreiche namhafte Literaten im 18. Jahrhundert. Die prominen-
teste Auseinandersetzung dahingehend findet zwischen den Schweizern
Johann Jakob Bodmer (1698-1783) und Johann Jakob Breitinger (1701-
1776) und dem Leipziger Literaturprofessor Johann Christoph Gottsched
(1700-1766) statt. Auch sie erortern, inwiefern sich antike Dichtungsprin-
zipien, wie zum Beispiel das der Mimesis, im 18. Jahrhundert auf moder-
ne Literatur Gbertragen lassen. Gottsched gilt dabei eher als Verfechter
der antiken Prinzipien,3* Bodmer und Breitinger hingegen als seine Ant-
agonisten. Die beiden Schweizer Literaturkritiker reizen das aristotelische
Wahrscheinlichkeitsdiktum bis tber seine Grenzen hinaus aus, um den

der Textkenntnis. Als Nachschlagewerk zu Gerstenbergs Literaturverstindnis bietet
Gerths Arbeit einen sehr guten Ausgangspunkt.

301 Ebd., S.11-12.

302 Ebd., S.13.

303 D. h., dass andere Schlagworte, die durchaus auch fiir Gerstenbergs Poetik relevant
— vielleicht sogar bezeichnend - sind, ausgespart werden. Das ist z. B. Gerstenbergs
Verstindnis vom >poetischen Genie« oder seine Uberlegungen zum >Erhabenen<. Daran
interessierte Leser:innen seien an dieser Stelle auf Klaus Gerths Monografie verwiesen.

304 Auch zwischen Gottsched und antiker Dichtung gibt es starke Diskrepanzen, insofern
ist diese Darstellung stark vereinfacht. In Bezug auf die hier dargestellten Aspekte
jedoch vertritt Gottsched — im Vergleich zu Bodmer und Breitinger — cher Prinzipien,
die in der antiken Dichtungstradition ihre Tradition haben.

127

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Leser stets in Verwunderung versetzen zu konnen, und etablieren so die
Kategorie des Wunderbaren. Auch Lessing mischt sich mit seiner Hambur-
gischen Dramaturgie in die zeitgenossische Literaturdebatte ein und mit
ihm Gelehrte aus dem Berliner Kreis3% wie Mendelssohn und Nicolai.
Einschlagig dazu ist der Briefwechsel iiber das Trauerspiel der drei. In allen
hier genannten und zahlreichen anderen Schriften werden Dichtungsprin-
zipien hinterfragt und neu verhandelt, es wird gegeneinander Position be-
zogen, polemisiert und so ein neues Dichtungsverstindnis auf den Weg
gebracht. Unter den zahlreichen miteinander streitenden literaturastheti-
schen Stimmen ist auch Gerstenbergs.

1.2.2.1 Nachahmung, »originale Nachahmung«3%, Original

Gerstenberg schreibt 1767 im »Zwanzigsten Brief« seiner Merkwiirdigke:-
ten, dass er sich »mit gutem Vorbedacht« Wortern wie »Nachahmung«
enthalte, »weil sie [ihm] alle zu viel oder zu wenig sagen« (M20, S. 401);
nichtsdestotrotz hiuft sich die Vokabel in seinen Schriften — v. a. in den
Rezensionen —, wie auch Gerth bemerkt.3%” In den meisten Fallen spricht
Gerstenberg von verschiedenen zeitgenossischen Begriffen von Nachah-
mung, definiert und analysiert sie, um sich dann mittels einer Bewertung
von ihnen zu distanzieren. In einer Rezension analysiert er 1769 die Un-
terschiede der antiken und der modernen Naturnachahmung;:

Unter der theatralischen Nachahmung der Natur verstanden die Alten etwas an-
ders, als die Neuern. Ihr Zweck war niemals, die Nachahmung in dem Grade
illusorisch zu machen, daf§ sie mit der Natur selbst hitte konnen verwechselt
werden. Wir wollen hier nicht untersuchen, ob sie darin Recht oder Unrecht
hatten: genug aus allen Anstalten ihrer Kunst, ihren metrischen Ausbildungen,
ihrer singenden und mit Instrumenten begleiteten Recitation, ihrer Saltation,
ihren Choren, erhellet augenscheinlich, daf sie niemals die Absicht gehabt, die
Natur, wie sie wirklich ist, sondern eine zweyte dichtrische Natur zu treffen, die
mit jener vornamlich in der Aehnlichkeit ihrer kinstlichen Wirkungen iberein-
stimmet. (R, S. 280, Herv. i. O.)

Gerstenberg erklirt an dieser Stelle den aristotelischen Mimesis-Begriff.
Dem stellt er den modernen Begriff von Naturnachahmung im 18. Jahr-
hundert gegeniiber:

305 Siche hierzu Kap. 1.5 mit den Abbildungen 5 und 6.
306 R, S.300.
307 Vgl. Gerth: Gerstenbergs Poetik, S. 36.

128

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Dichtung im Zeitalter der Asthetik

Ganz anders denken die Neuern. Wenn sie von einer theatralischen Nachah-
mung der Natur reden, so ist ihr bestindiger Grundsatz, in den Bestandtheilen
des Plans der wirklichen Natur so nahe zu kommen, als moglich ist; (R, S. 281)

Der Natur-Anspruch der Nachahmung bezieht sich nicht mehr nur auf
die Fabel, sondern in dem Fall auch auf eine naturalistischere Darstel-
lungsweise, was dann auch Konsequenzen fiir die Darstellungsmittel hat:
Chore - so Gerstenberg — konnten deswegen nicht mehr wie in der Anti-
ke in Dramen integriert werden, ihr Einsatz sei eine Unterbrechung, der
das naturalistisch verstandene Tauschungsmoment store (vgl. R, S.281).
Auch kommt eine solche »sklavische Nachahmung der Natur« fir Gers-
tenberg »gar nicht in Betracht<3%. Gerstenberg geht es um die Natur des
Menschen. Die »Schaubiihne«, so schreibt er, solle »nach ihrer vornehms-
ten Bezichung ein Bild des menschlichen Lebens seyn« (B, S.9). Dieses
Bild miusse der Dichter so »malen, daf§ der Zuschauer hingerissen werde,
zu glauben, er sehe das wahre Werk der Natur« (B, S. 10). Allerdings, und
das sei an dieser Stelle hervorgehoben, macht Gerstenberg an gleicher
Stelle deutlich, dass nicht Naturbild und dichterisches Abbild sich tau-
schend ahnlich sein miissen, sondern die Wirkung, die beide auslosen.
Der Zuschauer soll laut Gerstenberg zu dieser Tauschung hingerissen wer-
den,

indem die blofe Vorstellung desselben [des Werkes der Natur, Anm. UK] alle
Wirkungen auf seine Gesinnungen und Leidenschaften duflert, welche die Na-
tur selbst nicht anders hitte hervorbringen kdnnen, als wofern sie in ein dem
Zwecke des Dichters untergeordnetes Ganze wire concentrirt worden. (B,
S.10-11)

Es geht also nur bedingt um ein Abbilden der (menschlichen) Natur: Die-
se Art der Nachahmung versteht sich nicht oberflichlich-abbildend, son-
dern als »Nachbilden« (M20, S. 401)3%, d. h. als Verstehen und Rekonstru-

308 Ottokar Fischer: »Einleitungg, in: Ottokar Fischer (Hg.): H. W. von Gerstenbergs Rezen-
stonen in der Hamburgischen Neuen Zeitung. 1767-1771, Nendeln 1904, S. IX-XCVIII,
hier: S. LXI.

309 Dabei geht es um Gerstenbergs Begriff von >Nachbilden, nicht um Klaus Gerths Be-
griffsverwendung (Nachbilden = Abbilden, vgl. Gerth: Gerstenbergs Poetik, S. 38). Der
Begriff >Nachbilden« wird im Folgenden nicht lbernommen, aus folgendem Grund:
Gerths Begriffsverwendung liegt zwar intuitiv nahe, aber selbige und seine Zitate-
Kombination von Gerstenberg stiften an dieser Stelle Verwirrung: Er schreibt, dass
Gerstenberg die »Nachahmung der schénen Natur« nur »[a]ls Grundsatz, nicht als
Mittel« (M20, S.403) akzeptiert und erklart die Grundsitzlichkeit der Naturnachah-
mung mit einem Zitat aus dem »Zwanzigsten Brief der Merkwirdigkeiten« (vgl.
Gerth: Gerstenbergs Poetik, S. 40). Die zitierte Stelle allerdings (»Das Nachbilden ist also

129

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

ieren der Wirkungsweise der Natur des Menschen. Gerstenbergs Begriff
der Naturnachahmung — den er ubrigens selbst auch nicht durchweg ver-
tritt3!? — unterscheidet sich durch den Akzent auf die Wirkungsweise von
einer Naturnachahmung, die die Natur als Nachahmungs-Referenz blof§
abbildend ins Zentrum stellt. Nichtsdestotrotz bleibt diese Form der
Nachahmung relevant auch fiir Gerstenbergs Asthetik, da sie die Natur
(des Menschen) auf glaubhafte Weise darzustellen vermag. Wenn Gersten-
berg Shakespeares Dramen als Ideal lobt, dann deswegen, weil sie »leben-
dige Bilder der sittlichen Natur« (M14, S. 221) sind. Gerade das naturalisti-
sche Moment ist es, das Zeichenoperationen scheinbar unsichtbar macht
und insofern fiir eine Darstellungsweise, die Unmittelbarkeit und Authen-
tizitit ins Zentrum stellt, zum wichtigen Mittel wird. Von der Nachah-
mung der >schonen Natur« — d. h. nur die Schonheit der Natur wird als
Referenz fiir Nachahmung wiirdig erachtet, wie z. B. von Batteux vertre-
ten — distanziert Gerstenberg sich aus genau diesem Grund: Eine solche
Nachahmung biafft durch dieses Auswahlverfahren und den Ausschluss
der nicht schonen Natur an Authentizitit ein. Gerstenberg findet deswe-
gen »weit mehr Vergniigen an jener zwangfreyen Natur [...], als an einer
sogenannten schonen Natur, die aus Furcht, ausschweifend oder arm zu
scheinen, in goldenen Fesseln daherschreitet.« (M16, S.257-258) Der im
Kerker sitzende, hungernde Ugolino, dessen bis zum Wahnsinn gesteiger-
te Verzweiflung Gerstenberg vollumfinglich darstellt, sprengt insofern die
»goldenen Fesseln« dieser Nachahmung der schonen Natur. Hierin st6ft
Ugolino auch auf Lessings Kritik, der wegen dieses Durchbruchs vermutet,
dass die Mitleidsasthetik frappant gestort werde:

derjenige hochste sinnliche Ausdruck, der die Illusion erreicht« M20, S.401) zeigt,
dass Gerths Begriff von Nachbilden (= Abbilden) von Gerstenbergs Begriff abweicht,
der den Begriff weiter fasst, Einbildungskraft und Ausdruck in ihn integriert, wie an
gleicher Stelle zu lesen ist, die Gerth sogar auch zitiert: »Um diese Illusion hervorzu-
bringen, sage ich, mufl der Dichter die beobachteten Gegenstinde bildlich denken,
und mit Wirkung ausdriicken konnen, welches zusammengenommen ich unter Nach-
bilden begreife.« (M20, S. 401) Zugegebenermaflen ist es schwierig, gerade an der Stel-
le der Darstellung begrifflich trennscharf zwischen exaktem Nachahmungsbegriff, der
im Auflésen begriffen ist, und ablésendem Konzept der Einbildungskraft zu unter-
scheiden. Moglicherweise ist das wegen der Durchléssigkeit zwischen den Begriffen
auch nur bedingt notwendig. Es sollte jedoch vermieden werden, die historische mit
der eigenen Begriffsverwendung zu vermischen. Naheres zur Einbildungskraft siche
Kap. 1.2.2.3.

310 Vgl. dieses Kapitel, S. 129f.: Gerstenbergs Ausdruckspoetik richtet sich auch am Men-
schen aus, funktioniert aber nicht mehr nach dem Nachahmungsprinzip.

130

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Dichtung im Zeitalter der Asthetik

Mein Mitleid ist mir zur Last geworden: oder vielmehr, mein Mitleid horte auf
Mitleid zu sein, und ward zu einer ginzlich schmerzhaften Empfindung. Es
ward mir auf einmal recht wohl, als das Stiick zu Ende war3'!.

Lessings Postulat der Schonheit der Darstellung, die er funktional fir die
Wirkung des Dargestellten fiir notwendig hilt, weil der Rezipient sich
sonst schlichtweg wegen der Hasslichkeit distanziert, uberfligelt insofern
Anstrengungen zur naturalistischen Nachahmung.?!? Wenn es Batteux
um die Nachahmung der schonen Natur geht und Lessing um schone
Nachahmung der Natur, dann pladiert Gerstenberg fiir keinerlei derartige
Beschonigungen, da diese den Authentizititscharakter destruieren: Gers-
tenberg scheut weder Hisslichkeit noch die Darstellung negativer Empfin-
dungen und Leidenschaften, denn ihm geht es anders als Lessing nicht
um eine damit verbundene Erziehung zum mitleidigen Menschen, son-
dern um die Darstellung der Leidenschaften und mogliche Weisen der
medialen Vermittlung von Empfindungen. Gerstenberg folgt dabei im
Gegensatz zu Lessing keiner kinstlerisch-padagogischen Intention. Seine
Kritik an einer naturalistisch verstandenen Naturnachahmung bleibt ent-
sprechend ihres Authentizititspotenzials verhalten und hebt mancherorts
sogar die Vorziige gegeniiber knechtischer Nachahmung hervor: »[D]Jer
Dichter ergotzt uns durch die naive Nachahmung der menschlichen Na-
tur inniger, als durch eine burleske Vorstellung der alten Fabel« (R, S. 68).

Unter der Begrifflichkeit »knechtisch[e] Nachahmung« (R, S. 300) fasst
Gerstenberg indes Nachahmungen, die andernorts — z. B. bei Sulzer3!3 -
und auch von ihm selbst »Nachaffungen« (R, S.327) genannt werden:
schriftstellerische Werke, die mustergtltige Werke als Vorlage benutzen.
Das geht aus einer Rezension zu Lavaters Schweizerliedern hervor (vgl. R,
S.299-301). Gerstenberg unterscheidet die knechtische Nachahmung an

311 Gotthold Ephraim Lessing: »An Heinrich Wilhelm von Gerstenberg. Hamburg, den
25. Februar 1768, in: Helmuth Kiesel/Wilfried Barner (Hg.): Werke und Briefe, Frank-
furt am Main 1987, S. 503-507, hier: S. 505.

312 Vgl. »Denn verachten wir schon denjenigen nicht immer, der bei korperlichen
Schmerzen schreiet, so ist doch dieses unwidersprechlich, daff wir nicht so viel Mitlei-
den fiir ihn empfinden, als dieses Geschrei zu erfordern scheinet.« (Gotthold Ephraim
Lessing: »Laokoon. Oder iber die Grenzen der Malerei und Poesie«, in: Wilfried
Barner (Hg.): Werke und Briefe, Frankfurt am Main 1990, S. 11-321, hier: S. 46 (Kap.
IV). Diese Ausgabe wird im Folgenden im FlieStext mit dem Kirzel L-L abgekirzt
zitiert.) Zu Lessings Ablehnung hisslicher Darstellungen vgl. auch ebd., S. 169-172
(Kap. XXIV).

313 Vgl. z. B. Johann Georg Sulzer (Hg.): Allgemeine Theorie der schonen Kiinste, 4 Bde.,
Bd. 2: K-Z, Leipzig 1774, S. 795 (Eintrag »Nachahmung«).

131

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

dieser Stelle von dem, was er »originale Nachahmung« (R, S.300) nennt
und prangert an, dass die Fahigkeit zu dieser Unterscheidung den meisten
Kritikern abgeht. Gleichzeitig liefert er an dieser Stelle aber keine weite-
ren Ausfihrungen zu diesen Begrifflichkeiten.?'* Aus Auferungen an an-
derem Ort und seinen literarischen Schriften geht dies aber implizit her-
vor, z. B.:

Wenn die Manier und Composition eines Werks sich in einem so hohen Grade
auf den eigenen Character des Scribenten bezieht [sic]: so ist das Bestreben ihm
diese Manier abzuborgen, nicht mehr Nachahmung, sondern Nachdffung. (R,
S.327, Herv. 1. 0.)315

Mit »originaler Nachahmung« hingegen meint Gerstenberg die Art von
Nachahmung, die entsteht, wenn der Kuanstler sich nicht Fabel und Stil
eines anderen Kinstlers abschaut, sondern sich dessen Vorgehensweise zu
eigen machen, ihm nacheifert.3'¢ Eine solche »originale Nachahmungx«
gelingt nur bei innerer Verwandtschaft des nacheifernden und des nach-
geeiferten Dichters. Als Beispiel fihrt Gerstenberg Gleims Nacheifern von
Anakreon und Horaz an:

In eben der Manier, worinn Gleim Lieder nach dem Anakreon gesungen hat,
ahmt er diesmal Horazens nach. [...] Gleichwohl ist nicht zu laugnen, daf die

314 Die gesamte Stelle im Zusammenhang lautet: »Die ganze Kritik in der Hallischen Bi-
bliothek lauft darauf hinaus, daff Herr Lavater nicht original werden kann, weil Gleim
vortreffliche Kriegslieder vor ihm gesungen hat. Mit eben so gutem Fug liefe sich das
von Gleimen behaupten, weil schon Klopstock dhnliche Lieder vor ihm gesungen hat-
te, (S. d. Sammlung vermischt. Schriften von den Verf. der Berm. Beytr.); und sogar
von Klopstock, weil er sie ausdriicklich zur Nachahmung des bekannten Chevy-chase-
song im Spectator gesungen hatte: denn der Ton, der Geist, und sogar die Stanze, sind
in allen die ndmlichen. — O der tiefsinnigen Kritik, die noch nicht weif$, wodurch sich
originale Nachahmung von knechtischer Nachahmung unterscheidet!« (R, S. 300).

315 Oder eine dhnliche Stelle, an der Gerstenberg die »sklavische Nachahmung« nicht nur
bei Schriftstellern kritisiert, sondern mit ihnen auch Kritiker und Publikum, die dem-
gegentber nicht kritisch sind: »...wir tadeln nicht ihn [Riedel, Anm. UK] insbesonde-
re, sondern mit ihm eine ganze Genossenschaft von neuen Scribenten, die uns mit
schalen Werken voller unbestimmten [sic] Gedanken, voll seichten Witzes, voll gezier-
ter Wendungen, und zugleich voll der zuversichtlichsten Machspriiche, zu tber-
schwemmen drohen. [...] Nicht zufrieden, sich die Ideen der bekanntesten Schriftstel-
ler, ihrer Zeitgenossen, sogar bis auf den Ausdruck zuzueignen, verwirren sie die ver-
schiednen Gattungen der Composition [...] - Kénnen sie nur einigen faden Nachspre-
chern, die in ihrem Trosse sind, den Mund aufreiffen, und ein stupides Lachen erzwin-
gen, so halten sie sich fir tberflifig schadlos. Auf diesem Wege werden wahrlich kei-
ne klaBische [sic] Schriftsteller gebildet.« (R, S. 165-166).

316 Die treffende Begrifflichkeit »Nacheifern« findet sich bereits bei Gerstenberg, leicht
abgewandelt: »Nacheiferung« (M20, S. 391).

132

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Dichtung im Zeitalter der Asthetik

Lieder nach dem Anakreon, (die schonsten Lieder, die wir im Deutschen ha-
ben), in ihrer Art eines Gleims viel wiirdiger sind, als die Oden nach dem Ho-
raz. Woher das? Gleim und Anakreon sind verwandtere Seelen, als Gleim und
Horaz. (R, S.356-357)

Gerstenberg bewertet die »originale Nachahmung« deutlich milder als
»Nachaffungen«, und stuft sie hoher ein. Jedoch gibt es auch eine Schreib-
weise, denen er beide nachordnet:

Mich fiir meine Person entziicken die classischen Vollkommenheiten der be-
wunderungswirdigen Alten mehr, als ich Thnen ausdriicken kann; ich ehre
auch die Meisterhand, die diesen Vollkommenheiten nachzueifern weif3: allein
der seltne, der erhabne Geist, der kithn genug ist, selbst Original zu werden, der
das Zujauchzen seiner Nation seinem eignen innern Werthe, und keiner Ver-
gleichung mit andern, verdanken will — der, und der allein, dringt [sic] mir eine
wahrhafte Bewunderung ab [...] (M5, S. 76)

Mehr als zu »gefallen« (R, S.37) erreiche eine originale Nachahmung
nicht.3"7 Einem Original nachzueifern, bedeutet, selbst kein Original zu
sein, so Gerstenberg: »Deswegen sind die Griechen so vortrefflich. Sie
wagten, Original zu seyn, und sie wurden es.« (R, S. 367)

Bleibt die Frage, was es fur Gerstenberg heifSt, »Original zu seyn«. Diese
Antwort gibt Gerstenberg relativ eindeutig: »wo Genie ist, da ist Erfindung,
da ist Neubeit, da ist das Original, aber nicht umgekehrt« (M20, S.404,
Herv. i. O.). Dieser Schritt fithrt weg von Gerstenbergs Kritik an den
Nachahmungsbegriffen des 18. Jahrhunderts, hin zu einem neuen Dich-
tungsprinzip:

Das dichterische Genie wihlt sich neue vehicula, weil es sich in andern nicht so
bequem thitig erweisen kann; ja, es muf§ sich uns sogar schon seiner Natur

nach neu und original darstellen, weil Begriffe, die aus einer solchen Seele kom-
men, von den gewohnlichen durchaus abweichen. (M20, S. 404)

Gerstenbergs Asthetik konzentriert sich auf das poetische Genie und v. a.
auf seine Fahigkeit zur Originalitit. Um diese Originalitit zu ermdogli-
chen, wird dem Dichter vollkommen freier darstellerischer Gestaltungs-
spielraum zugestanden, er wird jeglicher poetischer Normativitit entho-

317 Die gesamte Stelle im Zusammenhang lautet: »Es giebt Grundsitze der Anordnung,
die zur Bindigkeit eins jeden Werks unentbehrlich sind; es giebt Arten des Stils, die
sich der Absicht des Scribenten anmaflen, und unter denen immer nur Eine die clafi-
sche ist; es gibt charakteristische Schreibarten, die man dulden kann, die aber nicht
nachgeahmet werden miissen. Wem diese néthigen Schranken eine Kleinigkeit sind,
der kann seinen Zeitgenossen gefallen, nur fiir die Nachwelt hat er nicht geschrieben.«
(R, S.37)

133

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

ben. Die einzige Regel lautet: Das poetische Genie darf sich keinen Regeln
unterwerfen. Gerstenberg kritisiert jegliche — auch moderne — Regelwer-

ke:

Man machte also Grundsitze — Grundsitze der Nachahmung — Grundsitze des
Guten und Schonen — Grundsitze des hochsten sinnlichen Ausdrucks — die alle
dahin abzielten, dem poetischen Genie ein Eigenthum beyzulegen, worauf es
gar keine Anspriiche machte. (M20, S. 407)

Trotz dieser Distanzierung implementiert Gerstenberg sowohl Elemente —
nicht Grundsatze — der Nachahmung, v. a. der Naturnachahmung, als
auch Elemente »des hochsten sinnlichen Ausdrucks« in seine Asthetik. Er
wendet sich dabei — wie auch andere Asthetiker des 18. Jahrhunderts3!8 —
v. a. den expressiven Darstellungsweisen zu. Dass der Ausdruck als Dich-
tungsprinzip die Nachahmung ablost, liegt nicht nur an den so vielfalti-
gen wie tberkommenen Nachahmungsbegriffen, sondern auch an der
Neubegrindung der Dichtung im 18. Jahrhundert. Gemif einer poetolo-
gischen Auffassung, die an Asthetik und Anthropologie ausgerichtet ist,
verschiebt sich beispielsweise der Gegenstand der Dichtung: Eine Trago-
die ist nicht mehr, wie lange mit Aristoteles gelehrt wurde, »Nachahmung
einer guten und in sich geschlossenen Handlung« (A-P, S.19), sondern
der »Stoff der Dichtkunst«, so Gerstenberg, umfasst »Handlungen und
Empfindungen, Handlungen mit Empfindungen verbunden, Empfindun-
gen mit Handlungen verbunden, Handlungen ohne Empfindungen, und
Empfindungen ohne Handlungen.« (M20, S. 393) Gerstenberg fithrt dies
anhand seines Ugolino vor: Ugolino ist ein weitgehend handlungsreduzier-
tes Drama, das sich am 33. Gesang von Dantes Inferno orientert. »Gang
und Ziel [dieses] Dramals]«, so Gerstenberg, »war eine Verhungerung«3?.
Die dramatische Darstellung dieser »Verhungerung«3?® schopft dabei das

318 Gumbrecht spricht hier von einer »Umpolung der Asthetik von Nachahmungs- auf
den Ausdrucksbegriff« (Hans Ulrich Gumbrecht: »Ausdrucks, in: Asthetische Grundbe-
griffe. Historisches Worterbuch in sieben Binden, 1. Absenz-Darstellung, Stuttgart 2010,
S. 416-430, hier: S. 420).

319 Heinrich Wilhelm von Gerstenberg: »von Heinrich Wilhelm von Gerstenberg. Kopen-
hagen, Mai oder Juni 1768, in: Helmuth Kiesel/Wilfried Barner (Hg.): Werke und Brie-
fe, Frankfurt am Main 1987, S. 515-519, hier: S. 516.

320 Man konnte diese stoffliche Entlehnung als Variante der »knechtischen Nachahmung«
begreifen, was Gerstenberg allerdings nicht gerecht wiirde. Ich folge Klaus Gerths Ein-
schitzung, dass »Gerstenberg die rein stoffliche Nachahmung keineswegs verurteilt«
(Gerth: Gerstenbergs Poetik, S.38) und es die Gestaltung ist, »fir die Gerstenberg Origi-
nalitit verlangt, und nicht der Inhalt« (ebd.). Deutlich macht Gerstenberg das auch
selbst: Er schreibt im Dezember 1768 in einem Brief an Gleim, »daff man nicht fiir

134

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Dichtung im Zeitalter der Asthetik

damit zusammenhangende Emotionsspektrum voll aus, fiihrt es in aller
Breite und Tiefe vor. Gerade »Empfindungen ohne Handlungen« darzu-
stellen, ist mit traditionellen Nachahmungsverfahren nur bedingt mog-
lich, es sei denn, man beschrankte sich auf barocke Affektdarstellungsmit-
tel. Allein — Affekte sind keine Empfindungen3?!, Empfindungen brau-
chen andere, »neue vehicula« (M20, S. 404), wie Gerstenberg bemerkt; in-
sofern raumt auch die Verschiebung des Dargestellten von Handlungen
zu Empfindungen anderen Medien als der Sprache poetisches Wirkungs-
potenzial ein.

Gerstenbergs Asthetik akzentuiert die Wirkungsasthetik neu und orien-
tiert sie an der >Natur«

Sie werden mir schon in der Beobachtung zuvorgekommen seyn, daff der
Zweck des Poeten nicht sowohl die Erregung des Schreckens und Mitleidens in
dem Herzen der Zuschauer, als vielmehr die Natur der Eifersucht selbst sey.
(M15, S.239)

Die Darstellung nach Regeln der Wahrscheinlichkeit hat ausgedient, im
18. Jahrhundert geht es vielen Schriftstellern wie Gerstenberg um Wahr-
heit. Dies liegt begriindet in der Aufklirung und ihrer Idealisierung von
Wahrheit, die die Erkenntnistheorie schlieRlich auch auf die Asthetik
ausgeweitet hat. Die Asthetik formt dieses Streben nach Wahrheit fir
die Dichtkunst zu einer Authentizititsforderung, die sich in vielen zeit-
genossischen Literaturschriften niederschlagt und sowohl Stoff als auch
Form von Dichtung betrifft. Dichtkunst, aber auch bildende Kunst und
Musik, werden an dem in ihm verwirklichten Verhaltnis von Darstellung
und Wirklichkeit gemessen. Gemifl des neuen Authentizititsanspruchs
gentigt es nicht, kinstlerisch ein Abbild zu schaffen, das dem Urbild
(der Natur) moglichst nahe kommt; es geht vielmehr darum, die Natur
selbst erfahrbar zu machen, die Darstellung muss also unmittelbar an das

Nachahmung ansehe, was aus einer Ahnlichkeit der Materie entspricht [sic]« (Wagner:
»Gerstenberg und Gleim, S. 131). Wenn auch die Schlussfolgerung richtig ist, so sind
Gerths Nachweise nicht besonders griindlich belegt: Die hier ebenfalls zitierte Stelle
aus einem Brief an Gleim wird bei Gerth mit falscher Quellenangabe zitiert, was sie
schwierig nachvollziechbar macht. Ein anderes Zitat, das er bemiiht, schreibt er falschli-
cherweise Gerstenberg zu: Die zitierte Abhandlung ist von einem gewissen Th. Seward
und wurde von Gerstenberg lediglich Gbersetzt verdffentlicht — woriiber Gerth selbst
sogar an anderer Stelle informiert (vgl. Gerth: Gerstenbergs Poetik, S.16). Zu konkreten
stofflichen Nachahmungen sieche auch Kap. 2, insbesondere Abschnitt 2.2.
321 Siehe Kap. 1.1.3.

135

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Urbild gekniipft sein, ein Ausdruck davon sein. Die Aufgabe liegt darin,
so Gerstenberg,

[elinen Gedanken richtig zu fassen, ihn von allen Auswiichsen zu sdubern, ihn
auf den einzigen besten Ausdruck zuriick zu fihren, sich von jedem gebrauch-
ten Worte Rechenschaft zu geben, ihn auf einmal so rund, so stark an inneren
Gesundheit und Fulle, wie nun aus der Seele hervortritt, auch aus der Feder zu
bringen [...] (M9, S.116)

Genau das ist laut Gerstenberg dichterischer Ausdruck: Einen Gedanken,
wie er aus der Seele hervortritt, aus der Feder zu bringen.3?> Das Nachah-
mungsprinzip leistet das laut Gerstenberg nicht, er schreibt: »Die Nachah-
mung fallt oft in die gemeine Natur, ist oft links, und oft ohne allen Aus-
druck.« (R, S.40) Die Erblindung des Ugolino (vgl. U, S. 64) in Gersten-
bergs gleichnamigem Drama ist insofern als literarische Umsetzung dieser
Ausdrucksasthetik zu verstehen: Ugolinos Auflerungen konnen ab dem
Zeitpunkt seiner Erblindung keine Abbildungen der ihn umgebenden
Natur — keine Nachahmungen in diesem Sinne — mehr sein. Er selbst und
seine Empfindungen sind alles, woraus seine Handlungen und seine Emp-
findungen sich speisen konnen. Ugolinos Auferungen sind so zwangslau-
fig Ausdruck seines Inneren: Ugolino kann nicht mehr abbildend nachah-
men, sondern Bilder — auch erinnerte — nur noch aus seiner Seele schop-
fen: Diese Bilder bekommen auf diese Weise Urbildstatus, Ugolino wird
zum Ausgangspunkt, zum Schopfer dieser Bilder.3?® Bezeichnenderweise
verandert sich der gesamte Darstellungsmodus des Dramas im Augenblick
von Ugolinos Erblindung zu einer ausdrucksstarken Darbietung mit In-
strumentalaccompagnato: »[MJeine Augen sind mit Blindheit geschlagen!
Wo find ich meine Laute?/ (Nachdem er einige Griffe auf der Laute getan,
wird eine sanfte traurige Musik gehort)« (U, S. 64). Instrumentalmusik wird
dabei - dazu an spiterer Stelle noch eingehender®?# — als besonders aus-
drucksstarkes Medium begriffen, das, was den Emotionsausdruck angeht,
die (poetische) Sprache unterstiitzen und verstirken kann, so Gersten-
bergs Auffassung. Mit dem Einsatz der Musik an bezeichnender Stelle
fahrt Gerstenberg hier vor, wie eine Darstellung dann an Ausdrucksstirke

322 Es ist bezeichnend, dass Gerstenberg diese Definition nach einem einleitenden Ab-
schnitt Gber den Stand der Prosa in Deutschland platziert (vgl. M9, S. 116: »Das Feld
der deutschen Prose ist freylich noch sehr unangebaut...«). Prosaischer Stil und Aus-
druckspoetik werden so in unmittelbaren Zusammenhang gebracht.

323 Mehr zu Ur- und Abbildstatus in Abschnitt 1.2.2.3.

324 Vgl. Kap. 1.5.2.

136

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Dichtung im Zeitalter der Asthetik

gewinnt, wenn sie nicht mehr nach dem abbildenden Nachahmungsprin-
zip funktioniert. Diese Art der Darstellung ist tiber die Nachahmung zu
stellen, so Gerstenberg:

Sollte sich wol [sic] ein Leser von einiger Fiihlbarkeit des Herzens finden, der nicht
der Nachahmung den Vorzug vor dem Urbilde einrdumen wird?
Sie glauben es nicht; ich auch nicht. (M15, S. 224, Herv. i. O.)

Ausdruckspoetik, Originalitit und Authentizitatsanspruch 16sen die Dich-
tung aus der Diktion des Nachahmungsprinzips, das immer mehr preisge-
geben wird: Man konne sich, so Gerstenberg, »auch ohne Original zu seyn,
von aller Nachahmung frey wissen<3?. Gleichzeitig nennt Gerstenberg
dieses moderne Dichtungsprinzip trotz alledem bisweilen noch >Nachah-
mung¢ und vermischt die Terminologien — insofern behalt Klaus Gerth
Recht mit der Feststellung, dass Gerstenberg den Begriff >Nachahmung:
nur als Worthdlse behilt und mit neuem Inhalt fillt. Die Ausdruckspoe-
tik, die auch musikalische Ausdrucksweisen fiir ihren Zweck implemen-
tiert, kommt dabei nicht aus ohne die Konzepte von >Authentizitit« und
>Einbildungskraft«. Diese zu klaren ist Aufgabe der folgenden Abschnitte.

1.2.2.2 Natur, Wahrheit

Die Begrifflichkeiten Natur und Wahrheit werden in diesem Abschnitt
zusammengefasst. Sie beschreiben den Authentizititsanspruch der Asthe-
tik Gerstenbergs und anderer zeitgendssischer Literaturschriften in ver-
schiedenen Auspriagungen und wurden bereits mehrfach angeschnitten.
Fur diese Arbeit ist vor allem der Anspruch wichtig, unter dem die entsp-
rechenden Begriffe hier zusammen behandelt werden, denn hierin fallen
die beiden Begriffe zusammen: Wenn von einem Wahrheitsanspruch die
Rede ist, dann bezieht derselbe sich in diesem Zusammenhang bei Gers-
tenberg auf Natur, nimlich auf die Natur des individuellen Menschen,
und d. h. auf seine Empfindungen.32¢

325 Wagner: »Gerstenberg und Gleimg, S. 131, Herv. i. O. Diese Bemerkung macht Gers-
tenberg moglicherweise, weil er sich nach eigener Aussage selbst »zum Originaldichter
zu schwach fithl[t]« (ebd., S. 131), aber auch nicht als kopierender Schriftsteller wahr-
genommen werden mochte (vgl. ebd.).

326 Freilich wire eine ausfiihrlichere und differenziertere Darstellung gerade des Naturbe-
griffs bei Gerstenberg moglich; der Fokus dieser Arbeit jedoch behilt v. a. diesen As-
pekt im Blick. Auf eine differenziertere und weitreichende Darstellung wird deswegen
an dieser Stelle verzichtet und auf die Arbeit von Klaus Gerth verwiesen: Gerth: Gers-

137

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Der Anspruch der Dichtung ist es, nicht blof§ eine moglichst getreue
Abbildung der Natur zu sein, sondern selbst Natur zu sein (»die Natur der
Eifersucht selbst« M15, S.239, vgl. auch vorangehenden Abschnitt
1.2.2.1). Damit verschiebt sich der ontologische Status; fir literarische
Werke mit diesem Anspruch von Natirlichkeit wird folgerichtig auch
Faktizitat behauptet. Das wird dem asthetischen Anspruch der Zeit ge-
recht, der Dichtung als ein Auferungsinstrument dessen begreift, was a-
begrifflich erkannt werden kann. Dichtung wird in der Asthetik Baumgar-
tens neben Musik und bildender Kunst insofern als Sprachrohr der asthe-
tischen Wahrheit verstanden.3?” Hieraus erklart sich auch Gerstenbergs
modernes Verstaindnis des Dramas, das er dem der Griechen gegentber-
stellt, von dem die meisten »einen tbel angewandte[n] Begrif« (M14,
S.219) hatten. Es sei namlich nicht »die Erregung der Leidenschaften, die
erste und wichtigste Eigenschaft eines Theater-Scribenten«, so Gersten-
berg, sondern diese seien »einer hohern Absicht unter[zuordnen]« (M14,
S.220): »Der Mensch! die Welt! Alles! — « (M14, S. 220) Den Interessensge-
genstinden von Aufklirung, Anthropologie und Asthetik miisse sich ein
Schriftsteller demnach vornehmlich widmen.

So wird aus Nachahmung nach Regeln der Wahrscheinlichkeit gemaf§
Aristoteles im 18. Jahrhundert bei Gerstenberg Ausdruck der Wahrheit,
der Natur3?® selbst. Gerstenberg bewegt sich mit dieser Ansicht in einer
lebendigen zeitgendssischen Literaturtheorie-Debatte.

Bei alledem bleibt movere ein wichtiges Dichtungsprinzip, wenn auch
laut Gerstenberg nicht »die erste und wichtigste Eigenschaft«. Gerstenberg

tenbergs Poetik, S.44-57. Zum Naturbegriff und wie er sich verdndert siche auferdem
Hartmut Bohme: »Natiirlich/Natur«, in: Asthetische Grundbegriffe. Historisches Worter-
buch in sieben Binden, 4. Medien-Popular, Stuttgart 2010, S. 432-498. Auch der Begriff
der Wahrheit wird hier auf diesen einen Aspekt reduziert. Auch er findet sich aber bei
Gerstenberg in verschiedenen Ausprigungen. Wenn Gerstenberg beispielsweise von
»Wahrheit des Charakters« (R, S.284) spricht, so geht es nicht um die wahrheitsge-
treue Darstellung eines Charakters, sondern um Wahrheit im Sinne von innerer
Schlissigkeit. Auch ein Charakter, der nach Regeln der Wahrscheinlichkeit nicht
moglich wire — also auch ein >wunderbarer« Charakter wie z. B. ein Geist —, konnte
insofern wahrheitsgemaf§ dargestellt werden, d. h. in sich stimmig. Auch fiir weiterge-
hende Ausfithrungen zum Wahrheitsbegriff sei auf das gleichnamige und in dieser
FufSnote bereits mitzitierte Kapitel bei Gerth verwiesen, fiir Ausfiihrungen tiber Gers-
tenberg hinaus auf Burghard Damerau: »Wahrheit/Wahrscheinlichkeit«, in: Asthetische
Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in sieben Binden, 6. Tanz—Zeitalter/Epoche, Stutt-
gart 2010, S. 398-436.

327 Vgl. Kap. 1.1.1.

328 Damit ist hier die Begriffsausprigung Natur des individuellen Menschen gemeint.

138

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Dichtung im Zeitalter der Asthetik

kehrt hier Grundprinzip und Funktionalitit um: In den meisten Poeti-
ken bleibt das movere das Dichtungsprinzip, die rithrende Wirkung der
Dichtung das Hauptanliegen. Jedoch die Herangehensweise, um entspre-
chende Wirkungen zu erzielen, andert sich grundlegend, indem sie dem
Authentizititsdogma und Wahrheitsparadigma unterstellt wird und diese
fir sich funktionalisiert. Fir die Erfillung des Wirkungsprinzips muss
Dichtung neu justiert werden: Der Dichter misse in der Lage sein,

statt entlehnter Schonheiten, durch eigne, statt kalter Phantasieen, durch wabre
und warme Empfindungen, statt eines gezierten und seltsamen Ausdrucks, durch
diejenige Sprache, die den verschiedenen Stellungen, Affecten und Gemdthsbe-
schaffenheiten eigen ist, zu rithren. (R, S. 99, Herv. UK)

Das Verhiltnis von Dichtung und Natur wird neu bewertet: So muss
Dichtung nicht nur aus der Natur hervorgehen, sondern selbst Teil dersel-
ben sein. Der dichterische Ausdruck wird so selbst als Natur verstan-
den.3? In einer Rezension in der Bibliothek der schonen Wissenschaften und
der freyen Kiinste, die Gerstenberg zugeschrieben wird, tadelt er: »so redet
die Natur weder in der Sprache der Gotter noch der Menschen!« (BW,
VII-2, S.331) Die Natur der Empfindung wird von selbst zur Natur des
dichterischen Ausdrucks. So lobt Gerstenberg eine Stelle aus Klopstocks
Herrmanns Schlacht: Die Worte seien »nicht herbeygeschraubt; sie wollen
nicht glianzen; sie sind der ungekiinstelte Ausbruch der Empfindung, und
enthillen die Seele beyder Personen auf einmal ganz. — « (R, S.283) Uber
das Urteil »nicht herbeygeschraubt« lasst sich mit Blick auf Klopstocks
Herrmanns Schlacht zwar moglicherweise streiten; es soll hier jedoch um
den asthetischen Wert des Urteils selbst und nicht um dessen Richtigkeit
gehen. Um deutlich zu machen, dass die Natur selbst sich dichterisch aus-
dricke, zitiert Gerstenberg auch aus Shakespeares Winter’s Tale:

Yet Nature is made better by no mean.

— —— Over that art

Which, you say, adds to Nature, is an art,
That Nature makes —

(M16, S.258)

Und flgt hinzu: »und dief§ ihr grofes Kunststiick ist das Werk des Genies,
das mich immer intereflieren wird.« (M16, S.258) Dabei thematisiert
Gerstenberg nicht, dass dieses Verstindnis die Leistung des Dichters
schmilert und diejenigen Dichter, denen solch ein Ausdruck besonders

329 Vgl. Gerth: Gerstenbergs Poetik, S. 45-46.

139

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

gut gelingt und die er zum poetischen Genie erhebt, dabei eigentlich zu
einer Art pythischem Medium verkommen, durch das Empfindung zum
dichterischen Ausdruck werden kann.

Soweit der dichterische Anspruch. Gleichwohl ist es problematisch,
Dichtung schlichtweg zur Wahrheit zu erheben und Faktizitit einfach zu
behaupten. Freilich weiff das auch Gerstenberg. Aus einem Brief seiner
Merkwiirdigkeiten geht hervor, dass er — wie bereits auch Aristoteles —
Dichter und Geschichtsschreiber voneinander unterscheidet, jedoch nach
anderen Kiriterien. Aristoteles differenziert nach den Regeln der Wahr-
scheinlichkeit: Geschichtsschreiber und Dichter unterscheiden sich laut
Aristoteles dadurch, dass »der eine das wirklich Geschehene muitteilt, der
andere, was geschehen konnte.« (A-P, S.29) Gerstenberg hingegen macht
cher einen stilistischen Unterschied: Wo er dem Geschichtsschreiber
»Gleichformigkeit« (M4, S. 63) zuschreibt, beschreibt er es als »poetisches
Verdienst« (M4, S. 63) des genialen Dichters, den gleichen Stoff so anzu-
ordnen, dass er »jedem, der es sihe, einen Schauer der Bewunderung ab-
driinge [sic]« (M4, S. 63). Gerstenberg greift fiir diese Beschreibung eine
Metapher wieder auf, die er im gleichen Brief bereits bemtht hat (vgl. M4,
S.47). Diese beiden Stellen zusammengelesen vermitteln einen Eindruck
dessen, wie Gerstenberg das Werk des Geschichtsschreibers im Vergleich
zum dichterischen Werk beschreibt, das namlich

ohne bestimmte Absicht geschrieben sey, ein aufgehduftes Magazin von kostba-
ren Materialien, denen nichts fehlt, als die Geschicklichkeit des Baumeisters, die
zu seinem prachtigen Tempel im gothischen Geschmack zu ordnen - [...] (M4,
S.47)

Diese Stelle steckt voller Widerspriiche und zeigt, dass Gerstenbergs As-
thetik nicht immer konsistent ist — oder mit Wagner wohlwollender for-
muliert, dass Gerstenberg in den 1760ern »ausschlieflich Kritiker und
nicht Systematiker gewesen ist«330: Die Tatsache, dass Gerstenberg nur
einen stilistischen Unterschied zwischen Dichter und Geschichtsschreiber
macht, legt nahe, dass beide auf der gleichen stofflichen Grundlage arbei-
ten und der Faktizititsanspruch des Dichters insofern dem des Geschichts-
schreibers in nichts nachsteht — der Geschichtsschreiber sammelt, der
Dichter wahlt aus dieser Sammlung seinen Stoff und figt ihn zu einem
»prachtigen Tempel« zusammen. Die stark ordnende Tatigkeit, die dabei

330 Albert Malte Wagner: Heinrich Wilhelm von Gerstenberg und der Sturm und Drang. Gers-
tenberg als Typus der Ubergangszeit, Heidelberg 1924, S. 43.

140

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Dichtung im Zeitalter der Asthetik

dem Dichter zugeschrieben wird, passt allerdings nur bedingt zu dem,
was Gerstenberg als natiirlichen dichterischen Ausdruck preist. Auch hier-
in zeigt sich einmal mehr, dass dieser natiirliche Ausdruck keine Theorie,
sondern ein Narrativ ist, das die schriftstellerische Leistung des Dichters
unterschlagt. Uberhaupt lasst sich Gerstenbergs Unterscheidung zwischen
Geschichtsschreiber und Dichter — bei der er leider mehr Ausfiihrlichkeit
schuldig bleibt — trotz Asystematik nur schwer in seine Asthetik fiigen®3!,
denn eigentlich geht es nicht um die Wahrheit der Fabel, sondern um
eine dichterische Wahrheit. Diese bezieht sich nicht auf objektiv nach-
prifbare Tatsachen, sondern auf subjektive Empfindungen. Diese zuging-
lich zu machen, ist der asthetische Anspruch, und ist auch der Anspruch
von Gerstenbergs Asthetik. Es gehe — so schreibt er selbst und an diese
Stelle sei hier erinnert — um »wahre und warme Empfindungen« (R,
S.99). Gerstenberg schrankt den Wahrheitsanspruch der Dichtung hierauf
ein. Dass er nicht die Echtheit der Fabel behauptet, macht seine Termino-
logie an anderer Stelle deutlich: Es sei nicht die Authentizitit der Fabel,
die den Leser »bey der Lesung der Ilias und der Odyssee so gewaltsam mit
sich fortreif§[t]« (M20, S. 395), sondern — und Gerstenbergs Vokabular hier
ist im Zusammenhang mit dem Wahrheitsanspruch mehr als bemerkens-
wert — »Betrug« (M20, S. 395):

Betrug einer hohern Eingebung — Nicht anders! Der Bestandige Ton der Inspira-
tion, die Lebhaftigkeit der Bilder, Handlungen und Fictionen, die sich uns dar-
stellen, als waren wir Zuschauer, und die wir mit bewunderndem Enthusiasmus
dem gegenwirtigen Gotte zuschreiben: diese Hitze, diese Stirke, diese anhalten-
de Kraft, dieser tberwiltigende Strohm der Begeisterung, der bestindiges
Blendwerk um uns her macht, und uns wieder unsern Willen zwingt, an allem
gleichen Antheil zu nehmen — das ist die Wirkung des Genies! (M20, S. 395-
396, Herv. UK)

Aller Authentizititsanspruch wird relativiert durch ein >Als-ob¢, das an
verschiedenen Stellen durch unterschiedliche quasi-Formeln kenntlich ge-
macht wird: Authentizitit, >Wahrheit, wird dichterisch erschaffen, gene-
riert durch Betrug, Fiktion, im »>Als-ob«~Modus.

331 Wagner sucht die Begriindung fiir diese Unstimmigkeit im Ubergangscharakter Gers-
tenbergs kritischen Schaffens zu erkliren: »er hatte einerseits gegen Uberzeugungen
der Vergangenheit und andererseits fiir die der Zukunft einzutreten. Daher mag es
kommen, dafl seine Anschauungen in den Jahren, wo sie sich bildeten, wo Gersten-
berg mit ihnen rang, nicht immer ganz klar zu erkennen, zum mindesten nicht konse-
quent genug entwickelt waren [...].« (Wagner: Gerstenberg als Typus der Ubergangszeit,
S.63)

141

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Diesem Abschnitt folgen Ausfithrungen zur Illusion und zur Einbil-
dungskraft, an deren Ende »Betrug, und hohere Eingebung, und Betrug
einer hohern Eingebung« innerhalb eines Satzes und wortlich mit »Evi-
denz« (M20, S. 403) gleichgesetzt werden. Diese Stelle ist viel bezeichnen-
der und innerhalb Gerstenbergs Asthetik schliissiger. Sie zeigt, dass der
Wahrheitsanspruch eben nicht totalitir zu begreifen ist, sondern im Sinne
einer dichterischen Wahrheit, die eben auch »Fictionen« (M20, S.395)
darstellen kann. Diesen relativierten Wahrheitsanspruch findet man nicht
nur bei Gerstenberg, sondern abgewandelt und in verschiedene Begrift-
lichkeiten gekleidet auch bei seinen Zeitgenossen: »kiinstliche Wahrheit«
(Bodmer), >veritas aesthetica< (Baumgarten), [...] >poetische Wahrheit«
(Lessing)«*32. Gleichwohl liegt Baumgarten mit seiner Beobachtung rich-
tig, dass dieses Verstindnis der dichterischen Wahrheit Dichtung und
Welt neu zueinander ins Verhaltnis setzt:

Dudum observatum, poetam quasi factorem sive creatorem esse, hinc poema
esse debet guasi mundus.

(Schon langst wurde beobachtet, daff der Dichter gewissermafSen ein Schaffender
oder Schopfer sei. Daher muf ein Gedicht gleichsam eine Welt sein.)33

Die dichterische Wahrheit bezieht sich auf eine Welt und kann sich inso-
fern fir Wahrhaftigkeit verbirgen, wird aber auch durch quasi-Formeln
(siche Herv.) relativiert. Durch dieses Verstandnis ist es moglich, Darstel-
lung nicht mehr als Nachahmung, sondern als Ausdruck zu begreifen. Die
sich dichterisch ausdriickende Natur, an der das poetische Genie teilhat,
bildet Natur nicht ab, sie ist Natur. Und insofern kann »Wahrheit der Ein-
bildungskraft« (R, S.100) in den Status des Urbilds erhoben werden, aus
dem heraus das poetische Genie schafft.

332 Damerau: »Wahrheit/Wahrscheinlichkeitc, hier: S. 415.

333 Alexander Gottlieb Baumgarten: Meditationes philosophicae de nonnullis ad poema perti-
nentibus. Philosophische Betrachtungen iiber einige Bedingungen des Gedichtes, Lateinisch/
Deutsch. Hg. von Heinz Paetzold, Hamburg 1983, S. 56, Herv. UK. Deutsche Uber-
setzung ebd., S.57, die Hervorhebungen, die im lateinischen Original gemacht wur-
den, wurden auch in der Ubersetzung von mir (UK) kenntlich gemacht.

142

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Dichtung im Zeitalter der Asthetik

1.2.2.3 Die Kraft des Unbestimmten: Einbildungskraft

»Wahrheit der Einbildungskraft ist untrigliche Wahrheit«
(H. W. v. Gerstenberg)?3

So untriiglich wie dsthetische Wahrheit, wie sinnliche Wahrheit — kdnnte
Gerstenberg erganzt haben. In dieser Formulierung ist die erkenntnistheo-
retische Bedeutung erkennbar, die Einbildungskraft hat: Die Einbildungs-
kraft (griech. povtacia, lat. imaginatio33) ist korperlich-materiell zu den-
ken, in dem Sinne, als sie dafiir zustindig ist, durch Vorstellung Abwe-
sendes sinnlich — v. a. visuell33¢ — begreifbar zu machen.?¥” Die Einbil-
dungskraft fungiert dabei v. a. als Bilderschaffungs- bzw. Bildeinverlei-
bungs-Organ338, zustindig fiir den Vorgang des Einbildens: »Jemand

334 R, S.100.

335 Die Ubersetzung >Einbildungskraft« zum lateinischen >imaginatio< erfolgte wohl im
frihen 16. Jh. (vgl. Ralf Simon: »Phantasie«, in: Reallexikon der deutschen Literaturwis-
senschaft Literaturgeschichte, Bd. 3: P-Z, Berlin [etc.] 2007, S. 64-68).

336 »Die Hauptfunktion der Phantasie wird traditionell als Produktion von Bildern defi-
niert.« (Hans Richard Brittnacher/Markus May: Phantastik. Ein interdisziplindres Hand-
buch, Stuttgart, Weimar 2013, S. 48.)

337 Siehe den Artikel »Einbildungskraft (schone Kiinste)« in Sulzers Allgemeiner Theorie der
schonen Kiinste: »Das Vermogen der Seele die Gegenstinde der Sinnen und der innerli-
chen Empfindung sich klar vorzustellen, wenn sie gleich nicht gegenwartig auf sie wir-
ken.« (Johann Georg Sulzer (Hg.): Allgemeine Theorie der schonen Kiinste, 4 Bde., Bd. 1:
A-J, Leipzig 1792, S.291.) Siche auch § 24 in Kants Kritik der reinen Vernunft: »Einbil-
dungskraft ist das Vermogen, einen Gegenstand auch ohne dessen Gegenwart in der An-
schauung vorzustellen.« (KrV B151, zitiert nach Immanuel Kant: Kritik der reinen Ver-
nunft. Hg. von Immanuel Kant, Jens Timmermann, Heiner Klemme, Hamburg 1998,
S.192, Herv. i. O.)

338 Tatsichlich wurde die Einbildungskraft auch im 17. Jahrhundert noch derart orga-
nisch gedacht, dass man ihren Hauptsitz im Korper genau lokalisierte: Bei Mannern in
der Milz, bei Frauen aufferdem auch im Uterus (vgl. Esther Fischer-Homberger: »Aus
der Medizingeschichte der Einbildungen (1978)«, in: Esther Fischer-Homberger (Hg.):
Krankbeit Frau und andere Arbeiten zur Medizingeschichte der Frau, Bern, Stuttgart, Wien
1979, S.106-129, hier: S. 110). Fischer-Homberger nennt den Uterus sogar den »Inbe-
griff eines Organs der Einbildungen« (ebd., S. 116). Der Glaube an die >vis imaginativac
der Gebarmutter ging so weit, dass man es fiir moglich hielt, dass Frauen >per imagina-
tionem« schwanger werden konnten. Das hitte allerdings Missbildungen zur Folge, da
die Frau sich der formenden Kraft des Mannes entzoge, wodurch die mutterliche Ein-
bildungskraft Wucherungen hervor brichte (vgl. Jochen Schulte-Sasse: »Einbildungs-
kraft/Imagination, in: Asthetische Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in sieben Bin-
den, 2. Dekadent-Grotesk, Stuttgart 2010, S. 88—120, hier: S. 95). Einbildung als patho-
gene Form steht bei Helmont (1577-1644) tibrigens auch in direktem Zusammenhang
mit der Hypochondrie »hypo« heisst griechisch »unter<, >chondros< »der Knorpels >to
hypochondrion« der weiche Teil des Leibes unter und hinter den Rippenknorpeln, die
Gegend von Magen, Leber — und Milz« (Fischer-Homberger: »Medizingeschichte der

143

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

macht sich so lebhaft ein Bild von etwas, dass er es sich ein-bildet, nim-
lich in sein Inneres aufnimmt.«*3? Die Tatigkeit der zmaginatio — die Bild-
produktion — wird lange als Bildreproduktion verstanden, eingebildete
Vorstellungen sind dabei neue Kombinationsvarianten von Erinnerun-
gen.340 In dem Maf§ jedoch, in dem sinnliche Erkenntnis im Zeitalter der
Asthetik aufgewertet wird, wird dementsprechend auch die Rolle der Ein-
bildungskraft neu bewertet und neu erfunden. Die >veritas aesthetica, die
seit Baumgarten als der apriorischen Wahrheit ebenbirtig angesehen
wird, beruft sich auf die sinnliche Erkenntnisfahigkeit, und das heifft eben
auch auf die Einbildungskraft. Imagination ist Erkenntnisvermogen, und
zwar ein »spezielles Erkenntnisvermogen zwischen sinnlicher Wahrneh-
mung und Begriffsbildung«**!. Die Einbildungskraft verhilft aber nicht
nur zur Erkenntnis — zu »untrigliche[r] Wahrheit« (R, S. 100), wie Gers-
tenberg schreibt —, sondern hat in Form der sog. »luxurierenden«**? Ein-
bildungskraft auch ihre Kehrseite, kann ausschweifend und wuchernd
werden, sodass sie unter rationale Kontrolle gebracht werden muss. Auf
diese Weise eroffnet der Terminus >Einbildungskraft< ein Spannungsfeld,

Einbildungeng, hier: S. 111). Das Milz-Einbildungsleiden hat dabei bei Helmont noch
korperliche Realitit und nicht imaginire (vgl. ebd.). Die Milz als Produktionsorgan
der schwarzen Galle spielt eine groffe Rolle fiir die Melancholie. Mit Ablésen durch
die Hypochondrie im 18. Jahrhundert, die nun als Nervenkrankheit verstanden wurde
(sieche Kap. 1.1.2), wurde aus der Milz eine »hypochondrisch[e] Gegend« (Fischer-
Homberger: »Medizingeschichte der Einbildungen, hier: S. 112). Zum Krankheitsbild
des Hypochondristen gehorten dabei psychische Erscheinungen wie Einbildungen
(vgl. ebd. S. 113). Hierin liegt auch die begriffliche Nihe zum Hypochonder als desje-
nigen, der sich Krankheiten einbildet.

339 Gert Mattenklott: »Einbildungskraft«, in: Bernd Hiippauf (Hg.): Bild und Einbildungs-
kraft, Miinchen 2006, S. 47-64, hier: S. 48. Mattenklott beschreibt die Einbildungskraft
dabei nicht als Organ, sondern als fiir den Vorgang des Einbildens zustindige Energie.
Beide Beschreibungen haben ihre Berechtigung und stellen den bilderschaffenden
bzw. bildeinverleibenden Modus der Einbildungskraft heraus.

340 Siche auch hierzu den Artikel »Einbildungskraft (schone Kiinste)« in Sulzers Allgemer-
ner Theorie der schonen Kiinste: »Es ist also eine Wiirkung der Einbildungskraft, daf§ wir
uns eine Gegend, die wir ehedem gesehen haben, mit einiger Klarheit wieder vorstel-
len, ob sie gleich nicht vor unsern Augen ist.« (Sulzer: Allgemeine Theorie IV, S.291)
Oder: »Wessen Einbildungskraft schnell, bey jeder natiirlichen Veranlasung, das, was
er jemal von sinnlichen Dingen mit vorziglicher Wiirkung gefiihlt hat, wieder gleich-
sam an seine Sinnen zuriikbringt, der kann, wenn es ihm sonst nicht an Erfahrung
fehlt, fast allezeit, welche Empfindung er will, in sich selbst hervorbringen.« (ebd.,
S.292) Oder auch: »Durch sie [die Einbildungskraft, Anm. UK] liegt die Welt, so wie
wir sie gesechen und empfunden haben, in uns...« (ebd.).

341 Mattenklott: »Einbildungskraft«, hier: S. 52.

342 Schulte-Sasse: »Einbildungskraft/Imagination, hier: S. 105.

144

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Dichtung im Zeitalter der Asthetik

er spaltet sich auf in epistemologisches, schopferisches Potenzial, kann
aber auch zum Ausufern und Kontrollverlust neigen.3# Fiir diese Arbeit
relevant sind v. a. die epistemologische und die schopferische Bedeutung
der Einbildungskraft: Die Einbildungskraft tiberbriickt die Leerstelle zwi-
schen Erkenntnistheorie und Asthetik. Sie ist die Kraft, die Unbegriffli-
ches und insofern Unbestimmtes zu erfassen vermag, die die Liicke zwi-
schen den (fir sinnliche Erkenntnis) unzureichenden Signifikanten und
den dazugehorigen Signifikaten schliefSt und die problematische Semioti-
zitit durch ein innerliches Vor-Augen-Stellen in Sinnlichkeit auflosen
kann. Dieses asthetische Potenzial hat eine entsprechende Bedeutung fiir
die Asthetik und Poesie des 18. Jahrhunderts. Schiller beschreibt genau
diese asthetisch-poetische Bedeutung der Einbildungskraft 1793, wenn er
Korner in einem Brief erklirt: »Die Sprache stellt alles vor den Verstand,
und der Dichter soll alles vor die Einbildungskraft bringen (darstellen). Die
Dichtkunst will Anschauungen, die Sprache gibt nur Begriffe. 344

Die Begriffsgeschichte der Einbildungskraft ist auch die der Fantasia
und der Imagination, geldufig sind diese Begriffe bereits in der Antike.
Auf der Schwelle zur Moderne im 18. Jahrhundert wird das Verstindnis
der Einbildungskraft nur neu ausgerichtet. »Die urspriingliche Deutung
der Einbildungskraft als sinnlich bzw. materiell«, so Schulte-Sasse, »legt es
nahe, den Bruch mit der Aufwertung der Sinnlichkeit im 18. Jh. zu erkla-
ren.<** Dartber hinaus betont er aber auch die »grundlegende Umorgani-
sation der Art, wie Menschen sich als Subjekte begriinden«?4¢: Die Umlen-
kung der Perspektive — zuvor vertikal-transzendental3¥” orientiert — auf
den Menschen selbst kalibriert auch die Einbildungskraft neu: Die Einbil-

343 Vgl. Brittnacher/May: Phantastik, S. 48.

344 Schiller, Friedrich: Beigabe zum Brief an Korner, S. 28., Februar und 1. Marz 1793. In:
Friedrich Schiller: Werke. Schillers Briefe 1.3.1790 — 17.5.1794. Hg. von Edith Nahler/
Horst Nahler/Julius Petersen/Lieselotte Blumenthal/Norbert Oellers, Weimar 1992,
S.228, Herv. i. O. Das Zitat wurde von mir (UK) orthografisch berichtigt, im Original
ohne Punkt nach dem ersten Satz. Deswegen wurde auch die Klein- zur Grofschrei-
bung am neuen Satzbeginn verandert.

345 Schulte-Sasse: »Einbildungskraft/Imagination, hier: S. 91.

346 Ebd., S.92.

347 Zur Beschreibung dieser Umlenkung bezieht Schulte-Sasse sich v. a. auf Auerbachs
These, »der menschliche Blick sei von der Antike zur Moderne von der Vertikale in die
Horizontale umgepolt worden.« (Ebd., S.91) >Vertikale Zusammenhinge« seien dabei
»von allem Geschehen nach oben aufsteigend, in Gott konvergierend, allein bedeu-
tend« (Erich Auerbach: Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der abendlindischen Litera-
tur, Tibingen 2015, S.75). Die Umlenkung des Blicks — und in dem Fall der Einbil-
dungskraft — von vertikal nach horizontal beschreibt damit den »Verlust der Transzen-

145

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

dungskraft muss nicht mehr Giber den Menschen hinausgehen und Gottli-
ches begreifbar machen, sie wird »zu einer sich visuell auf Welt beziehen-
den Kraft umgedeutet.«<**8 Die neue anthropologische Ausrichtung erklart
den Aufschwung des Begriffs im 18. Jahrhundert, den auch Gerstenberg
bemerkt: »Die Phantasie ist ein Ding, das in unsern neuesten Theorien all-
zuviel herumspucket, als daf§ es nicht eine genauere Bestimmung nach dem
Sinne der Griechen verdienen sollte« (R, S. 344)3%°. »Nach dem Sinne der
Griechen« — namentlich bei Platon und Aristoteles — wird eine gewisse
Korperlichkeit der Imagination angenommen: »aisthésis und phantasia
[beziehen sich] auf das (urspriinglich mit dem Auge) Wahrnehmbare«33°.
Bereits bei Platon vermittelt die phantasia als Vor- und Darstellungsvermo-
gen zwischen Verstand und Sinneseindriicken. Es sind v. a. diese beiden
Aspekte, die anschlussfahig fir die Asthetik des 18. Jahrhunderts sind: das
Verstandnis der Einbildungskraft als sinnliches Vermogen und die Uber-
briickungsleistung derselben zwischen Verstand und Sinnlichkeit. Dabei
ist auch das, »was seit dem 18. Jh. kiinstlerische Einbildungskraft heifft«331,
spitestens seit dem 3. Jahrhundert im antiken Begriff impliziert; das
schopferische Potenzial fiir Dichtung und andere Kiinste gewinnt frith an
Bedeutung.352 Im 18. Jahrhundert ist der kreative Kinstler, das schopferi-
sche Genie nicht ohne Einbildungskraft zu denken: Einbildungskraft im-
pliziert nicht mehr nur die Fahigkeit, sich Abwesendes oder Vergangenes
zu vergegenwartigen, sondern auch, sich Mogliches und Zukiinftiges vor-
zustellen. Durch diese Entwurfsfahigkeit wird die Imagination zur schop-
ferischen Kraft; sie wird zur »kreativen Fihigkeit<*$3, die — so Hume -
nicht nur zur Rekombination in der Lage ist, sondern auch zur Erschaf-
fung von Fiktion:

denz [...] als Prozef ihrer Substitution durch innerweltliche Sinnorientierung.«
(Schulte-Sasse: »Einbildungskraft/Imagination, hier: S. 92)

348 Schulte-Sasse: »Einbildungskraft/Imagination, hier: S.7.

349 Es sci an dieser Stelle auch darauf aufmerksam gemacht, dass Gerstenberg >Einbil-
dungskraft« und >Phantasie« noch relativ synonym verwendet.

350 Schulte-Sasse: »Einbildungskraft/Imagination, hier: S. 3.

351 Ebd., S.90.

352 Flavius Philostratos schreibt um 217: »Die Phantasie sei eine groere Kinstlerin als die
Mimesis, weil sie nicht nur reproduziere, was sie sehe, sondern auch produziere, was
sie nicht sehe, und somit Wirklichkeit nicht imitiere, sondern nachbilde. Ahnlich ar-
gumentiert Avicenna: Erst der Anteil der Phantasie an dichterischer Rede bewirke, dafl
die Seele sich ihr offne.« (Schulte-Sasse: »Einbildungskraft/Imaginations, hier: S. 90—
91).

353 Schulte-Sasse: »Einbildungskraft/Imagination, hier: S. 104.

146

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Dichtung im Zeitalter der Asthetik

The imagination has the command over all its ideas, and can join and mix and
vary them, in all the ways possible. It may conceive fictitious objects with all the
circumstances of place and time. It may set them, in a manner, before your eyes,
in their true colours, just as they might have existed.?%*

Die Einbildungskraft schopft im 18. Jahrhundert nicht mehr nur aus
einem Fundus gesammelter Bilder, sie erschafft aus sich, aus dem Subjekt
heraus. Hier wird die von Schulte-Sasse beschriebene Umorientierung des
Weltbildes von vertikal nach horizontal sichtbar: Die Einbildungskraft
muss nicht mehr die Welten und Bilder memorieren und reproduzieren,
die von Gottheiten gegeben sind; sie erschafft sich ihre eigenen Welten
und Bilder und hierin liegt ihr dichterisches Vermogen. Goethes Prome-
theus (1772/1774) ist insofern poetologisch zu verstehen: Die Imagination
ist die quasigottliche — jetzt vollends menschliche — Kraft, mit der der
Dichter den Schopfungsakt nachvollziehen kann, eine »poetische Welt-
schopfung«3’ vornehmen und im Prometheus schreiben kann: »Hier sitz’
ich, forme Menschen/Nach meinem Bilde«3%¢. Gebildet wird das (poeti-
sche) Werk aber mit Worten; der Schopfungsakt ist — wie auch in der
christlichen Tradition uberliefert>>” — ein Schreib- oder Sprechakt. Und
genau so beschreibt auch Gerstenberg die schopferische Rolle des Dichters
in einem Abschnitt, in dem er iiber die Einbildungskraft schreibt:

Homers Worte selbst sind, nach Aristoteles Ausdrucke, lebende Worte, Aus-
schwiinge der redenden Gottheit oder Muse, die die Dinge durch Worte um
sich her erschafft, und uns zu Zuschauern ihrer Schépfung zulasst [...] (M20,
S.398)

Durch die Positionierung dieser Beschreibung des dichterischen Werks
innerhalb von Ausfithrungen zur Einbildungskraft thematisiert Gersten-
berg, welche Rolle der Einbildungskraft dabei zukommt. Er fihrt das
auch naher aus; zum »poetischen Genie« gehort seiner Ansicht nach nam-

354 David Hume: »An Enquiry Concerning Human Understanding« [1777], in: L. A. Sel-
by-Bigge (Hg.): Enquiries. Concerning human understanding and concerning the principles
of morals, Oxford 1975, S. 5-169, hier: S. 49.

355 Simon: »Phantasie«, hier: S. 64.

356 Johann Wolfgang von Goethe: Sdmtliche Werke, Briefe, Tagebiicher und Gespréche. Ge-
dichte 1756-1799. Hg. von Karl Eibl, Hendrik Birus, Frankfurt am Main 1987, S. 204.

357 Vgl. die Erzihlung von der Erschaffung der Welt im Alten Testament, Buch Genesis:
»Gott sprach: es werde Licht. Und es wurde Licht. [...] Dann sprach Gott: Ein Gewol-
be entstehe [...] Gott machte also das Gewolbe« usw., siche Genesis 1.1-2.4a (»Das
Buch Genesis«, in: Die Bibel. Altes und Neues Testament. Einheitsiibersetzung, Freiburg
im Breisgau 1980, S. 5-53, hier: S. 5-6).

147

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

lich auch mehr: Das poetische Genie braucht drei Fihigkeiten, namlich
eine gewisse Beobachtungsgabe, Einbildungskraft und Klugheit um ent-
sprechende poetische Werke hervorbringen zu konnen:

Die Imagination ist also von dem poetischen Genie unzertrennlich: aber sie ist
dieses Genie nicht selbst. Vor ihr her geht eine andere Kraft, die Kraft der Beob-
achtung, welche mit einer dritten ausiibenden verbunden sein muf}, die ich
durch Klugheit des Genies ausdriicken mochte [...] (M20, S. 398-399, Herv. i. O.)

Dieser Dreischritt der poetischen Produktion wird ein weiteres Mal sicht-
bar, wenn Gerstenberg von der I/lusion spricht. Die Illusion ist eng ver-
wandt mit der Imagination, mit dem Unterschied, dass sie das der Einbil-
dungskraft des Kunstlers korrespondierende Vermogen des (Kunst-)Rezi-
pienten ist. Gerstenberg beschreibt die Illusion so:

Wenn wir ein Drama sehen wollen, so halten wir uns auf eine [...] Illusion ge-
faft. [...] Sobald der Vorhang aufgezogen wir, denken wir nicht mehr an das
Theater, sondern an den Ort, den das Theater vorstellen soll, nicht an den
Schauspieler, sondern an die Rolle, nicht an die Zeit, Abends von Funf bis acht
Uhr, da wir auf8erhalb des Hauses sind, sondern an diejenige Zeit, die uns der
Dichter andeutet, Morgen, Mittag, oder Mitternacht; (R, S. 103-104)

Gerstenberg unterscheidet an dieser Stelle auch die »Illusion der Phanta-
sie« und die »Illusion des Verstandes« (R, S.104). Mit voriger Beschrei-
bung gibt Gerstenberg die Erklarung zur>Illusion der Phantasie, mit>Illu-
sion des Verstandes« tituliert er den weitergehenden Schritt, »die Wahrheit
der Fabel, als Augenzeugen« (R, S.104) anzunehmen. Das hebt er auch
andernorts hervor:

der Leser ist, um mich mit Popes Worten auszudriicken, bey den Versammlun-
gen und Streitigkeiten der Homerischen Helden nicht etwa blofe Partey, die
sich durch einen dritten etwas erzahlen 1aft; der Geist des Dichters reifdt ihn
mitten unter die Versammelten; die Gegenstinde frappieren ihn so sehr, daf§ er
sie nicht zu horen und zu sehen scheint, sondern sie wirklich hort und sieht. —
(M20, S. 396-397)

»Die Illusiong, so Gerstenberg, »nach ihrer Vollkommenbheit betrachtet ist
eine so zarte Blume, daf es nie ganz von dem Genie des Dichters abhingt,
sie vor aller Verletzung zu bewahren.« (R, S.105) Um sie aber tiberhaupt
erst zu erreichen, brauche der Dichter, das betont Gerstenberg noch ein-
mal, drei Eigenschaften:

Um diese Illusion hervorzubringen, sage ich, muf der Dichter die beobachteten
Gegenstande bildlich denken, und mit Wirkung ausdriicken kénnen, welches
zusammengenommen ich unter Nachbilden begreife. Das Nachbilden ist also

148

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Dichtung im Zeitalter der Asthetik

derjenige hochst sinnliche Ausdruck, der die Illusion erreicht; (M20, S.401,
Herv. i. O.)

Die Illusion als das Tauschungsmoment, demzufolge der »Zuhorer sie [die
Sache, UK] als gegenwirtig denken mufi« (R, S.343), entsteht durch die
drei Fertigkeiten des poetischen Genies: Gegenstinde beobachten (rezep-
tiv338), sie per Einbildungskraft bildlich denken (rezeptiv-produktiv), und
mit Wirkung ausdriicken konnen (produktiv). Nicht durch die »vivida vis
animi« (M20, S. 396)3%, die lebendige Kraft des Geistes, allein kann Fikti-
on authentisch, »konnten Erdichtungen Wahrheit werden« (M20,
S.396)3%; in diesem Sinne hingt die »Rede tiber Phantasie« auch »mit der
Diskussion uber Fiktionalitit zusammen«¢!. Die Einbildungskraft — die
Fahigkeit im Geiste zu visualisieren — ist bei Gerstenberg ein wichtiger
Teil des dichterischen Vermogens, sie ist eine »entschiedene und hervor-
stechende Eigenschaft« (M20, S. 396). Gerstenberg denkt dabei die Einbil-
dungskraft nicht nur als Bilder memorierende und neu ordnende Kraft;
sondern als eine Kraft, die aus sich heraus die beobachteten Elemente neu
betrachtet. Genau das macht das poetische Genie zum Schaffenskinstler,
das sich emanzipiert vom blofSen Repetieren; genau hierin kommen re-
zeptive und produktive Anlage der Imagination zusammen, wie Gersten-
berg tiberzeugend darlegt:

Ist denn ein wiederholter Anblick immer unveridndert der vorige? Einbildungs-
kraft weis nichts davon. Fur sie ist ein jeder Anblick eines bewunderten Gegen-
standes allemal ein neuer; neue vorher unbemerkte Seiten, neue Aussichten;
und wenn auch diese erschopft sind, so betrachtet sie den Gegenstand unter
neuen Verbindungen und Zusammensetzungen, die sie aus sich selbst her-
nimmt. Wer will die Tausendkunstlerin fesseln? (R, S. 192)

Genau hierin liegt das produktive Potenzial der Einbildungskraft.

358 Rezeptiv ist hier im Sinne von die Umwelt und Gegenstinde wahrnehmend verwen-
det, insofern in erster Instanz rezipierend. Nicht im Sinne von Kunst-rezeptiv, wie im
Falle der Illusion verwendet, was dann rezeptiv auf einer sekundaren Ebene wire.

359 Der offensichtliche Ubertragungsfehler (u statt v) aus der lateinischen Schrift wurde
verbessert, im Original »viuida vis animi« (M20, S. 396).

360 Vgl. hierzu auch Abschnitt 1.2.2.1.

361 Simon: »Phantasiex, hier: S. 65.

149

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Bildhaftigkeit

»Das autonome Individuum der Moderne, dem eine kreative Einbildungs-
kraft zugeschrieben wird, stellt sich [...] als ein sich auf imaginare >Bilder«
beziehendes heraus.«>¢? Die Bedeutung von Bildhaftigkeit — auch fiir Poe-
sie und Musik — sei deswegen an dieser Stelle niher erlautert:

Die beiden Kiinste Poesie und bildende Kunst werden seit der Anti-
ke miteinander verglichen. Das wohl berihmteste Zitat ist Horaz’ »ut
pictura poesis«3® — »eine Dichtung ist wie ein Gemalde«*¢4. Diese Analo-
gisierung wurde jedoch, so bemerkt Arnulf Arwed, meistens literarisch
motiviert vorgenommen: »Samtliche tberlieferten antiken Quellen, die
die Vergleichbarkeit oder Ubereinstimmung von Dichtung und Malerei
betonen, betreffen literarische Kontexte, dienten der Beurteilung oder
Erklirung literarischer Phinomene und Texte.«**S Man verwendete die
bildhafte Phinomenologie der Poesie, um ihre Wirkung beschreibbar zu
machen. Diese bildhafte Phinomenologie ist dabei nicht nur als dankbare
Metapher zu verstehen, mittels derer man die Wirkung der Poesie begreif-
bar machen kann; Bildlichkeit wird als der Poesie inhdrent angenommen,
was eng im Zusammenhang dessen steht, was ab dem 18. Jahrhundert
Einbildungskraft genannt wird: »Zugrunde liegt das gut bezeugte Kon-
zept des in der Vorstellung des Rezipienten durch den Text erzeugten
Bildes, folglich auch die Annahme des Vermogens, bildhafte Vorstellung
eines realen Bildes verbal erzeugen zu konnen.«3% Im Mittelalter wurden
antike Rhetoriken breit rezipiert und gelehrt. Unter diesen Umstinden
erfuhr auch das Horaz’sche ut pictura poesis weite Verbreitung, so dass
der Prozess des dichterischen Schaffens sogar als »picturare«3’” bezeichnet
wurde.

Ab dem 16. Jahrhundert findet eine Umdeutung der ut pictura poe-
sis-Formel statt: Sie wird mit der Aufwertung der Malerei verbunden,
Horaz’ Formel wird dementsprechend ausgelegt im Sinne von Malerei

362 Schulte-Sasse: »Einbildungskraft/Imaginationc, hier: S. 92-93.

363 Quintus Horatius Flaccus: Ars Poetica. Die Dichtkunst, Lateinisch/Deutsch. Hg. von
Eckart Schifer, Stuttgart 2017, S. 30 (V 361).

364 Horatius Flaccus: Ars Poetica, S. 31.

365 Arnulf Arwed: »Ut pictura poesis«, in: Wolfgang Brassat (Hg.): Handbuch Rbetorik der
Bildenden Kiinste, Berlin, Boston 2017, S. 47-61, hier: S. 47.

366 Arwed: »Ut pictura poesis, hier: S. 48.

367 Ebd., S.49.

150

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2 Dichtung im Zeitalter der Asthetik

als stummer Dichtung, der bis dato »selbstverstindlich Hochachtung«3¢8
zuerkannt wurde.3®® Der Aufschwung und die Emanzipation der Malerei
bringen eine Wertung der Sinne mit sich — das Auge und das Sehvermo-
gen werden zum bedeutendsten Sinn bzw. Sinnesorgan. Der Rang, der fiir
die Malerei immer stirker beansprucht wird, bringt einen Wettstreit um
die Vorrangstellung der Kinste mit sich, auch als Paragone bezeichnet.37°
Im Zusammenhang mit dem Erstarken des Sensualismus tberflagelt die
bildende Kunst die Poesie. Damit gewinnt die Bildlichkeit, »die ihrer
unmittelbaren Beschaffenheit nach noch ganz die Farbe des Sinnlichen
an sich tragt«*”!, auch innerhalb der Poesie an Relevanz. Die Einbildungs-
kraft als zentrale asthetische Kategorie belebt im 18. Jahrhundert auch
andere Teilbereiche der Asthetik.372

Im Zusammenhang mit der Imagination stellt sich fir beide Kinste die
Frage nach Ur- und Abbild, die auch im Kontext mit der Auflosung
mimetischer Kunstkonzeption neu gestellt werden muss: Beide Kiinstler
erschaffen ihre Kunstwerke aufgrund eines gedachten Bildes. Ob dieses
Bild ein Ur- oder Abbild ist, steht je nach Kunstauffassung zur Dispositi-
on; die traditionell mimetische Auffassung wiirde den memorierenden
Charakter betonen, das Urbild in der Natur suchen und das gedachte Bild
als erinnertes Abbild einstufen, von dem das Kunstwerk ein Abbild zwei-
ten Grades ist. Die Ausdrucksisthetik wirde das schopferische Element
betonen, nach der das Urbild im Kiinstler — in Gerstenbergs Worten nach
»einer hohern Eingebung« (M20, S. 402) — gebildet wird. Gerstenbergs zu-
vor beschriebener Dreischritt trigt gewissermaffen beiden Konzepten
Rechnung. Ein Jahr nach Veroéffentlichung des »Zwanzigsten Briefes« in
der zweiten Sammlung der Briefe iiber die Merkwiirdigkeiten (1767) schreibt

368 Ebd., S.52.

369 Als erster legte Paolo Pino in Diologi di pittura (1548) Horaz’ ut pictura poesis anders-
herum aus (vgl. Christoph Wagner: »Kolorit/farbige, in: Asthetische Grundbegriffe. His-
torisches Worterbuch in sieben Binden, 3. Harmonie-Material, Stuttgart 2010, S.305-
332, hier: S. 314).

370 Vgl. Oliver Robert Scholz: »Bild«, in: Asthetische Grundbegriffe. Historisches Worterbuch
in sieben Binden, 1. Absenz-Darstellung, Stuttgart 2010, S. 618-669, hier: S. 649. Die
Bezeichnung wird laut Scholz seit 1817 fiir die »wertende Unterscheidung der Malerei
von den anderen Kinsten« (ebd.) verwendet. Eine »wertende Abgrenzung der Male-
rei« (ebd., S. 648) nimmt Leonardo da Vinci im 15. Jahrhundert in seinen Schriften
vor, die 1651 zusammengefasst als Trattato della pittura erschienen.

371 Ernst Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen [1923]. Hg. von Claus Rosenkranz,
Hamburg 2010, S. 18.

372 Vgl. Laurenz Liitteken: Das Monologische als Denkform in der Musik zwischen 1760
und 1785, Berlin 1998, S. 191.

151

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Gerstenberg in den Rezensionen ein deutlich Richtung Originalasthetik
gewichtetes Statement:

>Womit soll man ein Gemilde vergleichen, nach welchen Regeln beurtheilen,
wovon man kein Urbild der Natur hatl« — Mit den Gemalden der Einbildungs-
kraft, nach den Regeln der Einbildungskraft, wovon man das Bild der Natur der
Einbildungskraft hat. Das ist so klar, als moglich. (R, S. 100, Herv. UK)

Dem Bild der Einbildungskraft wird hier uneingeschriankt Urbild-Status
zuerkannt. Ahnlichkeit mit der Natur, wie sie in mimetischer Kunstkon-
zeption gefordert wird, tritt vollkommen zurtick. Mit dieser Verschiebung
des Verstindnisses vom Urbild einhergehend verschiebt sich auch der Au-
thentizitatsstatus, denn gewissermaflen verbiirgt sich das Urbild fir die
Wirklichkeit. Innerhalb eines Status, der Bilder der Einbildungskraft Bil-
dern der Natur gleich macht, wird der Kinstler oder Dichter zum Schop-
fer »untrigliche[r] Wahrheit« (R, S.100). Gerstenberg macht mit dieser
Einstufung Kunstwerke zu Original-Kunstwerken, er konterkariert mime-
tisch gedachte Kunstkonzeptionen. Der Einbildungskraft misst er dabei
eine Schlisselrolle zu, was die Haufigkeit des Terminus im vorherigen Zi-
tat anzeigt (siche Herv.).

Lessings Laokoon bildet schlieflich einen Kulminationspunkt der Para-
gone-Debatte, indem die Schrift die Medien und die Potenziale der beiden
Kiinste auslotet und v. a. differenziert. Lessing akzentuiert die Unterschie-
de der Kiinste statt ihrer Gemeinsamkeiten und 16st sie aus ihrer jahr-
hundertelangen Parallelsetzung, in deren Folge sie konkurrierten. Auch
Gerstenberg distanziert sich von diesem Konkurrenzkampf, wie folgender
Dialogauszug aus dem »Zwanzigsten Brief« der Merkwiirdigkeiten zeigt:

Wenn ich Sie aber recht begreife, so zielt Ihre ganze Theorie dahin ab, die
Dichtkunst zu einer bildenden Kunst zu machen.

)[...] Warum wollen Sie nicht bey meinen eigenen Worten stehen bleiben, da
ich ausdriicklich behaupte, daff das Wesen der Dichtkunst nichts anders, als die
Illusion einer hohern Eingebung sey? (M20, S. 401-402)

Lessings Laokoon und Gerstenbergs Bearbeitung behandeln das Verhaltnis
von Poesie und Malerei und damit zusammenhingend den asthetischen
Stellenwert der Einbildungskraft.

152

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Gerstenberg tiber die »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singgedichts«

1.3 Gerstenberg liber die »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singgedichts«
—oder »ein Lessing [...] Uiber die Granzen der Musik u. Poesie«373

Die Schonheiten eines Dichters gegen die eines anderen Dichters abwigen:

das ist etwas, was man schon tausendmal getan hat. Aber die gemeinsamen
Schonheiten der Poesie, der Malerei und der Musik vergleichen, ihre Analogien
zeigen und erkldren, wie ein und dasselbe Bild (zmage) vom Dichter, vom Maler
und vom Musiker wiedergegeben wird, die fliichtigen Sinnbilder (emblémes)
ihres Ausdruckes festhalten und untersuchen, ob nicht auch einige Ahnlichkeit
zwischen diesen Sinnbildern bestehe und so weiter: das ist etwas, was noch zu
tun ist.

(D. Diderot)374

Diesen Rat gibt Diderot seinem Zeitgenossen Batteux und empfiehlt ihm,
seine Abhandlung Les beaux arts réduit a un méme principe’’> darum zu
erginzen. Die Verkniipfung von édsthetischen Fragestellungen mit semio-
tischen Uberlegungen ist im 18. Jahrhundert ein viel diskutiertes und
beschriebenes Thema. »Das Medium, das unsichtbare Dritte zwischen
der Nachahmung und dem Nachgeahmten, wird nun [im 18. Jahrhun-
dert, Anm. UK] zum Gegenstand der asthetischen Reflexion«7¢, schreibt
Karlheinz Stierle und stellt fest, dass »Malerei und Dichtung die Paradig-
men [sind], an denen das 18. Jahrhundert die Mediengebundenheit der
asthetischen Erfahrung entdeckt hat<3”7. Damit befassen sich Du Bos,
Harris, Hogarth, Diderot, Batteux, Lessing, Herder’” und viele andere,

373 Johann Gottfried Herder: »Brief an Johann George Scheffner. Riga, 23. September/
4. Oktober 1766«, in: Karl-Heinz Hahn/Wilhelm Dobbek (Hg.): Briefe. Gesamtausgabe
1763-1803, Weimar 1977, S. 61-65, hier: S. 65.

374 Denis Diderot: »Brief tiber die Taubstummens, in: Friedrich Bassenge (Hg.): Asthetische
Schriften, Westberlin, S. 28-69, hier: S. 62.

375 Batteux’ Nachahmungstheorie zihlt zu den bekannten asthetischen Schriften des
18. Jahrhunderts. Es reduziert die Regeln der Kunst auf ein einziges Prinzip: »Alle
Kunst ist Nachahmung« (Charles Batteux: Les beaux arts réduit a un méme principe
[1746], Geneve 1969).

376 Karlheinz Stierle: »Das bequeme Verhaltnis. Lessings Laokoon und die Entdeckung
des édsthetischen Mediums, in: Gunter Gebauer (Hg.): Das Laokoon-Projekt. Pline einer
semiotischen Asthetik, Stuttgart 1984, S. 23-58, hier: S. 23.

377 Stierle: »Das bequeme Verhiltnis«, hier: S. 23.

378 Eine uberblicksartige Darstellung der verschiedenen Positionen der hier aufgezihlten
Schriftsteller und Theoretiker liefert Stierle auf den ersten Seiten seines Aufsatzes (vgl.
Stierle: »Das bequeme Verhiltnis«, hier: S. 23-47). Eine weitere Uberblicksdarstellung
des Semiotik-Diskurses liefert Wellbery in den ersten beiden Kapiteln seiner Monogra-
fie; Wellbery behandelt dabei vor allem Christian Wolff, Baumgarten, Meier und Men-
delssohn, bevor er gezielt mit Lessings Laokoon arbeitet (vgl. David E. Wellbery: Les-
sings »Laocoon«. Semiotics and aesthetics in the >Age of Reason, Cambridge 1984, Kap. 1:

153

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

auch Gerstenberg: »Tone sind Zeichen, Worte sind auch Zeichen, nur
auf eine andere Art<*”, so schreibt Gerstenberg in seiner Abhandlung
»Schlechte Einrichtung des Italienischen Singgedichts. Warum ahmen
Deutsche sie nach?« (1770) und beteiligt sich mit dieser Schrift am semio-
tisch-asthetischen Diskurs, der die Potenziale der verschiedenen Kinste
zueinander ins Verhaltnis setzt. Er will damit nichts weniger, als Lessings
Laokoon (1766)%%° zu erganzen, der sich weitestgehend auf die Kiinste
Poesie und Malerei beschrankt.38! Gerstenberg und Lessing kannten sich
nicht personlich, haben aber schriftlich korrespondiert.3? Aus diesem
Briefwechsel geht hervor, dass Lessing Gerstenberg »seine beiden Zugaben
zum Laokoon«3® zusammen mit seiner Dramaturgie geschicke hat, wor-
tber Gerstenberg sich nicht wenig begeistert auf$ert. Es kann daher als
sicher gelten, dass Gerstenberg nicht nur Lessings Laokoon gekannt hat,
sondern auch — bereits im Jahr 1769 und damit vor Veroffentlichung
seiner Abhandlung tber das »Italienische Singgedicht« — die von Lessing

The Framework of Enlightenment Semiotics: Christian Wolff, S.9-42. Und Kap. 2:
Semiotics and Aesthetics in the Work of Baumgarten, Meier and Mendelssohn. S. 43—
98).

379 Heinrich Wilhelm von Gerstenberg: »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singge-
dichts. Warum ahmen Deutsche sie nach?«, in: Heinrich Wilhelm von Gerstenberg
(Hg.): Briefe iiber Merkwiirdigkeiten der Litteratur. Der Fortsetzung erstes Stiick [1770], Hil-
desheim 1971, S. 116-152, hier: S. 120. Die Abhandlung wird im Folgenden im Flief-
text mit dem Kirzel EIS abgekiirzt zitiert.

380 Wortliche Zitate aus Lessings Laokoon folgen in dieser Arbeit dieser Ausgabe: Gott-
hold Ephraim Lessing: »Laokoon. Oder iiber die Grenzen der Malerei und Poesie«, in: Wil-
fried Barner (Hg.): Werke und Briefe, Frankfurt am Main 1990, S. 11-321. Im Folgen-
den im FlieBtext abgekiirzt zitiert mit dem Kiirzel L-L.

381 Zur zeitgendssischen und gegenwirtigen asthetischen Relevanz Laokoons vgl. z. B. die
Einleitung von Jorg Robert (Hg.): Unordentliche Collectanea. Gotthold Ephraim Lessings
Laokoon zwischen antiquarischer Gelebrsamkeit und dsthetischer Theoriebildung, Berlin
2013, S. 1. Diese Relevanz nicht nur fiir das 18. Jahrhundert, sondern auch fir die ge-
genwairtige Literaturwissenschaft wird verdeutlicht durch die Tatsache, dass die For-
schung, die sich mit dem semiotisch-dsthetischen Diskurs des 18. Jahrhunderts be-
schiftigt, sich bevorzugt mit Lessings Laokoon auseinandersetzt (vgl. hierzu z. B. Well-
bery: Lessings »Laocoon«. Oder: Gunter Gebauer (Hg.): Das Laokoon-Projekt. Pline einer
semiotischen Asthetik, Stuttgart 1984). Wellbery formuliert auch die Relevanz von Lao-
koon fir den Diskurs aus: »Among works published in Germany, only Lessing’s Lao-
coon [...] evines comparable subtelety [...].« (Wellbery: Lessings »Laocoon, S. 24)

382 Das geht aus einem Brief von Gerstenberg an Lessing hervor: »ob ich Sie gleich in
einer weiten Entfernung meinen Freund nenne, ohne Sie je gesehen zu haben« (Hein-
rich Wilhelm von Gerstenberg: »Brief aus Kopenhagen an Lessing 1769, in: Helmuth
Kiesel/Wilfried Barner (Hg.): Werke und Briefe, Frankfurt am Main 1987, S. 653-654,
hier: S. 653).

383 Gerstenberg: »Brief an Lessing, hier: S. 653.

154

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Gerstenberg tber die »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singgedichts«

geplanten Fortsetzungen Teil II und Teil III, die erst 1788 postum von Les-
sings Bruder Karl Gotthelf in Teilen veroffentlicht wurden.3%* Das ist inso-
fern von Bedeutung, als diese Arbeit Gerstenbergs Abhandlung tiber das
»Italienische Singgedicht« als Fortsetzung von Lessings Laokoon versteht;
die geplanten Teile II und III des Laokoon kénnen hiermit auch als Vor-
aussetzungen fiir Gerstenbergs Abhandlung angenommen werden. Das
lasst sich auch inhaltlich nachvollziehen, die wenigen Bemerkungen Les-
sings Gber das musikalische Zeichen in Paralipomenon 27, die Gerstenberg
schlieflich erginzt, sind erst in diesen Zusatzen zu finden3%S, genauso wie
eine genauere Bestimmung der Grenzen der schonen Kinste. Fir eine
angemessene Erfassung von Gerstenbergs Beitrag zum semiotisch-astheti-
schen Diskurs des 18. Jahrhunderts sollen im Folgenden die Kernthesen
aus Lessings Laokoon vorangestellt werden. Sie bilden die Grundlage fir
Gerstenbergs Uberlegungen, die in der Abhandlung tber das »Italienische
Singgedicht« dargelegt werden.

1.3.1 Die Grenze der Sprache und die Grenze der Poesie: Lessings Laokoon

Notwendigkeit alle schone Kiinste einzuschranken, und ihnen nicht alle mogli-
che [sic] Erweiterungen und Verbesserungen zu verstatten. Weil durch diese
Erweiterungen sie von ihrem Zwecke abgelenkt werden, und ihren Eindruck

verlieren.
(G. E. Lessing)®%¢

Lessings Laokoon — oder Uber die Grenzen der Malerei und Poesie (1766) stellt
laut Wellbery fiir die Theoretiker des 18. Jahrhunderts ein die semiotische

384 Vgl. Friedrich Vollhardt: »Anhangs, in: Friedrich Vollhardt (Hg.): Laokoon. Oder iiber
die Grenzen der Malerei und Poesie. Studienausgabe, Stuttgart 2012, S.273-436,
hier: S.283. Eine erste vollstindige Veroffentlichung wurde demnach erst 1869 von
Gustav Hempel abgedruckt.

385 V.a.IL Teil: Gotthold Ephraim Lessing: »Laokoon — Paraliponemas, in: Wilfried Barner
(Hg.): Werke und Briefe, Frankfurt am Main 1990, S.207-321, hier: S.312-317 (Par.
27). Die Paraliponema zum Laokoon werden im Folgenden im FlieRtext abgekurzt ziti-
tert mit dem Kiirzel L-LP. Die Hauptthese aus diesem Abschnitt wird an spaterer Stel-
le (siche S.166) nachgeliefert. Ausgiebig befasst mit dem Paraliponemon 27 hat sich
Frieder von Ammon: »Laokoon oder Uber die Grenzen der Musik und Poesie. Bemer-
kungen zu Paraliponemon 27 und zur musikasthetischen Wirkungsgeschichte des un-
geschriebenen dritten Teils«, in: Jorg Robert (Hg.): Unordentliche Collectanea. Gotthold
Epbraim Lessings Laokoon zwischen antiquarischer Gelebrsamkert und dsthetischer Theorie-
bildung, Berlin 2013, S. 345-364, hier: S. 345-364.

386 L-LP,S.263 (Par. 8, 3. Abschnitt VIII).

155

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Debatte revolutionierendes Werk dar, nicht zuletzt deshalb, weil Lessing
der erste ist, der seine Uberlegungen zum Medium und den medienkon-
stituierenden Zeichen an asthetische Urteile und Regeln kniipft und diese
aus dem Darstellungsvermogen des jeweiligen Zeichensystems ableitet.
Pointiert stellt Wellbery das in zwei Hauptthesen gleich zu Beginn seiner
Arbeit dar:

(1) that the production, circulation and interpretation of signs within a culture
are governed by a kind of deep-structural theory, a system of assumptions, let us
say, about what constitutes a sign and what is proper to do with one; and

(2) that this general theory of language and signs lays down guidelines for the
organization of the aesthetic field (as well as of other domains) [...].3%”

Wellbery stellt heraus, dass sowohl die Semiotik als auch die Asthetik
keine neuen Themenfelder des 18. Jahrhunderts sind; die gemeinsame
Behandlung der beiden in Lessings Laokoon aber ist neu, genau wie der
theoretische Kunstgriff, semiotische Gegebenheiten und Feststellungen zu
Voraussetzungen der Asthetik zu machen.388

Die Verbindung von zeichentheoretischen und asthetischen Uberlegun-
gen bewerkstelligt Lessing, indem er das Standbild der Laokoon-Grup-
pe3®? vergleichend mit Virgils epischen Darstellungen derselben Figur be-

387 Wellbery: Lessings »Laocoons, S. 2.

388 Vgl. Wellbery: Lessings »Laocoons, S. 2—4. Auch Todorov stellt Lessings Laokoon als Pio-
nierleistung des 18. Jahrhunderts heraus: »Lessing ist der erste, der eine Verbindung
zwischen zwei Gemeinplatzen seiner Epoche herstellt: daff die Kunst Nachahmung ist;
daR die Zeichen der Poesie willkirlich sind« (Tzvetan Todorov: »Asthetik und Semio-
tik im 18. Jahrhundert. G. E. Lessings Laokoon, in: Gunter Gebauer (Hg.): Das Lao-
koon-Projekt. Pline einer semiotischen Asthetik, Stuttgart 1984, S. 9-22, hier: S. 14).

389 »Die Laokoongruppe wurde 1506 in Rom auf dem Esquilin gefunden und sofort mit
dem Laokoon identifiziert, den Plinius als Hauptwerk der Steinhauer aus Rhodos Age-
sandros, Athanodoros und Polydoros beschrieben hatte. Wahrend des Krieges von
Troia hatte Laokoon, troianischer Priester des Gottes Apoll, gegen den Einlass des
Holzpferdes in die Stadtmauern Einspruch erhoben. Die den Griechen gewogenen
Athene und Poseidon schickten vom Meer zwei monstrose Schlangen, die Laokoon
und seine beiden S6hne mit ihren Windungen umschlangen. Aus einer rémischen
Sicht der Ereignisse ist der Tod dieser Unschuldigen funktional zur Flucht des Aneas
und somit zur Grindung Roms. [...] Die geschichtliche Einordnung des Hauptwerkes
aus Marmor ist sehr umstritten; heute tiberwiegt jedoch eine Datierung um 40-30 v.
Chr.« (»Laokoongruppes, Internet: http://www.museivaticani.va/content/museivatican
i/de/collezioni/musei/museo-pio-clementino/Cortile-Ottagono/laocoonte.html, zuletzt
geprift am: 22.11.2017) Lessing selbst kannte die Skulptur nur aus Beschreibungen
und schlieft sich in seinen Ausfithrungen Winckelmanns These an, »dass beim >Lao-
koon« — als Prototyp einer antiken Skulptur — die Affekte gedimpft seien«, und dem-
nach »affektive Extreme also gerade ausgeschlossen« (Norbert Schneider: Geschichte der

156

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


http://www.museivaticani.va/content/museivaticani/de/collezioni/musei/museo-pio-clementino/Cortile-Ottagono/laocoonte.html
http://www.museivaticani.va/content/museivaticani/de/collezioni/musei/museo-pio-clementino/Cortile-Ottagono/laocoonte.html
https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.museivaticani.va/content/museivaticani/de/collezioni/musei/museo-pio-clementino/Cortile-Ottagono/laocoonte.html
http://www.museivaticani.va/content/museivaticani/de/collezioni/musei/museo-pio-clementino/Cortile-Ottagono/laocoonte.html

1.3 Gerstenberg tber die »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singgedichts«

trachtet. Aus den verschiedenen Darstellungen zieht er Rickschlisse auf
das Potenzial der jeweiligen Kiinste und ihr zugrunde liegendes Medium.
Das die beiden Disziplinen miteinander verkntipfende Element ist das von
Lessing angestrebte »bequem[e] Verhaltnis« (L-L, S. 116 (Kap. XVI)), das
zugleich die mediale sowie die asthetische Grenze von Malerei und Poesie
bildet, wie dieses Kapitel zeigt.

Sowohl Todorov3?° als auch Stierle**! arbeiten einen Dreischritt mit-
samt der Voraussetzungen, die Lessing formuliert, heraus und zeigen, dass
Lessing seine asthetischen Prinzipien an zeichentheoretische Einsichten
koppelt. Beide heben zum einen Lessings Reflexionen iber Medien, Zei-
chenkonstitution und -funktionalitat hervor, beide bemerken zum ande-
ren die kiinstlerische Intention der kiinstlerischen Darstellung und beide
entdecken, wie aufgrund dieser Voraussetzungen Nachahmung (Lessing)
bzw. Ausdruck (Gerstenberg) mit den verschiedenen Potenzialen verschie-
denartiger Medien moglich gemacht werden kann. Dabei liegt in der Hal-
tung zum Nachahmungs-Paradigma ein zentraler Unterschied der hier be-
handelten Schriften von Gerstenberg und Lessing, der sich letztlich auch
in den jeweiligen Folgerungen und Bewertungen beziiglich asthetischer
Forderungen bemerkbar macht, wie dieses Kapitel zeigen wird. Dies deu-
tet sich bereits in Lessings Vorrede an, in der Poesie und Malerei zunichst
oberflichlich und fliichtig verglichen werden: »Beide [...] stellen uns ab-
wesende Dinge als gegenwirtig, den Schein als Wirklichkeit vor; beide
tauschen und beider Tduschung gefillt« (L-L, S. 13 (Vorrede)), und dabei
unterscheiden sie sich »sowohl in den Gegenstinden als in der Art ihrer
Nachahmung« (L-L, S. 14 (Vorrede)). Es gilt im Folgenden, Lessings Un-
terscheidung der Kiinste anhand der Art ihrer Nachahmung — ihrer Me-
dialitit — nachzuvollziehen. Hierbei ist Lessings Charakterisierung der
Zeichen der Poesie und der Malerei mafigeblich. Lessing verkntipft Art
und Gegenstand der Nachahmung untrennbar miteinander. Fir die an-

Asthetik von der Aufklirung bis zur Postmoderne. Eine paradigmatische Einfiibrung, Stutt-
gart 1996, S. 36) werden.

390 Todorov extrahiert aus der Laokoon-Passage folgenden Syllogismus: »1. Die Zeichen
der Kunst missen motiviert sein (sonst ist keine Nachahmung moglich)/2. Nun erstre-
cken sich die Zeichen der Malerei im Raum und die der Poesie in der Zeit./3. Also
kann man in der Malerei nur das darstellen, was sich im Raum, und in der Poesie nur
das, was sich in der Zeit erstreckt« (Todorov: »Asthetik und Semiotike, hier: S. 14).

391 »Lessing unterscheidet das Medium und seine Zeichen und das Nachgeahmte und des-
sen Natur sowie das Verhaltnis zwischen dem Medium und dem Nachgeahmten [...].«
(Stierle: »Das bequeme Verhiltnis«, hier: S. 39)

157

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

schliefende Positionierung von Gerstenbergs Abhandlung im Verhiltnis
zu Lessings Laokoon werden in diesem Kapitel aulerdem die von Lessing
vorgestellten Grenzen der Malerei und der Poesie herausgearbeitet, die —
wie gezeigt werden soll — nicht ausschlieflich im Medium, sondern auch
im Zweck der Kunst begrindet liegen.

Charakterisierung der Zeichen

Die Zeichen der Poesie charakterisiert Lessing formal als willkiirliche, hor-
bare Zeichen in der Zeitfolge, die Zeichen der Malerei und Bildhauerei?*?
als natiirliche Zeichen im sichtbaren Raum.33 Wellbery weist in seiner Mo-
nografie darauf hin, dass unter Willkdrlichkeit des Zeichens im 18. Jahr-
hundert etwas anderes zu verstehen ist, als wir in der gegenwirtigen
»post-Saussurian«®®* Linguistik darunter verstehen: wahrend man heute
die Arbitraritit vor allem auf das Verhiltnis zwischen Signifikant und
Signifikat beziehe, verweise der fir das im 18. Jahrhundert zeitgenossische
Zeichenverstindnis reprasentativ argumentierende Wolff mit >Arbitraritit
vor allem auf den Akt der Auswahl eines Begriffes fiir ein Objekt in der
Welt.3%5 Wolffs Verstaindnis denkt den »primordial act of naming«3?¢ mit,
der in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts viel diskutiert wurde.?%7

392 Lessing macht in dieser Abhandlung keinen Unterschied zwischen den verschiedenen
bildlich darstellenden Kiinsten.

393 Die gleiche Aufschliisselung nach drei Gegeniiberstellungskriterien fiir die Zeichen
stellt auch Wellbery heraus: »signs are >natiirlich« (natural) or >willkiihrlich« (arbitrary),
»nebeneinandergeordnet (ordered next to one another) or >auf einander folgend<
(following upon one another), >sichtbar« (visible) or >hérbar« (audible) [...].« (Wellbe-
ry: Lessings »Laocoons, S.115) Vgl. hierzu verschiedene Stellen aus Lessings Laokoon,
z. B. die Stelle zum >bequemen Verhaltnis< (siche S. 160 dieser Arbeit), aufSerdem
L-LP, S.259 (Par. 8, 2. Abschnitt IV); L-LP, S.262 (Par. 8, 3. Abschnitt III); L-LP,
S.312-317 (Par. 27).

394 Wellbery: Lessings »Laocoons, S.17.

395 Vgl.ebd.,, S.17-18.

396 Ebd., S.19. Selbiges wird hier deutlich: »The link between sign and idea is arbitrary,
for man has willfully chosen the sign as the vehicle for his directly intuited thought
and he could have as easily selected another« (Wellbery: Lessings »Laocoons, S. 99).

397 Die Berliner Akademie machte im Frithjahr 1769 die Frage nach dem Ursprung der
Sprache zu einer 6ffentlich ausgeschriebenen Streitfrage (vgl. hierzu auch Kap. 1.2.1).
Die darauffolgenden Abhandlungen, u. a. von Rousseau, Condillac, Mendelssohn,
Stufmilch, Lambert u. e. a. fihrten die Sprache und die Erfindung von Begriffen ent-
weder auf den menschlichen Verstand oder auf gottlichen Ursprung zurtick. Den aus-
geschriebenen Preis erhielt am Ende Herder mit seiner Abhandlung »Uber den Ur-

158

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Gerstenberg tiber die »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singgedichts«

Wellbery zeigt, dass Lessings Verstindnis des Sprach-Zeichens in dieser
Tradition steht. Das Attribut >willkirlich« stehe bei Lessing in Opposition
zum onatiirlichen Zeichens, das Lessing der plastischen Kunst und Malerei
zuordnet und das analog zum heute gelaufigen Begriff >Icon«< verwendet
wird. Das »Icon« bezeichnet hierbei »im Objektbezug das Zeichen einer
Qualitit oder Eigenschaft [eines Objektes], indem es das Objekt abbildet,
imitiert, weil es gewisse Merkmale (mindestens ein Merkmal) mit dem
Objekt gemeinsam hat.<3%® Eine Eigenschaft des ikonischen — oder bei
Lessing >natirlichen< — Zeichens ist, dass sie »unmittelbar wahrgenom-
men und verstanden werden<3”. Lessings Auffassung vom >natiirlichen
Zeichen« schlieft den menschlichen Gebrauch der Zeichen ein. Damit
unterscheidet er sich von anderen Theoretikern des 18. Jahrhunderts wie
z. B. Wolff, die den Unterschied zwischen willkiirlichen und natiirlichen
Zeichen von ihrem Ursprung her denken und das >natiirliche Zeichen« als
ein Zeichen der Natur verstehen.4%

Die Gegeniiberstellung von der Poesie als Zeit- und der Malerei als
Raumkunst arbeitet Lessing an mehreren Stellen im Laokoon heraus, so
schreibt er z. B.:

so findet sich doch der wesentliche Unterschied unter ihnen [Malerei und Poe-
sie, Anm. UK], daf jener eine sichtbare fortschreitende Handlung ist, deren ver-
schiedene Teile sich nach und nach, in der Folge der Zeit, erdugnen, dieser hin-

sprung der Sprache«, der zum Teil einige der vorangegangenen Schriften zusammen-
fiihrt (vgl. Einleitung von Regine Otto zu Herders »Uber den Ursprung der Sprache«
in Johann Gottfried Herder: Herders Werke in fiinf Binden. Hg. von Regine Otto, Berlin
1978, S. 383ft.). Herder zeigt in dieser Abhandlung, dass fir den Ursprung der Sprache
eine gottliche Kraft nicht notwendig gewesen sein muss, sondern fiihrt sie auf die dem
Menschen wesentliche Eigenschaft der >Besonnenheit« zurtick, die die fir sprachliche
Begriffe vorausgesetzten Unterscheidungen bereits vorbegrifflich erfasst und damit
Sprache tiberhaupt erst moglich macht (vgl. Johann Gottfried von Herder: »Uber den
Ursprung der Sprache«, in: Regine Otto (Hg.): Herders Werke in fiinf Bdnden, Berlin
1978, S. 89-200). Wesentlich ist allen Schriften, dass sie eine Verbindung von Dingen
in der Welt und den sprachlichen Begriffen dafiir suchen und hierfiir den Ursprung
rekonstruieren. Die Arbitraritat der Begrifflichkeiten fiir Bezeichnetes wird dabei auf
genau diesen Akt der Benennung zurtickgefithrt und damit im Ursprung der Sprache
gesucht. Zur Sprachreflexion im 18. Jh. siche auch Kap. 1.2.1.

398 Eintrag »Icon« in Max Bense/Elisabeth Walter (Hg.): Worterbuch der Semiotik, Koln
1973, S.38.

399 Eintrag »Icon« in Bense/Walter: Worterbuch der Semiotik, S. 38.

400 Demnach ist z. B. Rauch ein natiirliches Zeichen fiir Feuer (vgl. hierzu Wellbery: Les-
sings »Laocoons, S.26-27: »Thus, what the world communicates to man through these
omnipresent natural signs is [...] the world itself«).

159

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

gegen eine sichtbare stehende Handlung, deren verschiedene Teile sich neben
einander im Raum entwickeln. (L-L, S. 115-116 (Kap. XV))

Dass der Kunstler »von der immer verinderlichen Natur nie mehr als
einen einzigen Augenblick« (L-L, S. 32 (Kap. III)) darstellen kann, ist ein-
leuchtend und macht deutlich, inwiefern bildende Kunst eben keine Zeit-
kunst sein kann, da sie der sukzessiven Darstellung nicht fahig ist. Dahin-
gegen »notiget hiernachst den Dichter [nichts,] sein Gemalde in einen ein-
zigen Augenblick zu concentrieren. Er nimmt jede seiner Handlungen,
wenn er will, bei ihrem Ursprunge auf, und fiihret sie durch alle mogliche
Abanderungen bis zu ihrer Endschaft.« (L-L, S. 35 (Kap. IV)) Die Sichtbar-
keit, die eingangs als Merkmal der Zeichen der bildenden Kiinste einge-
fiuhrt wurde, gilt vor allem als Abgrenzung zur Poesie. Die Poesie namlich
kann grundsatzlich auch sichtbare Handlung darstellen, im Gegensatz zur
Malerei dartber hinaus aber auch Unsichtbarkeit vermitteln.4®! Da die
Malerei und Bildhauerkunst vermittels ikonischer Zeichen durch direkte
Abbildung das Objekt darstellt, kann sie nicht auf natiirliche Weise Un-
sichtbares sichtbar darstellen; die willktrlichen Zeichen der Poesie aber
konnen auch unsichtbare Referenzobjekte haben.

Das bequeme Verhaltnis: materiell-semiotische und asthetisch-poetische Grenze

Aus diesen Beobachtungen leitet Lessing seine These vom >bequemen Ver-
haltnis«< als die erste Grenze der Kiinste ab, die sich den Voraussetzungen
des Mediums anpasst:

Ich schliefe so. Wenn es wahr ist, daf die Malerei zu ihren Nachahmungen
ganz andere Mittel, oder Zeichen gebrauchet, als die Poesie; jene nemlich Figu-
ren und Farben in dem Raume, diese aber artikulierte Tone in der Zeit; wenn
unstreitig die Zeichen ein bequemes Verbdltnis zu dem Bezeichneten haben miis-
sen: So konnen neben einander geordnete Zeichen, auch nur Gegenstinde, die
neben einander, oder deren Theile neben einander existieren, auf einander fol-
gende Zeichen aber, auch nur Gegenstinde ausdriicken, die auf einander, oder
deren Theile auf einander folgen. (L-L, S. 116 (Kap. XVI), Herv. UK)

Die Malerei als die Raumkunst mit natirlichen und sichtbaren Zeichen
hat demnach »Korper mit ihren sichtbaren Eigenschaften« (L-L 116

401 Vgl. L-L, S.102-109 (Kap. XII)). Z. B. »Homer bearbeitet eine doppelte Gattung von
Wesen und Handlungen; sichtbare und unsichtbare. Diesen Unterschied kann die Ma-
lerei nicht angeben: bei ihr ist alles sichtbar« (ebd., S. 102).

160

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Gerstenberg tiber die »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singgedichts«

(Kap. XVI)) zum Gegenstand, die Poesie als Zeitkunst Handlungen. Es sei
hier deutlich gemacht, dass Lessing mit dieser Beobachtung und diesem
Schluss die Grenzen der Malerei und Poesie zwar einleuchtend vorzeich-
net, aber nicht festmacht. Er stellt heraus, dass theoretisch das Medium in
der Lage ware, diese Grenze auch zu uberschreiten:

ich spreche nicht der Rede tiberhaupt das Vermogen ab, ein kérperliches Ganze
nach seinen Teilen zu schildern; sie kann es, weil ihre Zeichen, ob sie schon auf
einander folgen, dennoch willkirliche Zeichen sind: sondern ich spreche es der
Rede als dem Mittel der Poesie ab, weil dergleichen wortlichen Schilderungen
der Korper das Tauschende gebricht, worauf die Poesie vornehmlich gehet.
(L-L, S. 127 (Kap. XVII))42

Lessing verlasst an dieser Stelle die Sphare der blof medialen Untersu-
chungen und zeigt die asthetische Grenze der Poesie. Zeichnet er zuvor
eine Grenze durch medial pradestinierte Gegenstande sprachlicher Aufe-
rungen nur vor, so macht er jetzt den Unterschied zwischen dem primai-
ren semiologischen System — dem willkirlichen Zeichenapparat Sprache
—und dem Medium der Poesie — dem sich aus der Sprache generierenden
»sekundire[n] semiologische[n] System«*®. Wahrend die Sprache sich
tber das >bequeme Verhiltnis< und damit die mediale Grenze noch hin-
wegsetzen kann, gilt diese Grenze im Medium der Poesie jetzt als verbind-
liche asthetische Grenze. So ist es analog dazu auch in den bildenden
Kinsten theoretisch moglich, »[z]wei notwendig entfernte Zeitpunkte in
ein und eben dasselbe Gemilde [zu] bringen« (L-LP, S. 228 (Par. 3, VIII)),
also eine Zeitfolge mittels der Raumkunst Malerei darzustellen; aber diese
Operation nennt Lessing einen »Eingriff des Malers in das Gebiete des Dich-
ters, den der gute Geschmack nie billigen wird.« (L-LP, S.228 (Par. 3,
VIII), Herv. i. O.) Die materiellen Schranken als solche konnten unter pri-
mar-medialen Aspekten aufler Acht gelassen werden, aber nicht unter és-
thetischen Gesichtspunkten, die Formprinzipien fir sekundar-semiotische
Operationen vorgeben. Der fundamentale asthetische Gesichtspunkt ist
das Tauschungsmoment der Nachahmung — sowohl in der Malerei, als auch
in der Poesie:

402 Die analoge Stelle fir die Malerei findet sich in Kapitel XIX, wo Lessing am Beispiel
Boivoins zeigt, dass auch der Maler sich nicht immer »den Einheiten des materiellen
Gemahldes [...] unterwerffen musse« (ebd., S. 140).

403 Jurgen Link: Literaturwissenschaftliche Grundbegriffe. Eine programmierte Einfiihrung auf
strukturalistischer Basis, Minchen 19885, S. 102.

161

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Der Poet will nicht blof verstindlich werden, seine Vorstellungen sollen nicht
blof klar und deutlich sein; hiermit begnugt sich der Prosaist. Sondern er will
die Ideen, die er in uns erwecket, so lebhaft machen, daf§ wir in der Geschwin-
digkeit die wahren sinnlichen Eindrticke ihrer Gegenstinde zu empfinden glau-
ben, und in diesem Augenblicke der Tauschung, uns der Mittel, die er dazu an-
wendet, seiner Worte bewuft zu sein aufhoren. (L-L, S. 124 (Kap. XVII))

Um dieser Tauschung willen, die den Anschein der Unmittelbarkeit erwe-
cken soll, muss das Zeichen vergessen werden. Das wird am besten durch
den richtigen Einsatz der Zeichen gewahrleistet. Die Eignung eines Zei-
chens fir die Darstellung eines Gegenstandes macht Lessing fest an der
Ahnlichkeit zwischen Zeichen und Darstellungsobjekt. Das bedeutet, dass
z. B. die Darstellung von Handlungen im Tempo moglichst dem Tempo
der dargestellten Handlung entsprechen sollte (vgl. L-L, S. 123-129 (Kap.
XVII)).4%4 Je ahnlicher die Raum- und Zeitdimension des Zeichens dem
des dargestellten Objektes ist (angestrebtes Verhiltnis 1:1), desto grofSer ist
der Unmittelbarkeitscharakter der Darstellung und die entsprechende
Wirkung. Die Maximierung dieses Unmittelbarkeitscharakters eines Zei-
chens ist fiir Lessing der MafSstab, mithilfe dessen das >bequeme Verhilt-
nis< zur asthetischen Norm, zur »Grenz[e] der Malerei und Poesie« (L-L,
S. 11(Titel)) erhoben wird. Die im Titel angekindigte Grenzziehung er-
folgt entlang asthetisch motivierter Wirkungsaspekte; bei den von Lessing
deklarierten Grenzen der Kunste handelt es sich somit um asthetische
Grenzen. Lessings Forderung nach einem moglichst natirlichen Zeichen
zur Nachahmung#S gestaltet sich als sekundéar-semiotische Nachahmung
des Referenzobjektes des primaren Zeichens: »Poetry is an aesthetic use of
language«*% und die Uberformung des primaren Mediums Sprache er-
folgt hier durch eine Zeichenauswahl, in der moglichst bertcksichtigt
werden soll, dass das eigentlich willkiirliche Zeichen wenigstens in seiner
Funktionsweise Ahnlichkeit zum Referenzobjekt hat und auf diese Weise

404 Die analoge Stelle fir die Malerei findet sich im Paralipomenon 23: »Derjenige Maler
also, welcher sich vollkommen natiirlicher Zeichen bedienen will, muf in Lebensgro-
e, oder wenigstens nicht merklich unter Lebensgrofie malen. [...] Eine menschliche
Figur von einer Spanne, von einem Zolle, ist zwar das Bild eines Menschen; aber es ist
doch schon gewissermaflen ein symbolisches Bild; ich bin mir der Zeichen dabei be-
wulflter, als der bezeichneten Sache« (ebd., S. 304).

405 Vgl. hierzu Gotthold Ephraim Lessing: »Brief vom 26.5.1769 an Nicolai, in: Friedrich
Vollhardt (Hg.): Laokoon. Oder iiber die Grenzen der Malerei und Poeste. Studienausgabe,
Stuttgart 2012, S. 269-272.

406 Wellbery: Lessings »Laocoons, S. 129.

162

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Gerstenberg tber die »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singgedichts«

quasinatirlich wirkt. Oder anders formuliert: Weil die »content units«#07
durch Sprach-Zeichen nur willkirlich vermittelt werden kdnnen, soll die
Poesie medial wieder Natiirlichkeit herstellen. Das soll dadurch passieren,
dass bei der Verwendung der Sprach-Zeichen, ihrer Auswahl und Anord-
nung im Medium Poesie, natiirliche Ahnlichkeiten zum Referenzobjekt
hergestellt werden. Mit der damit erreichten Reduzierung der Willkir-
lichkeit der Zeichen tritt die Priasenz der medialen Vermitteltheit zurtck.
Durch die Entsprechung von Verhalten des Objekts in Raum und Zeit ei-
nerseits und die Imitation dieses Verhaltens durch entsprechende Zei-
chenauswahl andererseits wird eine quasinatiirliche Verbindung herge-
stellt, die tber die Tauschung hinwegtiuschen soll. Ahnlich beobachtet
das auch David Wellbery:

In Poetry, the mind does not pass through a medium other than itself but
directly views its own products. In the succession of present moments that char-
acterizes the experience of a poem, each content unit is attended to separately as
the object of a unique instant of imaginative activity. Raised by language to the
level of concepts, the things of the world are more perfectly present-to-mind and
the mind is more perfectly present-to-itself than mere sensuous presence could
allow. 408

Mit der Formulierung der dsthetischen Grenze 16st Lessing seinen Laokoon
aus dem blof§ deskriptiven Modus, den er seinem Werk in der Vorrede un-
terstellt, in der er schreibt, dass seine Urteile »nur zufilliger Weise entstan-
den, und mehr nach der Folge [seiner] Lectire, als durch die methodische
Entwickelung allgemeiner Grundsitze angewachsen« (L-L, S.15 (Vorre-
de)) seien. Das >bequeme Verhaltnis« ldsst sich noch schlicht auf solche Be-
obachtungen zu Zeichen- und Medienkonstitution zuriickfithren. Les-
sings poetischer Anspruch der Unmittelbarkeit lisst diese Grenze aber zur
verbindlichen Grenze der Poesie und der Malerei werden, gibt eine Regel
vor und hat damit eher normativen Charakter. In den Paralipomena
spricht Lessing gar von der »Notwendigkeit alle schone[n] Kiinste einzu-
schranken, und ihnen nicht alle moglichen Erweiterungen und Verbesse-
rungen zu verstatten. Weil durch diese Erweiterungen sie von ihrem Zwe-
cke abgelenkt werden, und ihren Eindruck verlieren.« (L-LP, S.263
(Par. 8, 3. Abschnitt VIII))

407 Ebd., S. 130.
408 Ebd., S.135.

163

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Das willkiirliche sprachliche Zeichen zum natiirlichen poetischen Zeichen um-
wandeln

Wie bereits angedeutet, lasst sich die von Lessing formulierte asthetische
Norm fiir Kunst mit der Anforderung der Maximierung der Unmittelbar-
keit erklaren. Das ist vor allem fiir die Poesie dahingehend schwierig,
als sie mit grundsatzlich zunichst primar arbitriren Zeichen arbeitet,
die eben nicht ikonisch und unmittelbar funktionieren. Trotzdem stellt
Lessing fest:

Aber das ist gewif, daf§ je mehr sich die Malerey von den natiirlichen Zeichen
entfernt, oder die natiirlichen mit willkiihrlichen vermischt, desto mehr ent-
fernt sie sich von ihrer Vollkommenbheit: wie hingegen die Poesie sich um so
mehr ihrer Vollkommenheit nahert, je mehr sie ihre willkihrlichen Zeichen
den naturlichen naher bringt.4®

Dieser Forderung zufolge muss das primir willkirliche sprachliche Zei-
chen in der Poesie zum nattrlichen Zeichen werden, was nach Lessings
Ausfihrungen theoretisch wie praktisch auch moglich ist. Wie bereits be-
schrieben, ist das Medium der Poesie nicht die Sprache selbst, sondern ein
»sekundires semiologisches System«*1%; die Poesie verwendet als Medium
eine poetisch iberformte Sprache. Die Transformation von Sprache zum
Medium der Poesie erfolgt durch eine Uberstrukturierung, die die arbitra-
ren Zeichen der Sprache so anordnet, dass sie quasinatirliche Zeichenpro-
zesse imitieren konnen. Lessing stellt im Paralipomenon 25 heraus, dass die
Poesie »nicht nur wirklich auch nattrliche Zeichen, sondern auch Mittel
[hat], ihre willkirlichen zu der Wiirde und Kraft der natirlichen zu erho-
hen.« (L-LP, S. 309 (Par. 25)) Zu den natirlichen Zeichen, die die Poesie
hat, zahlt Lessing onomatopoetische Elemente der Sprache; solche Wor-
ter, die »gewifSe Ahnlichkeit mit den auszudriickenden Sachen« (L-LP,
S. 309 (Par. 25)) haben. Dartber hinaus zahlt er auch den »Ausdrucke der
Leidenschaften« zu den natiirlichen Zeichen der Poesie, »[d]ie kleinen
Worter, mit welchen wir unsere Verwunderung, unsere Freude, unsern
Schmerz ausdricken« (L-LP, S.310 (Par. 25)). Diese »Interjectiones«, so
Lessing, »sind in allen Sprachen ziemlich einerlei und verdienen daher als
nattrliche Zeichen betrachtet zu werden.« (L-LP, S. 310 (Par. 25))4!! Diese

409 Lessing: »Brief an Nicolai«, hier: S. 270.

410 Link: Literaturwissenschaftliche Grundbegriffe, S. 102.

411 Diese Uberlegung erinnert stark an Diderots Ausfithrungen zur >Inversion«. Diderot
stellt sich, ausgehend von der Rekonstruktion der Entstehung verschiedener Sprachen,

164

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Gerstenberg tber die »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singgedichts«

beiden natirlich-sprachlichen Zeichen besitzen ihre Natiirlichkeit bereits
auf der primaren semiologischen Ebene und konnen deswegen ohne Wei-
teres auch auf die sekundire semiologische Stufe tibertragen werden. Die
Transformation von primar willkarlich-sprachlichem Zeichen zu sekun-
dar natirlich-poetischem Zeichen ist aber auch moéglich und wird von
Lessing fur drei Falle skizziert: fur die Wortfolge, fiir die Metapher und
das poetische Gemalde.

Zunachst zur Wortfolge: Lessings Auflerungen hierzu haben eher ver-
mutenden Charakter, als dass sie eine tatsichlich iberzeugte Beschreibung
sind. Er schreibt: »Wenn also auch schon nicht die Worter natirliche Zei-
chen sind, so kann doch ihre Folge die Kraft eines natiirlichen Zeichens
haben. Wenn nemlich alle die Worte vollkommen so aufeinander folgen,
als die Dinge selbst welche sie ausdrucken.« (L-LP, S.310 (Par. 25)) Der
Gedanke hinter dieser Transformationsmoglichkeit ahnelt sehr dem Ge-
danken des >bequemen Verhaltnissese das Zeichen selbst hat zwar keine
nattirliche Ahnlichkeitsbeziechung zum dargestellten Objekt; diese Ahn-
lichkeitsbeziehung wird stattdessen auf den Zeichenablauf tibertragen, der
durch Imitation der Zeichenfolge dargestellte Objekte in deren Zeitfolge
quasinatirlich abbildet.

Die Ahnlichkeitsbeziehung zum dargestellten Objekt ist auch das Mo-
ment der Metapher, die das sprachliche Zeichen zum natiirlichen Zeichen
formt:

Da nemlich die Kraft der natiirlichen Zeichen in ihrer Ahnlichkeit mit den Din-
gen besteht, so fithret sie [die Metapher, Anm. UK] anstatt dieser Ahnlichkeit,
welche sie nicht hat, eine andere Ahnlichkeit ein, welche das bezeichnete Ding
mit einem andern hat, dessen Begriff leichter und lebhafter erneuert werden
kann. (L-LP, S.310-311 (Par. 25))

Diese Beschreibungen von der Wortfolge und von der Metapher laufen
beide darauf hinaus, dass mit sprachlich willkiirlichen Zeichen eine quasi-
nattirliche Ahnlichkeitsbeziehung hergestellt wird, die dann das darge-
stellte Objekt gleichsam abbildet. Auf diese Weise wird eine ikonisch-poe-
tische Darstellung moglich, die funktionell eigentlich den bildenden
Kuinsten vorbehalten ist. Dahingehend ist auch Lessings Gleichnis vom

die die Worter innerhalb eines Satzes verschieden positionieren, die Frage, welches die
nattrliche Wortfolge ist. Anhand der Wortstellung, die Taubstumme in ihrer Gebar-
densprache verwenden, meint er die natiirliche Wortfolge rekonstruieren zu kénnen
(vgl. Diderot: »Brief tiber die Taubstummenc, hier: S. 28-42).

165

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

»poetische[n] Gemalde« (L-L, S. 113 (Kap. XIV))#1? folgerichtig und nach-
vollziehbar. Das Werk des Dichters bildet das Dargestellte gleichsam mit
Worten ab; die »musikalische Malerei, welche die Worte des Dichters mit
héren« (L-L, S.110 (Kap. VIII)) lasst, transformiert primar willkarliche
Worte auf der sekundiren Stufe zu natirlichen Zeichen.

Nach diesen Ausfithrungen zum poetischen Zeichen, denen zufolge
durch kinstlerische Uberformung Zugehorigkeit zum natirlichen Zei-
chenprozess bzw. das natirliche Zeichen selbst simuliert wird, wird
Lessings asthetische Grenze fiir die Poesie umso plausibler. Es sind Ahn-
lichkeitsbeziehungen, die primar willkirlichen Zeichen den Status von
quasinatirlichen Zeichen geben konnen; und Lessings asthetische Grenze
basiert darauf, den Zeichenprozess dem dargestellten Objekt moglichst
ahnlich zu machen. Wiirde der Poet diese Grenze Uberschreiten, wiirde
diese Ahnlichkeit geringer und damit einhergehend der Grad der Arbitra-
ritat der darstellenden Zeichen steigen; mit der damit einhergehenden zu-
nehmenden Sichtbarkeit der Zeichen selbst wiirde auch das Tauschungs-
moment entsprechend gestort. Alles in allem wiirde so auch Lessings
Anstrengung zur Maximierung der Unmittelbarkeit untergraben.

Paralipomenon 27— Lessings Gedanken zur Musik

Mit seinem Laokoon hat Lessing nicht nur die Grenzen der Poesie und
der Malerei aufgezeigt, sondern die beiden Kiinste auch voneinander ab-
gegrenzt.

Im Paralipomenon 27 (vgl. L-LP, S.312-317) geht es Lessing darum,
Verbindungsmoglichkeiten der verschiedenen Kiinste aufzuzeigen, wobei
er auch die Musik betrachtet.#!3 Ob Zeichen willkirlich oder natirlich
seien, spiele fir ihre wirkungsvolle Verbindung weniger eine Rolle als der
konkrete Zeichenprozess. Das bedeutet, dass »willkiirlich auf einander fol-
gende Zeichen mit nattrlichen auf einander folgenden Zeichen sich leich-
ter und intimer werden vereinigen lassen, als mit natiirlichen nebeneinan-

412 Naheres zum >poetischen Gemilde«ab S. 181ff., hier im direkten Vergleich zu Gersten-
bergs >Tongemalde der Empfindunge

413 Vgl. hierzu auch Ammon: »Uber die Grenzen der Musik und Poesie«, hier: S. 345-364.
Auch von Ammon weist darauf hin, dass dieses musikalische Paralipomenon 27 vor al-
lem auf die Verbindung der Kinste zielt, nicht auf deren Abgrenzung. Er zeigt dabei,
dass Lessing fiir die Gleichrangigkeit von Musik und Poesie argumentiert. Die entspre-
chende Passage findet sich v. a. auf den Seiten 351ff.

166

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Gerstenberg tber die »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singgedichts«

dergeordneten Zeichen«. (L-LP, S.312 (Par. 27)) Dariiber hinaus weif3t
Lessing darauf hin, dass auch die Nebeneinanderordnung noch das Prob-
lem birgt, dass verschiedenartige Zeichen verschieden viel Zeit in An-
spruch nehmen (und diese Zeit sich sogar von Sprache zu Sprache unter-
scheidet, vgl. L-LP, S. 315 (Par. 27)). Hierbei konstatiert er, dass die Poesie
die »schneller[e]«*!# Kunst sei, da »ein einziger Laut als willkdrliches Zei-
chen so viel ausdricken [kann], als die Musik nicht anders als in einer lan-
gen Folge von Tonen empfindlich machen kann« (L-LP, S. 314 (Par. 27)).
Dies nimmt er auch als Grund dafiir an, dass beim Gesang auf einer Silbe
mehrere Tone liegen. Die Verbindung von Musik und Poesie stuft Lessing
als »die vollkommenste« (L-LP, S.312 (Par. 27)) ein,*!S weil ihre Zeichen
nicht nur im Kriterium der Nebeneinanderordnung tbereinstimmen,
sondern dartiber hinaus beide vom gleichen Sinnesorgan wahrgenommen
und sogar auch produziert wirden (vgl. (L-LP, S.313 (Par. 27)). Es habe
eine Zeit gegeben, hierin folgt Lessing zeitgendssischen Sprachursprungs-
theoretikern, in der »beide zusammen [d. i. Musik und Poesie, Anm. UK]
nur eine Kunst ausmachten«. (L-LP, S.313 (Par. 27)) Lessing bedauert,
dass man die Kiinste nicht nur unnatiirlicherweise voneinander getrennt
habe, sondern dass infolgedessen »von einer gemeinschaftlichen Wirkung,
welche beide zu gleichen Teilen hervorbringen, gar nichts mehr« (L-LP,
S.313 (Par. 27)) tbrig sei. Das sei auch das Problem der Oper, in der stets
»die eine Kunst der andern subservier[e]« (L-LP, S. 314 (Par. 27)) und zur
Hilfskunst degradiert werde, wobei Lessing durch dieses Kriterium nicht
nur die franzosische von der italienischen Oper unterscheidet, sondern
auch innerhalb der Oper Rezitativ und Arie (vgl. L-LP, S. 314 (Par. 27)).
Lessing gibt im Paralipomenon 27 der Ausfihrung der Verbindung Poesie
und Musik den meisten Raum, erlautert aber auch andere Kinste und de-
ren Verbindungsmoglichkeiten, was in Tabelle 3 knapp zusammengefasst
ist.

414 Ammon: »Uber die Grenzen der Musik und Poesie, hier: S. 358.
415 Vgl. hierzu auch ebd., S. 345-364.

167

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Kunst Zeichen-Kriterien Vereinigung
Malerei natirlich nebeneinander | sichtbar g §
(L-LP, S. 316) geordnet E ::
Poesie willkiirlich aufeinander horbar § E]." )
(L-LP, S.312) folgend —g ) N
bei relativ kur- S71s%
zer Dauer 9]
Musik nattrlich aufeinander horbar ~ 5
(L-LP, S. 313) folgend =] “
bei relativ lan- 2
ger Dauer :1]
Tanzkunst willkdarlich aufeinander sichtbar -
(L-LP, S. 315) folgend
bei relativ lan-
ger Dauer
Pantomime willktrlich/ aufeinander sichtbar gz
(L-LP, S.316) nattrlich folgend Se™
259
-
Z 53
s £
o]
c £
22
LE

Tabelle 3: Verbindungsmaoglichkeiten der Kiinste nach Lessings Zeichenkriteri-
en in Paralipomenon 27

Bei all den Unterscheidungskriterien der verschiedenen Zeichen sei noch
einmal darauf hingewiesen, dass Lessings Ausfithrungen die Verbindung
verschiedener Kiinste intendieren, nicht deren Abgrenzung voneinan-
der.416

Insgesamt kann das Paralipomenon 27 in seiner skizzenhaften Anlage
nur bedingt als musikalische Erganzung zum Laokoon gesehen werden. Es
fehlt an Ausfthrlichkeit und Griindlichkeit in den Gedankengingen, das
Paralipomenon bleibt ein Konzept. In ihm finden sich einige interessante
Denkansatze zur Musik, die Gerstenberg in seiner Abhandlung »Schlech-
te Einrichtung des italienischen Singgedichts« aufgreift und weiterentwi-
ckelt.

416 Vgl. hierzu auch Ammon: »Uber die Grenzen der Musik und Poesie«, hier: S. 345-364.
Auch von Ammon weist darauf hin, dass dieses musikalische Paralipomenon 27 vor al-
lem auf die Verbindung der Kunste zielt, nicht auf deren Abgrenzung. Er zeigt dabei,
dass Lessing fiir die Gleichrangigkeit von Musik und Poesie argumentiert. Die entspre-
chende Passage findet sich v. a. auf den Seiten 351ff.

168

https://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. il O



https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Gerstenberg tiber die »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singgedichts«

1.3.2 Gerstenbergs Abhandlung lber das »ltalienische Singgedicht«: Die Grenzen
der Musik

Keiner Kunst sind feste Schranken, welche man, wenn sie einmal mit reifer
Uberlegung gesteckt worden, nie iiberschreiten sollte, so nothwendig, als der
Musik.

(H. W. v. Gerstenberg)*!”

In seinem Kommentar zu Lessings Laokoon, dem »Ersten Kritischen Wald-
chen«, wiinscht Herder »der Dichtkunst noch einen Lessing«, der »die
Grenzen der Poesie und Tonkunst«*'8 behandelt. Herder ist nicht der
einzige, der das Musik-Kapitel im Laokoon vermisst — »[blei dieser Klage
handelt es sich geradezu um einen Topos«*!?, wie Frieder von Ammon
bemerkt. Neben Herder zihlt von Ammon Schriftsteller, Musiker und
Philosophen auf, die auch in der Mitte des 19. Jahrhunderts noch ihr
Bedauern tber das Fehlen der Musik in Lessings Laokoon zum Ausdruck
bringen, darunter zum Beispiel Grillparzer, Nietzsche und Schlegel. Das
so schmerzlich vermisste »musikésthetische >Gegensttick« zum Laokoon«#?°
wurde jedoch — allerdings weitestgehend unbemerkt — bereits im 18. Jahr-
hundert verfasst: Was die semiotisch-dsthetischen Betrachtungen angeht,
kann Gerstenbergs Abhandlung tiber die »Schlechte Einrichtung des ita-
lienischen Singgedichts. Warum ahmen Deutsche sie nach?« aus dem Jahr
1770 zusammen mit der spateren Erganzung »Schreiben eines Freundes,
durch den vorstehenden Aufsatz veranlasst«*?! als Fortsetzung und musi-

417 EIS, S. 126.

418 Johann Gottfried von Herder: »Erstes kritisches Waldchen«, in: Regine Otto (Hg.):
Herders Werke in fiinf Binden, Berlin 1978, S.71-75, hier: S.74. Das Erste und Zweite
Kritische Waldchen wurden von Gerstenberg rezensiert (vgl. R, S. 183-204). Der fiir die-
ses Kapitel relevante Abschnitt (R, S. 194) zum musikalischen Zeichen wird in diesem
Kapitel mitbehandelt. Eine weiterreichende Auseinandersetzung von Lessings Lao-
koon, Herders Kritischen Wildern und Gerstenbergs Rezensionen wire eine interessante
Arbeit, die hier allerdings in vielen Punkten zu weit fithren wiirde.

419 Ammon: »Uber die Grenzen der Musik und Poesie, hier: S. 346.

420 Ebd., S.348.

421 Heinrich Wilhelm von Gerstenberg: »Schreiben eines Freundes. Durch den vorstehen-
den Aufsatz veranlasst«, in: Heinrich Wilhelm von Gerstenberg (Hg.): Vermischte
Schriften III, Frankfurt am Main 1971, S. 382-418, hier: S. 382-418. Im Folgenden im
Text abgekirzt mit SF und Seitenzahl. Diese Erginzung wurde 1816 in Gerstenbergs
Vermischten Schriften III mit veroffentlicht und steht dort im Anschluss an die Abhand-
lung Uber Recitativ und Arie in der italienischen Singcomposition, wie die Abhandlung in
der zweiten Version von Gerstenberg tituliert wird. Hinter dem Kiirzel des Verfassers,
am Ende des »Schreibens eines Freundes« als »G — r.« (SF, S.418) bezeichnet, steht
meiner Einschitzung nach Gerstenberg selbst, da er in den Banden Vermischte Schrif-

169

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

kalische Erginzung zum Laokoon betrachtet werden: Gerstenberg versucht
in diesen Schriften genau diese Grenze zwischen Poesie und Tonkunst

170

ten, in dem dieses Schreiben erscheint, ansonsten nur eigene Texte sammelt (bzw. die
Autoren namentlich nennt, auf die er sich bezieht, vgl. hierzu Teile des »Poetischen
Wildchens« in VS, v. a. S.218-288). Die Abhandlung »Schlechte Einrichtung des Ita-
lienischen Singgedichts« bzw. »Uber Recitativ und Arie« und das »Schreiben eines
Freundes« durchdringen sich inhaltlich (was auch dieses Kapitel zeigt). Das macht es
sehr wahrscheinlich, dass sie beide von Gerstenberg verfasst wurden. Diese Zuord-
nung legt auch Gerth nahe, der dieses Schreiben unter seinen Quellen zu Gerstenbergs
Poetik verzeichnet, ohne dabei auf die Moglichkeit eines anderen Verfassers zu verwei-
sen (vgl. hierzu Klaus Gerth: Studien zu Gerstenbergs Poetik. Ein Beitrag zur Umschich-
tung der dsthetischen und poetischen Grundbegriffe im 18. Jabrhundert, Géttingen 1960,
S.19). Klaus Gerth zeichnet sich — im Gegensatz zu anderen Stimmen — mit seiner Ar-
beit als Gerstenberg-Experte aus, seine Einschitzung ist dementsprechend zu gewich-
ten. Ernst Suchalla halt es fir moglich, dass die Abkiirzung fiir »Géhler« steht (Carl
Philipp Emanuel Bach: Briefe und Dokumente. Hg. von Ernst Suchalla, Gottingen 1994,
Dok. 625, S.1329). Wie Gerth nimmt er nicht weiter Stellung dazu, die Vermutung
scheint sich lediglich auf das Kirzel »G - r.« zu stitzen. Ebenfalls und auch ohne Bele-
ge nennt Bernhard Engelke Gihler als den Verfasser (Bernhard Engelke: »Gerstenberg
und die Musik seiner Zeit«, Zeitschrift der Gesellschaft fiir Schleswig-Holsteinische
Geschichte/56 (1927), S. 417-449, hier: S. 447, Fufinote 3). Als gewichtige Gegenstim-
me zu Klaus Gerth ist einzig Alexander Weilens Einschatzung zu nennen, auf die sich
wohl Suchalla und Engelke beziehen. Weilen nimmt aufler dem Kiirzel auch den Ort
- »A. im Sept. 1815« (SF, S.418), von Weilen als Altona interpretiert — zum Anlass,
Gihler als Verfasser zu vermuten (vgl. Alexander von Weilen: »Einleitunge,
in: Alexander von Weilen (Hg.): Briefe iiber Merkwiirdigkeiten der Litteratur, Stuttgart
1890, S. V-CXLIII, hier: S. CXL). Diese Datierung allerdings spricht eigentlich gegen
Gibhler, der bereits 1773 verstorben ist (vgl. R. M. Werner: »Gerstenbergs Briefe an Ni-
colai nebst einer Antwort Nicolais«, Zeitschrift fiir Deutsche Philologie/23 (1891),
S.43-67, hier: S.45), es sei denn, man nimmt mit der Herausgabe in den VS;;; eine
Neudatierung des »Schreibens« an, was ich fiir unwahrscheinlich halte, weil Gersten-
berg alle sonstigen Schriften dieser Sammlung mit ihrem realen ersten Erscheinungs-
datum datiert. Auferdem erfolgt auch Weilens Einschitzung ohne inhaltliche Ausein-
andersetzung mit dem »Schreiben« oder der Abhandlung selbst, auf die es sich be-
zieht, deswegen halte ich die Annahme der Verfasserschaft Gahlers weiterhin fir nicht
zureichend gestitzt. Trotz ungeklarter Verfasserschaft darf das »Schreiben« als eine Er-
ginzung verstanden werden, die Gerstenberg bewusst mit seiner Abhandlung verof-
fentlicht. Ob selbst verfasst oder nur veroffentlich, es darf davon ausgegangen werden,
dass Gerstenberg die Kernpunkte dieses Schreibens als Erginzung zu seiner vorange-
stellten Abhandlung begreift. Dementsprechend wird das »Schreiben« in dieser Arbeit
in Gerstenbergs Sinne als genau diese Erginzung begriffen. Es sei an dieser Stelle —
und unter Annahme Gerstenbergs als Verfasser im Jahr 1815 — noch auf den zeitlichen
Unterschied zwischen der eigentlichen Abhandlung zur Schlechten Einrichtung des ita-
lienischen Singgedichts [1770] und der erst 1816 beigefiigten Ergdnzung aufmerksam ge-
macht. Diese Studie legt beide Texte nebeneinander, jedoch sei darauf verwiesen, dass
die Erganzungen im »Schreiben eines Freundes« Erginzungen sind, die Gerstenberg
erst 46 Jahre spater verdffentlicht.

hitps://doi.org/10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Gerstenberg tber die »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singgedichts«

auszuloten und arbeitet dabei offensichtlich mit Lessings Kategorien. Er
legt in diesen Abhandlungen — wie das diesem Kapitel vorangestellte Zitat
zeigt — formal die Grenzen der Musik tatsichlich fest. Gerstenberg setzt
das zeichentheoretische Potenzial des Mediums Musik auseinander und
legt aulerdem ésthetisch eine Grenze fest, die die Kunst nicht tiberschrei-
ten sollte. Diese Darstellungsweise ahnelt derjenigen in Lessings Laokoon,
in der Sprache und Malerei, als Medien betrachtet, auch unter genau die-
sen Aspekten untersucht werden. Im Folgenden werden die Kernthesen
Gerstenbergs aus diesen beiden Schriften dargestellt.

Gerstenbergs semiotische Betrachtungen zu Sprache und Musik werden
eroffnet durch ein asthetisches Urteil: Rezitativ und Arie ergiben zusam-
men »eine schlechte Compositions, insofern sie als »heterogene Theile«
(EIS, S. 117) innerhalb einer Nachahmung schlichtweg vermischt wirden.
Anhand dieser Einleitung lasst sich bereits die Verbindung zu Lessing zei-
gen, der im Paralipomenon 27 die »vermischte Verbindung, wo um die
Reihe die eine Kunst der andern subservieret« (L-LP, S. 314 (Par. 27))4?2 —
also die Vermischung von Rezitativ und Arie innerhalb einer Oper — als
nicht zutrdglich fir einen ganzheitlichen Eindruck darstellt. Diese Hetero-
genitit wird in der Abhandlung zum »ltalienischen Singgedicht« vor al-
lem durch die Abgrenzung von Gesang zur Deklamation und zum Rezita-
tiv gezeigt. Grobe Definitionen, die als Priamissen Gerstenbergs Urteil
tber die »schlechte Composition« vorangestellt sind und die bereits Kern-
gedanken der gesamten Abhandlung vorwegnehmen, liefert Gerstenberg
bereits zu Beginn der Abhandlung, hier noch als Fragen formuliert:

1) Ob nicht die Natur des Gesanges darin bestehe, daf er die Worte, deren er
sich als Zeichen bedient, in Tongemailde der Empfindung verwandelt;

2) Ob nicht hieraus folge, daff Deklamation in keinerlei Bedeutung Gesang
heissen konne, so lange sie ihre Worte nur als Zeichen, und nicht als solche
Gemilde vortragt;

3) Ob nicht also auch das Recitativ, welches seine Grundsatze aus der Deklama-
tion herleitet, von einer ganz andern Natur, als der Gesang sei. (EIS, S. 116-117)

Zunichst zum Gesang und damit zur ersten Definition. Gerstenberg
stellt fest, dass Gesang die Zeichen der Sprache notig hat; er beschreibt
aber auch die Transformation, die als Gesang mit diesen Zeichen stattfin-
det: Die Worte, vorher primire sprachliche »Zeichen«, haben arbitriren

422 Es kann davon ausgegangen werden, dass Gerstenberg bei der Abfassung seiner Ab-
handlung diesen Teil gekannt hat, wie aus einem Brief an Lessing 1769 hervorgeht, in
dem er sich fiir die Zusitze zum Laokoon bedankt. Siehe auch S. 154.

171

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Ausdruckscharakter, als willkirliche Bezeichnungen sind sie auf etwas Be-
zeichnetes gerichtet. Der Gesang nun »verwandelt« diese arbitriren Wort-
Zeichen auf sekundirer Stufe in ikonografische Zeichen, in ein »Tonge-
madlde«. Diese Transformation entspricht in etwa derjenigen Lessings, die
aus willkurlichen Sprach-Zeichen natiirliche Poesie-Zeichen machen soll,
die Lessing schlussendlich als >poetisches Gemalde« bezeichnet. An dieser
Stelle ist bemerkenswert, dass Gerstenberg zwar musikalische Zeichen
beschreibt, aber ohne dabei die Musik als eigenstandiges Zeichensystem
zu behandeln. Vielmehr arbeitet er mit genau den Kategorien weiter, die
Lessing fiir Poesie und Malerei zuvor im Laokoon besprochen hat. Die
Natur des Gesanges nimmt so eine Hybridstellung zwischen Sprach-Zei-
chen und Zeichen der Malerei ein, der Gesang uiberformt Sprache zum
»Tongemailde der Empfindung«. Diese Hybridstellung ist es, die die me-
dialen Moglichkeiten des musikalischen Zeichens funktional potenziert
und die es nétig macht, der Musik Grenzen zu setzen. Das in Gerstenbergs
Abhandlung implizierte Zeichenverstindnis lasst sich charakterisieren als
ein triadisches Kommunikationsgefiige, bei dem die Bestandteile eines
Zeichens sich (a) aus der Seele oder einem Seelenzustand des Zeichen-Pro-
duzenten, dem fundus animae*>, (b) einer Aufierung in Form des vermit-
telnden Zeichens und (c) der Perzeption bzw. Rezeption des Zeichens
zusammensetzen. Gerstenberg vollzieht in seiner Abhandlung den Weg
dieses Zeichens nach und behandelt dabei diese verschiedenen Teile aus-

fuhrlich.

Was ist Gesang (b) formal in seiner Erscheinungsform?

Gerstenberg ordnet bereits 1769 in der Rezension zu Herders »Erstem
Kritischen Waildchen«*?* Musik als Zeitkunst ein und betont, dass die
Dimension der Kiinste eigentlich nur bedingt Relevanz hat:

In der Zeitfolge wirkt die Musik, im Raume die Malerey: daher viele merkliche
Unterschiede der beiden Kinste. Aber daf jene durch die Zeitfolge, diese durch
den Raum wirke, wer kann das zugeben. Nicht durch die Coexistenz, nicht durch

423 Zum fundus animae vgl. Kap. 1.1.1.

424 Die Rezension ist aus dem Jahr 1769, d. h. ein Jahr vor der Abhandlung iber das
»Italienische Singgedicht« und 47 Jahre vor dem »Schreiben eines Freundes«, in dem
die differenzierende mehrdimensionale Charakterisierung des musikalischen Zeichens
erfolgt.

172

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Gerstenberg tber die »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singgedichts«

die Succeflion wird unser Wohlgefallen erregt, sondern durch das, was der
Kinstler und der Virtuose in dieselben hineinschafft. (R, S. 194, Herv. 1. O.)

Nicht Raum- und Zeitstruktur sind entscheidend, sondern »das, was der
Kiinstler und der Virtuose« in die Zeichen hineinschafft. Gerstenberg pra-
zisiert an dieser Stelle allerdings nicht weiter, was das ist — die unbestimm-
te Vorstellung davon ist an dieser Stelle anscheinend auch fir Gerstenberg
nicht greifbar. Diese Ansicht reibt sich mit der spateren intensiven Ausein-
andersetzung Gerstenbergs mit Laokoon und v. a. dem intensiven Nach-
denken tber das musikalische und poetische Medium im »lItalienischen
Singgedicht« und dem »Schreiben eines Freundes«. Er raumt aber selbst
ein, dass es 1769 vielleicht

tberhaupt noch zu frih [war], Herrn Lefings Laokoon gleich nach dem ersten
Theile zu beurtheilen. Wenn es wahr ist, was unser Verf. [Herder, Anm. UK]
sagt, daf§ man einen Lefingischen Satz nie ganz weif, ehe man ihm durch alle
seine Einspringe und Episoden nachgegangen ist, so konne es leicht sein, daf§
wir bisher nur noch mit Laokoons Schatten gefochten hitten. (R, S. 194-195)

1770, in der Abhandlung tber die »Einrichtung des Italienischen Singge-
dichts«, wird Gerstenberg genauer: Sein erster Bestimmungsversuch, was
die »Natur des Gesangs« (EIS, S. 116) sei, grenzt Gesang vor allem von der
Deklamation ab und ist im Wesen eine formale Bestimmung der dufleren
Erscheinungsform des Zeichens (b). Gerstenberg dokumentiert hierfir,
»daf§ die Deklamation auf jede einzelne Silbe niemals mehr, als einen ein-
zelnen Ton setzt, der Gesang aber das Gegentheil thut« (EIS, S. 117). Der
Unterschied zwischen Deklamation und Gesang liegt dementsprechend in
der Art der Melodiefihrung, die dem jeweiligen Sprachvortrag zugrunde
liegt: etwas, das »singende Aussprache« (EIS, S.117) genannt wird, ist
nicht schon deswegen Gesang, weil es mit einer der Sprache inharenten
Sprachmelodie vorgetragen wird, sondern wird es erst durch den musika-
lischen Duktus, der Sprache zum »Tongemilde der Empfindung« transfor-
miert (vgl. EIS, S. 116). Erginzend hierzu wird im »Schreiben eines Freun-
des« weiter ausgeftihrt, dass sich dieser musikalische Duktus nicht nur da-
durch auszeichnet, dass mehr als ein Ton auf eine Silbe kommt, sondern
auch durch »die vollige Bestimmtheit der Tone, durch das Einherschreiten
der Stimme in festen, nach einem gewissen System oder Klanggeschlechte
abgemessenen Tonpunkten« (SF, S. 384). Gerstenberg gibt mit seiner Be-
stimmung konkrete Kriterien dafiir, die den »Unterschied zwischen Ge-
sang und Rede« (SF, S.385) nicht nur fihl-, sondern beschreibbar ma-
chen:

173

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Dieser Unterschied liegt offenbar in nichts anderem, als in der Bestimmtheit
und Unbestimmtheit der Sprachtone, oder, wenn man lieber will, in ihrer Mef3-
barkeit und Unmefbarkeit gegen einander. Daff hier nicht vom rhytmischen
Messen nach Zeit-Lange und Kiirze, sondern vom musikalischen nach Hohe
und Tiefe der Téne die Rede sei, wird jeder begreifen. (SF, S. 385-386)

Auch die Deklamation bedient sich verschiedener Ton-Hohen und -Tie-
fen; im Unterschied zum Gesang sind diese aber nicht abmessbar; »die De-
klamation« sei, so Gerstenberg, »in ihren Intervallen Enharmonischer Art«
(EIS, S.118), und das bedeute, so erklart er in einer Anmerkung mit Be-
zug auf Rousseau*?S und Du Bos*?¢, dass sie »ohne Beziehung auf Harmo-
nie blof§ nach der sanften Folge der Tone« (EIS, S. 118, FuSnote) beurteilt
werden konne:

In der Rede giebt es zwar, so wie im Gesange hohe und tiefe Tone; allein die
Tone der Rede haben keine festen Punkte, sind unbestimmt und schwankend,
es werden so viele Tonpunkte kurz nach einander beriihrt, daf das Ohr sich da-
riber verwirret und selbst nicht bemerkt, in welcher Region der Tonleiter sich
der Redende befindet. (SF, S. 384)

Beziglich der Erscheinungsform der Zeichen und ihrer Anordnung im
Nacheinander (also v. a. beziglich ihrer Materialitat) stuft Gerstenberg
das musikalische Zeichen gegentiber dem sprachlichen als das genauer
bestimmte Zeichen ein. Gleichzeitig macht Gerstenberg eine prazise Ab-
grenzung zwischen Deklamation und Gesang — also musikalisch anmuten-
dem Sprachduktus und Musik in Form gesungener Sprache — per defini-
tionem moglich. Auf diese Weise entsteht dann laut Pramisse 1.) durch
Gesang ein >Tongemalde der Empfindung< und grenzt sich in Anlehnung
an Pramisse 2.) Gesang von der Deklamation ab. Beziiglich der Materiali-
tit der Zeichen fallt hier ebenfalls auf, dass Gerstenberg das Zeichensys-
tem Musik in Gesangsform mithilfe der anderen Zeichensysteme zu fassen
versucht. Wihrend Lessing die Poesie als eine Zeit-Kunst beschreibt, die
sukzessive funktioniert, und die Malerei als eine Raum-Kunst, auf den
dargestellten Augenblick beschriankt, sich aber im Raum ausdehnend,
wird mit Gerstenberg Gesangs-Musik zur Gbergreifenden Raum- und Zeit-
Kunst:

425 Gerstenberg bezieht sich auf die Artikel »Enharmonique, Voix, Genre etc.« aus Rousse-
aus Dictionnaire de Musique (vgl. EIS, S. 118 (Anmerkung *)).

426 Hier bezieht Gerstenberg sich auf Du Bos’ Réflexions I11.9 (vgl. EIS, S.118 (Anmer-
kung *)).

174

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Gerstenberg tber die »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singgedichts«

Man konnte das erste das ZeitmafS, und das andere das Raummaf$ der Tone nen-
nen, da die Tone und ihr Verhaltnis gegen einander auf dem Monochord einen
Raum einnehmen. Jeder Tonpunkt fiir sich, hat sonst, wie ein mathematischer
Punkt keinen Raum, sondern nur einen Ort im Raume. [...] Man legt dem Ton
wegen seiner Ausdehnung eine Lange, und wegen seines Verhaltnisses mit an-
dern Ténen eine Hohe oder Tiefe bei. Jene Dimension gehort aber lediglich
zum Zeitmafle, und diese zum Raummafle, nicht des einzelnen Tones, sondern
des Verhaltnisses mehrerer Tone. (SF, S. 386, Fuf$note)

Im musikalischen Gesamtgefiige wird aus aneinandergereihten einzelnen
Tonen eine Melodie, die sich sukzessive in der Zeit entwickelt und aus
gleichzeitig erklingenden Tonen wird eine den Raum einnehmende Har-
monie.*”” Dieser hier vorgestellte mehrdimensionale Zeichencharakter
(d. h. Erstreckung sowohl in der Raum- als auch in der Zeitdimension)
veranschaulicht Gerstenbergs Positionierung von Musik als einem Zei-
chengefiige zwischen Malerei und Sprache. Gerstenbergs Ausfiihrungen
sind geeignet, diese Bestimmung und Positionierung des musikalischen
Zeichens vor Augen zu fithren.

Das mediale Unvermégen: Die Uberfiihrung von (a) in (b)

Gerstenbergs nichster Bestimmungsversuch reflektiert nicht nur die Mate-
rialitait der musikalischen Zeichen, sondern analysiert ihre mediale Funk-
tionsweise. Die Problematik, die Gerstenberg zu losen versucht, ist sein
»aisthetisches Kommunikationsideal von empfindsamen Korpern, die oh-
ne Umwege tber die Sprache zu empfindsamen Korpern sprechen sollen
- und diesen Umweg doch immerzu nehmen (miissen).«*?8 Das fir die

427 Der Auffassung, dass die Harmonie der Musik als Raumkunst verstanden werden
kann, widersprechen Mendelssohn und Nicolai in ihren Anmerkungen zu Lessings
Paraliponema. Lessing verdeutlicht an dieser Stelle, dass sowohl die Malerei geringfi-
gig in das Gebiet der Poesie vordringen kann, als auch umgekehrt, worauthin Men-
delssohn anmerkt: »Die Musik ist hierin der Malerei, wie oben erinnert worden,
schnurstracks entgegengesetzt. Allein sie erlaubet nicht den geringsten Eingriff in das
Gebiete des Raumes, man mifSte denn die Harmonie einen solchen Eingrif nennen«
(L-LP, S.229 (Par. 3, VIII — Fu8note 16)). Nicolai bemerkt hierzu, dass die Harmonie
nicht zu den Raumkinsten zu zihlen sei (vgl. ebd.).

428 Christoph Steier: »Lebende Worte? Schmerzdarstellung als Test- und Grenzfall emo-
tionaler Kommunikation in Gerstenbergs >Ugolino«, in: Lisanne Sauerwald/Carola
Gruber/Benjamin Meisnitzer/Sabine Rettinger (Hg.): Emotionale Grenzginge. Konzep-
tualisierungen von Liebe, Trauer und Angst in Sprache und Literatur, Wirzburg 2011,
S.323-337, hier: S. 328.

175

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Abhandlung angenommene semiotische Gefiige geht wie eingangs darge-
stellt von einem dreigliedrigen Zeichenprozess aus, bei dem Gerstenberg
bereits die Schwierigkeit des ersten Schrittes thematisiert, nimlich wie
aus einem Seelenzustand (a) iberhaupt ein dufleres Zeichen (b) werden
kann.4?

Bei der Klarung der »Begriffe eines Gemildes der Empfindung, eines
Tongemaldes, und eines Wortzeichens« (EIS, S. 119) st6f8t Gerstenberg auf
die Vermittlungsschwierigkeit von Seelenzustinden durch Zeichen:

Innere Seelenwirkungen sind nie von aufSen her, nie durchs Organ empfunden
worden, und kénnen darum auch kein organisches Bild werden, wie die Gegen-
stande der Augen [...] (EIS, S. 119)#0

Dadurch, dass Gerstenberg das, was sich auflern soll (a), als einen inneren
Seelenzustand begreift, wird der Vorgang der Auferung hier auch mit
dem Leib-Seele-Problem beschreibbar. Es gibt keine offensichtliche Ver-
bindung; eine 1:1-Ubertragung ist nicht moglich, sondern eben nur eine
Vermittlung:

Da sich aber innere Seelenwirkungen vermittelst eines organischen Korpers du-
Rern, so konnen wir gleichwohl diese Aeusserungen als Bilder brauchen, woran
wir die Empfindungen, die in dem Herzen eines andern vorgehen, symbolisch
erkennen. Zu ihnen gehoren die Tone. (EIS, S. 119)

Bilder und Tone werden hier von Gerstenberg als symbolische Zeichen
eingestuft, die stellvertretend fiir etwas stehen miissen, das selbst nicht
ausdrickbar ist. Hierbei ist zu beachten, dass diese Einstufung nicht der
heute tblichen Gebrauchsweise des Begriffs >Symbol« entspricht®!: Gers-

429 Zum zweiten Schritt von (b) zu (c) siehe den folgenden Abschnitt, ab S. 178.

430 Gerstenberg verwendet hier — wie auch Baumgarten zuvor (vgl. Kap. 1.1.1) — das Verb
»empfinden«an einer Stelle, an der das Verb >wahrnehmenc« eigentlich treffender wire.

431 Dieses wird im Worterbuch der Semiotik in Anlehnung an Peirce beschrieben als
»Zeichen, das sein Objekt unabhingig von Ahnlichkeit oder Ubereinstimmungen mit
dem Objekt oder realen Beziehungen zu dem Objekt bezeichnet. Es hingt nur vom In-
terpretanten ab, der ein Mittel zur Bezeichnung eines Objekts frei wihlt, das dann im
Kommunikationsprozef§ konventionell (gesetzmafig) verwendet wird. Das Symbol,
das sein Objekt nicht abbildet und auch nicht auf das Objekt direkt hinweist, bezeich-
net eine Gegenstandsart, keinen individuellen Gegenstand.« (Eintrag »Symbol« in
Bense, Walter: Worterbuch der Semiotik, S. 108) Peirce (1839-1914) hat die moderne Se-
miotik erst nach Gerstenbergs Wirken begriindet und Peirces Symbol-Begriff stimmt
nicht in allen relevanten Punkten mit Gerstenbergs Begriff des symbolischen Zeichens
tberein: wihrend bei beiden das Symbol stellvertretend als aufSeres Zeichen ein Ob-
jekt bezeichnet, kann bei Gerstenberg nicht von willkiirlicher Verwendung des sym-
bolischen Zeichens gesprochen werden.

176

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Gerstenberg tber die »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singgedichts«

tenbergs symbolische Zeichen stehen mit dem bezeichneten Objekt —
in dieser Abhandlung Seelenzustande - in einer Ahnlichkeitsverbindung
und haben realen Bezug zum Objekt; gleichwohl funktioniert diese Ver-
wendung der Zeichen - gleicherweise wie das Symbol bei Peirce — in
einem konventionalisierten, gesetzmaffigen Modus*32:

Schrecken bricht in Geschrei, Schmerz in Gewimmer, Traurigkeit in Aechzen,
Verlangen in schmachtende Seufzer aus. Aber Schrecken, Schmerz, Traurigkeit,
Verlangen uc. haben auch ihre eigenthiimlichen Bewegungen, wie innerlich im
Herzen, so dusserlich in den Tonfolgen. (EIS, S. 119-120)

Diese Konventionalisierung des Zeichengebrauchs hebt die Zeichen auf
ein Abstraktionsniveau, das sie auch auflerhalb einer prisenten Situation
einsetzbar macht. Durch dufSerliche Tonfolgen kann auf abwesende »ei-
genthimliche Bewegungen« Bezug genommen werden. Dieses Abstrakti-
onslevel entspricht dem sprachlichen Zeichengebrauch. Das wird im
»Schreiben eines Freundes« noch deutlicher hervorgehoben: Musik ande-
rer Zeiten oder anderer Volker kdnne nicht ohne Weiteres nachempfun-
den werden, da auch sie auf einem System beruhe, das es moglich mache,
die »Kunst vollig zu verstehen und unsere Empfindungen dadurch beherr-
schen zu lassen« (SF, S. 400). Exemplifiziert wird dies anhand einer Gegen-
tberstellung des Harmoniesystems der alten Griechen und der neuen
Kontrapunkttechnik, die deutlich zeigt, dass auch Musik nicht per se ver-
standlich und empfindbar ist, sondern dies nur aufgrund der konventio-
nellen Verwendung eines musikalischen Zeichen-Systems wird:

Unser Kontrapunkt hat die alten Tonarten, auch selbst die zwolfe, welche noch
im siebzehnten Jahrhundert tblich waren und gewissermaflen als Uberbleibsel
der griechischen Musik angesehen werden konnen, dergestalt verdringt, dafs
man jetzt die verschiedenen Wirkungen, welche man ehemals diesen nunmehr
kaum dem Namen nach bekannten Tonarten zuschrieb [...], fiir leere Einbil-
dung halt. (SF, S. 400ff.)#33

432 Beziglich des Symbol-Begriffs stechen Lessing und Gerstenberg sich sehr nahe. Lessing
verwendet den Begriff in gleicher Weise wie Gerstenberg, wie aus Kapitel XII des Lao-
koon hervorgeht: hier wird die Wolke als »bloffes symbolisches Zeichen« (L-L, S. 106-
107 (Kap. XII)) bezeichnet; genau wie bei Gerstenberg steht die Wolke an dieser Stelle
symbolisch fiir etwas anderes, das sie nicht ist — ndmlich fiir Unsichtbarkeit —, und die-
ses Symbol wird innerhalb der Malerei konventionsgemdfl verwendet; eine Figur in eine
Wolke zu hullen bedeutet, ihre Unsichtbarkeit darzustellen. Auch hier steht das Zei-
chen fiir etwas anderes, das symbolische Zeichen selbst ist aber nicht willkiirlich ge-
wihlt, sondern steht mit dem Objekt in einer Abnlichkeits-Beziehung.

433 Diese Denkweise kntipft an Rousseaus Musikverstindnis an, demzufolge Musik »als
ein Produkt der Kinstlichkeit und Konvention« (Enrico Fubini/Sabina Kienlechner:

177

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Es ist an dieser Stelle bezeichnend, dass die Musik als das vermeintlich
unbestimmte, die Einbildungskraft stimulierende Medium selbst auch nur
innerhalb eines sprachihnlich gedachten Systems funktionieren und die
stark empfundene Wirkung hervorrufen kann. Diese Gleichartigkeit rela-
tiviert Gerstenberg, indem er zeigt, dass sich die Medien trotzdem in ihrer
Wirkungsweise unterscheiden.

Resultat und Resultierendes: von (a) mittels (b) zu (c)

Um diese Unterscheidung genauer auszufihren, fihrt Gerstenberg das Be-
griffspaar »Resultat« und »Resultierendes« (EIS, S. 120) ein, das innerhalb
der triadisch gedachten Semiose die Verbindungsstelle vom duf$eren Zei-
chen (b) zum tatsachlich fir den Rezipienten wahrnehmbaren (c) schlie-
fen soll. Worte, die »theils als Tone, theils als Ideen betrachtet« (EIS,
S.120) werden konnen, ordnet Gerstenberg als »Modification unserer See-
le« (EIS, S.120)#44 dem Begriff »Resultat« zu. Wortbegriffe als Aulerun-
gen, die Inhalt transportieren und vermitteln, resultierten aus einem See-
lenzustand und dienten als Beschreibungen desselben; sie seien das Er-
gebnis bzw. das »Resultat« aus der bisherigen Zeichenoperation, bei der
aus einem Seelenzustand (a) eine lautliche Auferung (b) wurde. Das ei-
gentliche Vermittlungsproblem diagnostiziert Gerstenberg bereits bei die-
sem Schritt: »Sie werden immer finden, daff sie [Worte, Anm. UK] nur
Resultate sind [...] nur ein Zustand, wozu Ihnen das Wie fehlt« (EIS,
S.120-121). Mit der Ubertragung des Wie, so Gerstenberg, wiirde man das
Resultierende erreichen:

Nicht weil Wallen, Kimpfen, Strémen eine Idee von etwas Resultirendem in Ih-
nen anregen, empfinden Sie es auch wirklich als resultirend; nein, diese Idee
steht mit Threr Seele in einem weit andern Verhaltnifs, als mit der meinigen: soll
sie ganz das Thnen sein, was sie mir ist, so mussen Sie den Gang der Empfindun-
gen erst so durchwandeln, wie ich ihn selbst durchgewandelt bin; dazu die Be-
wegungen meiner Stimme und meiner Gebehrden, dazu das Bild meiner Phan-
tasie, das Thnen die Erfahrung oder die Anlage Thres eigenen Herzens anbiethet.
(EIS, S. 121)

Geschichte der Musikdsthetik. Von der Antike bis zur Gegenwart, Stuttgart 2008, S. 167) zu
begreifen ist.

434 Diese Formulierung geht auf Malebranche zuriick, der Empfindungen als Modifikatio-
nen der Seele begreift (vgl. James Lewin: Die Lehre von den Ideen bei Malebranche, Halle
1912, S.72,151-152).

178

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Gerstenberg tber die »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singgedichts«

Der Begriff des »Resultierenden« zielt auf eine moglichst unverinderte
und deckungsgleiche Vermittlung eines Seelenzustands ab, der dabei stets
- das deutet die Gerundivform an - als prozessual-unfertig begriffen
wird:#5 Der Seelenzustand bzw. die Idee, zum Wort und damit zum
»Resultat« geworden, friert in dieser Auferung den Seelenprozess ein,
legt und halt ihn fest. Der im Prozess befindliche Seelenzustand (das Re-
sultierende) biiflt in der Auferung — im Zeichenprozess — seine urspriing-
liche Prozessualitdt ein.#¢ Weil aber der ungeduflerte Seelenzustand (a)
idealerweise auf den Perzipienten tbertragen werden soll, und dies nur
per Zeichenprozess vermittelt geht, muss das vermittelnde Resultat mog-
lichst dem Resultierenden angeglichen werden: Der Zeichenprozess muss
moglichst der Empfindungsprozess sein; das bedeutet, dass die duf$ere Zei-
chenoperation moglichst nivelliert werden muss: Nach dem Schritt von
(a) nach (b) und von (b) nach (c) soll moglichst (a) gleich (c) sein; dann
ist »das Resultierende« in Gerstenbergs Sinne wirksam.*7 Der Begriff
»Resultierendes« kann dabei als Reformulierung von Lessings Unmittel-
barkeitsanspruch gelesen werden*38. Gerstenberg geht dann einen Schritt
weiter als Lessing und fihrt aus, auf welche Weise das Medium Musik
das »Resultat« ausblendet und so dem poetischen Kunstwerk Unmittelbar-

435 Auch in der »Theorie der Kategorien« (1795) spricht Gerstenberg Empfindungen eine
Zeitstruktur zu: »Unter diesen [...] Bedingungen erscheinen uns alle Gegenstinde der
Anschauung als solche, die irgend einen Raum, und alle Gegenstinde der Empfindung
als solche, die irgend eine Zeit erfiillen.« (Heinrich Wilhelm von Gerstenberg: »Theo-
rie der Kategorien« [1795], in: Heinrich Wilhelm von Gerstenberg (Hg.): Vermischte
Schriften III, Frankfurt am Main 1971, S. 64-229, hier: S. 165, Herv. i. O.) Mit dieser
Zuschreibung werden Empfindungen als unabgeschlossen und damit auch als prozes-
sual definiert.

436 Ahnlich findet sich das auch bei Herder formuliert: >Empfindungen und Worte sind
sich so gar entgegen: der wahrhafte Affekt ist stumm, durchbraust unsre ganze Brust
inwendig eingeschlossen. Sein erstes Wort, ist ein Begriff; er schwicht sich, wilzt zu
klaren Begriffen, zum Selbstgefiihl, zum Bewuftsein, zur Vernunft herunter; und die
wird jetzt wortreich, sie sagt, was sie nicht mehr empfindet.« (Johann Gottfried von
Herder: »Von der Ode. Dispositionen, Entwiirfe, Fragmente, in: Ulrich Gaier (Hg.):
Werke, Frankfurt am Main 1985, S. 57-101, hier: S. 66.)

437 Aleida Assmann beschreibt diese Erfordernis als semiotisches Gesetz, das sie »inverse
Relation von Anwesenheit und Abwesenheit« (Aleida Assmann: »Wilde Semiose. Die
Sprache der Dinge — Der lange Blick und die wilde Semiose«, in: Hans Ulrich Gum-
brecht/Karl Ludwig Pfeiffer/Monika Elsner (Hg.): Materialitit der Kommunikation,
Frankfurt am Main 1988, S.237-251, hier: S. 238) nennt. Mit dieser »inversen Relati-
on« beschreibt Assmann den Umstand, »daf§ ein Zeichen, um semantisch erscheinen
zu konnen, materiell verschwinden muss.« (Ebd.)

438 Lessings asthetische Forderung nach Maximierung der Unmittelbarkeit ist deutlich zu
erkennen: (a) wird zu (c) und das Zeichen (b) dabei mdglichst vergessen.

179

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

keitscharakter verleiht. Das Wort bzw. Wortbegriffe (b) wirken bei der
gesamten Zeichenoperation schlicht als empfindungsleere Buchstaben-
oder Laut-Hilsen, die zwar Inhalt vermitteln, aber erst durch den Ton
empfindbar werden, oder mit Gerstenbergs Worten:

Lesen sie z. E. — Mein Herz wallt von Liebe, — Furcht und Hoffnung kimpfen in
meiner Seele, — Jede Entziickung stromt meinem Herzen zu: — dieses Wallen,
dieses Kampfen, dieses Zustromen ist [hnen doch nur ein Zustand, wozu Thnen
das Wie fehlt. Horen Sie aber den Ton der namlichen Worte, Accent, Modulati-
on; sehen Sie die Mine, mit der ich sie ausspreche: — So, ach! so wallt mein Herz
von Liebe! - So kimpfen Furcht und Hoffnung in meiner Seele — So stromt jede
Entziickung meinem Herzen zu. — (EIS, S. 120-121)

Hier ist genauer beschrieben, was Gerstenberg eingangs als Pramisse be-
hauptet hat: Der Ton ist es, durch den die Transformation vom gespro-
chenen Wort zum gesungenen »Tongemalde der Empfindung« vollzogen
wird und der das »Resultat« dazu bringt, das »Resultierende« zu bewirken.
Und genau diese Transformation begreift Gerstenberg auch als den einzi-
gen Zweck des Singens:

Dieser [Zweck des Singens, Anm. UK] kann kein anderer seyn, als mit den Wor-
ten, die an und fiir sich nur Bezeichnungen der Begriffe sind, einen Ausdruck
der Empfindung zu verbinden, oder sie singend so vorzutragen, daf§ zugleich
mit ihnen unsere Empfindungen herausstromen, selbige also, wie Sie so schon
und richtig sagen, in Tongemilde der Empfindung zu verwandeln. (SF, S. 389)

Der Unterschied von Ton-Zeichen und Wort-Zeichen liegt also darin, dass
der Ton zugleich auch das »Resultierende« transportiert. Gerstenbergs Ter-
minus »Tongemalde der Empfindung« erinnert hierbei stark an Lessings
Ausdruck der »musikalischen Malerei« (L-L, S. 110 (Kap. XIII))*?. Beide
bedienen sich in ihrer Beschreibung musikalischer Zeichen der Metapher
der Malerei oder des Gemaldes, was eine Ahnlichkeitsbeziehung der bei-
den Medien Bild-Kunst und Ton-Kunst postuliert. Nachdem zuvor ausge-
fuhrt wurde, inwiefern die Musik von Gerstenberg als sprachihnliches
Zeichensystem behandelt wird, wird mit dem Ausdruck >Tongemdlde der
Empfindung«der Unterschied zur Sprache deutlich.

439 Exemplarisch, dhnlich auch an anderen Stellen zu finden.

180

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Gerstenberg tber die »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singgedichts«

.Das »Tongemalde der Empfindung«

Musik funktioniert nicht nur sprachahnlich und ist dem System nach nur
durch konventionellen Gebrauch verstindlich, sondern eben auch wie ein
Gemalde; d. h. musikalische Zeichen sind per Anschauung begreifbar.
Gerstenberg fiihrt in seiner Abhandlung nicht niher aus, was seiner An-
sicht nach die Bildkunst auszeichnet und inwiefern sich Musik semiotisch
bzw. medial funktional dazu gleichsetzen lisst. Man kann davon ausge-
hen, dass er diesbeziiglich Lessing folgt und deswegen an dieser Stelle kei-
ne eigenen Uberlegungen dazu erliutert. Da man aus Gerstenbergs kriti-
schen und asthetischen Schriften sehen kann, wie viel Wert er auf Prazisi-
on in der Wortwahl legt,*** darf man auch seinen eigenen Formulierun-
gen in der Abhandlung gewisse Bedeutung zumessen. So sei an dieser Stel-
le auf zwei Unterscheidungen hingewiesen: zum einen macht Gerstenberg
einen sehr genauen Unterschied zwischen >Bild< und >Gemalde« und zum
anderen Gbernimmt er nicht Lessings Formulierung »musikalische Male-
rei«, sondern setzt an dessen Stelle »Tongemilde der Empfindung«. Die
Differenzierung lasst in beiden Fallen auf eine Graduierung des kinstleri-
schen Eingriffes und damit einhergehend auch auf Unmittelbarkeits-Ab-
stufungen schlieen. Das >Bild« als »organisches Bild« (EIS, S. 119) entsteht
ohne das Zutun eines Kinstlers. Es ist schlichtweg eine duflere Erschei-
nung, die ins Auge fallt und »von aussen her, [...] durchs Organ empfun-
den« (EIS, S. 119) wird. Ein Gemilde dahingegen kann zwar als Bild orga-
nisch ins Auge fallen, stellt aber bereits eine Uberformung des blofen Bil-
des dar. Es ist gemacht, durch einen Kiinstler gemalt, der sich Bilder der
Natur fiir sein Gemilde zu eigen gemacht hat. Das Gemalde ist gewisser-
mafen die sekundire semiologische Stufe des Bildes; es kann Bilder sym-
bolisch benutzen, um innere Seelenwirkungen auszudriicken, die eben
sonst nicht durchs Organ empfunden werden kénnen. Das Gemailde wird
damit zu einem Kunstwerk, das sich »organische Bilder« einverleibt, sie
mit Mitteln der bildenden Kunst nachahmt und zunutze macht, indem es
sie als Symbole verwendet.#4! Diese Symbole sind — anders als Sprachzei-
chen - Zeichen, deren Beziehung zwischen malerischem Zeichen und
dem bezeichneten Objekt (bei Gerstenberg Seelenzustand) durch Ahnlich-
keit gekennzeichnet ist. Diese Ahnlichkeitsbeziehung, die ein Zeichen un-
willktrlich verstandlich macht, ist das konstitutive Moment der Malerei.

440 Vgl. v. a. die Rezensionen.
441 Der Symbol-Begriff ist hier in Lessings und Gerstenbergs Sinne verwendet.

181

hitps://doi.org/10.5771/9783088217826-30 - am 13.01.2028, 08:27:43. https://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [-IEETEEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Ohne es im Einzelnen auszufithren, verweist Gerstenberg mit seiner be-
grifflichen Differenzierung zwischen >Bild« und >Gemalde« auf die Grade
der Zeichenhaftigkeit von Gemalde und Bild und gleichzeitig implizit
auch auf den Unmittelbarkeitscharakter, der diesen durch Ahnlichkeit
zum Objekt gekennzeichneten Zeichen inharent ist.

Die gleichen Abstufungen bringt auch die Differenzierung zwischen
»musikalischer Malerei« und »Tongemilden der Empfindung« mit sich:
wihrend bei Lessings Bezeichnung der »musikalischen Malerei«*#? begriff-
lich der kiinstlerische Akt der Malerei als bewusst zeichenformende Hand-
lung enthalten ist, gibt Gerstenberg mit seiner Bezeichnung »Tongemalde
der Empfindung« diesem Akt weniger Raum.*3 Der Begriff >Gemalde«
betont die Abgeschlossenheit des kiinstlerischen Vorgangs im fertigen
Kunstprodukt. Damit wird der Unmittelbarkeitscharakter des gesangli-
chen Ausdrucks starker hervorgehoben: Das (Ton-)Gemilde als ein den
Empfindungen entsprungenes Artefakt tiberspringt den bewussten, kinst-
lerischen Akt, blendet die Zeichenoperation aus und gibt als solches die
Empfindungen und innere Seelenzustinde unmittelbarer wieder. Gersten-
bergs Formulierung »Tongemilde der Empfindung« ist auch dahingehend
spezifischer als Lessings Terminologie, als dass sie das bezeichnete Ob-
jekt mit aufnimmt und damit von vorherein deutlich macht, dass sein
Verstindnis vom gesanglichen musikalischen Zeichen per definitionem
alle duleren Gegenstinde als mogliche bezeichnete Objekte ausschlieft
und nur den Ausdruck innerer Seelenbewegungen — Empfindungen —
einschliefSt.

Davon ausgehend, dass Gerstenberg Lessings Charakterisierung des Ge-
maldes — an dieser Stelle insbesondere des »poetischen Gemaldes« — folgt,
sei hier noch Lessings Ausfithrung dazu nachgereicht:

442 Der Vollstindigkeit halber sei hier darauf verwiesen, dass Lessing z. B. in Kapitel XV.
auch den Begriff »musikalisches Gemalde« verwendet: »Drydens Ode auf den Cicili-
enstag ist voller musikalischer Gemilde, die den Pinsel mufig lassen« (L-L, S. 114
(Kap. XV)). Da hier von einem fertigen Kunstwerk die Rede ist, kann die im Text dar-
gestellte begriffliche Unterscheidung trotzdem gemacht werden und weiter davon aus-
gegangen werden, dass diese von Gerstenberg bewusst gemacht wurde. Verstirkt wird
diese Annahme auch dadurch, dass Gerstenberg durchgehend — im Gegensatz zu Les-
sing — bei seinem einmal eingefiihrten Begriff »Tongemailde der Empfindung« bleibt.

443 Diese Beobachtung bildet ein weiteres Mal Gerstenbergs Verstindnis von Dichtung
ab, das die klassische Nachahmungskunst zugunsten des Ausdrucks des poetischen
Genies hinter sich ldsst (vgl. Kap. 1.2.2.1).

182

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Gerstenberg tber die »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singgedichts«

Ein poetisches Gemalde ist nicht notwendig das, was in ein materielles Gemilde
zu verwandeln ist; sondern jeder Zug, jede Verbindung mehrerer Zige, durch
die uns der Dichter seinen Gegenstand so sinnlich macht, daf§ wir uns dieses
Gegenstandes deutlicher bewuflt werden, als seiner Worte, heifft malerisch,
heifst ein Gemalde, weil es uns dem Grade der Illusion naher bringt, dessen das
materielle Gemilde besonders fahig ist, der sich von dem materiellen Gemilde
am ersten und leichtesten abstrahieren lassen. (L-L, S. 113 (Kap. XIV))

Lessing zeigt, dass es die spezifische Sprachmelodie ist, mithilfe derer ein
Dichter aus blofen Sprachzeichen ein unmittelbar darstellendes Medium
erschafft. Das Gemalde, das zeichentheoretisch ikonisch darstellt, behin-
dert das Verstindnis nicht durch arbitrire Zeichenbeziehungen; die Dar-
stellung funktioniert direkt und unmittelbar, nach den Prinzipien der na-
turlichen Zeichen. Lessing zeigt, dass durch »die musikalische Malerei,
welche die Worte des Dichters mit horen lassen« (L-L, S. 110 (Kap. XIII)),
die Transformation vom Wort zum »poetischen Gemalde« geleistet wird
und damit die Transformation vom primir willkirlichen Wortzeichen
zum sekundir nattrlichen malenden Zeichen. Auf diese Weise wird poeti-
sche Sprache anschaulich.## Innerhalb dieses Wandels veriandert sich
gleichzeitig der Charakter der Kunst: Das Gemalde ist als poetisches Ge-
malde — zuweilen von Lessing auch »successive[s] Gemilde« (L-LP, S. 294
(Par. 19, II. Teil XLII)) genannt — keine Raum-Kunst mehr, sondern wird
zur Zeit-Kunst. Lessing nennt es den »Hauptvorzug« des poetischen Ge-
maldes, »daf$ uns der Dichter zu dem, was das materielle Gemahlde aus
ihm [dem dargestellten Motiv, Anm. UK] zeiget, durch eine ganze Galle-
rie von Gemalden fihret« (L-L, S. 110 (Kap. XIII)). So wird aus dem Ge-
malde, das eine Momentaufnahme ist, die sich im Raum erstreckt, eine
nur sukzessive erfahrbare Gemilde-Galerie, die sich nur noch punktuell
im Raum, hauptsachlich aber in der Zeit erstreckt. Diese doppelte Zei-
chen-Metamorphose erfolgt auch bei Lessing durch Musik, durch »musi-
kalische Malerei«, aber ohne, dass er niher darauf eingeht. Erst Gersten-
berg hebt die diesem Schritt implizite musikalische Leistung als spezifi-
sches Charakteristikum des klanglichen respektive musikalischen Zei-
chens hervor.

444 Was Lessing hier >poetisches Gemilde« nennt, nennt Diderot in seinem »Brief tiber die
Taubstummen« >Hieroglyphe«. Gemeint ist das genau gleiche, nimlich dass der Dich-
ter nicht nur durch Worte das Dargestellte be-zeichnet, indem er es be-schreibt, son-
dern gleichzeitig auch durch Sprachmelodie nach-zeichnet bzw. ab-bildet (vgl. Dide-
rot: »Brief Giber die Taubstummenc, hier: S. §3).

183

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Vor diesem Hintergrund erscheint Gerstenbergs Definition von Ge-
sang, die die beiden anderen Medien einschlieft, in neuem - Les-
sing’schen — Licht: Gesang enthalte neben »Tonen der Empfindung [...]
bequeme Zeichen, welche das succeflive Gemilde auf einmal als Resultat
bestimmen« (EIS, S. 123). Gerstenbergs Wortwahl an dieser Stelle ist ein
Hinweis auf Lessings These vom »bequeme[n] Verhaltnis« (L-L, S.116
(Kap. XVI)), demzufolge Zeichen motiviert sein mussen: Raumliches bzw.
»Gegenstinde, die neben einander [...] existieren« (L-L, S. 116 (Kap. XVI))
konnen nur vermittels einer Raum-Kunst — also Malerei —, Zeitliches bzw.
»Gegenstinde [...], die auf einander [...] folgen« (L-L, S. 116 (Kap. XVI))
nur vermittels einer Zeitkunst — also Poesie — dargestellt werden. Gersten-
berg nimmt hier auch Lessings Terminologie »successive[s] Gemalde« auf
und bringt die damit beschriebenen Zeichen bzw. Kiinste in einer dritten
Kunst — dem Gesang — zusammen. Er unterstreicht damit die Anlehnung
an Lessings durch »musikalische Malerei« entstehende »poetische Gemal-
de-Galerie«. Das musikalische Zeichen wird zum »bequemen Zeichen« fiir
etwas, das sowohl im Nach- als auch im Nebeneinander dargestellt wird
und damit im Vergleich mit den anderen Medien als dasjenige hervortritt,
das das umfassendste Darstellungsvermégen mit sich bringt. Gleichzeitig
wird Gesang hier eingestuft als »Resultat«; Gerstenberg differenziert er-
neut und immer feingliedriger: Gesang — nach bisheriger Definition das,
was Worte zum »Tongemilde der Empfindung« transformiert — sollte ei-
gentlich naher mit dem »Resultierenden« assoziiert sein, als mit dem »Re-
sultat«. Gerstenberg macht mit seiner Wortwahl deutlich, dass auch Ge-
sang nicht mehr als das transportierende Medium ist. Die verschiedenen
Ton-Zeichen unterscheiden sich durch Abstufungen in ihrer Anlage, das
»Resultierende« tatsichlich zu bewirken.

Der Unterschied zwischen »Singen« und »Gesang < Abstufungen des
Transformationsvermégens

Gerstenberg kontrastiert fir diese Abstufungen >Singen< und >Gesang« und
nuanciert die beiden beziiglich ihrer Semiotizitit. »Die Semiotizitat be-

zeichnet den Grad der durch ein Zeichen gegebenen Trennung oder Ver-
mittlung zwischen Welt (Objektbereich) und Bewuftsein (Interpretanten-

184

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Gerstenberg tber die »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singgedichts«

feld)«*45. Das >Singenc ist hierbei der natiirliche Ausdruck eines Seelenzu-
stands und damit unvermittelter als Gesang, der seinerseits eine tiberform-
te Sing-Form darstellt, die zur zweckmafigen Nachahmung verwendet
wird (vgl. EIS, S. 122-125). Der Gesang kann sich dabei auch so weit vom
Ton der Empfindung entfernen, dass er in Form von Instrumentalmusik
schlielich sogar Dinge nachahmt, »die weder Schall noch Empfindung
haben« und »dennoch gar wohl besondre Gegenstinde der Tonkunst wer-
den« (EIS, S.124) konnten; dies stellt eine Entfernung vom eigentlich
Zweck der Tonkunst dar — der Transformation von Wortzeichen zu Ton-
gemilden der Empfindungen —, die Gerstenberg entschieden verurteilt,
denn nicht alle Gegenstiande sind dazu geeignet, sie »in Tone« zu bringen,
obwohl »kein Mensch sich hatte einfallen lassen, [sie] fir ein musikali-
sches Objekt zu halten« (EIS, S. 125). Man kann diese Graduierung der Se-
miotizitat auflésen, indem man Lessings Differenzierung zwischen natiir-
lichem und willkirlichem Zeichen an die Enden einer Skala setzt, auf der
man auch >Singen< und >Gesang« positioniert: Das >Singen« als »derjenige
Zustand des Herzens, in welchem der Mensch natiirlicher Weise zu sin-
gen pflegt« (EIS, S. 122), steht als nattrlicher Ausdruck entgegen der »Or-
chestik der Alten, die »zuletzt die Gegenstinde ihrer Nachahmung aus
der ganzen Natur, so entfernt sie auch von der Gebehrdensprache sein
mochten, ohne Unterschied hernahm« (EIS, S. 124) als dem willkirlichen
musikalischen Zeichen. Der >Gesang« ist dazwischen zu finden — er ist we-
niger naturlich als das >Singens, aber auch weniger willkiirlich als nachah-
mend abbildende Instrumentalmusik. Es sei hier abermals auf die Rele-
vanz des dargestellten Gegenstandes verwiesen. >Singen« ist natirlicher
musikalischer Ausdruck der Empfindungen und mit zunehmender Entfer-
nung von diesem Gegenstand wird die Zeichenbeziehung willkarlicher.

445 Eintrag »Semiotizitit« in Walter Bense: Worterbuch der Semiotik, S. 96. Diesen Begriff
macht auch Udo Bayer in seinem Aufsatz Laokoon — Momente einer semiotischen Asthetik
fruchtbar, um verschiedene Abstufungen von Ahnlichkeitsbeziehungen eines Bezeich-
nenden zu seinem bezeichneten Objekt und damit den Grad ihres Unmittelbar-
keitscharakters zu beschreiben (vgl. Udo Bayer: »Laokoon. Momente einer semioti-
schen Asthetik, in: Gunter Gebauer (Hg.): Das Laokoon-Projekt. Pline einer semiotischen
Asthetik, Stuttgart 1984, S. 59-101).

185

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Die Grenzen der Musik

Mit steigender Willkiirlichkeit des Zeichens sinkt die Fahigkeit der Musik,
das »Resultierende« zu fassen, die mediale Vermitteltheit wird prasenter.
Eine direkte Ubertragung zwischen Produzent und Rezipient wird schwie-
riger, funktioniert nur noch durch oberflichliche Ahnlichkeit und muss
kiinstlich hervorgerufen werden, wie Gerstenberg an diesem Beispiel er-
klart:

Daf eine steigende Rakete gewisse Empfindungen veranlassen konne, die musi-
kalischen Ausdruck vertragen, begreife ich; so begreife ich auch, daf§ das Steigen
der Rakete, da es eine Bewegung ist, eine Reduktion auf gewisse Bewegungen
des Herzens, die sich in Téne bringen lassen, verstatte; aber ob das den Virtuo-
sen berechtige, seiner Kunst mit jeder entfernten Wirkung zugleich die Nachah-
mung jeder wirkenden Ursache anzumassen, mag Ihr Kenner entscheiden. (EIS,
S.126)

Diese kunstliche Hervorrufung — ein mimetisches Verfahren - jedoch
steht dem entgegen, was Gerstenberg im Sinne seiner originiaren Kunst-
konzeption als Hauptzweck der Musik ausmacht, niamlich dem »Ausdruck
der Empfindung, wie er durch blofSes Sprechen nicht erreicht wird« (SF, S. 391,
Herv. UK).

Mit diesem Hauptzweck legt Gerstenberg die dsthetischen Grenzen
der Musik fest, die auf primarer semiotischer Ebene bei Gerstenberg zwi-
schen Sprache und Bildkunst mit omnipotenten Zeichen geriistet zu sein
scheint:

Keiner Kunst sind feste Schranken, welche man, wenn sie einmal mit reifer
Uberlegung gesteckt worden, nie iiberschreiten sollte, so nothwendig, als der
Musik. (EIS, S. 126)

Die Besonderheit musikalischer Zeichen — dem System nach konventiona-
lisiert gebrauchlich wie Worte und gleichzeitig durch Ahnlichkeitsbezie-
hungen bestimmt, anschaulich und unmittelbar empfindbar wie ein Ge-
malde, nattirliches und symbolisches Zeichen zugleich und dabei mehrdi-
mensional in seiner materiellen Erstreckung tiber Raum und Zeit — eroft-
net theoretisch unendlich viele Ausdrucksmoglichkeiten; eine mediale
Grenzziehung, wie sie Lessing bei der Malerei und Poesie anhand des Aus-
drucksvermogens der primiren Zeichen macht, ist nach Gerstenbergs mu-
sikalischer Zeichencharakterisierung nicht méglich. Die Grenzen der Mu-
sik legt er viel enger fest als das Ausdruckspotenzial des musikalischen
Zeichens sie erlauben wiirde und folgt hierin Lessings asthetischer Grenz-
ziechung der schonen Kinste: Gerstenbergs MafSstab ist der Hauptzweck

186

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.3 Gerstenberg tber die »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singgedichts«

der Musik, mit dessen Zielgebung formuliert er die Grenzen der Musik,
innerhalb derer sie am besten funktionieren und verwendet werden soll-
ten. Gemif$ dieses Hauptzwecks, einen Ausdruck zu erreichen, wie er
durch das Sprechen nicht zu erreichen ist, ist es auch folgerichtig, dass
Gerstenberg hier die Instrumentalmusik als dem Gesang untergeordnet
begreift; weil »auch die menschliche Stimme ein vortrefflich musikali-
sches Instrument sei«, weil »Tone unserer Stimme ein viel unmittelbareres
Bild geben, als Tone selbst der sprechendsten Geige« und schlieflich weil
»es uns niher angehe zu wissen, was der Mensch fiihlt, als was ein Stiick
Holz fuhlt« (EIS, S. 130)44¢.

Gerstenberg legt die asthetische Grenze der Musik wie Lessing im Lao-
koon mittels des darzustellenden Gegenstands fest: bildende Kunst soll
Korper darstellen, Poesie Handlungen und Musik Empfindungen; sowohl
Lessing als auch Gerstenberg legen sich auf bestimmte Gegenstinde fir
bestimmte Kunstformen fest, um den Unmittelbarkeitscharakter des as-
thetischen Zeichens moglichst zu maximieren. Wahrend Lessing dieses
Auflosen des Zeichens aber durch Angleichen des Zeichenprozesses an
das dargestellte Objekt zu erreichen versucht, kann diese Operation bei
Gerstenberg in dieser Form nicht gelingen. Wie gezeigt wurde, wird das
musikalische Zeichen von Gerstenberg mehrdimensional charakterisiert,
sich in Raum und Zeit erstreckend, es gibt keine pradestinierende mediale
Grenze wie bei den von Lessing behandelten Kunsten; die asthetische
Grenze alleine bildet die Schranken fiir die Musik. Diese asthetische Gren-
ze manifestiert sich durch den von Gerstenberg formulierten Hauptzweck
der Musik, der Steigerung des Empfindungsausdrucks gegeniiber blof
sprachlichen Zeichen. Lessing und Gerstenberg intendieren beide die Ma-
ximierung des unmittelbaren Ausdrucks. Dabei divergiert der Bedeutungs-
gehalt von >Unmittelbarkeit des Ausdrucks«< bei beiden Autoren: Das Un-
mittelbarkeitsparadigma, um das sich jegliche Zeichenbeschreibung und
-tiberformung bei beiden dreht, erfihrt mit Gerstenbergs édsthetischem

446 Gerstenbergs Meinung zur Instrumentalmusik ist hiermit nicht hinlinglich darge-
stellt, an anderer Stelle schreibt er der Instrumentalmusik mehr Potenzial zu, das Re-
sultierende zu bewirken (vgl. hierzu v. a. Kap. 1.5 und 2.3.2). Folgerichtig zur skepti-
schen Haltung zur Instrumentalmusik, die hier dargestellt ist, sollte Gerstenberg auch
wenig von der italienischen Oper halten, in der »alles der Musik untergeordnet« ist
(L-LP, S.313 (Par. 27, Anmerkung 75)). Tatsichlich halt er sie — wie Lessing — fiir ein
»widersinniges und geschmackloses Ganze[s]« (EIS, S.134). Es wird an dieser Stelle
aber trotz allem nicht klar, ob Gerstenberg wie Lessing ein gleichrangiges Verhaltnis
zwischen Musik und Poesie intendiert oder ob er die Poesie tiber die Musik stellt.

187

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Entwurf zu Genie und Originalausdruck eine Neugewichtung. Lessings
Laokoon setzt noch mimetische Kunstverfahren voraus und zielt bei der
Maximierung des Unmittelbarkeitscharakters der Zeichen v. a. darauf, die
Zeichen so zu formen, dass sie durch ihre Naturahnlichkeit die Wahrneh-
mung des Darstellungsvorgangs nivellieren. Lessing sieht das Potenzial
daftir sowohl in der Kunst als auch in der Poesie in der Similaritit zwi-
schen Dargestelltem und der Art der Darstellung; die Zeichenverwendung
soll das Objekt gleichsam abbilden, die sekundare semiotische Ausgestal-
tung wird zu einem mimetischen Verfahren, das so uberformte Zeichen
ahmt die Natur nach. Gerstenberg hingegen sucht nach Verfahren, mittels
derer sekundir Gberformte Zeichen zu scheinbar primdrem Originalaus-
druck geformt werden konnen. Wenn Gerstenberg von >Unmittelbarkeitc
spricht, hat das einen anderen ontologischen Anspruch als bei Lessing;
seine Zeichen sollen nicht nachabmen, seine Zeichen sollen sein, und zwar
moglichst abziglich ihrer Zeichenhaftigkeit. Gerstenberg zielt nicht nur
auf die Wahrnehmung der Zeichen, er sucht nach einer Moglichkeit, Zei-
chen direkt zu einem unmittelbaren, unbemerkbaren Medium zu formen.
Die Aporie des Unterfangens wird bereits in der Begrifflichkeit sichtbar:
Die Suche gilt einem unmittelbaren Vermittlungs-Vehikel; bewerkstelligt
wird diese Suche im paradoxen Verfahren, durch Uberformung die vor-
herige Uberformung der Zeichen zu retuschieren, um schlieflich in der
Verbindung von Wort und Ton zu einer Art archaischem Urzeichen zu
kommen, dessen Merkmal vor allem sein hoher Unmittelbarkeitsgrad ist.
Die Rekonstruktion der Natirlichkeit des Zeichens und das Retuschieren
von dessen Kiinstlichkeit steht dabei im Zentrum. Die Maximierung der
Unmittelbarkeit wird durch den Einsatz des Tons — vorziglich durch die
menschliche Singstimme — erreicht. Was bei Lessing Similaritatsbeziehun-
gen in Kunst und Poesie leisten, leistet bei Gerstenberg in der Musik der
Ton.

Ob Gerstenberg sich mit seiner Abhandlung als ein »Theoretiker vom
Schlage Lessings«*¥ erweist, sei dahin gestellt. Immerhin greift er Lessings
Kategorien fir seine Abhandlung auf und gibt tatsichlich semiotisch-as-
thetisch fundiert »Granzen der Musik u. Poesie«**8 vor. Die so oft gefragte
Leistung nach einem musikalischen Laokoon erfillt Gerstenberg auf fun-
dierte Weise, Lessings Leistungsniveau in nichts nachstehend und weit
ausfiihrlicher und durchdachter als dessen Paralipomenon 27. Leider lasst

447 Ammon: »Uber die Grenzen der Musik und Poesie, hier: S. 346.
448 Herder: »Brief an Scheffner, hier: S. 65.

188

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.4 Die »Trivialisierung« der Musik

sich aber auch feststellen, dass seine Erginzung keine dhnlich durchschla-
gende Kraft wie Lessings Werk auf die Asthetik des 18. Jahrhunderts hatte.
Wihrend Goethe noch Lessing tiber die Maflen lobt und preist, »welche
Wirkung Lessings Laokoon auf uns austibte«<*#, wird angenommen, dass er
Gerstenberg bereits fir tot hielt, als dieser seine Abhandlung 1816 in sei-
nen Vermischten Schriften neu editierte und um das »Schreiben eines
Freundes« erganzte®. Es ist erstaunlich, dass nahezu keine Reaktionen
auf Gerstenbergs Abhandlung nachvollziehbar sind, war er doch als Kriti-
ker ein gefragter Mann in den 1760ern und 1770ern. Man kann es fir
unkreativ halten, dass Gerstenberg — statt eigene Kategorien zu entwerfen
— mit den von Lessing eingeftihrten Kategorien zur Zeichenanalyse weiter
arbeitet und sie fiir die Musik fruchtbar macht. Abgesehen davon, dass
Gerstenberg mit seiner Abhandlung auch eine Hommage an den von ihm
hoch geschitzten Lessing schreibt, ist diese Herangehensweise auch inso-
fern tberzeugend, als sie in der Lage ist, die Musik so in ein sinnvolles
Verhiltnis zu Poesie und Malerei zu setzen. Damit schreibt Gerstenberg
eine echte Erginzung. Er arbeitet eng an Lessings Denkansatzen und an
dessen Wortlaut; gleichwohl setzt er in seiner Abhandlung eigene Akzen-
te, z. B. was die mediale Bestimmung und die asthetische Grenzziehung
fur die Musik angeht, deren Gegenstinde und Hauptzweck Gerstenberg
bestimmt und die sich zu Lessings dsthetischer Grenzziehung nicht unbe-
dingt analog verhalten.

1.4 Die »Trivialisierung«*°* der Musik

An dieser Stelle der Arbeit folgt ein Perspektivwechsel: Wurde bisher die
Frage, inwiefern Musik »deutlich und sprechend«*? sein kann, wie Gers-
tenberg konstatiert, v. a. vor literatur- und philosophiegeschichtlichem
Hintergrund erortert, soll dieser Frage jetzt ausgehend von der Musik
nachgegangen werden. Insofern Musik »seit jeher >Mitteilungsfunktionc

449 Robert: Unordentliche Collectanea, S. 1 (Einleitung), Original in Dichtung und Wabrheit.

450 Vgl. Albert Malte Wagner: Heinrich Wilhelm von Gerstenberg und der Sturm und Drang.
Gerstenbergs Leben, Schriften und Personlichkert, Heidelberg 1920, S. 2.

451 Werner Keil (Hg.): Basistexte Mustkdsthetik und Musiktheorie, Paderborn 2007, S. 100.
Genaueres zum Begriff siche Kap. 1.4.3.

452 R. M. Werner: »Gerstenbergs Briefe an Nicolai nebst einer Antwort Nicolais«, Zeit-
schrift fiir Deutsche Philologie/23 (1891), S. 43-67, hier: S. 58 (Gerstenberg an Nicolai,
Kopenhagen 5.12.1767). Siehe diese Arbeit, Kap. 1, S. 40.

189

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

besall«*53, Giberrascht Gerstenbergs Zuschreibung »sprechend« nicht. Gers-
tenberg begreift Musik wie Sprache als Medium: »Toéne sind Zeichen,
Worte sind auch Zeichen, nur auf eine andere Art« (EIS, S. 120). Inwie-
fern Musik aber tatsichlich Gberhaupt verstanden werden kann, gar als
Sprache verstanden werden kann, und im 18. Jahrhundert verstanden
wird, soll dieser Abschnitt darstellen. Die Beleuchtung der musikastheti-
schen Historie und Entwicklung entfernt sich z. T. von Gerstenberg. Das
liegt daran, dass Gerstenberg — auch wenn er sich mit Fragen der Musikas-
thetik auseinandergesetzt hat — zuvorderst eben Literaturschaffender war.
Der Perspektivwechsel soll Hintergriinde einholen und verstindlich ma-
chen, vor denen Gerstenbergs Auseinandersetzung mit der Musik stattge-
funden hat.

In der Antike hat der Musikbegriff noch wenig mit Sprache zu tun,
Musik wurde vielmehr als epistemologischer Zugang zum Kosmos begrif-
fen. Die Musikstruktur mit ihren Intervallen ist tibertragbar auf eine ma-
thematische Struktur, und so »identifiziert« z. B. Platons Dialog Timaios
»mithin die Weltseele mit einer Tonleiter«***. Musik wird nicht als Kunst
begriffen, sondern als Wissenschaft zwischen Geometrie und Arithmetik
— als Teil des Quadriviums: »Musik als klingende Mathematik, die ihrer-
seits die Weltordnung beschreibt, ist eine Angelegenheit wissenschaftlich-
theoretischer Wahrheit — ewiger Wahrheit«*%. In diesem Verstandnis ist
es moglich, mittels Musik zu apriorischer Erkenntnis zu gelangen, also
zu sehr >bestimmten«< Begriffen von der Welt. Dieses Konzept der Sphi-
renharmonie findet sich nicht nur bei Platon, sondern stellt ein antikes
Grundmodell dar, das sich ebenso bei Pythagoreern und Aristoteles findet
und in abgewandelten Formen bis in die frithe Neuzeit reicht.

Es ist davon auszugehen, dass Gerstenbergs Musikverstindnis kein ma-
thematisches oder kosmologisches Prinzip zugrunde liegt. Dennoch fin-
den sich Verweise auf den antiken bzw. frihmittelalterlichen Musikbe-
griff in seiner Literatur, z. B. in Minona: Wenn dort »atherische Strome
des Gesangs« (MoAl, S. 82) erklingen, die noch dazu raumlich getrennte
Szenerien verbinden, sodass sich alles in einen groffen Zusammenhang

453 Hartmut Krones: »Musik als Sprache. Musikalische Rhetorik vom 16. bis 18. Jahrhun-
dert, in: Nicola Gess/Alexander Honold (Hg.): Handbuch Literatur & Musik, 2, Berlin,
Boston 2017, S. 296-313, hier: S. 296.

454 Keil: Mustkasthetik und Mustktheorze, S. 14.

455 Ebd.

190

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.4 Die »Trivialisierung« der Musik

fugt, wird auf den sphirenkosmologischen Musikbegriff referiert.#*¢ Die-
ses Referieren ist moglicherweise motivlogisch motiviert und verbindet
den Riickgriff auf Figuren >der Alten< mit dem entsprechenden Musikbe-
griff. Gleichwohl liegt dem Melodrama eine andere musikalisch-poetische
Funktionsweise zugrunde.®”

Dieses antike Musikverstindnis Gberdauerte viele Jahrhunderte. »Das
Einsetzen des neuzeitlichen Musikdenkens wird gewohnlich unter dem
Aspekt der Versprachlichung, und, damit zusammenhingend, dem der
Vermenschlichung gesehen«*58. Genauer konnte man auch von einer Rhe-
torisierung sprechen, an die sich eine Asthetisierung anschlieft, die paral-
lel und verbunden mit der Asthetisierung der Poesie verlauft. Diese Rhe-
torisierung,*? zunachst sehr technisch, basiert dabei u. a. auf dem Leitbe-
griff >Affekt, die Asthetisierung auf der grundlegenden Uberholung dieses
Begriffs.4® Fulend auf der Verinderung des Affektbegriffs lassen sich
zwei Hauptentwicklungslinien ausmachen, die sich als konservative — wei-
terhin fufend auf dem mathematischen Musikbegriff — und progressiv-in-
novative Tendenzen — sich direkt mit der Sprache auseinandersetzend —
beschreiben lassen. V. a. was die progressiven Versprachlichungstenden-
zen angeht, hingen Verinderungen des neuzeitlichen Musikbegriffs mit
der Entstehung der Oper zusammen. Mit deren Entwicklung kommt Be-
wegung in die Frage nach der Bestimmung bzw. Bestimmtheit der Musik,
der gemeinsame Auftritt von Musik und Sprache bzw. Musik und Dicht-
kunst innerhalb dieser Gattung verlangt nach einer Auseinandersetzung
mit deren Verhaltnis:

Das Zusammentreffen von Musik und Dichtung ist an sich schon problema-
tisch [...]. Doch sollte diese Problematik sich durch die Krise der Polyphonie,
die Erfindung der Oper und der neuen harmonisch-melodischen Sprache so
sehr verschirfen, daf sie fiir das gesamte Barock-Zeitalter zum zentralen Thema

456 Uberdeutlich wird die Anspielung mit diesem Zusatz: »Was hier noch in undurch-
dringlichen Nebel das Werden der Dinge und ihr Nichtwerden verhiillt, das schwin-
det vor dem Blick dieser weissagenden Geister [...].« (MoA', S. 82) Diese Geister bil-
den singend zugleich den Klangteppich des Stiicks.

457 Zum Melodrama vgl. Kap. 4.

458 Volker Kalisch/Christian Kaden: »Musike, in: Asthetische Grundbegriffe. Historisches Wor-
terbuch in sieben Banden, 4. Medien-Popular, Stuttgart 2010, S. 256-308, hier: S. 276.

459 Zur >musikalischen Rhetorik« ausfiihrlich vgl. Krones: »Musik als Sprache«.

460 Ausfihrlicher zum Affektbegriff siche Kap. 1.1.3.

191

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

aller theoretisch-asthetischen Spekulationen tber Musik [...] [und] zum Zank-
apfel zwischen Literaten und Musikern wurde.*¢!

Die verschiedenen Positionen der Vertreter aus konservativem und pro-
gressivem Lager fihren zu einer jahrzehntelangen Auseinandersetzung,
die im berihmten Buffonistenstreit kulminiert, der sich u. a. in der Frage
nach der Hoheitsstellung der Harmonie oder der Melodie dufert. Im
Folgenden sollen beide Linien kurz dargestellt werden, der Fragestellung
dieser Arbeit gemidfl mit Fokus auf die Bedeutung und die Rolle der
Sprache bzw. Dichtung fiir die jeweilige Entwicklungslinie.

1.4.1 Konservative Versprachlichungstendenzen

Das mathematisch-wissenschaftliche Verstindnis einer musica mundana*®>
setzt sich zunidchst auch im 16. Jahrhundert noch fort: 1558 schreibt
Gioseffo Zarlino in seinen Istitutioni Harmoniche, »che la Musica ¢ scien-
za, che considera li Numeri, & le proportioni«*®3 (dass die Musik eine
Wissenschaft sei, die auf Zahlen und Proportionen beruht, Ubersetzung
UK). Seine daran anschliefenden Untersuchungen zu Intervallen, Harmo-
nien und deren Zahlenverhaltnissen bilden den Ursprung des heutigen
Tonsystems in Oktaven mit den beiden Tongeschlechtern Dur und Moll.
Der Anlage nach ist dieses Harmoniesystem auf Affektwirksamkeit ausge-
richtet: Verschiedene Harmonien tragen verschiedene Affektcharaktere,
gerade Dur-Tonarten driicken Freude, Moll-Tonarten Traurigkeit aus.*64
Bei Zarlino finden sich trotz seines basal mathematisch-naturwissenschaft-
lichen Verstindnisses von Musik rhetorische Anwendungsschemata. Zarli-
no war nicht nur in der Lage, musikalische Komponenten in Dichtung
und Reden zu analysieren; dartiber hinaus begann er auch damit, sprach-
lich erfasste semantische Kategorien musiktheoretisch umzufunktionieren
und so eine Art musikalische Sprache zu entwickeln: Zarlino weist jedem
harmonischen Intervall und sogar allen Abfolgen der jeweiligen Intervalle

461 Enrico Fubini/Sabina Kienlechner: Geschichte der Musikdsthetik. Von der Antike bis zur
Gegenwart, Stuttgart 2008, S. 129.

462 Der Begriff geht zuriick auf Boethius (ca. 420-524), der das sphiarenharmonische Mu-
sikmodell ins lateinische Frithmittelalter tiberliefert (vgl. hierzu Anicius Manlius Seve-
rinus Boethius: Fiinf Biicher iiber die Musik. Hg. von Oscar Paul, Hildesheim 1973, S. 2—
7).

463 Gioseffo Zarlino: Le Istitutione Harmoniche, Venedig 1562, S. 21 (Cap.12).

464 Vgl. Kalisch/Kaden: »Musik, hier: S. 278.

192

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.4 Die »Trivialisierung« der Musik

eine Bedeutung zu, was durchaus als Akt der Vokabularisierung und mu-
sikalischen Spracherschaffung gewertet werden kann.#65

Damit ist Zarlino nicht alleine: Diese Verbalisierung der Musik tritt zu-
nachst in semantisch motivierten figuralen Ausschmiickungen in Erschei-
nung, aber schlieflich auch in unmotiviert festgelegten musikalischen
Tonfolgen, die ein bestimmtes Motiv verkorpern, wie zum Beispiel das
bis heute bekannte dies-irae-Motiv. Das dies-irae-Motiv von Thomas von
Celano ist im 16. Jahrhundert eines der vier offiziellen Sequenzen, die in
der romischen Messliturgie vorkommen konnen und als solche Teil eines
Requiems sein konnen.*¢ Die spezifische Tonfolge der Singstimme fir
die Worte »dies irae dies illae«#¢” ist dabei so bezeichnend, dass sie eine
eigene semantische Einheit reprasentiert und auch Jahrhunderte spiter, in
anderen Kompositionen vorkommend, eindeutig als Zitat verstanden und
mit dem >Tag des Zorns« motivisch verknipft wird. Diese Koppelung von
Motiven an bestimmte Intervallfolgen setzt sich im Barock fort und findet
sich so auch ein Jahrhundert spater noch in den Kompositionen Johann
Sebastian Bachs, dessen fallende verminderte Septime beispielsweise mit
Adams Fall verbunden und damit motivisch eindeutig festgelegt ist. Bei
auf diese Weise durch Tone ausbuchstabierbaren Motiven funktioniert
das Medium Musik dhnlich wie das sprachliche Zeichensystem, in dem
spezifische Gegenstinde und Inhalte auf bestimmte Buchstaben- oder
Lautabfolgen fixiert sind.

Fir Zarlinos Abhandlung spielt das movere und das Hervorrufen von
Affekten bereits eine Rolle. »Affekte erregenc lautet die Parole, die in
allen theoretischen Traktaten seit Mitte des 16. Jahrhunderts zu lesen
ist.«*8 Diese auf Wirkung abzielende Funktionalisierung der Musik ist der
Grund fir Zarlinos Analyse. Auf diese Weise koppelt Zarlino seinen funk-
tional sprachdhnlichen Musikgebrauch an das mathematische Musikver-
standnis zuriick. Sein Affektvokabular bleibt in der Mathematik begriin-
det und stitzt sich auf die »pythagoreische Vorstellung, die Musik besafSe
eine wesenhafte Affinitit zur menschlichen Seele, da beide aus Zahlen

465 Vgl. Fubini/Kienlechner: Geschichte der Musikdsthetik, S. 94-95.

466 Vgl. Ulrich Michels: drv-Atlas Musik. Systematischer Teil: Mustkgeschichte von den Anféin-
gen bis zur Renaissance, 2 Bde., Miinchen 2001, S. 191.

467 Michels: Musikgeschichte I, S. 190.

468 Fubini/Kienlechner: Geschichte der Mustkdsthetik, S. 123. Zu >Affekten< siche auch diese
Arbeit, Kap. 1.1.3. V. a. in der barocken Oper wird movere das primare Dichtungsprin-
zip, das Horaz’sche prodesse et delectare wird dabei zurtickgedringt. Das Affekteerregen
wird Haupt- und Selbstzweck dieser Operndichtungen.

193

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

best[tiinden]«*®. Der Mensch als Naturwesen ist den gleichen Gesetzen
unterworfen wie die Natur selbst.

Athanasius Kircher (1602-1680) verbindet die Harmonielehre des
17. Jahrhunderts mit einem religids-kosmologischen Musikverstindnis,
das in der Tradition von Platons T7maios steht, und entwickelt auf Basis
dieser Kombination in seiner Musurgia universalis, sive ars magna consont
et dissoni [16501%70 eine Art Kompositionslehre, eine umfassende musikali-
sche Affektenlehre. Er pragt v. a. im siebten Buch seiner Musurgia univer-
salis den Begrift der »Musica pathetica«*’!, der bis Mitte des 18. Jahrhun-
derts seine Gultigkeit behalt:

Musica pathetica nihil aliud est, quam harmonica melothesia, sine composition
ea arte, & ingeniod perito Musorgo instituta, ut ad datum quemqunque animi
affectum auditorem concitet.#7?

Die musica pathetica ist also eine Art und Weise zu komponieren, die
moglichst affektwirksam sein sollte: geistreich eingerichtet, um den Zuho-
rer zu Affekten aufzuwiegeln. Kircher identifiziert zunachst verschiedene
Grundaffekte, um ihnen dann Tonarten und musikalische Mittel zuzuord-

469 Fubini/Kienlechner: Geschichte der Mustkdsthetik, S. 123.

470 Athanasius Kircher: Musurgia universalis, sive ars magna consont et dissonz, Rom 1650.

471 Kircher: Musurgia universalis, S. 578.

472 Ebd. Kirchers Latein ist sehr schwierig zu tibersetzen, da aufgrund uniiblicher Endun-
gen einige Casi nicht eindeutig zuordenbar sind. Die einzige gefundene Ubersetzung
ist eine freie Paraphrase, in der das lateinische Original nicht mehr zu erkennen ist, sie
wird deswegen hier nicht wiedergegeben. Ich bedanke mich an dieser Stelle bei Johan-
nes Erd fiir das hilfreiche Gesprich die Ubersetzung betreffend. Eigene Ubersetzung
der zitierten Stelle: >Die Musica pathetica ist nichts anderes, als die harmonische Melo-
thesie, ohne die Kunst der Anordnung und von einem kundigen Musorg geistreich
eingerichtet, um den Zuhérer zu einem wie auch immer gearteten Affekt aufzuwie-
geln.« Dabei ist die >Melothesie< eine Form der astrologischen Medizin, in der der
Mensch »als Mikrokosmos mit dem allumfassenden Makrokosmos korrespondiert
[...].« (Wolfgang Hubner: Kérper und Kosmos. Untersuchungen zur Ikonographie der zo-
diakalen Melothesie, Wiesbaden 2013, Inhaltstext.) Diese antike Melothesie wird in der
frithen Neuzeit (seit etwa dem 13. Jahrhundert) im Konzept des sog. Homo Signorum —
des Tierkreiszeichenmannes, auch Aderlassmann oder Zodiakalmann genannt — aufge-
griffen. Die Abbildung der zwolf Tierkreiszeichen auf den menschlichen Korper er-
moglicht die Verbindung von Mensch und Kosmos und dient als theoretische Fundie-
rung medizinischer Praktiken wie der des Aderlasses (vgl. ebd., S. 6-15). Diese Verbin-
dung von Mensch und Kosmos wird in der Antike auch durch das Weltenharmonie-
modell hergestellt. Wenn Kircher von einer »harmonica melothesia« spricht, scheint er
die beiden verwandten und dennoch verschiedenen Konzepte — Weltenharmonie und
Melothesie — aufzugreifen und miteinander zu verbinden.

194

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.4 Die »Trivialisierung« der Musik

nen, wobei er sich v. a. auf zeitgendssische Kompositionen stiitzt.4”3 Um
Aftekte hervorzurufen, was bei Kircher — zum Teil religios motiviert — mit
dem delectare begriindet wird, bedient er sich der Rhetorik als Technik.
Rhetorik und Harmonie verkniipft Kircher durch die Feststellung, dass
»eine noch groflere Wirkung [dann erzielt werden konne], wenn zur
Schwingung des gesprochenen Wortes auch die >motes harmonici< der
Musik hinzukommen.«## Kircher erschafft deswegen eine musikalische
Rhetorik:

Die Vorgaben, nach denen komponiert werden soll, orientieren sich [...] bis
in Einzelheiten an den Regeln der klassischen Rhetorik, angefangen von der
dreiphasigen Grundstruktur des Schaffensprozesses, also der Folge von Inventio,
Dispositio und Elaboratorio, bis hin zur Beschreibung und Deutung musikali-
scher Figuren durch Begriffe aus der rhetorischen Figurenlehre.#7

Dass Kircher sich die komplette Technik einer Disziplin aus dem Trivium
zu eigen macht, obwohl seine Musiktheorie eigentlich auf einem quadri-
vialen Musikverstindnis beruht, ist insofern schlissig, als die Intention
dieses Unterfangens ebenfalls nicht im quadrivialen Umfeld zu suchen ist:
Das Movens — das Hervorrufen von Affekten — ist in der Rhetorik und
Poetik beheimatet, und bildet damit auch den Motor fur die Verschie-
bung des Musikbegriffes in Richtung Trivium. Die Wirkungsorientierung
von Kirchers Musurgia universalis entdeckt zugleich ein gewisses Unvermo-
gen des mathematischen Analyseansatzes: Kircher verwendet im Zusam-
menhang mit der Beschreibung von Affektwirkungen der Musik haufig
die Wendung »nescio quid«, was verdeutlicht, dass das harmonisch-kos-
mologische Erklarungsmodell doch Unbestimmtheiten offenldsst: Musik
ist nicht restlos durch Zahlenproportionen erkldrbar, schon gar nicht ihr
Wirkungsmechanismus auf die menschliche Seele. Das wird bereits bei
Kircher durch die Wendung »nescio quid« markiert.47¢

Auch in Gottfried Wilhelm Leibniz’ (1646-1716) Musikverstindnis ge-
winnt die Affektenlehre — sich allméhlich zur Gefiihlskultur wandelnd*””
— an Bedeutung. Leibniz koppelt das grundlegend mathematische Musik-

473 Vgl. Schaal-Gotthardt: »Musica pathetica: Kirchers Affektenlehre«, in: Markus Engel-
hard/Michael Heinemann (Hg.): Ars magna musices. Athanasius Kircher und die Univer-
salitit der Mustk. Vortrige des Deutsch-Italienischen Symposiums aus Anlass des 400.
Geburtstages von Athanasius Kircher (1602-1680), Laaber 2007, S. 141-155.

474 Schaal-Gotthardt: »Musica patheticac, hier: S. 146.

475 Ebd., S. 149.

476 Vgl. ebd., S.153-154.

477 Vgl. hierzu Kap. 1.1.3.

195

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

verstindnis direkt mit der Wirkung der Musik auf das menschliche Ge-
miut: Fir ihn ist Musik »vor allem eine genuflvolle Wahrnehmung von
Tonen, die »moralische Voreingenommenheit hinfallig«*’8 macht:

La Musique nous charme, quoique sa beauté ne consiste que dans les conve-
nances des nombres et dans le compte don’t nous ne nous appercevons pas, et
que P’ame ne laisse pas de faire, des battemens ou vibrations des corps sonnans,
qui se recontrent par certains intervalles. Les plaisirs que la vué trouve dans les
proportions est de la méme nature; et ceux causent les autres sens reviendront
a quelque chose de semblable, quoique nous ne le puissons pas expliquer si
distinctement.*”?

Die Bedeutung des mathematischen Musikverstindnisses als Welterkla-
rungsmodell verschwindet dabei hinter dem Vergniigen an Musik; Mu-
sik hat nicht mehr ihre kosmologische Bedeutung als musica mundana,
sondern wird auf den menschlichen Wirkungskreis reduziert. Leibniz’
Definition von Musik als »exercitium arithmeticae occultum nescientis
se numerare animi«*? beschreibt demgemaf§ das Verstaindnis von Musik
als ein verborgenes Rechnen des Geistes und erklirt auch das Vergniigen
an der Musik hieraus. In platonischer Tradition gedacht, stuft Leibniz Mu-
sikrezeption als eine Sinneswahrnehmung ein, die hilft, den Verstand zu
ordnen. Auch wenn das Agieren des Verstandes notwendig bleibt, so ist
eine dsthetische Verinderung bemerkbar, bei der oberflachlich-affektive
Intentionen einer tiefergreifenden Gefiihlspoetik weichen: Erst das Resul-
tat der Berechnungen - ein Gefiithl — mache laut Leibniz die Harmonien
dem Bewusstsein zuganglich:

Anima igitur, etsi numerare non sexntat, sentit tamen jujus numerationis insensi-

bilis effectum, seu voluptatemin in consonantiis, molestiam in dissonantiis inde
resultantem. Ex mulis enim congruentiis insensibilibus oritur voluptas.*8!

478 Fubini/Kienlechner: Geschichte der Mustkdsthetik, S. 111.

479 Gottfried Wilhelm Leibniz: »Principes de la nature et de la grice fondés en raison/Auf
Vernunft gegriindete Prinzipien der Natur und der Gnade«, in: Ulrich Johannes
Schneider (Hg.): Monadologie und andere metaphysische Schriften. Franzosisch/Deutsch,
Hamburg 2002, S. 152-174, hier: S. 170, 172.

480 Gottschalk Eduard Guhrauer: Nachtrige zu der Biographie Gottfried Wilbelm Freiherr von
Leibniz, Breslau 1846, S. 66 (Brief Leibniz an Goldbach, April 1712).

481 Guhrauer: Nachtrige zur Biographie Leibniz’, S. 66-67 (Brief Leibniz an Goldbach, April
1712), Herv. UK. Ubersetzung bei Fubini: »Wenn die Seele auch nicht weif}, daf sie
ein Kalkal aufstellt, so bemerkt sie dennoch die Wirkung dieses Kalkiils, entweder
durch das Gefiihl des Wohlgefallens angesichts einer Konsonanz, oder durch ein Ge-
stortsein angesichts einer Dissonanz. Das Wohlgefallen setzt sich aus vielen nicht

196

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.4 Die »Trivialisierung« der Musik

So tragt bereits bei Leibniz die Gefithlswirkung als Rechenresultat essen-
ziell zum Verstindnis von Musik bei. Gleichzeitig bleibt diese Geftithlswir-
kung bei Leibniz eben nur als Ergebnis einer epistemologischen Blackbox
zuginglich, beschreibbar mit Kirchers >nescio quid«.

Sentimentalisch gedachte Beschreibungsmodelle und Denkkategorien
sind mit dem beginnenden 18. Jahrhundert auf dem Vormarsch und
strahlen auch auf Vokabular und Argumentation traditionell denkender
Musiktheoretiker aus. Ein vergleichsweise spater, aber umso konservati-
verer Vertreter des mathematischen Musikverstandnisses ist der franzosi-
sche Musiker und Musiktheoretiker Jean Philippe Rameau (1683-1764).
»Rameau besafl keine philosophische und noch weniger eine literarische
Bildung, und er ging das Problem der Musik deshalb von anderer, nim-
lich physikalisch-mathematischer Seite an«*$2. Rameau kniipft demgemaf3
nicht an die Versprachlichungstendenzen an, die die Musiktheorie bis
dato bereits erfahren hatte, sondern fihrt in seinen Theorien die Musik
so konsequent auf die Mathematik und den Kosmos zurtick, dass jegliche
mogliche Sprachnihe des Mediums nivelliert wird. Rameau stellt dies
bereits im Vorwort zu seinem Traité de I"Harmonte fest:

La Musique est une science qui doit avoir des regles certaines; ces regles doivent
étre tirées d’un principe évident, & ce principe ne peut gueres nous étre connu
sans le secours des Mathematiques.*s3

Rameau »verleugnet [nicht] die Beziechung der Musik zum Gefiihl«#84 —
das wire im Zeitalter einer sich allmahlich etablierenden sensualistischen
Asthetik auch nicht zeitgemafs; aber er fithrt diese Beziehung in pytha-
goreischer Tradition und seiner rationalistischen Asthetik gemafl darauf
zuriick, dass Musik die Darstellung der gottlichen Weltordnung ist. Aus
dieser Haltung heraus ist es auch konsequent, dass Rameau keine nationa-
len Unterschiede im Musikverstindnis ausmacht; aus einer Perspektive
heraus, die Musik naturwissenschaftlich-kosmologisch begreift und nicht
anthropologisch orientiert, gibt es keine national abhangigen Sprachbar-
rieren, die dem Verstindnis entgegenstehen konnten, denn die >Sprache«
der Naturwissenschaften ist per se universal.

wahrnehmbaren Konsonanzen zusammen.« (Fubini/Kienlechner: Geschichte der Musik-
asthetik, S.111)

482 Fubini/Kienlechner: Geschichte der Mustkdsthetik, S. 157.

483 Jean Philippe Rameau: Traité¢ de I'Harmonie reduit a ses Principes naturels, Paris 1722,
Préface S. 3 (eigene Zahlung).

484 Fubini/Kienlechner: Geschichte der Mustkdsthetik, S. 158.

197

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Diese Ansichten isolieren Rameau von den meisten seiner Zeitgenos-
sen, sein in der Tradition der Musikgeschichte verankertes kosmologisch
orientiertes Verstindnis von Musik steht im Kontrast zu den anthropolo-
gischen und individualisierenden Ansitzen einer zunehmend sensualisti-
schen Asthetik, die sich im 18. Jahrhundert entwickelt. Rameaus Musik-
theorie lasst sich v. a. den Theorien Rousseaus*S gegentiberstellen, die die
Entwicklungslinie einer eher progressiveren Musiktheorie fortsetzen. Mit
Rousseau setzt sich auch Gerstenberg auseinander, er hat nachweislich
dessen Dictionnaire de Musique rezipiert (vgl. EIS, S. 118). Die Uberlegun-
gen, die Gerstenberg zu Musik, Poesie, ihren Ausdrucksvermogen und
Kombinationsmoglichkeiten macht, sind auch im Zusammenhang mit
zeitgenossischer Musikasthetik zu sehen, die sich ebenfalls mit Statusfra-
gen von Musik und Poesie befasst.

1.4.2 Progressive Versprachlichungstendenzen

Der Streit zwischen Rameau und dem Philosophen und Schriftsteller
Jean-Jacques Rousseau (1712-1772) dreht sich um verschiedene Topoi, vor
allem aber um die franzosische opera seria und die italienische opera buffa
und das Primat der Stellung von Harmonie und Melodie. Die beiden gel-
ten als Wortfiihrer des sog. Buffonistenstreits#%¢, der die gleichen Fragen
zum Gegenstand hat:

Fragen nach der Prioritit von Melodie und Harmonie, nach der expressiv-
sprachlichen oder mathematisch-physikalischen >Natur< der Musik, nach dem
asthetischen Vorrang der antiken einstimmigen oder neuzeitlichen mehrstim-
migen Musik. In diese Streitfragen mischten sich noch die traditionellen Reiz-
worter sensus und ratio, Anciens und Modernes.*8”

485 Dass Rousseaus Position oft auf der gleichen Linie wie die der Enzyklopadisten wahr-
genommen wird, liegt daran, dass er auch einige musikalische Artikel fir die Enzyklo-
pddie geschrieben hat. Fiir diese Artikel war allerdings urspriinglich Rameau vorgese-
hen. Die Position der Enzyklopadisten ist damit weniger eindeutig als auf den ersten
Blick, v. a. da auch D’Alembert lange Rameaus Ansichten unterstiitzte (vgl. hierzu Pe-
ter Guilke: Rousseau und die Musik oder von der Zustindigkeit des Dilettanten, Wilhelms-
haven 1984, S. 48-67).

486 Vgl. Adolf Nowak: Musikalische Logik. Prinzipien und Modelle musikalischen Denkens in
thren geschichtlichen Kontexten, Hildesheim 2015, S. 101. Nowak datiert den Ausbruch
dieses Streits auf 1752, ausgeldst durch Auffithrungen italienischer Opern in Paris (vgl.
ebd.).

487 Nowak: Mustkalische Logik, S. 101.

198

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.4 Die »Trivialisierung« der Musik

Letztendlich stellt der Literat Rousseau, der gegentiber dem Musikgelehr-
ten Rameau als Laienmusiker gelten muss, dessen mathematisch-harmoni-
schem Musikverstindnis ein sprachorientiertes gegentiber. Aus Griinden
der Sprachihnlichkeit gibt er der Melodie die Vorzugsstellung gegentiber
der Harmonie. Rousseau begreift die Melodie sogar als genealogisch der
Harmonie vorausgehend und damit grundlegend fiir selbige.#¥ Diese »di-
lettantische«*¥® Vereinnahmung eigentlich fachfremder Topoi kann eben-
so wie die Position selbst als reprasentativ fir die Offnung der Musiktheo-
rie gegenuber disziplinferner Theoretiker und Theorien gesehen werden.
Die Geschichte des Musikbegriffs verstrickt sich im 18. Jahrhundert mehr
und mehr mit Entwicklungen der Philosophie und Dichtkunst, v. a. mit
der Entwicklung von Affekt- und Gefthlspoetik; ein Zeit- und Themen-
rahmen, in den auch Gerstenbergs Schaffen einzuordnen ist. Rousseaus
Position steht am Endpunkt einer Entwicklung, die folgerichtig seit Ende
des 16. Jahrhunderts im Gange ist. Innerhalb dieser Entwicklung wandelt
sich nicht nur die Affekt- zur Gefthlskultur®?, sondern dartiber hinaus
stellt die Erfindung der Oper das Verhiltnis von Dichtung und Musik,
von Wort und Ton, zwangslaufig zur Disposition. Die Debatte um diese
Entwicklung findet breiten o6ffentlichen Raum und scheint allmahlich das
Verstandnis von Musik als Mathematik aus dem offentlichen Bewusstsein
verschwinden zu lassen. Das musikalisch-rhetorische Affektvokabular, das
zuvor ein blof technisches Hilfsmittel zur Komposition und Austiibung
war, gewinnt an Eigendynamik und befligelt zunehmend das Verstindnis
von Musik als eigener Art der Dichtkunst. Das alles zahlt zum musikas-
thetischen und -praktischen Hintergrund, vor dem Gerstenbergs Ausein-
andersetzung mit Musik stattfindet. Doch der Reihe nach:

Die Erfindung der Oper — ihre Geburtsstunde wird mit der Auftiih-
rung des dramma per musica Dafne auf 1594 datiert®! — verdanket sich
dem Wunsch einiger »junger Kinstler und Gelehrter«, im »Geiste der Re-

488 Damit geht er von einem grundsitzlich anderen Musikverstandnis aus, als Rameau mit
seinem mathematisch-harmonischen Modell. Rousseaus enge Verkntpfung von Spra-
che und Musik schlégt sich auch in seiner Sprachursprungstheorie Essaz sur l'origene des
Langues (Jean-Jacques Rousseau: Essai sur l'origine des langues. Et autres textes. Hg. von
Catherine Kintzler, Paris 1993) nieder.

489 Der Wortlaut lehnt sich an Gulkes Titel Rousseau und die Mustk — oder von der Zustin-
digkeit des Dilettanten und das gleichnamige letzte Kapitel selbiger Arbeit an (Giilke:
Rousseau und die Musik, Titelseite, S. 168-178) an.

490 Vgl. Kap. 1.1.3.

491 Vgl. Gerhart von Westerman/Karl Schumann: Knaurs Opernfiihrer, Miinchen 1980,
S.7.

199

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

naissance [...] die Wiedergeburt der antiken Tragddie heraufzubeschwo-
ren«*¥2, Einer der frihesten Opernstoffe*>3, die Orpheus-Sage, greift the-
matisch den Ur-Mythos der Affekterregung durch die Verbindung von
Dichtung und Musik auf: Orpheus, der seinen Trauergesang um seine
verstorbene Geliebte Eurydice selbst auf der Laute begleitet, vermag damit
sogar die Gotter der Unterwelt zu rihren und zu erweichen. In diesem
archaischen Szenario verbinden sich Musik und Sprache zu einer Einheit.
Diese Einheit ist dem antik-pindarischen Begriff povown (musike) noch
inhérent, das — meist als »substantiviertes Adjektiv (:die den Musen Zuge-
horige, Musische)«** auftretend — »Musiziervorginge« als »Umklamme-
rung von Wort und Tongebung [...], eine durch und durch >musikalisier-
te< Poesie«* beschreibt.

Das Fundament dafir legt die altgriechische Sprache selbst, die eine synkreti-
sche Einheit bildet aus Rhythmus, Intonation, Versstruktur und deren gestisch-
pantomimischer Ausgestaltung. Dichtung lebt also mit und aus dem physischen
Impuls. Genau dieses Zusammensein von Korperlichem und Geistigem verdich-
tet sich im Begriff der musiké zum Programm, wird im Amt der Musen my-
thisch institutionalisiert.*¢

Nicht zum antiken, epistemologisch-kosmologischen Musikbegriff von
Platon, sondern zu dieser Einheit nach antikem Vorbild versuchen die
Erfinder der Oper der Renaissance zurtickzufinden. Der pindarische Mu-
sikausiibungs-Begriff verbindet, was Analytiker aufgetrennt hatten, er ver-
spricht Sprache und Musik in ihre archaische Einheit zuriickzutiberfiih-
ren und dabei den cartesianischen Leib-Seele-Dualismus zu tberwinden.
Vor diesem Hintergrund gewinnt die schlichte Melodie gegeniiber poly-
phonen Harmoniegebilden an Bedeutung: Die Musik soll in Form des
sog. recitar cantando®’ »den Akzent der Worte demiitig skandieren, ihre
phonische und semantische Bedeutung unterstreichen und damit ihre
Wirkung auf den Zuhorer verstirken.«*8 Dieses Verfahren, das die Musik
der Sprachkunst unterordnet und die Melodie nach ihr formt, spaltet
bald die Geister, fiihrt zur schnellen Formuberholung des recitar cantan-

492 Ebd.

493 Oper Euridice (1600) von Peri, Caccini und Rinuccini (vgl. ebd., S.9) sowie Orfeo
(1607) von Monteverdi (vgl. ebd., S. 12).

494 Kalisch/Kaden: »Musikg, hier: S. 258.

495 Ebd.

496 Ebd.

497 Austihrlicher zum Rezitativ siche Kap. 3.2.1.2.

498 Fubini/Kienlechner: Geschichte der Mustkdsthetik, S. 125.

200

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.4 Die »Trivialisierung« der Musik

do und schlielich sogar zu verschiedenen Stilausprigungen der Oper:
derjenigen, die das schlichte humanistische Ideal beizubehalten versucht
und der gegentber diejenige, die zugunsten einer sich zunehmend vom
Sprachduktus und der Dichtkunst emanzipierenden Musik genau dieses
Ideal hinter sich lasst. Das recitar cantando versprach zunachst, eine stilisti-
sche Umsetzungsmoglichkeit der antik-griechischen Schlichtheit zu sein.
Die Polyphonie wird tberholt zugunsten einer einfach-melodischen musi-
kalischen Sprache, der groffe Expressivitat inharent ist und die deshalb
besonders geeignet ist, Affekte zu erregen.*” Bereits nach kurzer Zeit ging
aus dieser Form jedoch

auf unvorhergesehene Weise eine spektakular neue theatralische Dimension der
Musik hervor. Sehr bald schon setzte sie sich als neue Musik-Sprache durch:
sie verleibte sich die verbale Sprache mihelos ein, verlieh Zeit und Raum eine
neue Dimension, den Affekten eine neue Logizitit und bot sich dem Publikum
auf eine neue Weise dar.’%

Fir den »Bruch mit der traditionellen Polyphonie«®®! war das recitar
cantando zwar notwendig, in seiner Schlichtheit verschliss es jedoch
schnell und wurde als langweilig wahrgenommen, weil »ohne jede Ab-
wechslung der Konsonanzen und Ornamente«’?2. Einsetzbar wird es
damit entgegen seiner urspringlichen Intention rasch nur noch fir »af-
fektlose Erzihlungen und Gedankenginge«?. Auf diese Weise profiliert
sich das Rezitativ schlieflich als Gegenstiick zur Arie, auch wenn es ur-
springlich intendiert war als nattirliche Sprach-Musik, zur Ablosung der
Polyphonie durch die Melodie und dadurch einem natirlichen Duktus
folgend. Die Gleichzeitigkeit von Dichtung und Musik in der Oper hat
geradezu deren Konkurrenz provoziert. Der neue Charakter der Musik,
fulend auf der Idee des recitar cantando, das nach griechischem Vorbild
nach der Einheit von Musik und Dichtung sucht, etabliert die Melodie,
die sich dem zeitlich fliefenden Sprachduktus angleicht. Diese neuartige
sprachahnliche Gestaltung der Musik jedoch stellt die Hierarchie der
beiden konkurrierenden Kiinste endgiiltig zur Disposition. In der baro-
cken Entwicklung der Oper zum Spektakel — insbesondere der populiren

499 Vgl. ebd. S. 129.

500 Ebd., S.130.

501 Fubini/Kienlechner: Geschichte der Mustkdsthetik, S. 130.

502 Vincenzo Giustiniani: Discorso sopra la musica die suoi tempi [1643]. Hier zitiert nach
Fubini/Kienlechner: Geschichte der Mustkdsthetik, S. 130.

503 Giovanni Battista Doni: Trattato sulla musica scenica. Hier zitiert nach Fubini/Kienlech-
ner: Geschichte der Mustkdsthetik, S. 131.

201

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

italienischen opera buffa*** — nimmt die Affekterzeugung durch Musik
Ausmafle an, die die Dichtung zur Hilfskunst degradieren. Dabei wird
die Musik — vornehmlich in der barocken Arie — zum Inbegriff der
ausufernden Affektdarstellung; nach dem Slow-Motion-Prinzip werden
Szenen ausgebremst, geradezu eingefroren, und aufgeladen mit musikali-
scher Affekt-Ausbuchstabierung, die das Affekterzeugen zum Selbstzweck
werden ldsst. Trotzdem etabliert diese Praxis die Arie auf diese Weise
als die Emotionsgattung schlechthin und damit auch die Musik als das
Emotions-Medium. Die tberbordende musikalische Ornamentik hat in-
des zugleich ent-sprachlichende Effekte; die kiinstliche Ausschmickung
entfernt die Musik von einem sprachidhnlichen Duktus und bremst den
Vormarsch der Melodie aus. Gegeniiber Verfechtern der so retablierten
Harmonie-Figuren stehen Monteverdi und die Camerata fiorentina und
mit ihnen Anhinger des urspriinglichen Opernideals, innerhalb dessen
Musik und Sprache als Einheit begriffen und verbunden werden sollen.5%

Claudio Monteverdi (1567-1643) als ein relativ frither und sehr pro-
gressiver Vertreter revolutioniert dabei bereits zu Beginn des 17. Jahrhun-
derts das rhetorische Musikverstindnis: Eine musikalische Rhetorik, die
tber »hohle Ornamentierung«*% hinausgeht, wird von Monteverdi vor-
bereitet, setzt sich aber erst am Ende dieser Entwicklung — im frithen
18. Jahrhundert mit Mattheson und Scheibe — durch. Im Streit mit Gio-
vanni Maria Artusi (1540-1613) — ein Schiler Zarlinos — geht es wie noch
tber ein Jahrhundert spater bei Rousseau und Rameau darum, ob, wie
Artusi annimmt, »eine innermusikalische Logik tiber die Sprache herrsche
wie in der prima prattica« oder ob Monteverdis Sicht favorisiert werden
sollte, die »wie in der seconda prattica [...] die Sprache [...] zur Herrsche-
rin uber das musikalische Geschehen erheb[t]«5%7. Monteverdi mochte
rhetorische Figuren nicht nur als technisch-musikalisches Kompositions-
instrument aufgreifen, er orientiert die seconda prattica umfassend an der
»oratione«**8, Einem mimetischen Prinzip folgend soll dabei aber mehr

504 Die franzosische opera seria dahingegen als das konservativere Modell gestaltet sich ge-
mafs der rationalistisch-humanistischen Idee schlichter. Die Melodie, die in der opera
buffa auf dem Vormarsch ist, spielt in der opera seria eine weniger gewichtige Rolle
und damit einhergehend erhebt sich auch der Status der Musik weniger tber die Spra-
che (vgl. Fubini/Kienlechner: Geschichte der Musikdsthetik, S. 136-140).

505 Ebd., S.125.

506 Kalisch/Kaden: »Musike, hier: S. 279.

507 Ebd., S.278.

508 Zitiert nach ebd., S. 279.

202

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.4 Die »Trivialisierung« der Musik

als nur der Text abgebildet werden: Die musikalische Nachahmung soll
den gesamten »Sprechakt« umfassen, »der in sich logische wie gestische
Sprach- oder besser Sprechmomente verbindet.«<*” Ein kleinteiliges musi-
kalisches Affektvokabular wird hier zugunsten einer gréferen >Sprechein-
heit< aufgelost; musikalische Rhetorizitit wird nicht durch figurale Ele-
mente generiert, sondern durch ein »parlare in canto«’!? — ein Angleichen
von Sing- und Sprechsituation.

Der Harmonie-vs-Melodie-Streit, im Streit zwischen Monteverdi und
Artusi bereits angelegt, entwickelt sich zur verschirften Polemik. Er stellt
die Auffassung von Musik als expressiver Vervollstindigung einer Musik
als Ornament gegeniiber, damit einhergehend die italienische der franzo-
sischen Oper und findet so Eingang auch ins 18. Jahrhundert: Die Querel-
le, die sich an Auffihrungen der italienischen opera buffa in Frankreich,
v. a. um 1750 in Paris entziindet, setzt sich bis in die 1770er fort: »Noch
einmal wurde tber den richtigen Geschmack gestritten, doch umfaf3te die
Kontroverse dariiber hinaus einen Komplex von asthetischen, kulturellen,
philosophischen und unterschwellig sogar politischen Interessen, aus de-
nen dann eine neue Auffassung von Musik hervortrat.<’!! Rameau als un-
freiwillige Galionsfigur des aristokratischen, klassizistischen Geschmacks
der franzoésischen Tradition argumentiert gegen Rousseau bzw. die Enzy-
klopadisten, die im Sinne der Aufklirung Musik als »Ausdruckssprache
des Gefiihls begreifen<®2. Wahrend die franzosische Musik zu einem
»Synonym fiir intellektualistische Kunstlichkeit« geworden ist, steht die
italienische fir »melodische Spontaneitit«<*!3. Bei genauem Betrachten
der beiden Positionen wird deutlich, dass der Streit um das Primat von
Harmonie und Melodie gleichzeitig auch das Verstindnis von Musik als
Mathematik bzw. als Sprache betrifft, wie Fubinis pointierte Gegentiber-
stellung zeigt:

Rameau war auf der Suche nach den ewigen, natiirlichen Grundlagen der Mu-
sik und fand sie im einheitlichen Prinzip, auf dem die Harmonie sich aufbaut;
mittels dieses Prinzips stellt die Musik das Wort Gottes dar und wird dadurch
zu einer absoluten und privilegierten Kunst. Der Geist Rousseaus stand diesem
pythagoreischen Denken fern; seine Wiederaufwertung der Musik erfolgt auf
dem Wege der Aufwertung des Gefiihls: als Sprache des Gefiihls ist die Mu-

509 Ebd.,S.279.

5§10 Zitiert nach ebd.

511 Fubini/Kienlechner: Geschichte der Mustkdsthetik, S. 160.
512 Ebd., S.161.

513 Ebd., S.162.

203

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

sik dem Herzen am nichsten. Rameau zufolge bringt die Musik die hochste
Vernunft zum Ausdruck, die ein und dieselbe ist fiir alle Zeiten und fir alle
Volker. Rousseau zufolge drickt die Musik den unendlich vielfiltigen Nuan-
cenreichtum des menschlichen Herzens aus. Der Charakter der Melodie variiert
von Volk zu Volk und von Jahrhundert zu Jahrhundert. Fir Rameau ist Musik
universal verstandlich, denn alle Menschen nehmen an der Vernunft teil. Fir
Rousseau ist die Verstehbarkeit von Musik historisch und kulturell bedingt: >Ein
jeder wird nur von jenen Akzenten beriihrt, die ihm vertraut sind< und die Me-
lodie verdndert sich mit der jeweiligen Sprache eines Landes oder Volkes.>!4

In der Gegenitiberstellung von Rousseau bzw. den Enzyklopadisten und
Rameau wird die Spannung zwischen rationalistischer und sensualisti-
scher (Musik-)Asthetik sichtbar, die zum einen das Musikverstindnis als
mathematische bzw. sprachliche Kunst abbildet und damit einhergehend
zugleich die intensive Auseinandersetzung zwischen Sprache und Musik
sichtbar macht. Letztlich kann in der frihen Neuzeit sowohl in konser-
vativen als auch in progressiven Entwicklungen der Musiktheorie eine
gemeinsame Linie ausgemacht werden — wenn auch durch verschiedene
Grundannahmen motiviert: die Tendenz zur Versprachlichung der Mu-
sik. Elemente der Sprachassimilation konnen sowohl im Entwurf des
barocken Affektvokabulars als kleinteiliger Technik erkannt werden, als
auch in ithrem Gegenmodell, der Abwendung von der Polyphonie hin zu
Monodie und Melodik als neuer Ansatz, dem Sprachduktus folgend und
das harmonisch-mathematische Modell infrage stellend.

1.4.3 Trivium —Versprachlichung im 18. Jahrhundert

Die frithneuzeitlichen Rhetorisierungstendenzen fithren im 18. Jahrhun-
dert zur schlussigen Folge: »Mit Matthesong, so schreibt Keil,

begann [...] in der Geschichte der Musikasthetik und Musiktheorie, was man
die Trivialisierung der Musik nennen konnte: die Musik wurde aus dem qua-
drivialen Umfeld, aus ihrer Verwandtschaft mit den mathematisch-naturwissen-
schaftlichen Disziplinen nebst deren kosmologischem Bezug herausgeldst und
in das Trivium versetzt, zu den Sprachfichern, zur Rhetorik und Poesie, in
deren Mittelpunkt der Mensch mit seinen Affekten, seinen Gefithlsregungen,
seinem Winschen und Sehen stehe.5%

514 Ebd., S.164.
515 Keil: Musikdsthetik und Musiktheorie, S. 100.

204

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.4 Die »Trivialisierung« der Musik

Neben dieser eher uniiblichen Ausdeutung des Begriffs >Trivialisierung:
als Verschiebung der Fachbereichs-Zugehorigkeit — bei Keil wohl als
Wortspiel zu verstehen — passt die Begrifflichkeit aber auch in anderer
Hinsicht: Die naheliegende Begriffsbedeutung von >Trivialisierung« im
Sinne des Trivial-gewohnlich-Machenden’'¢ ist bezeichnend fiir Verinde-
rungen der Musiktheorie im 18. Jahrhundert. Musik wird nicht nur zu
den Sprachfichern verlagert — sie 16st sich auch aus dem Einflusskreis des
Gelehrtentums. Nicht mehr nur Musikgelehrte fiihlen sich befugt, tiber
Musik zu sprechen und sie auszuiiben. Theoretische Schriften tiber Musik
gibt es auch von Nicht-Musikern (wie z. B. Rousseau)’!”. Die Musikpraxis
offnet sich fir ein breites Feld von Liebhabern und Laien,’'® wird »allge-
mein zuginglich«*®® und mitunter sogar zum Experimentierfeld wie bei
Gerstenberg — ebenfalls nur Laienmusiker.

Die vollstaindige Verlagerung ins Trivium, das Verstindnis von Musik
als einer Art Rhetorik, ist ein lange vorbereiteter Schritt. Das bis dato im-
mer noch unweigerlich an die Mathematik gekniipfte Musikverstindnis
kritisiert Mattheson aufs Schirfste:

Allein zu glauben, und andere lehren zu wollen: daf§ die Mathematik der Mu-
sik Herz und Seele sey; dafl alle Gemuths-Verinderungen, so durch Singen
und Klingen hervorgebracht werden, blof in den verschiedenen duferlichen
Verhaltnissen der Tone ihren Grund haben, solches ist noch viel drger und
irriger, als obiger Ausspruch.’2

516 Sowohl der Begriff Trivium als auch der Begriff trivial gehen auf den gleichen latei-
nischen Wortursprung zurtick: lat. trivium = Kreuzung dreier Wege (vgl. »Duden.
Eintrag Triviume, Internet: https://www.duden.de/rechtschreibung/Trivium, zuletzt
gepriift am: 02.02.2018). Wihrend sich die Bedeutung bei >Trivium« v. a. im Bild der
drei Wege zur Erkenntnis stitzt (analog das Quadrivium auf vier Wege), zielt die Be-
deutung von strivial< eher auf den Gemeinplatz ab, den der Platz einer Wegkreuzung
darstellt.

517 Vgl. dieses Kapitel, S. 199ft.

518 Zum Dilettantentum im 18. Jahrhundert siche Kap. 1.5.1, insbesondere S. 221.

519 Eintrag »trivial« in: Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. 16 Bde. in 32
Teilbde. Leipzig 1854-1961 (zitiert nach http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemm
a=trivial, zuletzt geprift am: 15.03.2019).

520 Johann Mattheson: Der vollkommene Capellmeister. Das ist die griindliche Anzeige aller
derjenigen Sachen, die einer wissen, konnen und vollkommen inne haben mufS, der einer Ca-
pelle mit Ebre und Nutzen vorstehen will., Hamburg 1739, Vorrede S. 16. Anm.: »obiger
Ausspruch« verweist auf den einleitenden Satz des Kapitels VI. der Vorrede (Von der
musikalischen Mathematik): »dafl die Mathematik bei der Musik nichts helffe, ist un-
richtige, a. a. O.

205

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://www.duden.de/rechtschreibung/Trivium
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=trivial
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=trivial
https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.duden.de/rechtschreibung/Trivium
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=trivial
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=trivial

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Laut Mattheson liegt der Verdienst der Mathematik fiir die Musik darin,
mit ihrer Hilfe Tonverhaltnisse ordnen zu kénnen und so technisch zum
Verstindnis der Harmonien beizutragen; mehr aber auch nicht. Die Ver-
haltnisse der Tone und Klinge gingen aus der Natur selbst hervor, die
Mathematik sei nur ein Werkzeug, diese zu erfassen und abzubilden.5?!
Das reiche aber nicht: Wer verstehen wolle, wodurch bei Musik eine
Gemiitsbewegung hervorgerufen werde, der sollte sich »wahrlich nicht
[auf] die Klinge an und fir sich, [...] ihre Grofe, Gestalt und Figur
allein<®?? und damit auf ihre mathematisch analysierbare Harmonik und
technische Ausfithrung beschrinken. Es seien die Begleitumstinde der
Musik, die die Seele empfinden lassen und die mathematisch eben nicht
erfassbar sind — die unbestimmt bleiben. Mattheson stellt anstelle der na-
turwissenschaftlichen Fassbarkeit der Musik die Trias »natirliche[r], mo-
ralische[r] und rhetorische[r] Verhaltnisse«$23. Mattheson setzt Moral und
Rhetorik anstelle der Mathematik als Analyse- und Beschreibungsmodell
der Musik.*24 Er dekonstruiert damit die quadriviale, naturwissenschaftli-
che Herangehensweise vollends zugunsten eines geisteswissenschaftlichen
Zugangs, der sich anthropologisch orientiert und dies nicht mehr auf
kosmologischer Basis.

Im Zuge dieser Rhetorisierung ist es konsequent, dass Mattheson
wie Rousseau die Melodik tber die Harmonik stellt*?S. Eine >deutliche«
Melodiefithrung kommt der natiirlichen Redefithrung naher als durchor-
ganisierte, moglicherweise polyphon angelegte Harmonik, bei der sich
jegliches Horverstindnis im Stimmengewirr verlieren muss. In diesem
Zusammenhang ist die Reihenfolge, die Mattheson den »Umstinde[n]
und wahre[n] Eigenschafften des Singens und Spielens«32¢ gibt, durchaus
programmatisch zu verstehen: »in Ansehung der Gemiths-Bewegungen,
als Schreib-Arten, Worte, Melodie, Harmonie usw.«*?” Auch genealogisch

521 Vgl. Mattheson: Vollkommener Capellmeister, Vorrede S. 16.

5§22 Ebd., Vorrede S. 17.

523 Ebd., Vorrede S. 21.

524 Vgl. ebd., Vorrede S. 18.

525 Siehe hierzu Hauptstiick 7 (Vom mathematischen Verhalt aller klingenden Intervalle)
und 8 (Von der Kunst die Melodien aufzuschreiben) (Mattheson: Vollkommener Capell-
meister, S.41-60 (VII, VIII)). In der Vorrede bezieht Mattheson sich diesbeziiglich im
Besonderen darauf, in welcher Reihenfolge man ein Musikstiick anfertigt (vgl. ebd.,
Vorrede S. 22).

526 Mattheson: Vollkommener Capellmeister, S. 2 (1.§ 7).

527 Ebd.

206

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.4 Die »Trivialisierung« der Musik

leitet Mattheson den Ursprung der Melodie nicht aus der HarmonieS28
— als die mathematisch geordnete Kategorie der Musik —, sondern aus
der Sprache selbst ab*?® und bekraftigt damit ihren Status als sprachlich
organisierte Kunst, in der die Vortragenden zu »Leser[n] und Vorleser[n]
von [...] Melodien«®39 werden. Mattheson betrachtet Musik nicht mehr
in mathematisch-analytischen Zusammenhingen, sondern als rhetorische
Kunst, und so gehoren »zu einer Composition dreierlei: Inventio (Die Er-
findung), Elaboratio (Die Ausarbeitung), Executio (die Ausfihrung oder
Auffihrung), welches eine ziemliche nahe Verwandschafft mit der Orato-
rie oder Rhetorique (Rede-Kunst) an den Tag leget.«*3! Wie die Rhetorik
ist die Musik demnach eine »Wissenschafft und Kunst, geschickte und
angenehme Klange kliglich zu stellen, richtig an einander zu fiigen, und
lieblich heraus zu bringen.«%3? Sprachliche und rhetorische Anwendungs-
schemata werden in Kompositionstechnik um der neuen Musikrezeption
Willen an die Stelle gesetzt, wo zuvor die Mathematik und Harmonik als
grundlegend galten; dartiber hinaus versuchen Literaten und Philosophen
eine Sprach- und Lauthistorik zu rekonstruieren, die das Begreifen von

528 »dafl die Melodie aus der Harmonie entspringen soll, ist ein falscher, verfithrerischer
und schadlicher Satz [...].« (Ebd., Vorrede S. 22)

529 Die »Melodica [...] ist eine wirckende Geschicklichkeit in Erfindung und Verfertigung
solcher singbarer Sitze, daraus eine Melodie erwichst« (ebd. Zweites Hauptstiick
§ 20, S. 6). Oder an anderer Stelle: »Was die Fufle in der Dicht-Kunst bedeuten, solches
stellen die Rhythmi in der Ton-Kunst vor, deswegen wir sie auch Klang-Fiffe nennen
wollen« (ebd., S. 160 (VL.§ 2)).

530 Ebd., S.7 (IL.§ 32).

531 Johann Mattheson: Das Neu-Erdffuete Orchestre. oder Griindliche Anleitung/Wie ein Ga-
lant Homme einen vollkommenen Begriff von der Hobeit und Wiirde der edlen Music erlan-
gen/seinen Gout danach formieren/die Terminos technicos verstehen und geschicklich von die-
ser von dieser vortrefflichen Wissenschaft raisonnieren moge, Hamburg 1713, S. 104 (IL§ 3).
Zeichensetzung verbessert.

532 Mattheson: Vollkommener Capellmeister, S. 5 (IL§ 15). Mattheson fiihrt weiter aus: »Mit
der Wissenschafft ist es allein nicht ausgerichtet; die Kunst wird gleichfalls dazu erfor-
dert. [...] Also sind zwar geschickte und angenehme Klinge die Materie; aber sie miis-
sen kinstlich angeordnet und aufs beste heraus gebracht werden, worin eigentlich die
Form besteht.« (Ebd., S. 5 (IL.§ 17)) Eine dhnliche Einteilung findet sich an vielen Stel-
len des Vollkommenen Capellmeisters, u. a. auch noch im Zweiten Hauptstiick § 25. Bei
diesem Zitat ist dem Umstand Rechnung zu tragen, dass der Begriff >Kunst« sich erst
im 18. Jahrhundert vom Begriff >Wissenschaft« lst. Vorher war »die Geometrie ebenso
Kunst wie die Musik« (Klaus Gerth: Studien zu Gerstenbergs Poetik. Ein Beitrag zur Um-
schichtung der dsthetischen und poetischen Grundbegriffe im 18. Jabrbundert, Gottingen
1960, S.68). Als praktische Ausfithrung und handwerkliches Geschick emanzipiert
sich >Kunstc< im 18. Jahrhundert vom theoretischen Gebiet der >Wissenschaft< (vgl.
ebd., S. 68).

207

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Musik als Rhetorik — als Sprachkunst — auch genealogisch rechtfertigen.’33
Rhetorik ist nicht mehr nur Kompositionstechnik, die eingesetzt wird,
um die theoretisch-mathematische Kunst Musik praktisch umzusetzen.
Rhetorik ist jetzt die konsequent richtige Technik fiir eine Musik, die
Theoretiker als Sprachkunst begreifen.

Gerstenberg diirfte mit diesem rhetorischen Musikverstindnis v. a.
durch Johann Adolph Scheibe (1708-1776) in Berithrung gekommen sein,
mit dem er in Kopenhagen im gleichen Haus gewohnt hat.3* Scheibe
teilt Matthesons rhetorisches Musikverstaindnis und schreibt in seinem
Critischen Mustkus [1745]: »So ist es denn nun so viel gewifSer, daf§ wir uns
in der Musik allerdings auch derselben Mittel bedienen miussen, deren
sich die Dichter und Redner bedienen, und die gewissermafSen selbst aus
der Tonkunst zuerst entstanden sind«*3S. In diesem Zusammenhang sei
auf die eingangs bei Gerstenberg aufgefallene Terminologie hingewiesen,
denn die Begriffe »deutlich und sprechend«, wie Gerstenberg sie fiir das
Verstehen von C. P. E. Bachs Freie Fantasie gebraucht, konnen im Zusam-
menhang mit Scheibe als direkte Anwendung der klassischen Rhetorik
auf die Musik gelesen werden:

Die Begriffe »deutlich und sprechend« scheinen eine direkte Ubertra-
gung der dispositio als Elemente der klassischen Rhetorik zu sein. »Rheto-
rik und Poetik der Aufklirung tbersetzen die oberste Tugend der durch-
sichtigen und eindeutigen Rede aus der Antike durchweg mit dem Wort
»Deutlichkeit«.«33¢ Die >Deutlichkeit« als ein Moment der »inneren Glie-
derung«®¥” funktioniert bei Scheibe gemafS der dispositio die Gedanken
gliedernd, voneinander abhebend, in eine Melodie gieffend: eine »auserle-
sene Wahl und Ordnung des Vortrags und der Gedanken« ist die Grund-
lage fur »die schonste Melodie und Harmonie«*38. Von hier aus erklart

533 Zu Sprachursprungstheorien gibt es deswegen im 18. Jahrhundert zahlreiche Schrif-
ten. Vgl. hierzu auch Kap. 1.2.1.

534 Carl Philipp Emanuel Bach: Briefe und Dokumente. Hg. von Ernst Suchalla, Gottingen
1994, S.397. Scheibe ist seit 1744 koniglich-danischer Hofkapellmeister in Kopenha-
gen (vgl. ebd.), Gerstenberg zieht 1765 nach mehrfachen vorherigen Besuchen nach
Kopenhagen (vgl. Anne-Bitt Gerecke: Transkulturalitit als literarisches Programm. Hein-
rich Wilhelm von Gerstenbergs Poetik und Poeste, Gottingen 2002, S. 16).

535 Johann Adolph Scheibe: Critischer Musikus, Neue, vermehrte und verbesserte Auflage,
Leipzig 1745, S.775.

536 Davide Giuriato: »Klar und deutlich<. Asthetik des Kunstlosen im 18./19. Jahrhundert, Frei-
burg im Breisgau, Berlin, Wien 2015, S. 50.

537 Nowak: Musikalische Logik, S. 113.

538 Scheibe: Critischer Mustkus, S. 762.

208

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.4 Die »Trivialisierung« der Musik

sich Gerstenbergs Verstindnisansatz: Musik »deutlich und sprechend«
zu verstehen bedeutet nicht, ein technisch ausgefeiltes, kleinteiliges mu-
sikalisches Vokabular zu etablieren, sondern einerseits den Duktus einer
Melodie wie den Sprachfluss einer Rede zu verstehen und andererseits
die zugrunde liegenden semantischen Elemente zu erfassen. So wird die
Musik nicht durch komplexe Intervallstrukturen zusammengehalten, die
gleichzeitig auch noch als Abbild des Kosmos herhalten miissen, der
wiederum sinnstiftender Urgrund und ontologische Basis der Musik ist.
Die melodische Musik generiert ihren inneren Sinnzusammenhang aus
einer monologischen Verlaufsstruktur heraus, in deren Zentrum nicht der
gesamte Kosmos steht, sondern schlichtweg der Gedanke oder die Emp-
findung eines Menschen. Die Melodie ist das Einheit stiftende Element,
die dispositio in sich fassend und nach ihr funktionierend. Der Schritt, die
Melodie statt der Harmonie der Musik zugrunde zu legen, schafft eine
neue musikalisch-rhetorische Struktur: Die Kompositionstechnik macht
sich die Rhetorik nicht mehr in kleinteiliger, punktueller Vorgehensweise
als Fundus fir Harmoniefiguren zunutze, sondern entlehnt der Rhetorik
ihre eigentliche Intention und Vorgehensweise - sie schafft gleichsam eine
mitreiffende Rede, die in ihrem Gesamtverlauf tiberzeugt, wie auch Schei-
be beobachtet: »Wir treffen in der feurigen Schreibart unserer verntnftigs-
ten Componisten eine starke Ahnlichkeit mit der Schreibart eines feuri-
gen Dichters und eines tiberzeugenden und bewegenden Redners an«3,
Wenn Gerstenberg C. P. E. Bachs Freie Fantasie in diesem Sinne von
»deutlich und sprechend« als einen Redeverlauf versteht, dann braucht
er dafiir dieses monologische Moment der Musik, denn dieses ist die
Voraussetzung fiir die Umsetzung eines solchen musikalischen Monologs
in einen poetischen. Gerstenbergs »exzentrischer Versuch« braucht genau
diese musikalisch-strukturellen Voraussetzungen, die die final-vollstindige
Rhetorisierung der Musik und das Primat der Melodie mit sich bringen.
Mit der Entwicklung von Asthetik und Anthropologie im 18. Jahrhundert
wird der Begriff »deutlich« neu konturiert: »[I]m asthetischen Projekt, das
sich als Wissenschaft von der sinnlichen Erkenntnis gerade durch den
Ausschluss des deutlichen Begriffs definiert hat, [gewinnt] eine zur gno-
seologischen Architektur der Aufklirung schiefstehende »asthetische Deut-
lichkeit< Profil.«>*0 Gerstenbergs Werk, das situiert ist innerhalb entschei-
dender asthetisierender Umbriiche des 18. Jahrhunderts, kann durchaus

539 Ebd., S. 654-655.
540 Giuriato: Klar und deutlich, S. 53.

209

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

mit beiden Begriffsprofilen operiert haben, wie auch analog seiner Affekt-
bzw. Empfindungsisthetik eine doppelte bzw. sich selbst tiberholende
Asthetik bescheinigt werden kann. So arbeitet Gerstenberg sich daran
ab, die Unbestimmtheit des musikalischen Ausdrucks in aufklarerischer
Manier bestimmen zu wollen. Einerseits fasziniert von der Musik und der
Unmittelbarkeitsasthetik, die Begreifen tberfliissig macht*#!, andererseits
getrieben von der Ergriindung dieses Faszinosums offerieren Gerstenbergs
Arbeiten eine rationalistisch-empfindsame Ambivalenz. Die Verwendung
von »deutlich« unter asthetischen Vorzeichen bringt im Begriff der >as-
thetischen Deutlichkeit< Erkenntnis und sinnliche Wahrnehmung zusam-
men. Dartiber hinaus wird die >Deutlichkeit< in diesem Kontext »tber
ein mediales Dispositiv«’4? vermittelt und definiert. Gerstenbergs Verwen-
dung des Begriffs »deutlich« — eigentlich gebrauchlich fiir sprachlich-be-
griffliche Erkenntnis — fiir einen musikalischen Kontext thematisiert die
mediale Vermitteltheit jeglicher sinnlichen Erkenntnis, egal ob Musik
oder Sprache.

1.5 Wie ist Musik asthetisch verstandlich? C. P. E. Bach und Gerstenberg

Carl Philipp Emanuel Bach (1714-1788) gilt als prigend fiir ein neues
Musikverstindnis und einen epochalen Wandel der Musikasthetik Mit-
te des 18. Jahrhunderts: Seine Musik(-Theorie) ist der Umschlagpunkt
zwischen frihneuzeitlichen Affektwirkungsmodellen und empfindsamer
Ausdrucksisthetik. Alle bisherigen Musikverstindnis-Modelle finden in
seinem Schaffensumkreis ihren Kulminations- oder Uberwindungspunkt.
Dieser Schaffenskreis ist hauptsichlich ab der Jahrhundertmitte in Berlin
auszumachen, erfahrt aber tber Briefkorrespondenzen und C. P. E. Bachs
Umzug nach Hamburg auch Erweiterungen nach Kopenhagen, Leipzig
und Hamburg, so auch zu Gerstenberg, der mit Bach eine Korrespondenz
fihrte.54 Gerstenbergs literarisches und kritisches Werk, dessen musikali-
sches Durchdrungensein der Untersuchungsgegenstand dieser Arbeit ist,
steht in direktem Zusammenhang mit Bachs Musikasthetik und ebenso

541 Siche hierzu Gerstenbergs Begriff von lyrischer Poesie, Kap. 2.1.

542 Giuriato: Klar und deutlich, S. 52.

543 Die entsprechenden Briefe von C. P. E. Bach und Gerstenberg finden sich abgedruckt
bei Carl Philipp Emanuel Bach: Briefe und Dokumente. Hg. von Ernst Suchalla, Gottin-
gen 1994.

210

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.5 Wie ist Musik asthetisch verstandlich? C. P. E. Bach und Gerstenberg

wie dieses an einem Wendepunkt der (musikalischen) Asthetik Mitte des
18. Jahrhunderts.

Der Berliner Kreis aus Musikern und Literaten, in dem C. P. E. Bach
sich bewegt — er ist immerhin 30 Jahre dort, von 1738-1768%# —, stiftet
dabei Verkntpfungen zwischen Bach und Gerstenberg>#. Das grofse Netz-
werk, in dem sich beide bewegen, bildet den geistigen Nahrboden fir
eine neue Musikisthetik. Mit der Thronbesteigung Friedrichs II. im Jahr
1740 wird Bach als Kammercembalist in den koniglichen Dienst gestellt.

Der Kreis der Musiker am preufSischen Hofe hat auf C. Ph. E. Bach, zumin-
dest bis zum Ausbruch des Siebenjihrigen Krieges im Jahre 1756, sicherlich
anregend gewirkt. Die Brider Joh. G. und C. H. Graun, Fr. Benda, Quantz,
Joh. Janitsch u. a. garantierten kinstlerische Impulse, dies um so mehr, als
sich neben den héfischen Pflichten birgerliche Musizier- und Gesprachskreise
bildeten (Akademie, Musikiibende Gesellschaft, Musikalische Assemblée [sic]
etc.).546

Ein sehr bedeutender Zirkel war dabei der Kreis um den Dichter Johann
Wilhelm Ludwig Gleim (1719-1803), der sich regelmifSiig im Montags-
club traf. Der Klub - urspringlich Donnerstagsklub und bis heute be-
stechend*” — ging aus einer Gesellschaft hervor, die Christian Gottfried
Krause (1719-1770) 1749 nach englischem Vorbild gemeinsam mit eini-

544 Vgl. Giinter Wagner/Ulrich Leisinger: »Bach, Carl Philipp Emanuels, in: Die Musik in
Geschichte und Gegenwart. Allgemeine Enzyklopddie der Musik, Personenteil 1: Aa-Bea,
Kassel 1999, S.1312-1358, hier: S. 1313. Wahrend des Siebenjihrigen Kriegs hat auch
C. P. E. Bach Berlin voriibergehend verlassen. Auch einige andere Reisen unterbre-
chen Bachs Aufenthalt in Berlin. Die tatsichliche Dienstzeit bei Friedrich II. grenzt
C. P. E. Bach auf den Zeitraum zwischen 1740 und November 1767 ein: »Gewisse Um-
stinde machten jedoch, daf ich erst 1740 bey Antritt der Regierung Sr. preussischen
Majestit formlich in Dessen Dienste trat, und die Gnade hatte, das erste Flotensolo,
was Sie als Konig spielten, in Charlottenburg mit dem Fligel ganz alleine zu beglei-
ten. Von dieser Zeit an, bis 1767 im November, bin ich bestindig in preissischen
Diensten gewesen, ohngeachtet ich ein paarmal Gelegenheit hatte, vortheilhaften Ru-
fen anderswohin zu folgen.« (Carl Philipp Emanuel Bach: »Autobiographiec,
in: Charles Burney (Hg.): Carl Burney’s, der Mustk Doctors, Tagebuch seiner musikalischen
Reisen. Durch Bohmen, Sachsen, Brandburg, Hamburg und Holland, Hamburg 1773,
S.199-209, hier: S. 200.)

545 Siehe Abbildung 5 und Abbildung 6, S. 214-215.

546 Wagner/Leisinger: »C. P. E. Bach, hier: S. 1314.

547 Vgl. Der Montagsklub in Berlin 1749-1899. Fest- u. Gedenkschrift zu seiner 150sten Jahres-
feter, Berlin 1899, S. 3. Der Name »Montagsklub« wird erst 1780 festgehalten, dass die
Zusammenkiinfte immer montags stattfanden, lasst sich erst ab dem Jahr 1760 belegen
(vgl. ebd., S. 6). Das Grindungsdatum, ab dem die Gesellschaft als Klub gefiihrt wird,
fallt auf das Jahr 1749 (vgl. ebd., S. 3).

211

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

gen Freunden grindete.’*® Unter diesen Grindungsmitgliedern waren
aufler Krause noch Gleim, Carl Wilhelm Ramler (1725-1798), Johann
Georg Sulzer (1720-1779) und Ewald Christian von Kleist (1715-1759).
In der Zeit des Gleim-Kreises gehdren ihm bedeutende Schriftsteller und
Musiker an: Unter den Dichtern und Philosophen sind auffer Gleim Mo-
ses Mendelssohn (1729-1786), Gotthold Ephraim Lessing (1729-1781),
Anna Luise Karsch (1722-1791) und Christoph Friedrich Nicolai (1733-
1811) vertreten. Dazu gesellen sich die Musiker — teilweise bereits oben im
Umfeld Bachs verortet — Johann Friedrich Agricola (1720-1774), Johann
Joachim Quantz (1697-1773) und Carl Heinrich Graun (1704-1759). Zur
Berliner Musiklandschaft gehdren in der zweiten Hilfte des 18. Jahrhun-
derts aufferdem Friedrich Wilhelm Marpurg (1718-1795), Johann Philipp
Kirnberger und Johann Abraham Peter Schulz (1747-1800).54 Auch in
Berlin wurde die Diskussion um das Primat der franzosischen und der ita-
lienischen Oper »mit kaum tiberbietbarer polemischer Scharfe«’? gefiihrt.
Den Startschuss fiur diese Debatte, von der das Musikschriftentum und
die breite musikasthetische Diskussion Berlins ausgehen, geben Agricola
als Fursprecher des italienischen und Marpurg als Verteidiger des franzosi-
schen Musikstils in den 1740ern. Dieses Thema eroffnete »den Reigen der
musikkritischen Schriften in Berlin<®S! und markiert zugleich deren geis-
tesgeschichtliche Verortung: zwischen Aufklirung und Empfindsamkeit,
zwischen Rationalismus und Gefiihl, zwischen Klassizismus und Origina-
litat. Im Kreis der Dichter und Musiker wird poetologisch und musikas-
thetisch argumentiert. Das erlaubt, die Debatten einerseits von der Oper
zu l6sen und auf genuin musikalische Fragen zuzuspitzen’s?, sie anderer-
seits aber auch in poetischem Umfeld zu verorten. In Berlin entstanden ei-

548 Vgl. Karsten Mackensen: »Krause, Christian Gottfried«, in: Die Musik in Geschichte und
Gegenwart. Allgemeine Enzyklopddie der Musik, Personenteil 10: Kem-Ler, Kassel 2003,
S. 629-632, hier: S. 629.

549 Vgl. Siegbert Rampe: Carl Philipp Emanuel Bach und seine Zeit, Laaber 2014, S.262—
264; Hans-Gunter Ottenberg (Hg.): Der critische Musicus an der Spree. Berliner Musik-
schrifttum von 1748 bis 1799; eine Dokumentation, Leipzig 1984, S.3-51; Auflerdem
https://www.cpebach.de/ueber-bach/menschen-und-orte/berliner-freunde, zuletzt
geprift am: 08.02.2018.

550 Ottenberg: Critischer Musicus, S. 8.

551 Ebd.

552 Vgl. Laurenz Liitteken: »Tradition versus Aufbruch? Carl Philipp Emanuel Bach und
das 18. Jahrhunderts, in: Wolfram Enflin/Christine Blanken (Hg.): Carl Philipp Ema-
nuel Bach im Spannungsfeld zwischen Tradition und Aufbruch. Beitrige der interdiszipli-
niaren Tagung anlisslich des 300. Geburtstages von Carl Philipp Emanuel Bach,
6.-8. Mirz 2014 in Leipzig, Hildesheim, Ziirich, New York 2016, S. 1-18, hier: S. 13.

212

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://www.cpebach.de/ueber-bach/menschen-und-orte/berliner-freunde
https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.cpebach.de/ueber-bach/menschen-und-orte/berliner-freunde

1.5 Wie ist Musik asthetisch verstandlich? C. P. E. Bach und Gerstenberg

nige literarische und musikésthetische Organe von grofler zeitgenossischer
Bedeutung, darunter die Briefe, die neueste Literatur betreffend (1759-1765,
Hg. von Lessing, Mendelssohn, Nicolai), die Critischen Nachrichten aus dem
Reiche der Gelebrsamkeit (1750-1751, Hg. von Lessing, Ramler, Sulzer),
Krauses Buch Von der musikalischen Poesie (1753), das »Epoche machende
vierbandige Werk Allgemeine Theorie der schonen Kiinste<>>3 (1771-1774,
Hg. von Sulzer, einige Artikel von Kirnberger, Artikel ab Buchstabe S von
Schulz)*5* und nicht zu vergessen die Musikibungs- bzw. Interpretations-
schulen von Quantz (Versuch einer Anweisung die Flote traversiere zu spielen,
1752) und C. E. P. Bach (Versuch iiber die wabre Art, das Clavier zu spielen
1753).55 Zum Berliner Musikschriftentum dieser Zeit gehort aufferdem
Marpurgs Critischer Musicus an der Spree (1749-1750)%%¢. Dieses Umfeld
bietet reichlich asthetische Anregungen und Austauschmoglichkeiten fir
Bach. Auflerdem enthalt diese Auflistung einige Kontaktpunkte zu Gers-
tenberg bzw. zu dessen Umfeld in Kopenhagen, dartiber hinaus wird aber
auch ein bedeutendes, dichtes nord- bzw. danisch-deutsches Dichter- und
Musikernetzwerk sichtbar, das es erlaubt, von einer nordischen Musikas-
thetik zu sprechen (sieche Abbildungen 5 und 6).

553 Rampe: C. P. E. Bach und seine Zeit, S. 264.

554 Wolfgang Riedel: »Erkennen und Empfinden. Anthropologische Achsendrehung und
Wende zur Asthetik bei Johann Georg Sulzerc, in: Hans-Jiirgen Schings (Hg.): Der gan-
ze Mensch. Anthropologie und Literatur im 18. Jabrbundert, Stuttgart 1994, S. 410-439,
hier: S. 433.

555 Vgl. Rampe: C. P. E. Bach und seine Zeit, S. 262-265.

556 Ottenberg: Critischer Musicus, S.55-56. Bei Ottenberg findet man eine umfingliche
»Chronologie und Bibliographie des Berliner Musikschriftentums von 1748-1799«,
siche gleichnamiges Kapitel, ebd., S. 55-82.

213

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

G. F. E. Schénborn
(1768-1770) G. B. Funk
(1756-1769)
M. Claudius  J. P. A. Schulz
(1764-1765) (1787-1795) 1. H. E. Bernstoff

Kopenhagen (1750-1770)
Friedrich V. (1746- 11766)
H. W. v. Gerstenberg
A Scheibe  (1765-1775) P. Sturz
(1740-1749) (1768-1772)

176011776,
(Ll e — (]37'51(]1"["75;‘(’)“1‘
(1754-1771) (1751-1770)
. F. L. und C. Stolberg
(1759-1765 E 107}3551576:;2 (wachsen ab 1765 bei
Tondern (I767=1774) Klopstock auf-1770,
auBerdem in Kopenhagen
1773 -1793)
H. W. v. Gerstenberg
(1775-1789)
A}}tona F. G. Klopstock
: g 1770-+1803)
amburg(
C.P. E. Bach F. G. Resewitz
E. Lessing | (1768-11788) N Mendelssotin (1755-1757)
( G. P. Telemann (1742- $1786) G. Benda C. F. Nicolai
(1721-t1767) (1740-1748) (173341811, mit

G. M. Telemann J. F.Reichardt (1778)

(1755-1770) (IMQ. £ Agricola
ATT6-1TTD 1741-41774)  F. W.Marpurg
C.P. E.Bach Berlin (1746-11795)

Unterbrechungen)

J.G. Sulzer (1738-1768) g “h1l J.J.Quantz
AT4T-11719) | o cleim (1740-1786) (I741-41773)
A. L. Karsch (1741-1747) C. G. Krause

176111791 J.P. Kimberger (1753_+1770
( ) C. W. Ramler (1758-11783) ( f )
(1747-11798) G. E. Lessing

J.P.A.Schulz  (1748-1751)
(1764-1770)  (1752-1755)
(1774-1780)  (1758-1760)

H. W. erstenberg C. F. WeiBle
Tl (1787-59) . F. Gellgrt (1745-1759)
(1734-1738) (1760-1804)
sl Umzug Gerstenberg Jena (1741-1769)  C.P. E.Bach | pgricola
Umzug M. Claudius Lelleg (1723-1738)  (1738-1741)
C.E: E. Bach (1759-1763), I.A. Cramer  J. P. Kirnberger
(Jahr-Jahr) Aufenthaltsdaver in : G- Klopstock "7 45y (1739-1741)
der jeweiligen Stadt (1745-ca. 1750)
) G.E.Lessing G- P. Telemann
(rag-17ag) (7011709

Abb. 5: Nord- bzw. dinisch-deutsche Dichter- und- Musikerlandschaft um Gersten-
berg und Bach®Y’

557 Eigene Grafik. Personliche Verbindungen wurden in dieser Grafik nicht markiert. Bei
gleichzeitigem Aufenthalt in einer Stadt ist — v. a. wegen der Gesellschaften, in denen
die meisten der aufgefiihrten Personen regelmafig unterwegs waren — von personli-
chem Kontakt zwischen allen dort Ansassigen auszugehen. Umziige wurden nur fir
Gerstenberg und Bach grafisch hervorgehoben. Die Daten dieser und der folgenden
Grafik wurden aus zahlreichen Quellen zusammengetragen; v. a. die Korrespondenzen
von Gerstenberg mussen aus sehr verschiedenen Quellen rekonstruiert werden, da es
keinen Sammelband gibt, der diese in sich vereint. Fiir die Quellenangaben zu Abb. 5
und Abb. 6 sei auf das Abbildungsverzeichnis (S.497) verwiesen, um den Anmer-
kungsapparat an dieser Stelle nicht unverhaltnismigig anschwellen zu lassen.

214

https://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. il O



https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.5 Wie ist Musik asthetisch verstandlich? C. P. E. Bach und Gerstenberg

H. W. v. Gerstenberg

——» N.Schiérring
» J.A. Scheibe

G..E. E. Schénborn
"

M: Claudius
Y
FA. Sramer
’ J. H. E. Bernsto! ;
\\ N i
4
F. L. un
i C. Stolb
H.C. Boie | SEE
F. G. Klopstock
C.P. E. Bach
4 Kirnberger
G. M. Teleraann J.PJA. Schulz J
G. P. Telemann : .
. J. W. Gleim
G. E. ‘Iressmg
A. L. Kapsch
Legende:
Korrespondenz \
.= von/mit C. E.Nicolai
Gerstenberg
Korrespondenz v
/mit s
M e C. F. Weiie M. Mendelssohn 4
<+—> Korrespondenz C. W. Ramler
von/mit Klopstock .G Herder J. E. Reichardt
Sonstige
Korrespondenzen

Abb. 6: Briefliches Netzwerk der norddeutschen Dichter- und Musikerlandschaft’8

558 Eigene Grafik. Quellen siche Abbildungsverzeichnis (S. 497). Die Grafik erfasst nicht
alle Briefkorrespondenzen mit zeitgendssischen GroBen, sondern konzentriert sich auf
den nord- bzw. dinisch-deutschen Ausschnitt mit Schwerpunkt auf Kopenhagen und
Berlin als den Hauptwirkungsstitten von Bach und Gerstenberg; zur Korrespondenz
zwischen Bach und Klopstock siche die folgende Anmerkung (Anm. 559). Es fehlen
z. B. Korrespondenzen mit den Schweizern Bodmer und Breitinger, die nicht mit in
der Grafik erfasst, aber z. B. von Klopstock unterhalten wurden (vgl. Friedrich Gott-
lieb Klopstock: Werke und Briefe. Historisch-kritische Ausgabe, Hamburger Klopstock-
Ausgabe. Hg. von Adolf Beck, Horst Gronemeyer, Berlin 1974), hier finden sich auch
Briefe von und an Goethe verzeichnet. Goethes Korrespondenzen wurden fiir diese
Grafik bewusst ausgespart, zum einen der Ubersichtlichkeit halber, zum anderen, um
den Fokus im untersuchten nord- und danisch-deutschen Raum nicht in den Hinter-

215

hitps://doi.org/10.5771/9783088217826-30 - am 13.01.2028, 08:27:43. il i - f



https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Diese Grafiken erheben keinen Anspruch auf Vollstindigkeit jeglicher
Verbindungen der hier aufgefithrten Personen. Die Darstellungen zielen
vor allem darauf, die Verbindungspunkte zwischen Gerstenberg und
C. P. E. Bach und deren jeweiliges riumliches und geistiges Umfeld
sichtbar zu machen. Dem Fokus der Darstellung geschuldet erscheinen
Gerstenberg und Bach v. a. in Abbildung 6 als Knotenpunkte. Eine um-
fanglichere Darstellung wire weniger verzerrt, wiirde dafir aber in den
Hintergrund treten lassen, worauf diese Untersuchung ihr Augenmerk
legt. Es ist nicht sicher, ob eine direkte Verbindung zwischen Bach und
Klopstock bestand’*. Nichtsdestotrotz wird in dieser Grafik auch die
Wichtigkeit Klopstocks fir das danisch-deutsche Netzwerk sichtbar. In
Klopstocks Umfeld und Korrespondenz kommen viele Kontakte zusam-
men, die Bach und Gerstenberg teilen. Insofern ist davon auszugehen,
dass das Literaturverstindnis und die Poesie Klopstocks tiber diese Kon-
takte auch auf Bachs Schaffen Einfluss nahmen. Der Knotenpunkt Bachs
schriftlicher Korrespondenzen liegt in Hamburg, wobei viele der Kontak-
te nach Berlin gehen, von wo er die betroffenen Korrespondenzpartner
kennt. Nicht zu vergessen sind an dieser Stelle die in Abbildung 5 nicht
explizit gemachten Kontakte vor Ort wahrend Bachs Zeit dort. Da er
von sich selbst schreibt, »dafl das Briefschreiben eben meine starkste Seite
nicht ist«*¢°, ist davon auszugehen, dass er Kontakte vor Ort lieber person-
lich als schriftlich gepflegt hat.

Es wird sichtbar (siche Abb. 5), dass Hamburg zwar der einzige Ort
ist, an dem sich sowohl Gerstenberg als auch C. P. E. Bach aufhielten,¢!

grund treten zu lassen. Es fehlt auflerdem u. a. die Korrespondenz zwischen Bach und
Diderot (vgl. Bach: C. P. E. Bach Briefe und Dokumente). Der dargestellte Netzwerk-Aus-
schnitt konnte dementsprechend erweitert werden, es wiirde dementsprechend ein ge-
samteuropaisches Netzwerk der empfindsamen Literaten und Musiker sichtbar wer-
den mit Hauptknotenpunkten im deutschsprachigen Raum und Frankreich, aber auch
in England und Dinemark.

559 Eine solche ist zumindest durch keine der beiden Sammelwerke nachzuweisen. Einzig
Schmid deutet an, dass auch Klopstock und C. P. E. Bach korrespondiert haben kénn-
ten, allerdings ohne expliziten und belastbaren Hinweis (vgl. hierzu Ernst Fritz
Schmid: Carl Philipp Emanuel Bach und seine Kammermusik, Kassel 1931, S.46). Auf-
grund der Unsicherheit Gber das Bestehen einer solchen Korrespondenz wurde die
Verbindung zwischen C. P. E. Bach und Klopstock nur gestrichelt eingezeichnet.

560 Bach: C. P. E. Bach Briefe und Dokumente, Dok. 140, S. 336.

561 Sofern man Altona nach heutiger Zugehorigkeit zu Hamburg zihlt. Im 18. Jahrhun-
dert war es dem dinischen Gesamtstaat zugehorig, man kann die gemeinsame Veran-
schlagung von Hamburg und Altona an dieser Stelle nur durch die riumliche Nihe,
nicht aber politisch rechtfertigen.

216

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.5 Wie ist Musik asthetisch verstandlich? C. P. E. Bach und Gerstenberg

jedoch nie zur gleichen Zeit. Trotzdem sind die beiden in der norddeut-
schen bzw. danisch-deutschen Dichter- und Musikerlandschaft tber viel-
faltige Korrespondenzen miteinander verbunden (siehe Abb. 6). Leipzig
tritt dabei in Abbildung 5 v. a. als ein Ort in Erscheinung, an dem viele
Kontakte gekniipft werden, die dann spater auch von Berlin und Kopen-
hagen aus gepflegt werden. C. P. E. Bach schreibt tiber diese Zeit, dass er

von Jugend an das besondere Gliick gehabt hatte, [...] sehr viele Bekanntschaf-
ten mit Meistern vom ersten Range zu machen, und zum Theil ihre Freund-
schaft zu erhalten. In meiner Jugend hatte ich diesen Vortheil schon in Leipzig,
denn es reisete nicht leicht ein Meister in der Musik durch diesen Ort, ohne
meinen Vater kennen zu lernen und sich von ihm horen zu lassen. Die Grosse
dieses meines Vaters in der Komposition, im Orgel und Clavierspielen, welche
ihm eigen war, war viel zu bekannt, als daff ein Musikus vom Ansehen, die
Gelegenheit, wenn es nur moglich war, hitte vorbey lassen solln, diesen grossen
Mann niher kennen zu lernen.’¢2

Die Studienorte vieler hier aufgefithrter Personlichkeiten — Jena bzw.
Leipzig®® — sind als geistig pragend zu verstehen. So sind z. B. die Schrif-
ten der »Deutschen Gesellschaft« in Jena, deren Mitglied Gerstenberg
war, »von Gottschedischem Geist durchtrinkt«’¢4. Dieser Einfluss pragt
Gerstenberg noch, als er bereits zum empfindsamen Denker geworden ist.
Der Grundstein dafiir wird laut Wagner auch in seiner Studienzeit in Jena
gelegt: Gerstenbergs Lehrer Jacob Friedrich Schmidt, der »energisch fur
die reimfreien Verse und Klopstocks Messzas Partei ergreift«, macht »aus
dem gesinnungstreuen Gottschedianer den Mitbegrinder einer wahrhaft
asthetischen Kritik«®®. Auch das Lebenswerk C. P. E. Bachs steht auf
dem geistigen Fundament, das er aus Leipzig mitbringt: aus seiner Zeit
als Zogling seines Vaters Johann Sebastian Bach’¢¢ und der Leipziger Tho-
masschule. C. P. E. Bachs Werk ist damit durchaus in traditionell-barocker
geistlicher Vokalkomposition verankert. In Leipzig erfahrt C. P. E. Bachs

562 Bach: »Autobiographie, hier: S. 201.

563 Die geografische Nihe befordert einen Austausch zwischen den beiden Stidten, da sie
kurzfristige Besuche ermoglicht. So lernt Gerstenberg z. B. Gellert kennen, obwohl
dieser eigentlich in Leipzig und nicht in Jena befindlich ist (vgl. Albert Malte Wagner:
Heinrich Wilbelm von Gerstenberg und der Sturm und Drang. Gerstenbergs Leben, Schriften
und Personlichkeit, Heidelberg 1920, S. 39-40).

564 Wagner: Gerstenbergs Leben, S. 3S5.

565 Ebd., S. 38.

566 C.P. E. Bach schreibt tber sich selbst: »In der Komposition und im Clavierspielen ha-
be ich nie einen andern Lehrmeister gehabt, als meinen Vater.« (Bach: »Autobiogra-
phie, hier: S. 199)

217

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Bildung eine bildungsbirgerliche und sehr aufklarerische Prigung, v. a.
an der Thomasschule und in seinen ersten Universititsjahren an der Uni-
versitat Leipzig, die zu der Zeit vom Geist Gottscheds und Wolffs geprigt
ist.5¢7

Die deutlich sichtbare Verbindung zwischen Berlin und Gerstenbergs
Wirkungskreis macht die Notwendigkeit der Auseinandersetzung mit der
Berliner Schule, v. a. mit C. P. E. Bach, offensichtlich, auch wenn die
Hauptschaffenszeit Gerstenbergs (1760er- und 1770er-Jahre) bereits hinter
den musiktheoretisch bewegten 1750ern in Berlin liegt. In dieser Zeit ist
die Aufbruchsstimmung deutlich spiirbar, die den Kulminationspunkt der
musiktheoretischen Debatte vorbereitet. Berlin bildet dabei das »Haupt-
einfallstor Rousseauscher Gedanken zu Kunst und Musik in Deutsch-
land«*%8, die Gesellschaften Berlins rezipieren, verarbeiten und kritisieren
die franzosische Musiktheorie von Dubos tber Batteux, Rameau und
d’Alembert in aller Breite und Tiefe. Den >Berliner Musikgelehrten< eine
Position oder eine Entwicklung zuzuschreiben, ist etwas kurz gegriffen, da
sich in den umfassenden Debatten durchaus Lager ausfindig machen las-
sen, wie z. B. Marpurg vs. Agricola, die tblicherweise mit den Attributen
konservativ-franzosisch vs. progressiv-italienisch beschrieben werden. Der
»vermischte Geschmack«®®, ein von Quantz eingefiihrter Begriff, den er
auch als den »deutschen Geschmack«79deklariert, vereint schlieSlich die
Vorziige des italienischen und franzosischen Stils.’’! Diese Vermischung
der Stile zielt auf ein breiteres Publikum und einen verdnderten Affektaus-
druck der Musik, der auch danach verlangt, das Verhiltnis von Wort und
Ton endgultig neu zu ordnen. Der Einflusskreis der musiktheoretischen
Schriften aus Berlin erstreckt sich dabei weit tiiber den oben dargestellten
norddeutschen und danischen Bereich hinaus, tber Stiddeutschland und
sogar bis nach Osterreich.572 »Berlin begriff sich als Zentrum der Musik-

567 Vgl. Litteken: »Tradition vs. Aufbruch, hier: S. 7. 1734 wechselt Bach an die Universi-
tit in Frankfurt an der Oder, wo ab 1740 Baumgarten lehrt (vgl. ebd.).

568 Ottenberg: Critischer Mustcus, S.13. Wobei mit Marpurg durchaus auch die Position
Rameaus vertreten wird. Die beiden haben einige Zeit zusammen in Paris verbracht
(vgl. ebd., S. 8).

569 Johann Joachim Quantz: Versuch einer Anweisung die Flote traversiere zu spielen. Mit ver-
schiedenen, zur Beforderung des guten Geschmacks in der praktischen Mustk dienlichen An-
merkungen begleitet und mit Exempeln erliutert, Berlin 1752, S. 332 (XVIII § 87).

570 Quantz: Flote traversiere, S. 332 (XVIII § 87).

571 Vgl. ebd., S.323-324 (XVIII § 76).

572 Chrysander begreift den Einfluss v. a. von C. P. E. Bachs Klaviersonaten als wegwei-
send fiir Beethoven und die Zusammenarbeit mit Gerstenberg als experimentell not-

218

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.5 Wie ist Musik asthetisch verstandlich? C. P. E. Bach und Gerstenberg

theorie. Das, was hier unter >vermischtem Geschmack« verstanden wurde,
sollte auch in Wien oder Mannheim seine Gultigkeit und Vorbildwirkung
besitzen.«*”? Die Berliner Musikisthetik 16st in der Vermischung von fran-
z6sischem und italienischem Geschmack auch die Fragestellung nach dem
Primat von Harmonie oder Melodie dahingehend auf, dass die Melodie
als Ausdrucksprodukt der Einbildungskraft zu verstehen sei, das sich dann
»mit der Harmonie synthetisiert«374,

C. P. E. Bachs Stil wirkt in diese Musiker- und Dichterlandschaft hinein
und wird durch selbige gepragt. Er galt »ganz unterschiedlichen Zeitge-
nossen regelrecht als Verkorperung eines Musikbegriffs der Aufklarung, ja
fir manche war er sogar ihr unvergleichlicher musikalischer Protagonist.
[...] [E]r wurde zum Kronzeugen in asthetischen, literarischen, philoso-
phischen Auseinandersetzungen«®’3. Der (musik)asthetischen Landschaft
Berlins sind verschieden fortschrittliche Ausprigungen inhirent, die ver-
mischt werden — auch in der Literatur. Sie bringen aber durchaus Eigen-
gewicht beziiglich ihrer asthetischen Bedeutung mit: zum einen traditio-
nell-barock anmutende Versprachlichungsmechanismen der Musik (die
>Berliner Affektenlehre<). Zum anderen — gemaf§ der im 18. Jahrhundert
aufkommenden Gefiihlspoetiken — die Musik als >Sprache der Empfin-
dungen, die Bach etabliert. Gerade der Musikstil Bachs7¢ 16st sich von vo-

wendigen Vorldufer von Wagners Opern (vgl. Friedrich Chrysander: »Eine Klavier-
Phantasie von Karl Philipp Emanuel Bach mit nachtriglich von Gerstenberg eingefiig-
ten Gesangsmelodien zu zwei verschiedenen Texten«, Erstmals verdffentlicht in: Vier-
teljahresschrift fiir Musikwisschenschaft, hg. von Friedrich Chrysander/Phillipp Spitta/
Guido Adler, 7/1891, S. 1ff., in: Heinrich Poos/Carl Philipp Emanuel Bach (Hg.): Car/
Philipp Emanuel Bach. Beitrige zu Leben und Werk [1891], Mainz 1993, S.329-353,
hier: S. 347-351).

573 Ottenberg: Critischer Musicus, S. 10.

574 Liutteken: »Tradition vs. Aufbruch, hier: S. 14.

5§75 Ebd.,S.4.

576 Man sollte an dieser Stelle darauf hinweisen, dass wenn von >dem Musikstil
C. P. E. Bachs« die Rede ist, man sich in den meisten Fallen v. a. auf die Entwicklung
der Instrumentalmusik und Bachs Ausdruckisthetik bezieht, einem Anliegen, das
Bach auf8erhalb seiner Anstellungen als Musiker am preufSischen Hof und als Kantor
und Musikdirektor in Hamburg verfolgte. Tatsichlich beherrschte C. P. E. Bach sehr
viele verschiedene Stile, was er sich wirtschaftlich durchaus zunutze machte. Er war in
der Lage, in dem Stil zu komponieren, der von zahlendem Publikum verschiedener
Art verlangt wurde. Bach bedient, wie es von ihm erwartet wird und schreibt Konzerte
fiir die zahlende urbane Offentlichkeit, Drucke fiir Kenner und Liebhaber und erfiillt
nebenbei auch (v. a. in Hamburg) seine Amtspflichten fiir die Offentlichkeit der Kir-
che (vgl. Lutteken: »Tradition vs. Aufbruchg, hier: S. 12). Das Ausschopfen dieses brei-
ten Stilrepertoires ist wohl v. a. monetiren Interessen geschuldet. Der >Musikstil

219

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

kalen Musikformen und schafft die Voraussetzung fir Instrumentalmusik.
Die Etablierung der Instrumentalmusik unter dem Einfluss C. P. E. Bachs
bringt die Stellung des Gesangs ins Wanken. Bachs Musiksprache macht
das Hinzuftigen von herkdmmlicher Sprache tberfliissig und 16st Musik
von der Notwendigkeit einer verbalen >Bestimmung:.

1.5.1 Die Berliner Affektenlehre: Musikalische Sprachassimilation oder
musikalischer Ausdruck?

Die Intention der musikalischen Sprache der Berliner zielt darauf, die
Notwendigkeit des Musikgelehrtentums zu nivellieren. Musik soll nicht
mehr nur Kenner erfreuen, sondern eben auch Liebhaber.

Daf sich hinter dem vielfach gebrauchten Begriffspaar >Kenner und Liebha-
ber« oftmals ein Publikum bildungsaristokratischer Konvenienz verbarg, dndert
nichts an der Tatsache, daf§ die Intentionen der Autoren auf Breitenwirksamkeit
und leichte Faflichkeit gerichtet waren.>””

Die Ausbildung einer birgerlichen Musikkultur, die eben nicht nur auf
aristokratische Kreise beschrankt ist, ist ein Verdienst des Berliner Musik-
schrifttums. Ein Ausdruck dessen sind die Traktate zur Musikausiibung,
die erstmals autodidaktisches Erlernen eines Instrumentes ermoglichten,
wo man zuvor von Privatlehrern abhangig war. Der Versuch einer Anwer-
sung, die Flote traversiere zu spielen von Quantz ist 1752 die erste dieser
Schriften.’”8 Der Zugrift auf musikalische Kultur wird der alleinigen
Austibungshoheit in aristokratischen Kreisen entzogen. So etablieren die
Protagonisten der Hofmusik neben dieser auch eine urbane Musikkultur

Bachs¢, der der zeitgendssischen Musikasthetik einen entscheidenden neuen Impuls
gibt, ist tatsichlich nur in wenigen Kompositionen zu finden, v. a. in Sonaten und
Fantasien (vgl. Johann Carl Friedrich Triest: »Bemerkungen tber die Ausbildung der
Tonkunst in Deutschland im achtzehnten Jahrhundert«, Allgemeine musikalische Zei-
tung, 1800/3 (1801), S.225-235, 241-249, 257-286, 297-308, 321-331, 369-379, 389-
401, 405-410, 421-432, 437445, hier: S. 301). Das degradiert aber sein restliches kom-
positorisches Schaffen nicht als dsthetisch minderwertig, da es in seiner Vielfaltigkeit
verschiedenen Absichten folgt. Insofern muss auch nicht Bachs komplettes und facet-
tenreiches Werk in diese eine Musikasthetik eingepasst werden, die dann die Bach’sche
Asthetik genannt wird. Dass »die Musik solcher Ausdifferenzierung bedarf und erst da-
rin ihre eigentliche Wirksamkeit zu entfalten vermag« (Lutteken: »Tradition vs. Auf-
bruchs, hier: S.13), ist ein Rettungsversuch der >Bach’schen Asthetik¢, den diese gar
nicht nétig hat.

577 Ottenberg: Critischer Musicus, S.7.

578 Rampe: C. P. E. Bach und seine Zeit, S. 264.

220

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.5 Wie ist Musik asthetisch verstandlich? C. P. E. Bach und Gerstenberg

und erweitern auf diese Weise den Zirkel der Musikliebhaber.’”® Der
neu erreichte Kreis beschriankt sich dabei v. a. auf das Bildungsburger-
tum. Diese Erweiterungen stehen in engem Zusammenhang mit der Ent-
wicklung des Dilettantismus. Ausgerechnet Quantz — der Schreiber des
ersten musikpraktischen Lehrwerks — muss seinen Stand als professionel-
ler (Hof-)Musiker gegentiber dem sich verbreitenden Liebhabertum schiit-
zen. In einem Briefwechsel mit dem Musikliebhaber Moldenit grenzt
er Kenner — professionelle Musiker und Musiktheoretiker — immer deut-
licher von Liebhabern ab, die sich nur zum Zeitvertreib mit Musikaus-
tibung und -beurteilung beschiftigen. Er polemisiert immer schérfer und
ist schlieflich derjenige, der das Wort >Dilettant« — vom franzosischen
Begriff >Dilettante« abgeleitet — eindeutscht und »damit das Fundament
fir die bis heute abschitzige Konnotation des Adjektivs >dilettantisch«8°
legt. Trotz Verwahrung gegen den voranschreitenden Dilettantismus ver-
andern die Berliner Musikgelehrten die Musik in Richtung breitenwirk-
samer Rezeptionsfahigkeit: Thr asthetisches Ideal zielt auf eine intuitive
Verstandlichkeit von Musik, die nicht Bildung zur Voraussetzung hat,
theoretisch also einem breiten Publikum zuganglich ist.’8! Realiter ist
diese vor 1750 aber noch eine Utopie und entwickelt sich erst in den
Folgejahren. Die Anstrengungen zur Verwirklichung dieses Ideals auffern
sich in intensiven Auseinandersetzungen mit Sprache und Musik, bevor in

579 Vgl. Simone Leistner: »Dilettantismus«, in: Asthetische Grundbegriffe. Historisches Wor-
terbuch in sieben Binden, 2. Dekadent—Grotesk, Stuttgart 2010, S. 63-87, hier: S. 74.

5§80 Leistner: »Dilettantismus, hier: S. 74.

581 Die meisten Liedersammlungen, die in Berlin in dieser Zeit herausgegeben werden,
richten sich auch dezidiert an »Kenner und Liebhaber«. Die Liebhaber sollen nicht
vom Musikgebrauch ausgeschlossen werden, aber zum richtigen Umgang damit erzo-
gen werden. Ein Indiz dafiir ist Sulzers Allgemeine Theorie der schonen Kiinste, ein Lexi-
kon, mithilfe dessen sich der Liebhaber vom Dilettanten distanzieren kann: »Fiir den
Liebhaber, namlich nicht fiir den curiosen Liebhaber, oder den Dilettante, der ein
Spiel und einen Zeitvertreib aus den schonen Kinsten macht, sondern fiir den, der
den wahren Genuf§ von den Werken des Geschmaks haben soll, habe ich dadurch ge-
sorget, daff ich ihm viel Vorurtheile Gber die Natur und die Anwendung der schénen
Kiinste benehme; daf ich ihm zeige, was fiir groffen Nutzen er aus denselben ziehen
konne; daff ich ihm sein Urtheil und seinen Geschmak iiber das wahrhaftig Schone
und Grofle schirfe; daff ich ihm eine Hochschitzung fir gute, und einen Ekel fiir
schlechte Werke einflofSe; daff ich ihm nicht ganz unsichere Merkmale angebe, an de-
nen er das Gute von dem Schlechten unterscheiden kann. [...] Dieses waren also bey
Verfertigung des Werks meine Absichten.« (Johann Georg Sulzer (Hg.): Allgemeine
Theorie der schonen Kiinste. Lexikon der Kiinste und der Asthetik, Leipzig 1771, Vorwort
S.5. Zitiert nach http://www.zeno.org/Sulzer-1771/M/Vorwort/Vorrede+zum+ersten+T
eil, zuletzt gepriift am: 23.03.2019).

221

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


http://www.zeno.org/Sulzer-1771/M/Vorwort/Vorrede+zum+ersten+Teil
http://www.zeno.org/Sulzer-1771/M/Vorwort/Vorrede+zum+ersten+Teil
https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.zeno.org/Sulzer-1771/M/Vorwort/Vorrede+zum+ersten+Teil
http://www.zeno.org/Sulzer-1771/M/Vorwort/Vorrede+zum+ersten+Teil

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

der Instrumentalmusik eine musikalische Ausdrucksform gefunden wird,
die sich von der Sprache emanzipiert. Der Schritt weg von sprachihn-
lich-distinkter Verstindlichkeit hin zu unmittelbarer >Erfithlbarkeit« ohne
Umweg tber Sprache und Verstand wird erst mit der Instrumentalmusik
gemacht. Den Weg dorthin bahnen jahrhundertelang eher technische
Sprachassimilationsmodelle, auch in Berlin. Das zeigt sich z. B. in einigen
Schriften, die sehr an das barocke Affektvokabular erinnern. Affekte wer-
den dabei als grundsatzlich bestimmbare Motive begriffen, denen auch
entsprechende Motivvorlagen zugordnet werden konnen. Es gilt eine Af-
fektlogik, die Ulrich Thieme treffend beschreibt:

Affekte sind nicht angesiedelt in einer unkonturierten Gefihlslandschaft, son-
dern sie sind definierbar, voneinander abgrenzbar und reduzierbar auf >Grund-
affektes, die sich in vielfaltiger Weise >mischenc (lassen).

Den Affekten sind musikalische Darstellungsmittel zugeordnet. Diese Zuord-
nung ist nicht willkirlich, nicht in das Belieben des einzelnen Komponisten
gestellt, sondern sie ist zwingend, weil es eine (mehr oder weniger) verborgene,
aber naturgesetzlich geregelte Ubereinstimmung zwischen musikalischer und
seelischer Bewegung gibt.%8?

Da die musikalischen Darstellungsmittel keinen arbitriren Zuordnungen
folgen, sondern naturgesetzlich begriindet sind, ist ein neutrales Horen
einer Musik, die mit thnen komponiert wird, unméglich. Die zugrunde
gelegte Naturgesetzlichkeit erzwingt eine Reaktion, was sich dementspre-
chend instrumentalisieren und mit den geeigneten Mitteln gezielt ansteu-
ern lasst. Noch in den 1770ern werden in Berlin Traktate geschrieben, die
mittels Intervall- und Tonartencharakteristiken musikalische Ausdrucks-
formen dezidiert und so kleinteilig wie umfassend spezifischen Inhalten
zuweisen:

Im Steigen.

Die tbermafSige Prime, dngstlich.

Die kleine Secunde traurig; die grofSe angenehm und pathetisch; die ibermafi-
ge schmachtend.

Die kleine Terz, traurig, wehmiithig; die grosse vergnagt.

582 Ulrich Thieme: Die Affektenlebre im philosophischen und musikalischen Denken des Ba-
rock. Vorgeschichte, Asthetik, Physiologie, Celle 1984, S. 11. Thieme beschreibt laut Titel
zwar v. a. die barocke Affektenlehre, zitiert aber immer wieder wichtige, eigentlich
postbarocke Autoren des 18. Jahrhunderts, v. a. Mattheson und Quantz. Die hier zitier-
te Stelle, die Denkvoraussetzungen der Affektenlehre beschreibt, wird von Thieme
selbst als Grundlage des Affektverstindnisses von Mattheson und Quantz deklariert —
betrifft also eher ein frithneuzeitliches Affektverstandnis.

222

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.5 Wie ist Musik asthetisch verstandlich? C. P. E. Bach und Gerstenberg

Die verminderte Quarte, wehmiithig, klagend; die kleine frohlich; die grosse
traurig; die ibermafige oder der Triton heftig.’%?

Kirnberger vervollstindigt diese Auflistung nicht nur bis zur Oktave,
er beschreibt auch fir jedes fallende Intervall die dazugehorige Gemiits-
stimmung. Er weist jedem Intervall »seinen eigenen Ausdruck«®* zu
und macht den »Ausdruck in der Melodie grossentheils mit von den
Fortschreitungen abhing[ig]«’85 — also von der Zusammensetzung der
Intervalle. Er geht damit sehr viel spezifischer und kleinteiliger vor als
noch Marpurg mit seinem Affektkatalog in den Kritischen Briefen iiber die
Tonkunst.>8 Marpurg listet an dieser Stelle 27 Affekte auf. Der Traurigkeit
weist er weniger spezifisch als Kirnberger nicht die kleine Secunde zu,
sondern

langsame Bewegung, mit einer matten und schlafrigen Melodie, die mit vielen
Seufzern unterbrochen ist, und oft wohl gar mitten in einem Worte gleichsam
ersticket, in welcher die engern Klangstuffen vorziglich gebraucht werden, und
welche auf eine herrschende dissonirende Harmonie erbauet wird [...];%%7

Marpurgs Anweisung ist weniger detailfixiert und eher auf den Gesamt-
fluss der Komposition gerichtet, schreibt aber auch bestimmten Affekten
spezifische Wendungen zu. Cramer schreibt sogar 1786 noch eine Tonar-
tencharakteristik,%® zu der er durch ein Verfahren gelangt, das stark dem
Kirchers dhnelt: Cramer beschreibt seine Vorgehensweise so:

Um diese Eigenschaft, den Character einer Tonart auszuforschen, nimmt man
Stiicke aus der Tonart, sucht ihren Character, und glaubt im Character der
Stiicke dann der Tonart zugleich mit gefunden zu haben.’®

Auch Kircher versucht bereits 1650 in seiner Musurgia Universalis »an-
hand von Musikbeispielen, die fiir jeden Affekt charakteristischen musika-
lischen Mittel aufzuzeigen.«**® Nicht nur hier, auch insgesamt erinnern

583 Johann Philipp Kirnberger: Die Kunst des reinen Satzes in der Mustk. Aus sicheren Grund-
sdtzen hergeleitet und mit deutlichen Beyspielen erliutert, 2 Bde., Berlin und Konigsberg
1776, S.103.

584 Ebd.

585 Ebd., S.102.

586 Vgl. Friedrich Wilhelm Marpurg: Kritische Briefe iiber die Tonkunst. Mit kleinen Clavier-
stiicken und Singoden, Berlin 1763, S.273-274.

587 Marpurg: Kritische Briefe iiber die Tonkunst, S.273.

588 Carl Friedrich Cramer: Magazin der Musik, Hamburg 1786, S. 1188-1189.

589 Cramer: Magazin der Musik, S. 1187.

590 Schaal-Gotthardt: »Musica pathetica: Kirchers Affektenlehre«, in: Markus Engelhardv/
Michael Heinemann (Hg.): Ars magna musices. Athanasius Kircher und die Universalitit

223

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

diese Traktate stark an die Vokabulariarsierungsbemithungen des Barocks.
Was sie von ihr unterscheidet, ist der Grad der Willkirlichkeit. Barocke
musikalische Wendungen bilden Motive — wie. z. B. Adams Fall — im
Notenbild ab. Andere, wie das dies-irae-Motiv, erlangen ihre Sprachihn-
lichkeit durch Konventionalisierung. In beiden Fillen folgt der Prozess
der Vokabularisierung musikalischer Darstellungsmittel einer linguisti-
schen Logik einerseits und dem Nachahmungsprinzip andererseits, indem
grundsatzlich Verbalisierbares bzw. bereits Verbalisiertes dargestellt bzw.
musikalisch ausgestaltet wird. Die Wirksamkeit wird verbiirgt durch auf
Harmonie ausgerichtete musica-mundana-Erklarungsmodelle. Diese baro-
cken musikalischen Darstellungsmittel, die der Rhetorik entlehnt sind,
sind allesamt ausgerichtet auf die Erzeugung von Affekten.

Tonartencharakteristiken und Affektkataloge der Berliner in der zwei-
ten Halfte des 18. Jahrhunderts schlieffen augenscheinlich zwar an baro-
ckes Musikvokabular an; Kirnbergers Eintrag zum »Ausdruck in der Mu-
sik« in der Allgemeinen Theorie der schonen Kiinste macht jedoch klar, dass
es um eine theoretische Fundierung dessen geht, wie Ausdruck in der
Musik entstehen kann:

[Dler Musikus [muf8] sich ein besonders Studium daraus machen, den Ton aller
Leidenschaften zu erforschen. Er mufl die Menschen nur in diesem Gesichts-
punkt sehen. Jede Leidenschaft hat nicht blof in Absicht auf die Gedanken,
sondern auf den Ton der Stimme, auf das Hohe und Tiefe, das Geschwinde
und Langsame, den Accent der Rede, ihren besondern Charakter. Wer genau
darauf merkt, der entdekt oft in Reden, deren Worte er nicht versteht, einen
richtigen Verstand. Der Ton verrith ihm Freude oder Schmerz, ja so gar unter-
scheidet er in einzeln Tonen einen heftigen oder mittelmédfigen Schmerz, eine
tief sitzende Zartlichkeit, eine starke oder gemifigte Freude. Auf die genaueste
Erforschung des nattrlichen Ausdruks muf8 der Musikus die duflerste Sorgfalt
wenden; denn wiewol der Gesang unendlich von der Rede verschieden ist, so
hat diese doch allezeit etwas, welches der Gesang nachahmen kann. Die Freude
spricht in vollen Ténen mit einer nicht ubertriebenen Geschwindigkeit, und
mafligen Schattirungen des starken und schwichern, des hohern und tiefen
in den Ténen. Die Traurigkeit dufert sich in langsamen Reden, tiefer aus der
Brust geholten, aber weniger hellen Ténen. Und so hat jede Empfindung in
der Sprache etwas eigenes. Dieses muf§ der Tonsetzer auf das allerbestimmteste

der Mustk. Vortrige des Deutsch-Italienischen Symposiums aus Anlass des 400. Ge-
burtstages von Athanasius Kircher (1602-1680), Laaber 2007, S. 141-155, hier: S. 150.

224

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.5 Wie ist Musik asthetisch verstandlich? C. P. E. Bach und Gerstenberg

beobachten, und sich bekannt machen. Denn dadurch allein erlangt er die
Richtigkeit des Ausdruks.>*!

»Die Aufgabe der Musike, so Reinhard Kapp, bestand zuvor bis einschlief3-
lich ins 15. Jahrhundert »in der Reprisentation von Sitzen und damit
von in ihnen aufbewahrtem, durch sie transportiertem Sinn - in der
bedeutungsvollen Hervorhebung von einzelnen Worten, der Aktivierung
des Musikalischen an der Sprache«**2. In diesem Zusammenhang ist das
musikalische Vokabular dieser Zeit zu verstehen.’®3 Das beginnt sich im
16. Jahrhundert zu andern, da die immer kleinteiligere Vertonung mehr
und mehr das Verstindnis des Wortsinns beeintrachtigt. Was Kapp die
»Aufgabe der Musik« nennt, verschiebt sich im Barock vom bloffen Verto-
nen des Wortsinns dahingehend, dass nun das Erregen der Leidenschaften
der Zuhorer im Fokus steht, »aber der Umweg tber die Worte [...] zu
storen«’** beginnt. Die Emanzipation des musikalischen Ausdrucks vom
Wort nimmt ihre Anfinge darin, dass nicht mehr Wort fir Wort und Satz
fur Satz vertont wird, sondern der Text »auf den gerade vorliegenden Af-
fekt hin abgesucht«**S wird. »Nicht mehr, was die (einzelnen) Worte aus-
sprechen, soll in der Musik ausgedriickt werden, sondern was ihnen als ge-
nerelle seelische Verfassung zugrunde liegt.«*%¢ Dabei andert sich auch die
(musikalisch-)mediale Vermittlung der Affekte. Sie beginnt sich zu 16sen
von zeichenhaft-symbolischer, im Grunde sprachahnlicher Funktionswei-
se und »erfolgt nun schon ansatzweise tber [...] direkten Ausdruck«?”,
indem Affekte und Leidenschaften mittels des Bewegungsprinzips erfasst
und transportiert werden: »innere Bewegung wird durch duflere darge-
stellt.«*”® Dabei bleiben verbale Hinweise auf den dargestellten Affekt
notwendig, um von Rezipient:innen erfasst zu werden, diese erfolgen oft
in Form von Titeln (fiir Zuhorer:innen) oder, ab dem 17. Jahrhundert,
auch in Vortragsangaben (fiir Interpret:innen).>%

591 Johann Philipp Kirnberger: »Ausdruk«, in: Johann Georg Sulzer (Hg.): Allgemeine
Theorie der schonen Kiinste, Bd. 1: A-], Hildesheim 1771, S. 100-112, hier: S. 109-110.

592 Reinhard Kapp: »Zur Geschichte des musikalischen Ausdrucks, in: Claus Bockmaier
(Hg.): Beitrige zur Interpretationsdsthetik und zur Hermeneutik-Diskussion, Laaber 2009,
S. 143-179, hier: S. 146.

593 Vgl. hierzu Kap. 1.4.

594 Kapp: »Geschichte des musikalischen Ausdrucks, hier: S. 153.

595 Ebd., S.154.

596 Ebd., S.153f.

597 Ebd., S.155.

598 Ebd., S.154.

599 Vgl.ebd., S.155.

225

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Der entscheidend neue Schritt empfindsamer (Musik-)Asthetiker des
18. Jahrhunderts liegt in der Verinderung des Verstindnisses von Emotio-
nalitat:°° Wenige (Grund-)Affekte 16sen sich auf in fein nuancierte, kaum
mehr benennbare Empfindungen, die nahtlos ineinander ibergehen kon-
nen.®! Zusammenhiangend mit diesem »Unnennnbarkeitstopos« steht
»der Ausdruck des Wortes nicht mehr im Vordergrund«®°2. Die Aufgabe
des musikalischen Ausdrucks ist nun primar Ausdruck der Empfindung.
Das fiihrt letztlich — wie im folgenden Abschnitt beschrieben wird — zur
Emanzipation des musikalischen Ausdrucks von der Sprache bzw. von
der Poesie und zur Etablierung der Instrumentalmusik. An dieser Stelle
soll nur festgehalten werden, inwiefern sich das musikalische Vokabular
des 18. Jahrhunderts von dem des Barocks und frither unterscheidet: Die
Traktate der Berliner und ihre kleinteilig beschriebenen musikalischen
Darstellungsmittel sind bereits im Sinne einer Ausdrucksasthetik zu ver-
stehen. Die barocke Affektenlehre ist zwar noch erkennbar in dieser As-
thetik, die Fundierung erfahrt jedoch eine deutliche Verschiebung: Die
Berliner deuten die Affektenlehre im Sinne ihrer Ausdrucksasthetik um.
Der hier beschriebene Stil kann deswegen — in Abgrenzung zur barocken
Affektenlehre — als >Berliner Affektenlehre« bezeichnet werden. Aus der
barocken wird die Berliner oder norddeutsche Affektenlehre — und da-
mit einhergehend werden aus musikalischen Darstellungsmitteln musika-
lische Ausdrucksmittel. Beispiele fiir die Berliner Affektenlehre und ihre
musikalischen Ausdrucksmittel finden sich zuhauf in Kompositionen der
»Berliner Liederschule«®03.

1.5.2 C.P.E.Bach—Musik als Sprache der Empfindungen

Mit den musikalischen Ausdrucksmitteln wird eine Basis geschaffen fir
eine musikalische Sprache, die sich in aufkldrerischer Manier v. a. am
Kriterium der Distinktheit von Sprache orientiert. Wenn allerdings — wie
in so vielen Berichten von Zeitzeugen — davon geschrieben wird, wie spre-

600 Vgl. Kap. 1.3.

601 Vgl. hierzu auch Janine Firges: Gradation als dsthetische Denkform des 18. Jabrhunderts.
Figuren der Steigerung, Minderung und des Crescendo, Berlin, Boston 2019, S. 41-50.

602 Kapp: »Geschichte des musikalischen Ausdrucks«, hier: S. 157.

603 Elisabeth Schmierer: Gattungen der Mustk. Geschichte des Kunstliedes. Eine Einfiibrung,
14 Bde., Laaber 2017, S. 75. Den Begriff pragte Engelke fiir die deutsche Liedgeschich-
te ab 1750 (vgl. ebd.). Ausfihrlicher zur Berliner Liederschule siehe Kap. 2.3.1.

226

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.5 Wie ist Musik asthetisch verstandlich? C. P. E. Bach und Gerstenberg

chend C. P. E. Bachs Klavierstiicke bzw. vor allem sein Klavierspiel sei, so
ist selten die Rede von diesen musikalischen Ausdrucksmitteln. Vielmehr
etabliert C. P. E. Bach einen besonders ausdrucksvollen Stil, die Art und
Weise der Interpretation betreffend. Damit ein Vortrag zum bewegenden
Monolog wird, bedarf es mehr als der Dichtkunst. Analog dazu bedarf
es auch mehr als einer Komposition — egal mit wie vielen musikalischen
Ausdrucksmitteln —, um den musikalischen Vortrag mitreiend erklingen
zu lassen. C. P. E. Bach hatte eben diese Fahigkeit, Burney schreibt in
seinem Reisetagebuch, er sei

der beste Spieler. Denn andre konnen vielleicht eine eben so schnelle Fertigkeit
haben. Indessen ist er in jedem Stile ein Meister, ob er sich gleich hauptsichlich
dem Ausdrucksvollen widmet.5%4

Dieses Zuwenden zu »dem Ausdrucksvollen« verdeutlicht Bachs interpre-
tatorische Vorgehensweise, sich vollkommen auf das Stiick einzulassen,
sich in die Komposition hineinzuversetzen und in ihr zu versinken. Ge-
nau das macht das »Ausdrucksvolle« aus und genau das beobachtet auch
Burney an C. P. E. Bach:

[Elr spielte [...] fast bis um Eilf Uhr des Abends. Wahrend dieser Zeit gerieth
er dergestalt in Feuer und wahre Begeistrung, daf§ er nicht nur spielte, sondern
die Miene eines ausser sich Entziickten bekam. Seine Augen stunden unbeweg-
lich, seine Unterlippe senkte sich nieder und seine Seele schien sich um ihren

Gefihrten nicht weiter zu bekimmern, als nur so weit er ihr zur Befriedigung
ihrer Leidenschaft behalflich war.%

Diese Praxis des Hineinversinkens in die musikalische Interpretation vol-
ler »Feuer und wahrer Begeistrung« ist der Kern der Bach’schen Ausdruck-
sasthetik. Mit Bach »kommt Subjektivitdt ins Spiel«®%¢ — ins Klavierspiel.
Allgemein verstandliche Affekte werden zu vielfiltigen und v. a. individu-
ellen Empfindungen und damit einhergehend kann sich jetzt auch der
Ausdruck der Komposition von dem der Interpretation unterscheiden.
Mit der Musikisthetik des 18. Jahrhunderts, v. a. im Umfeld von Bach, an-
dert sich das Verstindnis von musikalischem Ausdruck, wird Teil der zeit-
genossischen Asthetik der Empfindungen, mit der sich auch Schriftsteller

604 Charles Burney (Hg.): Carl Burney’s, der Musik Doctors, Tagebuch seiner musikalischen
Reisen. Durch Bohmen, Sachsen, Brandburg, Hamburg und Holland, Hamburg 1773,
S.213-214.

605 Burney: Tagebuch, S.212-213.

606 Kapp: »Geschichte des musikalischen Ausdrucks«, hier: S. 156.

227

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

wie Gerstenberg auseinandersetzen. Oben zitierter Artikel zum »Ausdruck
in der Musik« von Kirnberger sei hier erganzt:

Der Ausdruk ist die Seele der Musik: ohne ihn ist sie blos ein angenehmes
Spielwerk; durch ihn wird sie zur nachdriklichsten Rede, die unwiderstehlich
auf unser Herz wirket. Sie zwingt uns, itzt zirtlich, denn beherzt und standhaft
zu seyn. Bald reizet sie uns zum Mitleiden, bald zur Bewundrung. Einmal
starket und erhohet sie unsre Seelenkrafte; und ein andermal fesselt sie alle, daf§
sie in ein weichliches Gefiihl zerflielen.

Aber wie erlangt der Tonsetzer diese Zauberkraft, so gewaltig tber unser Herz
zu herrschen? Die Natur muf$ den Grund zu dieser Herrschaft in seiner Seele
gelegt haben. Diese muf8 sich selbst zu allen Arten der Empfindungen und
Leidenschaften stimmen koénnen. Denn nur dasjenige, was er selbst lebhaft
fuhle, wird er gliklich ausdriken.®"”

Kirnberger reformuliert hier in der Allgemeinen Theorie der schonen Kiinste
den wohl meist zitierten Satz aus C. P. E. Bachs erstem Teil seines Versuchs
iiber die wahre Art das Clavier zu spielen von 1753:

Indem ein Musicus nicht anders rithren kann, er sey dann selbst gertihrt; so
muf§ er nothwendig sich selbst in alle Affeckten setzen kdnnen, welche er bey
seinen Zuhorern erregen will; er giebt ihnen seine Empfindungen zu verstehen
und bewegt sie solchergestallt am besten zur Mit-Empfindung.®%

So einschlagig Bachs Werk ist, dessen zweiter Teil 1762 folgt, so einschla-
gig ist diese Stelle fiir die gesamte Ausdrucksisthetik der Berliner — was
sich an zuvor zitierter Passage aus Kirnbergers Artikel zeigt. Die von Bur-
ney beschriebene Performance Bachs, die »Miene eines ausser sich Ent-
ziickteng, die er beim Spielen macht, ist vor genau diesem Hintergrund zu
verstehen: Der Musiker spielt am ausdrucksvollsten und rihrt am meis-
ten, wenn er den Ziel-Affekt®® beim Spielen selbst empfindet. »Bey mat-
ten und traurigen Stellen wird er matt und traurig. Man sieht und hort es
ihm an« (CPEB-V, S. 122).

607 Kirnberger: Ausdruck in der Mustk, hier: S. 109.

608 Carl Philipp Emanuel Bach: Versuch iiber die wabre Art das Clavier zu spielen [Berlin
1753]. Hg. von Wolfgang Horn, Kassel 2008, S. 122. Erster Teil, drittes Hauptstick —
vom Vortrage §13. Dieser Erste Teil von Bachs Werk wird im Folgenden im Text
zitiert unter der Angabe CPEB-V und der Seitenzahl.

609 Der Begriff >Affekt< wurde hier in Anlehnung an das Bach-Zitat verwendet. Wie
in Kap. 1.1.3 dargestellt, wird der Affeke-Begriff im 18. Jahrhundert von anderen
Emotions-Termini bzw. anderen Emotions-Konzepten abgelést und steht zu diesem
Zeitpunkt eigentlich schon zur Disposition. Trotzdem - und deswegen wurde hier
Bachs Terminologie beibehalten — funktioniert Bachs Vortragsisthetik z. T. noch nach
dem Affekt-Prinzip und hat sich noch nicht vollstindig von diesem geldst.

228

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.5 Wie ist Musik asthetisch verstandlich? C. P. E. Bach und Gerstenberg

Bachs erfolgreiches Ausdrucksprinzip ist indes keine Neuerfindung,
sondern kniipft an ein poetisches Prinzip der Wirkungsasthetik an. Bach
konnte dieses aus dem Lateinunterricht an der Thomasschule gekannt ha-
ben. Der vielzitierte und theoriebildende Satz »indem ein Musicus nicht
anders rithren kann, er sey dann selbst geriithrt« scheint eine freie Uberset-
zung aus Horaz” Ars Poetica zu sein®'%: »si vis me flere, dolendum est pri-
mum ipsi tibi«®!!. Das ist nicht der einzige Satz, den C. P. E. Bach uber-
nommen hat. Die gesamte Passage bei Horaz lasst sich neben die ersten
Sitze des betreffenden Paragrafen von Bachs Versuch legen:

Horaz (Ubersetzung Horaz) Bach

Ut ridentibus adri- | Mit den Lachenden Er giebt ihnen seine
dent, ita flentibus ad- | lacht, mit den Wei- | Empfindung zu verste-
flent humani voltus. nenden weint das hen und bewegt sie sol-
Antlitz des Menschen. | chergestallt am besten

zur Mit-Empfindung.

si vis me flere, dolen- Willst du, daf§ ich Indem ein Musicus

dum est primum ipsi | weine, so traure erst nicht anders rithren
tibi: einmal selbst. kann, er sey dann selbst

gerihrt;

tristia maestum vol- | Zu trauernder Miene | Bey matten und trauri-
tum verba decent, ira- | gehoren auch trauri- | gen Stellen wird er matt
tum plena minarum, | ge Worte, zu zorniger | und traurig. Man sieht
ludentem lasciva, se- | solche voll Drohens, | und hort es ihm an. Die-
verum seria dictu. | zu schelmischer scher- | ses geschicht ebenfals
zende, zur strengen | bey heftigen, lustigen,

solche, die man im und andern Arten von
Ernst sagt. Gedancken, wo er sich
alsdenn in diese Affeck-

ten setzet.

Tabelle 4: Horaz’ Ars Poetica vs. Bachs Versuch®12

610 Vgl. Rampe: C. P. E. Bach und seine Zeit, S. 267.

611 Quintus Horatius Flaccus: Ars Poetica. Die Dichtkunst, Lateinisch/Deutsch. Hg. von
Eckart Schifer, Stuttgart 2017, S.12 (CPEB-V, S.102). Ubersetzung nach Eckart
Schafer: »Willst du, daf$ ich weine, so traure erst einmal selbst.« (Ebd., S. 13)

612 Zitate von Horaz siche Horatius Flaccus: Ars Poetica, S.12, Ubersetzung von Schifer
siche Horatius Flaccus: Ars Poetica, S. 13, Zitate von Bach siehe CPEB-V, S. 122. Die

229

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

C. P. E. Bachs Lehrwerk, dessen Passage Vom Vortrage der Ursprung
entscheidender musikasthetischer Entwicklungen in Berlin und von dort
ausgehend in ganz Europa werden sollte, entlehnt seine Kernaussage aus
einem Lehrwerk der antiken Dichtkunst. Diese Erkenntnis ist wichtig,
denn sie entdeckt grundlegende Unterschiede zu allen bisherigen Anstren-
gungen:

1.) Bach nutzt die Dichtkunst — v. a. die dramatische Dichtkunst —
nicht wie die italienische Oper als Hilfskunst der Musik; Bach macht
Musik zur Schauspielkunst.

2.) Folgend aus 1.): Eine Musik, die sich dergestalt als Dichtkunst
gebardet, kann sich von eben dieser emanzipieren und eigenstindig
existieren.

Zu 1.): Die zitierten Satze in der Tabelle von Horaz sind auf die dra-
matische Dichtkunst ausgerichtet, es geht v. a. um Mimik. Die von
C. P. E. Bach daran angelehnte und praktizierte musikalische Vortragswei-
se entspricht also derjenigen eines Schauspielers, der sich in seine Rolle
versetzen muss. Und auch bei Bach gehort die passende Miene des Inter-
preten unbedingt zum musikalischen Vortrag:

Daf dieses ohne die geringsten Gebehrden abgehen konne, wird derjenige blof§
laugnen, welcher durch seine Unempfindlichkeit genothigt ist, wie ein ge-
schnitztes Bild vor dem Instrumente zu sitzen. (CPEB-V, S. 122-123)

C. P. E. Bach macht durch die Ubertragung dieser Passage in sein Lehr-
werk den Musiker zum Schauspieler, den musikalischen Vortrag zum
Monolog und in letzter Konsequenz den Komponisten zum Ton-Dichter.
Dass die Musik sich an der Schauspielkunst orientiert, ist zwar per se
nicht neu — auch Galilei rit bereits Komponisten, sich Schauspieler zum
Vorbild zu nehmen.®!3 Bach rit allerdings nicht nur zu einer Orientie-
rung, zu einem analogen Vorgehen, sondern er definiert die musikalische
Praxis mittels eines poetischen (Wirkungs-)Prinzips, identifiziert Musik
und Dicht- bzw. Schauspielkunst. Neu ist dabei, dass dies vor einem Para-
digmenwechsel stattfindet, die Dichtkunst sich vom Nachahmungsprinzip
165614 und gleichzeitig Regelpoetiken tberholt werden von asthetischen

Reihenfolge der Tabelle folgt der Reihenfolge in Horaz’ Ars Poetica, die Textreile ste-
hen dabei in beiden Werken in direktem Zusammenhang und dementsprechender
raumlicher Nahe.

613 Vgl. Carl Dahlhaus: Klassische und romantische Musikésthetik, Laaber 1988, S. 28.

614 Vgl. hierzu Kap. 1.2.2.1.

230

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.5 Wie ist Musik asthetisch verstandlich? C. P. E. Bach und Gerstenberg

Prinzipien. Bach — auf der Hohe seiner Zeit — tut nichts weniger, als
auch die Musik auf das mit der Asthetik (auch in der Literatur) neu
verstandene Ausdrucksprinzip zu verpflichten. Er beruft sich mit Horaz
auf die gleiche klassizistische Quelle, die auch Klopstock 1759 anfithrt, um
zwischen Nachahmung und Mitgefiihl zu unterscheiden.®’S Die Asthetik
der beiden liegt so nahe beieinander, dass Johann Carl Friedrich Triest zu
dem Urteil kommt, »Bach war ein andrer Klopstock, der Tone statt Worte
gebrauchte«®16.

Indes bleibt anzumerken, dass das Dogma des Einfiithlens, des Sich-Hin-
einversetzens genuin in der Tradition deutscher Literaturschriften — z. B.
Lessings Mitleidsasthetik — steht. Das Prinzip des Hineinversetzens von
Bach bzw. von Horaz scheint auf den ersten Blick dieser Tradition zu
folgen und dabei Diderots These zu kontrastieren, wie ein Schauspieler
am besten rihren kann. Laut Diderot gelange das am besten, wenn man
sich eben nicht in die Rolle einftihlt, sondern bewusst Affekte und deren
Auferungsform vorfihrt:

[...] betrifft die Grundeigenschaften eines grofSen Schauspielers. Ich verlange
von ihm sehr viel Urteilskraft; fir mich muf§ dieser Mensch ein kihler und
ruhiger Beobachter sein; ich verlange daher von ihm Scharfblick, nicht aber
Empfindsamkeit, verlange die Kunst, alles nachzuahmen, oder — was auf dassel-
be hinauslauft — eine gleiche Befihigung fiir alle moglichen Charaktere und
Rollen. [...] Keine Empfindsamkeit (sensibilité)!¢!”

Diderot stellt seine Anmerkungen tber den guten Schauspieler in die
Nachahmungstradition, was zunichst Bachs Einfithlungs- und Ausdruck-
sasthetik zu kontrastieren scheint. Allerdings verehrt Diderot Bachs Asthe-
tik. Das geht aus zwei Briefen von Diderot an C. P. E. Bach aus dem Jahr
1774 hervor, in denen Diderot Bach beinahe devot um die Ubersendung
ungedruckter Klaviersonaten fiir seine Tochter bittet.6'® Bachs Klavierso-
naten gelten dabei als diejenigen seiner Kompositionen, in denen er die
Einfihlungs- und Ausdrucksisthetik besonders gelingend umsetzt. Aus-
drucksstarke Empfindungs- und Nachahmungsasthetik stehen sich hier
aber — trotz allem Anschein — nur bedingt diametral gegentber; es sei an
Bachs Dogma erinnert, in dem er schreibt, dass der Musiker »nothwendig

615 Vgl. Dahlhaus: Klassische und romantische Mustkdsthetik, S. 29.

616 Triest: »Ausbildung der Tonkunstc, S. 300, Herv. i. O.

617 Denis Diderot: »Das Paradox iiber den Schauspieler«, in: Asthetische Schriften 2, West-
berlin 1984, S. 481-538, hier: S. 484.

618 Vgl. Bach: C. P. E. Bach Briefe und Dokumente, Dok. 157-158, S. 374-380.

231

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

sich selbst in alle Affeckt/e] setzen konnen« muss (CPEB-V, S.122,
Herv. UK). Diese Asthetik geht davon aus, dass verschiedene Affekte oder
Empfindungen gemifl dem Diderot’schen Schauspieler-Prinzip einstu-
dier- und abrufbar sind.®? Sich langwierig in eine einzelne Empfindung
seinzuschwingen« wiirde auch den Wechsel und Uberginge zwischen
mehreren Affekten binnen einer Auffithrung unméglich machen. Bachs
Freye Fantasie, als Beispiel dem Versuch beigegeben, ist gerade fir solche
Affektwechsel bekannt.®?® Die gezielt ansteuerbaren Affekte und die Fi-
higkeit zur sympathetischen Mitempfindung wird dabei nicht zuletzt un-
terstiitzt durch die Erneuerung des pianistischen Instruments: War noch
bei kielmechanischen Klavierinstrumenten wie dem Cembalo blof§ ein
harter Anschlag moglich, der den Pianistenkorper vom »Prozeff der
Klangherstellung [...] radikal ausgeschlossen«®?! hat, ermoglicht das Cla-
vichord, der Vorginger des heutigen Klaviers, dem Spieler »Saitenge-
fihl«®??, er kann Gber Druckschwankungen den Ton regulieren. Mit die-
ser Neuerung verbinden sich, im Resonanzmodell gesprochen, mit der Be-
rihrung des Clavichords durch den Interpreten Instrumenten- und Spie-
lercorpus, die Schwingungen der Nerven des Interpreten tbertragen sich
direkt auf die Saiten des Instruments: »[J]Jede Regung tbertragt sich ins
Akustische und das Instrument reflektiert wie ein musikalischer Spiegel
die psychodynamische Disposition der Individuen, die sich buchstiblich
tiber seine Tasten ausdriicken.«®?3

Diese musikasthetischen Neuerungen beztiglich des Vortrags — die auch
ihre Riuckwirkung auf die Komposition haben sollten — geben Dichtung
aus musikhistorischer Perspektive im 18. Jahrhundert in zweierlei Hin-

619 Bach gibt sogar Empfehlungen, wie dem ungetibten Musiker dieses Einstudieren ge-
lingen kann. Genaue Erlduterungen dazu siche dieses Kapitel ab S. 239ff.

620 Bach selbst beschreibt diese Affektwechsel als Stilmerkmal der Fantasie, er hebt her-
vor, »daf ein Clavieriste besonders durch Fantasien, welche [...] aus einer guten musi-
kalischen Seele herkommen mdssen, das Sprechende, das hurtig Ueberraschende von
einem Affeckte zum andern, alleine vorziglich vor den ibrigen Ton-Kunstlern aus-
iben kann« (CPEB-V, S. 123-124).

621 Wolfgang Scherer: »Aus der Seele muss man spielen. Instrumentelle und technische
Bedingungen der musikalischen Empfindsamkeit, in: Hans Ulrich Gumbrecht/Karl
Ludwig Pfeiffer/Monika Elsner (Hg.): Materialitit der Kommunikation, Frankfurt am
Main 1988, S. 295-309, hier: S. 297-298.

622 Scherer: »Aus der Seele muss man spielen, hier: S. 306.

623 Ebd., S.307.

232

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.5 Wie ist Musik asthetisch verstandlich? C. P. E. Bach und Gerstenberg

sicht einen anderen Status: Gegentiber der Oper®24 gewinnt die Dichtung
an Bedeutung. Sie ist nicht mehr Hilfskunst, die Arien semantischen
Zusammenhang gibt und das Affektpotenzial derselben liefert. Die Dicht-
kunst ist vielmehr die Grundlage der Musik, und zwar in viel fundamenta-
lerer Weise als nur in Form des Bedeutungslieferanten fiir musikalische
Figuren: Auf das Ausdrucksprinzip verpflichtet, funktioniert Musik nicht
mehr analog zu Rhetorik, sondern Kompositionen als Poesie und musika-
lischer Vortrag als Form der Schauspielkunst. Die Musik, solchergestalt
zur Dichtkunst geworden, wertet den Status der Dichtkunst deutlich auf.
Absurderweise bringt eben diese enorme Aufwertung auch den gegenteili-
gen Effekt beziiglich des Status mit sich und macht — wie in 2.) beschrie-
ben, die Poesie innerhalb der Musik tberfliissig. Indem Musik selbst zur
Poesie wird, kann sie sich von Sprach-Poesie emanzipieren. Derart von
lingualen und vokalen Zwangen befreit, kann sich die Instrumentalmusik
etablieren; eine Musik, »die keine Worter braucht, um das, was sie ausdru-
ket verstandlich zu machen«?5, wie es der Artikel »Instrumentalmusik«
in der Allgemeinen Theorie der schonen Kiinste charakterisiert. Die »reine
Musik, so Triest,

sey nicht bloffe Hiille fur die angewandte, oder von dieser abstrahirt, sondern
konne fiir sich allein groSe Zwecke erreichen. Sie habe nicht néthig, sich als
blofSes Sinnen- oder Verstandesspiel prosaisch oder hochstens rhetorisch herum-
zudrehen, sondern vermochte sich zur Poesie zu erheben, die um desto reiner
sey, je weniger sie durch Worte, (die immer Nebenbegriffe enhalten) in die
Region des gemeines Sinnes hinabgezogen wiirde.52¢

C. P. E. Bach benutzt Tone — wie Triest sogar hervorhebt — eben nicht
zu Worten, sondern statt Worten — der Tondichter braucht die Sprache
nicht mehr, die Musik spricht selbst. »Instrumentalmusik als Dichtung
ohne Worte zu verstehen [...] war der wesentliche Schritt von der Musik
des empfindsamen Stils hin zur eigentlichen Klassik.«¢?” Und so wundert
es auch nicht, wie viele Sprach-Analogien Schulz in seinem Artikel zur
»Sonate« in der Allgemeinen Theorie der schonen Kiinste zieht:

624 Die preufSische Hofkapelle und mit ihr viele der Protagonisten der Berliner Musiksze-
ne »orientiert[e] sich [...] auf Wunsche des Monarchen [...] am italienischen Vorbild«
(Lutteken: »Tradition vs. Aufbruch«, hier: S. 9).

625 Johann Abraham Peter Schulz: »Instrumentalmusike, in: Johann Georg Sulzer (Hg.):
Allgemeine Theorie der schonen Kiinste, Bd. 1: A-], Hildesheim 1771, S.559-560,
hier: S. 559.

626 Triest: »Ausbildung der Tonkunsts, S. 301, Herv. i. O.

627 Rampe: C. P. E. Bach und seine Zeit, S. 268.

233

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Die Instrumentalmusik hat in keiner Form bequemere Gelegenheit, ihr Vermo-
gen, ohne Worte Empfindungen zu schildern, an den Tag zu legen, als in der
Sonate. [...]

Der Tonsezer kann bey einer Sonate die Absicht haben, in Ténen der Traurig-
keit, des Jammers, des Schmerzens, oder der Zirtlichkeit, oder des Vergntigens
und der Frohlichkeit ezn Monolog auszudriiken; oder ein empfindsames Gesprich
in blos lerdenschaftlichen Tonen unter gleichen, oder von einander abstechenden
Charakteren zu unterhalten; [...]

Die Moglichkeit, Charakter und Ausdruk in Sonaten zu bringen, beweisen eine
Menge leichter und schweerer Claviersonaten unsers Hamburger Bachs. Die
mehresten derselben sind so sprechend, dafS man nicht Tone, sondern eine verstindli-
che Sprache zu vernehmen glaubt, die unsere Einbildung und Empfindungen in
Bewegung sezt, und unterhilt. [...]

Die Sonaten eben dieses Verfassers von zwey concertirenden Hauptstimmen,
die von einem Baf§ begleitet werden, sind wabrhafte leidenschaftliche Tongesprd-

che;6*8

Das besondere Ausdruckspotenzial der (Bach’schen) Instrumentalmu-
sik wird immer wieder mittels dieser Sprach-Analogien beschrieben.
Auch Gerstenberg tubernimmt diese Rhetorik, wenn er das Klavierspiel
C. P. E. Bachs schildert:

Sein Adagiospielen kann ich nicht besser beschreiben, als wenn ich Sie an einen
Redner zu denken ganz gehorsam ersuche, der seine Reden nicht auswendig
gelernt hat, sondern von dem Inhalte seiner Rede ganz voll ist, gar nicht eilt,
etwas herauszubringen, sondern ganz ruhig eine Welle nach der andern aus der
Fiille seiner Seele hervorstromen 13f3t6%.

An dieser Stelle wird besonders deutlich: Der musikhistorische Durch-
bruch, die Emanzipation von der Dichtkunst durch ihre Einverleibung
ins eigene Medium ist unmittelbar gekoppelt an die Ausdrucksasthetik.
Erst mit der Etablierung des poetischen Ausdrucksprinzips in der Musik
kann die Musik fiir sich selbst sprechen. Das ist insofern folgerichtig, als
sie dem Anspruch, der mit dem Ausdrucksprinzip verknipft wird, sogar
besser gerecht wird als die Poesie. Das Medium Musik wird gerade wegen
seiner Unbestimmtheit als geeigneter fiir Ausdruckspoesie gehalten als das
distinkte Medium Sprache, denn

628 Johann Abraham Peter Schulz: »Sonate«, in: Johann Georg Sulzer (Hg.): Allgemeine
Theorie der schonen Kiinste, Bd. 2: K-Z, Leipzig 1774, S.1094-1095, Herv. UK — mit
Ausnahme des Namens Bach, der im Original hervorgehoben ist.

629 Mutmaflich aus einem Brief an Claudius, zitiert nach Bernhard Engelke: »Gerstenberg
und die Musik seiner Zeit«, Zeitschrift der Gesellschaft fir Schleswig-Holsteinische
Geschichte/56 (1927), S. 417-449, hier: S. 432.

234

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.5 Wie ist Musik asthetisch verstandlich? C. P. E. Bach und Gerstenberg

[dlie ganze Musik griindet sich auf die Kraft, die schon in unartikulirten Tonen
liegt, verschiedene Leidenschaften auszudriiken; und wenn man nicht ohne
Worte die Sprache der Empfindungen sprechen konnte, so wiirde gar keine Musik
moglich seyn.63°

Musik wird als die »Sprache der Empfindungen« deklariert. In genau
dieser Formulierung charakterisiert auch C. P. E. Bach selbst seine Musik:

Die Musik dienet entweder dem Kenner, [...] oder sie ist die Sprache der Empfin-
dung. So rauschen racheschwangere Tone, so schleppt sich die Traurigkeit auf
den Saiten, so wirft der Zorn feurig die Luft, so wallet die Freude im Ather,
so seufzet der zirtliche Ton der Freundschaft und Liebe, und so bringen die
belebten Tone Lob und Dank aus dem vollen Herzen und auf die Zunge der
Menschen zu dem Sitze der Allmacht und theilen die Wolken.®3!

Die empfindsame Literatur sucht nach genau dieser Sprache, die
C. P. E. Bach und die norddeutschen Musiker zu finden meinen. Die
musikalische Sprache der Empfindungen funktioniert dabei nur als poeti-
sche Sprache und als solche v. a. unter dem Vorzeichen der Empfindungs-
asthetik. Die Poetizitit ist das entscheidende Kriterium des musikalischen
Ausdrucks, wie auch Scheibe im Critischen Musicus schreibt:

Man hatte zuvor mehr prosaische, als poetische Sticke gesetzet. Nunmehro
aber, da man anfing, mehrere poetische Stiicke abzusingen: so fieng man an,
nach und nach zu begreifen, daf sich ein Componist der Sprache des Dichters
nahern misse, wenn er geistreich und ausdriickend schreiben, die Affecten aber
erregen wollte.%3?

Bei dieser Differenzierung von prosaischem und poetischem Stil geht es
nicht blof um die Unterscheidung von gebundener und ungebundener
Schreibweise, sondern um epistemologisch-asthetische Zuordnungen: Die
Prosa ist der Ort der klaren Bestimmung, hier geht es um pragmatische
Kategorien der Distinktion und Prazision, um Verstindlichkeit. Die poeti-
sche Musik hingegen hebt sich — wie auch die poetische Sprache selbst
- von dieser Sprachebene ab und lenkt die Aufmerksambkeit auf die Emp-
findungen selbst, deren sprachliche Erfassbarkeit in ihrer theoretisch un-
endlichen Kleinteiligkeit verloren gegangen ist. Das Poetische liegt gemaf$

630 Schulz: »Instrumentalmusik, hier: S. §59.

631 Carl Phillip Emanuel Bach: Vorbericht zum Mustkalischen Mancherley, Berlin 1762.
Zitiert nach Schmid: Bach und seine Kammermusik, S. 14, Herv. UK.

632 Johann Adolph Scheibe: Critischer Mustkus, Neue, vermehrte und verbesserte Auflage,
Leipzig 1745, S. 655.

235

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

zeitgendssischer empfindsamer Poetiken in der Lebendigkeit des (musika-
lischen) Ausdrucks.

Wo in der Dichtkunst das Medium Sprache in seine poetische Form
tberfihrt wird, da aberfihrt Bachs Musikpoesie Musik in eine poetische
Kunstform. Das In-Erscheinung-Bringen bzw. Wecken emotionaler Bilder
— eine Strategie lyrischer Texte®3 — ist eine der Hauptverfahrensweisen
von C. P. E. Bachs Musik respektive der norddeutschen Schule. Diese
Strategie funktioniert dabei grundsatzlich verschieden von barocken No-
tentextabbildungen, sie arbeitet mittels akustischer Stimmungsmalerei®3*
und vermittelt so eher situative Grundstimmungen als prazise Motive.

Gerstenbergs Bemerkung, die er mit Blick auf Berliner Liedersammlun-
gen macht, beschreibt insofern treffend das Vermégen der neuen nord-
deutschen Musiksprache: »Die Musik kann und muss nur allgemeine Ide-
en ausdriicken, und diese Ideen missen Empfindungen sein.« (M20,
S.374)%35 Empfindungen werden mittels musikalischer Poesie nahezu per-
fekt transportiert, da die (Instrumental-)Musik in ihrer Begrifflosigkeit
nicht den vermittelnden Umweg tuber den Verstand nimmt — ihn gar
nicht nehmen kann. Das nur musikalisch Ausgedriickte muss verstanden
werden, indem es empfunden wird. Dementsprechend adressiert musika-
lische Poesie nicht wahrnehmende Sinnesorgane, sondern v. a. das Organ,
mit dem empfunden wird: das Herz.63¢ C. P. E. Bach macht das Herz zum
Zielorgan der Musik — nicht das Ohr. In einem Gesprich mit Claudius
wird dies unmissverstindlich deutlich. Die beiden unterhalten sich tber
die Musik in Kopenhagen, die zur dieser Zeit®” v. a. von Kompositionen

633 Vgl. Rampe: C. P. E. Bach und seine Zeit, S.273. Die »imaginare Evokation« beschreibt
Jurgen Link als zentrales Element der Lyrik, er beschranke sich dabei jedoch nicht auf
emotionale Bilder (vgl. Jirgen Link: »Elemente der Lyrike, in: Helmut Brackert (Hg.):
Literaturwissenschaft. Ein  Grundkurs, Reinbek bei Hamburg 1992, S.86-101,
hier: S. 90).

634 Zum Stimmungsbegriff siche Kap. 1.1.2, zur Malerei-Metapher siche Kap. 1.3.2.

635 Ausfihrlicher zu dieser Stelle im Kapitel zu Gerstenbergs lyrischer Poesie: Kap. 2.1.
Zur Festlegung der Musik auf Empfindungen als Gegenstand siche auch Kap. 1.3.2.

636 Das Herz ist nicht nur nach traditioneller Affektenlehre, sondern auch in >moral-sen-
se«Theorien — namentlich bei Shaftesbury — der Sitz des Gefiihls (vgl. Brigitte Scheer:
»Gefiihl«, in: Asthetische Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in sieben Béinden, 2. De-
kadent-Grotesk, Stuttgart 2010, S. 629-660, hier: S. 635).

637 Laut Engelke schickte Gerstenberg Claudius zu einem Besuch bei C. P. E. Bach, »so-
bald es hief$, Bach sei in Hamburg angekommen« (Engelke: »Gerstenberg und die Mu-
sik seiner Zeit, S. 428) — also im Jahr 1768. Den Besuch und das Gesprich hat Claudi-
us aufgezeichnet und in einem Brief an Gerstenberg wiedergegeben.

236

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.5 Wie ist Musik asthetisch verstandlich? C. P. E. Bach und Gerstenberg

Schoberts und laut Aufzeichnung Claudius’ eines Bruders von Bach — ver-
mutlich Johann Christian Bach - gepragt ist:

Claudius  Sie fallt gleichwohl gut ins Ohr

Bach Sie fallt hinein und fallt es, 1aft aber das Herz leer, das ist
mein Urteil von der neuen Musik .........

Claudius Sie verhilt sich vielleicht zur eigentlichen Musik wie das
Witzige zum Pathetischen.

Bach Der Vergleich ist nicht tibel. Die Musik hat hohere Absich-

ten, sie soll nicht das Ohr fullen, sondern das Herz in Bewe-
gung setzen.38

In seiner Autobiografie wiederholt C. P. E. Bach dieses Grundprinzip:

Mich deucht, die Musik misse vornemlich das Herz rithren, und dahin bringt
es ein Clavierspieler nie durch blosses Poltern, Trommeln und Harpeggiren,
wenigstens bey mir nicht.5%

Bach definiert damit das Giitekriterium eines musikalischen Vortrags neu:
Nicht das Ausspielen der Virtuositit im Sinne der handwerklichen Fertig-
keit des Klavierspielers ist gefragt, sondern dessen Fihigkeit, die Zuhorer
zu rithren. Der Spieler muss sich nach Horaz’ si vis me flere-Prinzip in den
Gemutszustand versetzen, in den er auch seine Zuhorer versetzen will.
Wer mit Musik das Herz adressiert, der muss »[alus der Seele [...] spielen,
und nicht wie ein abgerichteter Vogel.« (CPEB-V, S. 119)

1.5.3 Gerstenbergs Ringen um das Ideal bestimmbarer Empfindungen

Nach diesen Ausfithrungen zur musikalischen Poesie wirkt Gerstenbergs
Vertextungs-Versuch von C. P. E. Bachs Freyer Fantasie etwas opportunis-
tisch, anschliefend an ein poetisches Erfolgskonzept, das Musikern besser
zu gelingen scheint, als Dichtern. Gerstenberg findet selbst, dass Bachs
Kompositionen nicht unbedingt einer sprachlichen Ausfithrung bedurfen:

Ich habe Bach einen guten Singcomponisten genannt; ich glaube namlich, daf§
er, wo er will, so cantabil setzen kdnne, als irgend ein anderer Deutscher, und

638 Engelke: »Gerstenberg und die Musik seiner Zeitc, S. 429. Die Setzung der Namen an-
stelle von Markierungen vor die jeweiligen Zitate wurde von mir [UK] erginzt.
639 Bach: »Autobiographie, hier: S. 209.

237

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

die nicht nur in eigentlichen Singsachen, sondern auch in Claviercompositio-
640
nen.

Vergleicht man Gerstenbergs Monologe, die er unter C. P. E. Bachs Freye
Fantasie gelegt hat, so findet man Evidenz fiir Gerstenbergs Haltung:
Hamlet und Sokrates monologisieren zum gleichen Klavierpart an den
jeweils gleichen Stellen tiber Tod, den Himmel, Sterblichkeit, Lichtblicke,
sogar die Stimmfithrung der Singstimme entspricht sich.®4! Fur Gersten-
berg gibt Bachs Klavierstiick offensichtlich eine relativ prizise Bedeutung
vor. C. P. E. Bach findet sein Konzept der Musikpoesie auch bei anderen
Komponisten umgesetzt, er befindet z. B. tiber eine Komposition Georg
Philipp Telemanns, »dafl man ohne die Worte [...] gleich horen konne,
was die Musik wolle«®®2. In Schriften von Bach und in seinem Umbkreis
findet man solche Zuschreibungen zuhauf. Allein das Auftreten und die
Haufigkeit machen solche Aussagen nicht richtiger; kritisch betrachtet
kann man von einer Blasenbildung im danisch-deutschen Zirkel sprechen.
Bachs bzw. die norddeutsche Musikpoesie funktioniert nur unter entspre-
chenden asthetischen Voraussetzungen. So »verstindlich, so »deutlich
und sprechend« wie Gerstenberg schreibt, ist C. P. E. Bachs bzw. der
norddeutsche Musikstil bei Weitem nicht:

[Es] konnte nicht fehlen, daff diejenigen, deren Geist dem seinigen
[C. P. E. Bachs, Anm. UK] nicht verwandt war, ihn nicht verstanden, und nur
nach wiederhohlter Uebung kaum ahndeten, was fiir ein Gedankenrheichthum
darin verborgen wire.*#

Die Eintibung dieses musikalischen Verfahrens bleibt notwendig und das
Verstindnis fiir Bachs Musik laut Triest denjenigen vorbehalten, die emp-
fanglich fir den entsprechenden Dichter- respektive Kompositionsgeist
Bachs sind. Kinder miissen, um der musikalischen Sprache bzw. der Spra-
che der Empfindungen machtig zu sein — rezeptiv wie ausfithrend —, »bey
Zeiten an solche Sonaten gewohnt werden«®#. Das dritte Hauptstiick Vom
Vortrage in C. P. E. Bachs Versuch setzt eben auch das erste Hauptstick —

640 R. M. Werner: »Gerstenbergs Briefe an Nicolai nebst einer Antwort Nicolais«, Zeit-
schrift fiir Deutsche Philologie/23 (1891), S. 43-67, hier: S. 58 (Gerstenberg an Nicolai,
Kopenhagen 05.12.1767).

641 Der vollstindige Notentext samt beiden Monologen von Gerstenberg ist abgedruckt
bei Chrysander: »Klavier-Phantasie«.

642 Schmid: Bach und seine Kammermusik, S.33. Hier zitiert aus Lessings Kollektaneen, in
denen Lessing dartber berichtet, wie C. P. E. Bach iber G. P. Telemann sprach.

643 Triest: »Ausbildung der Tonkunstc, S. 300.

644 Schulz: »Sonatex, hier: S. 1095.

238

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.5 Wie ist Musik asthetisch verstandlich? C. P. E. Bach und Gerstenberg

Von der Fingersetzung — und das zweite Hauptstiick, das sich mit allerlei
Verzierungen auseinandersetzt, voraus. Dem Umfang nach ist die Schu-
lung der Grundfertigkeiten am pianistischen Instrument immerhin finf
Mal so lang wie der Abschnitt Vom Vortrage, der sich mit der Kunstfertig-
keit des Ausdrucks beschiftigt.¢4 C. P. E. Bachs Kompositionsstil und
auch die von ihm geforderte Verlagerung der pianistischen Virtuositit
weg von Fingerfertigkeit hin zu Ausdrucksstarke setzt weiterhin einen ge-
wissen Bildungsstandard voraus — und zeigt auch Bachs eigenen Bildungs-
hintergrund an —, wie Burney in seinem Reisetagebuch bemerkt:

Leicht und schwer sind relative Ausdriicke; das Wort, welches eine Person ohne
Erzichung fir schwer hilt, kann fir einen Gelehrten sehr gemein und ihm
geldufig sein. Die Werke unsers Verfasssers [C. P. E. Bach, Anm. UK] sind nicht
sowohl schwer zu spielen, als gehorig auszudriicken. Was das Tiefsinnige und
Weithergesuchte anbetrift, so konnen diese Beschuldigungen sehr gemildert
werden, wenn man dagegen in Betrachtung zieht, daf§ seine kihnsten Zige, so-
wohl in der Melodie als in der Modulation, niemals gegen die Regeln sind, und
bestindig von grosser Gelehrsamkeit unterstiitzet werden; und daf§ sein Flug
kein wiistes Schwirmen der Unwissenheit und Raserey, sondern die Ergiessung
eines kultivierten Genies ist.4¢

Dem norddeutschen Verstindnis von musikalischem Ausdruck ist ein
Authentizitits- und Unmittelbarkeitsanspruch inhirent, der sowohl die
Fiktionalitit als auch die kinstlerische Uberformung verleugnet. Die tat-
sachliche Praxis muss, um dem Narrativ dieser Poetik gerecht zu werden,
allerdings einige Anstrengungen unternehmen. Die Tatsache, dass Klavier-
spieler oder andere Interpreten in vielen Fallen nicht gleichzeitig auch
die Komponisten der Sticke sind, erzeugt eine Aufspaltung in zwei Musi-
kerpersonlichkeiten, die den Ursprung und damit auch die Authentizitat
und Unmittelbarkeit des musikalischen Ausdrucks fraglich machen. Ge-
nau diese beiden Parameter verbiirgen sich aber fir die Originalitat des
musikalischen Ausdrucks und dafir, die Empfindungsisthetik gelingend
umzusetzen. Um das Gelingen trotzdem zu garantieren, muss diese Liicke
bestmoglich geschlossen werden, deswegen muss der Musiker

bey Stucken, welche [...] von jemanden anders herriihren; [...] dieselbe Leiden-
schaften bey sich empfinden, welche der Urheber des fremden Stiicks bey des-
sen Verfertigung hatte. (CPEB-V, S. 122)

645 Erstes und zweites Hauptstiick des ersten Teils umfassen 100 Seiten (vgl. CPEB-V,
S.15-114), das dritte Hauptstiick hingegen nur 19 (vgl. ebd., S. 115-133).
646 Burney: Tagebuch, S.210-211.

239

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Authentizitit und Unmittelbarkeit werden, wo nicht von sich aus mog-
lich wie z. B. bei »Fantasien aus dem Kopf« (CPEB-V, S. 122), inszeniert.
Paradoxerweise wird so durch Eintben der tiberzeugendere unmittelbare
Ausdruck erreicht:

Es ist wohl selten moglich, ein Stiick bey dem ersten Anblicke sogleich nach sei-
nem wahren Inhalt und Affeckt weg zu spielen. In den geiibten Orchestern wird
ja oft tiber einige den Noten nach sehr leichten Sachen mehr als eine Probe an-
gestellet. (CPEB-V, S. 115-116)

Der originale, empfindsame Ausdruck hat in der Praxis wenig mit tatsich-
licher Unmittelbarkeit zu tun, er muss einstudiert werden, zumal im
Umbkreis Bachs, wie Gestenberg anmerkt:

wenn man sich in Berlin 30mal "¢ vorbereiten Mt miissen, um dem duferst
genauen—und feinen Ausdruck des Stiteks Werks Hrhale einigermaflen Gentge
zu thun; was durfte ich wohl mit gutem Gewissen v dem wahren Werte unserer
hiesigen Auffithrung sagen, da Herr Schérring Mihe gehabt hat, nur 5 oder 6
ordentliche Proben zu Stande zu bringen, und unserKeperhagen Kopenhagen

wahrlich noch lange kein Berlin ist.®4

Man kann als Musiker seine Ausdrucksfihigkeiten auch anders als durch
Einuben schulen, so C. P. E. Bach:

Um eine Einsicht in den wahren Inhalt und Affecket eines Stiickes zu erlangen,
und in Ermangelung der néthigen Zeichen, die darinnen vorkommenden No-
ten zu beurtheilen, [...] thut man wohl daff man sich Gelegenheit verschaffet, so
wohl einzelne Musicos als ganze Musickiibende Gesellschaften zu héren.
(CPEB-V, S. 119-120)

Die Formulierung »Ermangelung der néthigen Zeichen« deutet auf ein
Sprachbediirfnis des Notentextes hin, der eben doch nicht fir sich selbst
sprechen kann:

Indem man aso ein jeden Stiick nach seinem wahren Inhalte, und mit dem ge-
horigen Affecte spielen soll; so tuhn die Componisten wohl, wenn sie ihren
Ausarbeitungen ausser der Bezeichnung des Tempo, annoch solche Worter vor-
setzen, wodurch ihr Inhalt erklaret wird. (CPEB-V, S. 124)

647 Heinrich Wilhelm von Gerstenberg: »Briefentwurf an Carl Philipp Emanuel Bach in
Hamburg. Kopenhagen, zweite Septemberhalfte 1773« [1773], in: Ernst Suchalla
(Hg.): Briefe und Dokumente, Gottingen 1994, S. 320-329, hier: S. 321. Durchstreichun-
gen und andere Verdnderungen am Texterscheinungsbild im Original wurden kennt-
lich gemacht.

240

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.5 Wie ist Musik asthetisch verstandlich? C. P. E. Bach und Gerstenberg

Dem musikalischen Ausdruck wohnt — v. a. in seiner verschriftlichten
Form - offensichtlich zu wenig Bestimmtheit inne, um ihn entsprechend
poetisch und rithrend darbieten zu kénnen. Gerade was C. P. E. Bachs
Fantasien der vierten Sammlung seiner Klaviersonaten angeht, scheinen
entsprechende sprachliche Hinweise zu fehlen, wie Cramer schreibt:

Es ware zu winschen, daff der mit Commentarien zu sparsame Kiinstler uns
nur mit einer kleinen Deduction dartber, wie ers einst bey einer andern Gele-
genheit that, an die Hand ginge, um ihm vielleicht manches Bestimmte dabei
nachempfinden zu kénnen.548

Im September und Oktober 1773%% findet ein Briefwechsel zwischen
Gerstenberg und C. P. E. Bach statt, in dem es um genau diese Sprach-
bedurftigkeit bzw. um die Sprach- oder Bestimmungsfihigkeit von Musik
geht. Gerstenberg ist sich offensichtlich nicht besonders sicher, was diese
Fragestellung angeht. Beziiglich seiner Frage, »Ob das Clavier wohl aHein
im Stande sey, solche feir marquirte Empfindungen-alein auszudricken?
ob man den Inhalt wiirde errathen konnen, wenn der Text nicht dariber
stainde?«®%0, zieht er beide Antworten in Erwagung. Zunachst will Gersten-
berg belegen, dass eben dies moglich ist:

So viel ich, als ein Laye, der blos Eaeta Facta samelt und dartiber auf darnach
auf Facienda schlieft, von der Sache begreife, muf§ es nicht unméglich seyn,
diese marquirten Empfindungen in Clavier-Compositionen auszudriicken, weil
das was ich in den Compositionen eines gewissen trefflichen Mannes, den ich
nicht nennen will, ausgedriickt finde, wirklich schon eben so sehr marquirte

Empfindungen ven-seleherAst in mir hervorbringt [...].5!

648 Chrysander: »Klavier-Phantasie«, hier: S. 330, Herv. i. O.

649 Gerstenbergs Briefentwurf wird auf die zweite Septemberhilfte datiert (vgl. Gersten-
berg: »Briefentwurf an C. P. E. Bach«, hier: S. 320), Bachs Anwort folgt am 21. Okto-
ber 1773 (vgl. Bach: C. P. E. Bach Briefe und Dokumente, Dok. 140, S. 336). Das Original
von Gerstenbergs Briefentwurf ist noch erhalten und befindet sich im Archivbestand
der Bayerischen Staatsbibliothek in Minchen. Der Transkription in der Dokument-
sammlung Suchallas sieht man — wie dem Original — an, wie sehr Gerstenberg das The-
ma umtreibt. Einige Passagen sind durchgestrichen und durch andere Sitze erginzt,
der gesamte Entwurf ist Zeugnis von Gerstenbergs Denkprozess und seiner Unsicher-
heit. Der Vollstandigkeit halber werden im Folgenden bei Zitaten aus diesem Briefent-
wurf auch die durchgestrichenen Teile mitzitiert, aber kenntlich gemacht. Der tatsich-
lich an Bach gesandte Brief ist weder erhalten, noch tberliefert. Dass er existiert haben
muss und auch an Bach geschickt wurde, kann durch Bachs Antwort, die explizit auf
Fragen dieses Briefentwurfs eingeht, als gesichert gelten.

650 Gerstenberg: »Briefentwurf an C. P. E. Bach«, hier: S. 324.

651 Ebd.,S.325.

241

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

In der Differenz zwischen »Facta« und »Facienda« klingt Gerstenbergs
Unterscheidung zwischen Resultat und Resultierendem erneut an.®? Die
Substantivform zeigt auch hier gegeniiber der Gerundivform die Starre
an, die durch die Festlegung auf diese Form entsteht. Das Faktum, so
Juliane Vogel, wird »als ein gemachtes oder getanes bezeichnet, das nicht
gefunden, sondern den Gegebenheiten in gewisser Weise abgezwungen
und u. a. mit den Mitteln der Sprache erst hergestellt wird.«633 Ist das
Faktum einmal hergestellt, hilt es einen bestimmten Ausschnitt der Wirk-
lichkeit fest. Gleichzeitig dient dieses Festhalten nur der »Zwischenlage-
rung«®*4. Facta bzw. Resultate besitzen eine Mittlerfunktion, von ihnen
aus lasst sich auf prozessual Unabgeschlossenes zurtickschliefSen, auf Faci-
enda, auf Resultierendes, auf Empfindungen. Die immer wiederkehrende
Formulierung »marquirte Empfindungen« zeigt an, dass es Gerstenberg
dabei um Empfindungen geht, die des prazisen Explizierens — also der
Festlegung — fahig sind. Allein die Formulierung ist ein begriffliches Para-
dox: Wenn einerseits die Empfindungen in ihrer Prozessualitit und der
Weite derselben ausgedrickt werden sollen, soll andererseits eine >Mar-
kierung« gleichzeitig Prizision schaffen, mittels der »Gedankenfigur der
praecisio das Messer oder das Skalpell«®>> genau hier angesetzt werden.
Gerstenbergs Ideal will festhaltende, restriktive Prizision und ununterbro-
chene, unbeschnittene Prozessualitit gleichzeitig.

Die Einteilung in Grundaffekte, wie sie zuvor viele musikalische Af-
fektenlehren vorgenommen haben, reicht fiir die hier gefragte Prizision

652 Zu Resultat und Resultierendem ausfiihrlich in Kap. 1.3.2.

653 Juliane Vogel: »Die Kiirze des Faktums. Textokonomien des Wirklichen um 1800«,
in: Helmut Lethen/Ludwig Jager/Albrecht Koschorke (Hg.): Auf die Wirklichkeit zeigen.
Zum Problem der Evidenz in den Kulturwissenschaften, Frankfurt am Main, New York
2015, S. 137-152, hier: S. 138.

654 Vogel: »Die Kirze des Faktums, hier: S. 139. »Fakten entstehen dort, wo ein natirli-
ches oder kiinstliches Kontinuum aufgetrennt wird und ein Teilstiick desselben in
einen Relaiszustand aberfithrt wird, bevor es gemeinsam mit anderen Teilstiicken in
den Dienst einer neuen Hypothese oder eines neuen Zusammenhangs genommen
wird. [...] Die Faktenproduktion umfasst somit einen Akt der Dekontextualisierung,
eine Phase der Zwischenspeicherung und einen Akt der vorldufigen Neukontextuali-
sierung.« (Ebd.) Die Faktenproduktion, das Festhalten der Wirklichkeit in Ausschnit-
ten, ist dabei auch stets ein (gewaltsamer) Akt der Beschneidung der Wirklichkeit (vgl.
ebd., S. 144-149).

655 Vogel: »Die Kiirze des Faktums, hier: S. 145. Juliane Vogel zitiert an dieser Stelle Ade-
lung, der in Ueber den Deutschen Styl das Wort Prazision herleitet vom lateinischen
Verb praecidere = kiirzen (vgl. ebd.).

242

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.5 Wie ist Musik asthetisch verstandlich? C. P. E. Bach und Gerstenberg

nicht aus. Aber was genau diese dezidierte Bestimmbarkeit des musikali-
schen Ausdrucks angeht, ist Gerstenberg sich nicht sicher, er fahrt fort:

Und denn warum sollte es wohl unerlaubt seyn, unter-den-verschiedenen-ahnli-

durch ein beygefiigtes Motto (denn so sehe ich jene
Spriche an) die Empfindung die der Spieler warmausdritcken nachahmen soll,
von allen dhnlichen Empfindungen zu unterscheiden? Liebe, Freude, Kummer
u.s.w. sind der allgemeine Stoff fiir die Musik. Der Mann von Genie aber ist
mit diesen weitschweifigen Begiffen nicht zufrieden; er bestimt: petrarchische
Lieber-ovidische Freude,woriiber? Liebe,wozu2 Kummer Liebe, wozu fir was?
Freude, Kummer, worliber? Bey diesen Bestimmungen gerith er auf unterge-
ordnete Affecten, die in ihren Zeichnungen—ibereinstimen Bewegungen sehr
zusammenfliefen: petrarchische Liebe, Liebe zur Ruhe und christliche Liebe
Eiebe—des—Nachsten sind dreyerley verschiedene Richtungen der Liebe, die
aber alle drey aus emerley Tone und Charakter Gh-&fa-kfer—ﬂam-l-teh—aw}s—maﬂ

des Herzens hewer—kemeﬂ entsprmgen und daher fur den der dle Rlchtung
nicht weif3, schwer von einander zu unterscheiden sind.®5¢

Gerstenbergs Vorschlag eines »beygeftigte[n] Motto[s]«6%7 ist auch im Hin-
blick der Entwicklung der Instrumentalmusik der Norddeutschen Schule
interessant, die sich nach 1800 aufspaltet und bereits Mitte des 19. Jahr-
hunderts absolute Musik abgrenzt von Programmmusik.65

656 Gerstenberg: »Briefentwurf an C. P. E. Bachq, hier: S. 325.
657 Ebd. Adelung verzeichnet den Begriff »Motto« im 18. Jahrhundert noch nicht, son-

658

dern nur den verwandten Begriff >Wahlspruch¢, der »eine Sentenz oder ein sinnrei-
cher Spruch [sei], welchen man sich zur vorziiglichen Richtschnur seines Verhaltens
gewdhlet hat« (Johann Christoph Adelung: Grammatisch-kritisches Worterbuch der hoch-
deutschen Mundart. Mit bestindiger Vergleichung der iibrigen Mundarten besonders aber
der Oberdeutschen, Leipzig, Sp. 1340, zitiert nach http://www.woerterbuchnetz.de/A
delung?lemma=wahlspruch, zuletzt geprift am: 25.03.2019). Interessant hierbei ist
der Verweis auf den lat. Ursprung »Symbolum« (ebd.), der in diesem Zusammenhang
ein Hinweis auf die symbolhafte Zeichenhaftigkeit und Arbitraritit des musikalischen
Ausdrucks ist. Nur auf dem Abstraktionsniveau der symbolischen Sprache wird der
darunter geschriebene Notentext bzw. die musikalische Darbietung verstindlich.

Vgl. Detlef Altenburg: »Programmmusike, in: Die Mustk in Geschichte und Gegenwart.
Allgemeine Enzyklopddie der Musik, Sachteil 7: Mut-Que, Kassel, Basel 1997, S. 1821-
1844, hier: S. 1821-1823. Altenburg hebt hervor, dass auch die Musik in Melodramen
gewissermaflen als Programmmusik verstanden werden kann (vgl. ebd., S. 1822). Un-
ter »absoluter Musik< wird dabei Instrumentalmusik verstanden, die sich distanziert
von jeglichen verbalisierten Beigaben, die sich weiterhin als emanzipiert von sprachli-
chen Medien versteht. Erste Programmmusiken tauchen bereits Ende des 18. Jahrhun-
derts auf, z. B. Ditters von Dittersdorfs Sinfonien nach Ovids Metamorphosen (1785) (vgl.
ebd., S.1824). Der Begriff >Programmmusik« wird um 1855 geprigt und dann auch
nachtriglich fir frihere Werke verwendet, dabei sei »ganz entscheidend, daf§ der Mu-
sik als Gestaltung >poetischer Ideen< mit der Technik der themaischen Abhandlung

243

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=wahlspruch
http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=wahlspruch
https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=wahlspruch
http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=wahlspruch

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

Unter Programmmusik versteht man Instrumentalmusik mit >auffermusikali-
schem Inhalt, der durch einen Tite/ oder ein Programm mitgeteilt wird. Der
Inhalt besteht vorzugsweise aus einer Folge von Handlungen, Situationen, Bil-
dern oder Gedanken. Er regt die Fantasie des Komponisten an und lenkt die des
Horers in eine bestimmte Richtung.®”

Es geht Gerstenberg zwar nicht darum, genuin Auflermusikalisches per
Musik darzustellen; aber ihm ist auch daran gelegen, das, was mittels Mu-
sik nicht beschreibbar ist, sprachlich zu bestimmen und mitzuteilen und
durch das sprachlich Mitgeteilte die Wirkung der Musik zu verstiarken.6¢0
Was die Darstellung von Geftithlen und Stimmungen angeht, wird genau
diese Sprachbedurftigkeit auch fiir die Programmmusik beschrieben: »Der
Geftihlston wird zwar als Abstraktion gewisser Momente wiedergegeben,
z. B. Trauer durch langsame, Freude durch rasche Bewegung, aber die Ka-
tegorien sind so allgemein, dass der programmat. Vorwurf der verbalisier-
ten Angabe bedarf.«6®! Gerstenberg geht es um die genaue Bestimmung
der Empfindung. An dieser Stelle sei eine Passage aus Herders »Abhand-
lung tber den Ursprung der Sprache« neben Gerstenbergs Ausfithrung
gelegt, die nochmals verdeutlicht, dass Musik als die Sprache der Emp-
findung verstanden werden kann und wird. Herder schreibt tber seine
»Sprache der Empfindung«®? fast genauso, wie Gerstenberg in seinem
Briefentwurf an Bach iber Musik schreibt (oder umgekehrt):

[...] die Tone reden nicht viel, aber stark. Ob der Klageton tiber Wunder der
Seele oder des Korpers wimmere, ob dieses Geschrei von Furcht oder Schmerz
erpreflt werde, ob dies weiche Ach! sich mit einem Kuf oder einer Trine an den
Busen der Geliebten driicke — alle solche Unterschiede zu bestimmen, war diese
Sprache [d. i. die Natursprache, Anm. UK] nicht da. [...] sie sollte tonen, aber
nicht schildern.663

Unterscheiden, Schildern, Bestimmen — das sind die Leistungen der Spra-
che; Empfindungen ausdriicken in authentischer Stirke und Mitgefiihl

und dem Prinzip des >Wechsels der Tone oder der Charaktere« die Moglichkeiten eines
neuen Formdenkens eroffnet« (ebd.) wiirden.

659 Ulrich Michels: drv-Atlas Mustk. Systematischer Teil: Mustkgeschichte von den Anfingen bis
zur Renaissance, 2 Bde., Minchen 2001, S. 143.

660 Programmmusik, wie sie ab dem frithen 19. Jahrhundert entsteht, hat dabei genau das
umgekehrte Anliengen, namlich eine poetische Idee auszudriicken, fir die die Sprache
keine Ausdrucksmittel hat (vgl. Altenburg: »Programmmusike, hier: S. 1826).

661 Michels: Mustkgeschichte I, S. 143.

662 Johann Gottfried Herder: »Abhandlung iiber den Ursprung der Sprache«, in: Wilhelm
Dobbek (Hg.): Herders Werke. In fiinf Binden, Weimar 1969, S. 77-190, hier: S. 80.

663 Herder: »Ursprung der Sprache, hier: S. 82, Herv. UK.

244

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.5 Wie ist Musik asthetisch verstandlich? C. P. E. Bach und Gerstenberg

anregend — das ist die Leistung des Tons, der Musik. Bestimmen und
Empfinden brauchen verschiedene mediale Vermittlung. Um ein Ideal
wie das einer >bestimmten Empfindung« zu erreichen werden zwangsliu-
fig beide Medien gebraucht — Musik und Sprache —, werden beide Baustei-
ne gebraucht — Tone und Worte. Denn auch wenn Tone und Worte beide
Zeichen sind, sie sind es — wie bereits Gerstenberg bemerkt — »auf eine an-
dere Art« (EIS, S. 120). Doch auch eine Medienkombination ist bei diesem
Unterfangen unter Umstinden nur ein Behelf, eine zu gewollte Konstruk-
tion, wie Gerstenbergs Ringen verdeutlicht.

Gerstenbergs Unsicherheit die gesamte Passage betreffend ist deutlich
sichtbar:%¢* Im Original ist fast die komplette Seite, die die beiden zuletzt
zitierten Stellen umfasst, nachtraglich mit einem groffen Strich tber das
Blatt durchgestrichen.®®s Das macht seine Frage an C. P. E. Bach umso
wichtiger. Gerstenberg selbst ringt zwar um eine Antwort, findet aber
offensichtlich keine. Denn auch das, was man als Losungsvorschlag am
Ende dieses Absatzes lesen konnte, wird von Gerstenberg erst mehrfach
verbessert und nachtraglich doch ganz ausgestrichen:

Gut, der Musikus setzte das Motto dartiber. Was sagt das Motto? Sagt es: Sollte
man nun wohl sagen kénnen: Gut, der Componist setzt das Motto dariiber, und
so gleich ist auch das Herz die Seele des Spielers auf den Ton gestimmt, weis
ein jeder, nicht blos was das Gemailde ist, (denn das es, sondern auch was es
sagt Heiflt es nun wohl unter das Gemide setzen: dieser Mann mit der Harfe ist
David? Nichts weniger; es heifSt sagt: dieser David das, was dieser David singt,
lautet auf Deutsch so, und wird gefiihlt, empfunden, wie folgt.®6¢

Dass Gerstenberg damit nicht zufrieden war, ist nachvollziehbar. Denn
eine solchermafien vorgeschriebene Empfindung hat nur noch wenig mit
der Asthetik der Empfindungspoesie und nichts mehr mit Originalaus-
druck zu tun. Das Bestreben, den Empfindungsausdruck niher zu bestim-
men, fihrt in eine Sackgasse, die Gerstenberg an dieser Stelle erkennt. In
einer Rezension hat er dieses Problem bereits 1769 auf den Punkt ge-
bracht: »Deutlichkeit ist blof relativ: Empfindung kann nur durch Emp-
findung begriffen werden.« (R, S. 349) Die Frage nach der Sprachfihigkeit
der Musik bzw. der Prazision des musikalisch-poetischen Ausdrucks be-

664 Es tberrascht z. B. auch, dass Gerstenberg in obigem Zitat (S. 243f. mit Anm. 656) die
Formulierung »warm ausdriicken« durchstreicht und durch »nachahmen« ersetzt.

665 Nur im Original sichtbar, in Suchallas Transkription nicht kenntlich gemacht.

666 Gerstenberg: »Briefentwurf an C. P. E. Bachq, hier: S. 325-326.

245

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1 Literarisch-musikalische Medienkombinationen

schaftigt ihn indes weiterhin, und offensichtlich hat er sie C. P. E. Bach
gestellt, denn dieser antwortet ihm Folgendes:

Ew. Hochwohlgeb. Haben vollkomen Recht, wen Sie sagen: daff andichtige
Empfindungen gerade die wiren, welche der Musik am anstindigsten sind,
und ich, als ein Clavierspieler, getraue mir zu behaupten, daf man auf unserm
Instrumente in der That bey einer guten Ausfihrung viel sagen konne. Ich
sondre hievon das blofle Ohrenkiitzeln ab, und fordere, daf§ das Herz in Bewe-
gung mifle gebracht werden. Ein solcher Clavirspieler, zumahl, wen er ein
Erfindungsreiches Genie hat, kan sehr viel thun. IndeSen Worte bleiben imer
Worte und die Menschenstime bleibt uns imer voraus. So lange wir das Nahere
haben konnen, diirfen wir, ohne Noth das Weitere nicht suchen.¢”

Bach scheut sich davor, die Worte komplett wegzulassen. »[M]an kann’s
naher haben, wenn man Worte dazu nimmt«¢8, erklirt er Claudius be-
reits einige Jahre vor dem Briefwechsel mit Gerstenberg. Beide — sowohl
C. P. E. Bach als auch Gerstenberg — loten das Potenzial der Medien
bzw. der Kinste Musik und Poesie bis an ihre Grenzen und dartber
hinaus aus. Das Ideal der >bestimmten Empfindung« kann nur mittels
dieser Grenziberschreitung erreicht werden und verwirklicht sich nur
durch ein Zusammenwirken beider Medien, wie in Schulz’ Artikel zur
»Instrumentalmusik« zu lesen ist:

[...] wo die Gegenstinde der Empfindung selbst miissen geschildert, oder kenn-
bar gemacht werden, da hat die Musik die Unterstitzung der Sprache nothig.
Wir konnen sehr gerihrt werden, wenn wir in einer uns unverstindlichen
Sprache, Tone der Traurigkeit, des Schmerzens, oder des Jammers, vernehmen;
wenn aber der Klagende zugleich verstindlich spricht, wenn er uns die Veran-
lasung und die nichsten Ursachen seiner Klage entdeket, und die besondern
Umstinde seines Leidens erkennen lafSt, so werden wir weit stirker gertihret.
Ohne Ton und Klang, ohne Bewegung und Rhythmus, werden wir, wenn wir
die Klagen einer vor Liebe kranken Sappho lesen, von Mitleiden geriihret; aber
wenn tief geholte Seufzer, wenn Tone, die der verliebte Schmerz von der leiden-
den erprefSt, wann eine schwermerische Bewegung in der Folge der Tone, unser
Ohr wirklich rihret, und die Nerven des Korpers in Bewegung setzet; so wird
die Empfindung ungleich stirker. Hieraus lernen wir mit volliger Gewifheit,
daf§ die Musik erst ihre volle Wiirkung thut, wenn sie mit der Dichtkunst
vereiniget ist, wenn Vocal- und Instrumentalmusik verbunden sind. Man kann
sich hiertiber auf das Gefiihl aller Menschen berufen: das rithrendste Duet, von
Instrumenten gespielt, oder von Menschenstimmen, deren Sprache wir nicht
verstehen, gesungen, verliehrt in der That den grofSten Theil seiner Kraft.5%

667
668
669

246

Bach: C. P. E. Bach Briefe und Dokumente, Dok. 140, S. 336-337.
Schmid: Bach und seine Kammermusik, S. 59.
Schulz: »Instrumentalmusike, hier: S. 559.

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.5 Wie ist Musik asthetisch verstandlich? C. P. E. Bach und Gerstenberg

Das intermedial angelegte Kunstwerk tragt durch die Kombination das
Potenzial beider Medien — der Musik und der Sprache — in sich, es lasst als
einzige Form eine Anndherung an die Idee der >bestimmten Empfindungc
zu. Gerstenberg betont es als »Vortheil fur die Musik [...], wenn die Emp-
findungen, die sie ausdriickt, durch angemefine Worte bestimmt werden«
(R, §.231). An dieser Stelle sei eine Reaktualisierung des Eingangszitats
von Gerstenberg gestattet:

Ich nehme ernstlich an, daf§ die Musik ohne Worte nur allgemeine Ideen vor-
trigt, die aber durch hinzugefiigte Worte ihre vollige Bestimmung erhalten;
zweytens geht der Versuch nur bey solchen Instrumtensolos an, wo der Aus-
druck sehr deutlich und sprechend ist.”°

Gerstenbergs Vertextungs-Versuch ist ein Meilenstein dieser Medienkom-
bination — seine Stellungnahme deutet allerdings darauf hin, dass die-
se nur unter passenden Vorzeichen funktioniert: Das musikalische Zei-
chen muss fiir die Kombination speziellen Anforderungen gentigen. Die
Klassifizierung von Instrumentalstiicken als »deutlich und sprechend«
entspricht einer Wunschidulerung nach einem idealen Zeichen, einem
tibergeordneten Medium, das sowohl Empfindungen, als auch distinke
Erkennbares in sich vereint. Denn, auch das ist aus Gerstenbergs Ringen
um ein angemessenes Zeichen fir Empfindungen zu ersehen: Auch an
rein asthetische Zeichen wird letztlich die Erwartung nach ihrer kommu-
nikativen Funktionalitat herangetragen.

670 Werner: »Briefe an Nicolai«, S. 58 (Gerstenberg an Nicolai, Kopenhagen 05.12.1767),
Herv. UK. Siehe auch S. 40.

247

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hitps://doi.org10.5771/97830B8217826-39 - am 13.01.2026, 08:27:43. hitps://www.inlibra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783968217826-39
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.1 Bestimmen und Empfinden
	1.1.1 Epistemologie und Ästhetik – Erkennen und Empfinden
	Epistemologische Grundlagen der Ästhetik bei Descartes, Leibniz und Wolff
	Baumgartens Ästhetik
	Gerstenberg: Präzision vs. Unschärfe

	1.1.2 Ästhetik und die Physiologie des Empfindens: Nerven(-Saiten) und Hypochondrie
	Resonanz: Das Nervensystem als Empfindungsapparat
	Nerven(-Saiten) und Hypochondrie

	1.1.3 Begriffsgeschichte der Emotionen: Affekte, Leidenschaft – Gefühle, Empfindungen
	Empfindungen
	Empfindung und Gefühl
	Empfindung und Leidenschaft – Pathos
	Leidenschaft und Sentiment
	Affekte als Leidenschaft, Empfindung


	1.2 Dichtung im Zeitalter der Ästhetik
	1.2.1 Rhetorisch-poetische Sprache vs. ästhetisch-poetische Sprache
	Das Ende der Rhetorik
	Sprachreflexion
	Sprachursprungstheorie
	Strukturelle Auswirkungen: Sprachformung zur Unmittelbarkeit

	1.2.2 Dichtungsprinzipien im 18. Jahrhundert – Gerstenbergs Dichtungsprinzipien
	1.2.2.1 Nachahmung, »originale Nachahmung«, Original
	1.2.2.2 Natur, Wahrheit
	1.2.2.3 Die Kraft des Unbestimmten: Einbildungskraft
	Bildhaftigkeit



	1.3 Gerstenberg über die »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singgedichts« – oder »ein Lessing […] über die Gränzen der Musik u. Poesie«
	1.3.1 Die Grenze der Sprache und die Grenze der Poesie: Lessings  Laokoon
	Charakterisierung der Zeichen
	Das bequeme Verhältnis: materiell-semiotische und ästhetisch-poetische Grenze
	Das willkürliche sprachliche Zeichen zum natürlichen poetischen Zeichen umwandeln
	Paralipomenon 27– Lessings Gedanken zur Musik

	1.3.2 Gerstenbergs Abhandlung über das »Italienische Singgedicht«: Die Grenzen der Musik
	Was ist Gesang (b) formal in seiner Erscheinungsform?
	Das mediale Unvermögen: Die Überführung von (a) in (b)
	Resultat und Resultierendes: von (a) mittels (b) zu (c)
	.Das »Tongemälde der Empfindung«
	Der Unterschied zwischen ›Singen‹ und ›Gesang ‹– Abstufungen des Transformationsvermögens
	Die Grenzen der Musik


	1.4 Die »Trivialisierung« der Musik
	1.4.1 Konservative Versprachlichungstendenzen
	1.4.2 Progressive Versprachlichungstendenzen
	1.4.3 Trivium – Versprachlichung im 18. Jahrhundert

	1.5 Wie ist Musik ästhetisch verständlich? C. P. E. Bach und Gerstenberg
	1.5.1 Die Berliner Affektenlehre: Musikalische Sprachassimilation oder musikalischer Ausdruck?
	1.5.2 C. P. E. Bach – Musik als Sprache der Empfindungen
	1.5.3 Gerstenbergs Ringen um das Ideal bestimmbarer Empfindungen


