
Teil eines praktischen Meinens und Fühlens 

Wahr-Nehmungen am Ende der Tagung 

Alexander Dietz 

1. Hinführung: Wahr-Nehmungen am Ende der Tagung 

Das Schöne an Tagungsbeobachtungen ist, noch einmal zurückzublicken, grobe Bö
gen zu erspähen, Verbindungslinien zu suchen und Fragen zu benennen. Deswegen 
kurz gefragt: Was ist das Kondensat dieser Tagung? Und: Welche Fragen gibt die Ta
gung an die wissenschaftliche Öffentlichkeit weiter? 

Zunächst bleibt eine Fülle an Wahrnehmungen zur sozialen Präsenz von 
Verstorbenen hängen. Zahlreiche Details aus unterschiedlichsten gesellschaftli
chen Feldern wurden zusammengetragen und es ist eine Leistung dieser Tagung, 
überhaupt auf eine solche Fülle blicken zu können: Von Sterbebildern, über Be
stattungsansprachen, Erzählungen im Familienkreis, persönliche Objekte, Posts 
in den sozialen Medien, durch AI erstellte, sich entwickelnde Biogramme bis zu 
Geistererzählungen und dezidiert theologischen Deutungen reicht der weite Bogen 
an Beobachtungen. Wie durch ein Weitwinkelobjektiv mit hoher Tiefenschärfe 
wurde auf die Breite des bleibenden sozialen Umgangs mit Toten fokussiert. 

Zwei, mir im Nachgang der Tagung sich aufdrängende Problembereiche möchte 
ich an dieser Stelle kurz benennen, weil sie das ausgedehnte Tableau mit weiteren 
Tiefenbohrungen gut ergänzen würden: (1) Der ethisch herausfordernde Komplex 
von Tot- und Fehlgeburten – Fälle, in denen die soziale Präsenz als lebende Person 
die intrauterine Phase nicht überdauert. Hier von einer ›lebenden Person‹ zu spre
chen, kennzeichnet bereits eine umstrittene normative Markierung.1 (2) Der eben
so gesellschaftlich herausfordernde Komplex um Personen im hohen Alter, denen 
durch extrem eingeschränkte perzeptive Funktionen und begrenzte Mobilitäten ei
ne soziale Teilhabe kaum mehr möglich ist. Der Fokus liegt hier zwar auf der sozia
len Präsenz des Sterbens, trotzdem überlagern sich bei Angehörigen oft Erfahrun
gen von sich ausdehnendem Abschied und unwiederbringlichem Beziehungsverlust 

1 Vgl. dazu Völkle, Laura: »Die Existenzweisen eines Fötus. Eine Einzelfallanalyse zu Prozessen 
der De/Personalisierung und De/Humanisierung bei Totgeborenen«, in: Zeitschrift für Sozio
logie 50 (2021), S. 114–130. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017 - am 14.02.2026, 06:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Beobachtungen zur Tagung 

mit Erfahrungen der extremen Belastung durch die Pflege der Noch-Lebenden. Im 
Rahmen von Trauerbegleitungen bzw. in Trauergesprächen nach dem Tod sind mir 
solche Erfahrungsschilderungen in unterschiedlicher Vehemenz häufig begegnet. 

Es ist das Besondere an Tagungen, dass sie die Wahrnehmung verändern und 
Praktiken in den Fokus rücken, die man vorher vielleicht nicht so intensiv wahr
genommen hätte oder an denen man beiläufig vorübergegangen wäre. Die Tagung 
hat in diesem Sinne interpersonale Verständigungsarbeit geleistet: Man kann nicht 
(mehr) einfach Praxisformatierungen übersehen, in denen eine soziale Präsenz oder 
eine soziale Wirksamkeit der Toten eine irgendwie geartete Rolle spielt, und sie als 
für den wissenschaftlichen Diskurs irrelevant markieren. 

Im Anschluss an die Tagung sind mir die präsenten Toten in vielerlei Kontexten 
begegnet. Eindrücklich war mir eine Passage aus dem Roman »Wo die Geister tan
zen« der deutsch-palästinischen Schriftstellerin Joana Osman. Es ist die Geschichte 
ihrer Familie als Flüchtlingsfamilie, die mittlerweile über den ganzen Globus ver
streut ist. Am Ende des Romans schreibt das erzählende Ich: 

»Vom Tode seines kleines Bruders [Rashid] erfuhr [mein Vater] per Telegramm. 
Er sprach nie wieder darüber, und so wurde Rashid ein Geist, genauso wie Ismael 
[ein anderer tödlich verunglückter Bruder] einer geworden war, genauso wie das 
Baby Mohammad einer geworden war. Sie wurden zu Geistern, die in den Seelen 
der Überlebenden wohnen. Sie wohnen in den Pausen, die mitten in einem Ge
spräch entstehen, in der Stille, in der die Augen starr werden, in den Tränen, die 
hastig fortgewischt werden. Sie wohnen in den Albträumen der Überlebenden, 
aus denen sie in der Nacht hochschrecken, mit angespannten Gliedern und Panik 
im Herzen. Sie wohnen in den Erinnerungen, sichtbar für einen Augenblick in der 
Erzählung meines Onkels Mahmoud, der mit brüchiger Stimme erzählte und in
nehalten musste, wenn ihn die Gefühle überwältigten. Sie wohnen in der vernei
nenden Kopfbewegung meines Onkels Youssef, der nicht erzählen kann, der sagt, 
ich kann nicht, too painful. Sie wohnen in der Wut meines Onkels Ibrahim und im 
Wahnsinn, der schließlich meine Großmutter befallen hat, in den letzten Jahren 
ihres Leben. Sie wohnen in mir. Sie wohnen in diesen Seiten.«2 

Osman bzw. das erzählende Ich beschreibt die Wunden, die der Tod von einzel
nen Familienmitgliedern bei den Überlebenden auf der langen Odyssee nach der 
Flucht aus Palästina hinterlassen hat. Geprägt ist die Beschreibung einerseits durch 
bestimmte Geistervorstellungen islamischer Traditionen. Andererseits wird die 
soziale Präsenz der verstorbenen Familienmitglieder literarisch mit der Metapher 
›wohnen‹ gefasst. Dieses ›Wohnen‹ zeigt sich in Verhaltensweisen der überleben
den Familienmitglieder bis in basale Alltagsroutinen hinein – sie wohnen im Nie- 

2 Osman, Joana: Wo die Geister tanzen. Roman, München: Bertelsmann 2023, S. 184f. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017 - am 14.02.2026, 06:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander Dietz: Teil eines praktischen Meinens und Fühlens 313 

wieder-Reden, in Gesten, in Tränen, in Bewegungen, in Träumen, in Panikatta
cken, in Gefühlen, in der brüchigen Stimme, im Wahnsinn – und wenn ich meine 
Lektüre als eindrücklich beschreibe, dann zählt wohl auch mein Bewegtsein zu 
diesen ›Wohnungen‹ der Toten. In dieser Metapher weitergesprochen: Bestimmte 
Verhaltensweisen sind die Wohnungen von Verstorbenen und zwar in dem Sinne, 
dass sie das Verhalten und das Tun einer ganzen Familie individuell wie kollektiv 
mit seiner emotionalen Vehemenz wirksam bestimmen – und zwar geradewegs 
durch ihre körperlichen und damit materiellen Vollzugsformen. Was aber ist die
ses Wohnen für eine Tätigkeit? Ist es nur eine gelungene literarische Metapher? 
Aber für was? Von den Toten geht scheinbar etwas aus, was die Lebens-Praxis der 
Überlebenden bis tief in ihre Körper hinein bestimmt. 

2. Linien der Tagung: Die Frage nach der Eigenbedeutsamkeit der Toten 
und ihre Angewiesenheit auf Kult-Praktiken 

Sucht man nach den größeren Linien der Tagung, dann eint alle Beiträge, sich an ge
nau diesem Problem abzuarbeiten, wie von toten Personen weiterhin eine Bestimmt
heit in der sozialen Wirklichkeit der (Über-)Lebenden ausgehen kann. Die Verbalme
tapher ›ausgehen‹ zeigt bereits an, dass hier eine irgendwie geartete Aktivität vor
liegt, die nicht ursprünglich in der Verfügungsgewalt der (Über-)Lebenden liegt, die 
aber zugleich – und dieser Nachsatz ist entscheidend – die Praxis und damit das 
Verhalten und die Haltungen der (Über-)Lebenden bestimmt. Es verbindet alle Arti
kel, das nicht das Totsein der Toten das Problem ist, sondern eben ihr Modus des 
Eingebundenseins in personale Praxis. 

Be-stimmen – ganz und gar mit Stimme umgeben, festsetzen3 – weist darauf 
hin, dass es um Wirkungen geht, welche die (Über--)Lebenden in ihrer Lebenspra
xis irgendwie beeinflussen und zwar sowohl positiv wie negativ. Insofern sind sie Teil 
von Verhaltensweisen und --routinen und damit Teil von körperlichen Bewegungs
formen. Die Toten leben in Verhaltensweisen und ihrem Bezug auf Materialität, in 
denen ihre Präsenz irgendwie gemeint und gefühlt wird. Sie sind Teil eines praktischen 
Meinens und Fühlens. Das Adverb irgendwie deutet darauf hin, dass dieses Bestim
men in seiner Verwobenheit mit Meinungen, Gefühlen und mit Verhaltensweisen in 
seiner Eigentümlichkeit schwer zu greifen ist. 

Im Folgenden möchte ich diesen Konnex von ›Ausgehen‹ und ›Bestimmen‹ fo
kussieren. Er soll mir als Heuristik dienen, die einzelnen Beiträge nebeneinander 
zu legen. Meine These ist, dass das ›Ausgehen‹ und damit gleichzeitig das ›Bestim
men‹ dasjenige Tun ist, das die Präsenz von Toten in sozialen Zusammenhängen 

3 https://www.dwds.de/wb/bestimmen vom 11.02.2025. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017 - am 14.02.2026, 06:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/bestimmen
https://doi.org/10.14361/9783839431290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dwds.de/wb/bestimmen


314 Beobachtungen zur Tagung 

ausmacht. Nun ist ›Ausgehen‹ die Metapher, die ich als meinen Zugriff auf die ir
gendwie geartete Tätigkeit gewählt habe. Im Folgenden möchte ich anhand einer 
Analyse der jeweiligen, in den Beiträgen gewählten Metaphern für diese Tätigkei
ten die Beiträge systematisieren. 

Im Beitrag von Thorsten Benkel wird es eindeutig gegriffen: das ›Bestimmen‹ geht 
von den Subjekten bzw. deren psychischen Mechanismen aus: Die Toten sind »tot«, 
sie sind »unbedingt passiv«, sie »fungieren als imaginäre Akteure«. Was mit prä
sentischer Interaktion zu tun hat, ist »parasoziale«, »subjektive Sichtweise auf die
se Wirklichkeit«, die getrennt ist von der »empirischen Wirklichkeit«. Verstorbene, 
die sich zurückmelden, sind eine psychisch unverarbeitete »Altlast«. Hier liegt eine 
Sichtweise auf zwei distinkte Welten vor: Es wird zwischen realer Welt und subjek
tiver bzw. imaginärer Welt getrennt. Das ›Ausgehen‹ und ›Bestimmen‹ ist in diesem 
Fall ein subjektives ›Zuschreiben‹ oder psychisches ›Eintragen‹ unbewältigter Trau
erarbeit in Weltverhältnisse. 

Blickt man auf die Beiträge des Bandes, dann wird deutlich, dass das Bestim
men notwendig von Etwas ausgeht, was nicht die Toten als Personen sind: Es geht 
aus von Dingen, vom Leichnam, von ihrer Lokalität im Grab, von Gerüchen, von Er
innerungsartefakten, von Erzählungen, von Bildern, von Avataren, oder von einer 
körperlich-mentalen Instanz wie dem Gewissen. Die Präsenz ist somit an Medien 
und insbesondere deren materielle Qualität gebunden – wobei die Tagung gezeigt 
hat, dass der Leichnam in der gegenwärtigen gesellschaftlichen Konstellation mit
unter hinter andere Erinnerungsstücke zurücktritt. 

Für Matthias Meitzler ist es nun ein Sinnüberschuss, der an Medien wie Bildern 
oder Avataren klebt und der die Deutungspraxis von den Überlebenden anregt. 
›Ausgehen‹ ist hier ein ›Anregen‹, das durch Medien generiert wird und durch 
das Rezipienten Projektionen, Deutungen, Zuschreibungen und dergleichen her
vorbringen. Insofern sind KI generierte Biogramme und Avatare ähnliche – nur 
technisch aufwendigere, und damit sozial potenziell gefährlichere – Medien, wie 
sie alle analogen Artefakte vorher auch waren. 

An dieser Stelle wird es interessant, stellt sich doch die Frage, ob die Medien 
in ihrer Materialität nun selbst das Subjekt des ›Ausgehens‹ sind oder ob Etwas von 
ihnen ausgeht, was die Medien nicht selbst sind? Oder anders gefragt: Was ist denn 
dieser Sinnüberschuss? 

Ursula Roth ist an dieser Stelle bei ihrer Betrachtung von Sterbebildern eindeu
tig: »Bilder setzen eine Dynamik aus sich heraus, die Raum und Zeit zu transzendie
ren sucht.« ›Ausgehen‹ ist ein ›Heraussetzen‹ einer Dynamik, deren Subjekt das Bild 
des Verstorbenen ist, also ein Artefakt. Die Dynamik ist selbst wiederum ein Tun, 
nämlich ein ›Suchen‹, das eben die Dichotomie zwischen bildnerischer Präsenz des 
Abgebildeten und seiner körperlichen Abwesenheit zu überschreiten sucht. Diese 
›Suche‹, diese ›herausgesetzte Dynamik‹ des Überschreitens aber ist laut Roth ein 
›Misslingen‹ und ›Enttäuschen‹ – weil der Blick des Porträtierten nicht responsiv 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017 - am 14.02.2026, 06:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander Dietz: Teil eines praktischen Meinens und Fühlens 315 

ist. Der leere Blick zwingt notwendig zur Neukonfiguration der Beziehung. An den 
Metaphern ›Enttäuschen‹ und ›Misslingen‹ wird deutlich, dass es sich hier um ein 
normativ hoch aufgeladenes Verständnis von Präsenz handelt: Präsenz ist funda
mental an körperliches/interleibliches Interagieren gekoppelt. Bilder vergegenwär
tigen und repräsentieren, aber sie präsentieren nichts: Nichts, was Feedback geben 
könnte. Das Abgebildete selbst ist unerreichbar jenseitig. 

Nun ist das so notwendig nicht, wie Roth suggeriert. Zumindest mir fällt es 
schwer, diese Aussagen mehr als nur bedingt gelten zu lassen. Ein Bild meiner ver
storbenen Oma kann mir ein Lächeln auf die Lippen zaubern oder mich in Nostalgie 
verwickeln, ohne dass mich das dann zugleich enttäuschen muss. 

Jakob Kühn fokussiert demgegenüber auf Präsenz als eine raumgreifende Wir
kung, die nicht an körperliche Gegenwart gebunden sein muss. So kann auch die 
erzählerisch entfaltete Vergegenwärtigung einer Person dazu führen, dass sich Prä
senz einstellt. ›Ausgehen‹ ist ein ›Einstellen‹. Das Erzählen bzw. die Erzählzeit in 
ihrer Materialität ist Subjekt dieses ›Einstellens‹, wenn der Raum von der vergegen
wärtigten Person ergriffen ist, unter anderem weil der Fokus der Aufmerksamkeit 
ganz auf ihrem Leben liegt und vielfältige Assoziationen bei den Rezipierenden ge
weckt werden bzw. sich eben ›einstellen‹. Hier leuchtet ein Aspekt auf, der bei Kühn 
eher implizit bleibt und auf der Tagung selbst kaum eine Rolle gespielt hat: Der Fo
kus der Aufmerksamkeit. Häufig ist es ja so, dass sich eine Erinnerung in den Vor
dergrund schiebt und dabei die Gedanken und die Aufmerksamkeit auch emotional 
fesselt. Dann steckt man ganz in einer erinnerten Szene, geht in ihr auf. Man ist 
dann mit dem Kopf nicht da, träumt, oder ist in Gedanken, wie man so sagt. Na
türlich spielt sich das auch körperlich ab: ein Blickfokus auf die Umgebung fehlt, 
Reaktionen auf Ansprache sind gemindert. Deswegen sollte ein zweiter Aspekt mit 
berücksichtigt werden: Es handelt sich um einen multimedialen und multimodalen 
Vollzug. So mag beispielsweise der Geruch von Bratkartoffeln das materielle Medi
um sein, die Erinnerung an die Bratkartoffeln der verstorbenen Oma zu wecken. Im 
familiären Kreis kann es dann durchaus vorkommen, dass man anfängt zu erzählen, 
die Bratkartoffeln bekäme ja keiner so gut hin wie damals die Oma. Mit dem Wechsel 
des Mediums vom Geruch zum Erzählen kann so ein geteilter flow der Aufmerksam
keit und der Intensität entstehen, in dem die Oma dann wieder als präsent oder nah 
gespürt wird, wenn dann z.B. einer sagt, »Ach Oma!«, und sich alle im Arm liegen 
und das Lieblingslied singen. Aus dieser Perspektive wird ein Drittes deutlich: In 
der Form des In-Gedanken-Dabei-Seins unterscheidet sich die soziale Präsenz der 
Toten nicht wesentlich von anderen Formen des In-Gedanken-bei-Etwas-Seins, ge
rade was Verlusterfahrungen betrifft. Es sind dann graduelle Unterschiede, die mit 
der Intensität des In-Gedanken-Seins zu tun haben. Oder in anderen Worten: Prä
senz und Absenz bilden eine bedeutungslogische Einheit, sie bestimmen sich an
einander und sind keine voneinander getrennten Größen. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017 - am 14.02.2026, 06:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 Beobachtungen zur Tagung 

Aus einer seelsorgerlichen Perspektive weist Stefan Gärtner auf diese Intensität 
hin, indem er continuing bonds thematisiert, die erfahrene Nähe von Verstorbenen. 
Die Person ist zwar gestorben, die Beziehung zu ihr aber nicht abgebrochen. Sub
jekt ist also diese Beziehung, die Tätigkeit ›Beziehen‹, von der eine Intensität aus
geht: Hier ist weniger ein Tun zentral, sondern das adverbiale Bestimmtsein des
sen, was dieses Beziehen in seiner Intensität ist. Es bestimmt die Lebensführung 
zum Teil äußerst stark, positiv wie negativ. Deswegen geht es in der Seelsorge um 
die Transformation dieser Intensität. Dieser Punkt scheint für die Präsenz äußerst 
wichtig: Auch Tote sind in Bindungsdynamiken eingebunden, innerhalb derer sie 
unterschiedlich vermeint und gefühlt werden und die zugleich an z.B. räumliche 
Arrangements und Atmosphären gebunden sind. Auch hier ist der Unterschied zu 
lebenden Personen graduell: Es liegt nicht statisch fest, was mir meine lebende Frau 
und was mir meine tote Mutter ist – zumindest in sich als aufgeklärt und modern 
deklarierenden Gesellschaften. Die Beziehung verändert sich laufend und kennt un
terschiedliche Grade der Intensität. So konfiguriert sich beispielsweise an einem 
biografischen Wendepunkt die Präsenz einer verstorbenen Person in neuer Weise, 
weil z.B. etwas von früher mit erdrückender Macht hochkommt. 

Noch differenzierter geht Maximilian Bühler vor. Hier ist es der Mediengebrauch, 
also das Prozessverhältnis zwischen Medium und interagierenden Personen, durch 
die neue Präsenzgestalten hervortreten können. ›Ausgehen‹ ist für Bühler ein ›Her
vortreten‹. Anhand medialer Vergegenwärtigungspraktiken kommt es zu Supple
mentierungen der verstorbenen Person – das heißt wohl zu so etwas wie Ersatz
formen für die Person. Präziser gesagt: Ersatzformen in ihrer Materialität sind der 
Modus, wie die verstorbene Person die jeweilige Gegenwart mit-bestimmt. Diese 
sind notwendig an Vergegenwärtigungspraktiken geknüpft, treten daraus aber als 
Präsenzgestalt hervor – man könnte vielleicht von emergieren sprechen. Damit ist 
eine Prozessperspektive anvisiert, die den Akzent auf die vollziehenden Praktiken 
legt – was die Präsenzgestalten selbst sind, ist auf die Erfahrungsschilderungen der 
Überlebenden angewiesen. 

Der Beitrag von Anna Katharina Höpflinger geht ebenfalls von Interaktionen aus. 
An Interaktionen mit Toten zeigt sich, dass und wie eine Weiterexistenz von Toten 
in Lebenskontexten präsent ist und zwar in symbolischen Ausformungen. ›Ausge
hen‹ ist ein symbolisches ›Ausformen‹. Dabei spielen mediale Materialien (Knochen 
oder Bildmaterial) als notwendige symbolische Repräsentanten der Toten eine zen
trale Rolle. Wichtiger aber noch ist ihre Einbindung in kultische Praktiken (Kerzen 
anzünden, Sarg mit Symbolen bemalen und beerdigen, Paradies-Bildwelten eines 
Musikclips) – auch hier scheint die Materialität der genutzten Gegenstände für die 
Präsenz zentral zu sein. Klingt symbolisches Ausformen zunächst nach einem deu
tungstheoretischen Modell, so ist die Pointe hier eine ganz andere: Es sind sozio- 
religiöse bzw. kultische Praktiken, die symbolisch ausformen. Die soziale Präsenz 
der Toten entspringt also nicht der Willkür, sondern dem Gebrauch institutionali

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017 - am 14.02.2026, 06:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander Dietz: Teil eines praktischen Meinens und Fühlens 317 

sierter Kultpraktiken, als deren Referenz die Toten ›aktiv‹ in das Leben ›eingreifen‹ 
und die Praktiken selbst ›mit- und umformen‹ – z.B. der zu respektierende Wille der 
Trägerperson eines Skeletts. Leider bricht der Artikel mit der Nennung dieser zwei 
Tätigkeiten des ›Eingreifens‹ und ›Umformens‹ ab. 

Festzuhalten ist, dass es neben den Medien in ihrer Materialität auch kulti
sche Formen des In-Gebrauch-Nehmens der Medien in erweiterten materiellen 
Kontexten braucht, damit die Toten sozial wirksam sind. Entscheidend ist bei 
Höpflinger, dass die Eigenbedeutsamkeit der Toten notwendig für diese kultischen 
Praktiken ist. Sozio-religiöse Praxis formt dasjenige symbolisch aus, was sie selbst 
bestimmt. An dieser Stelle vereindeutige ich den Artikel von Höpflinger, der diese 
Bestimmtheit des Ausformens nur andeutet und nicht ausführt. Aber m.E. macht 
das diesen Artikel so reizvoll. Es liegt eine systematische Verstehens-Konstella
tion vor, in der – durch die zweifache materielle Vermittlung durch Medien und 
soziale Kultpraktiken – die Verstorbenen wie eine an der sozialen Wirklichkeit 
teilnehmende Person wahr-genommen und behandelt werden; ohne vorgehende 
Deutungs--, Zuschreibungs--, Bewertungs- oder Performanzaktivitäten. Es ist der 
wissenschaftliche Zugriff, der sie als solche sieht, aber eben nicht die Praxis selbst. 

Subjekt des ›Ausgehens‹, hier des ›Ausformens‹, das Kult-Praktiken ›bestimmt‹, 
ist dabei nicht das Medium, sondern etwas: etwas geht von den Dingen aus, etwas geht 
vom Leichnam aus, etwas geht von den Geschichten aus. Genau genommen geht es 
bei der Präsenz der Toten um dieses etwas. Es ist nur im Verhalten der (Über--)Le
benden präsent. Es ist nur eben als die Art und Weise des materiellen Umgangs mit 
den Medien da. Oder genauer noch: Sozio-religiöse Kultpraktiken sind die Form, in 
denen dieses etwas da ist, weil in ihnen mit ihm umgegangen wird. Insofern han
delt es sich um keine Materialität und keinen unabhängigen Gegenstand, sondern 
um ein Sinngebilde.4 Dieses Sinngebilde ist nichts als die Eigenbedeutsamkeit der ver
storbenen Person: Nichts als die Intensität einer Beziehung beim Blick auf ein Foto, 
nichts als die er-greifende Wirkung einer erzählten Erinnerung, nichts als eine ge
spürte Nähe durch die Taktilität eines Steines, die den Fokus der Aufmerksamkeit 
mit-bestimmt, nichts als ein Verpflichtungscharakter eines Schul-Skeletts, nichts 
als eine gefühlte Schuld, die die Erinnerung gefangen hält etc. Diese Eigenbedeut
samkeit ist Subjekt des Ausgehens und Bestimmens, aber eben nur vermittelt durch 
materielle Medien in ihrer aktiven Aneignung durch kultischen Gebrauch. Sie liegt 

4 Josef König hat in seiner modalen Ausdruckslogik die Unterscheidung zwischen nichts anderes 
als und nichts als geprägt: »Das Sein [Der Modus einer Situation] ist nichts als [Herv. A.D.] die 
Ursache des Denkenden, d.h. es ist nicht noch etwas außer dem, daß es dies ist. […] Das Sein 
ist daher nur als erlebtes Sein Sein.« König, Josef: Sein und Denken. Studien im Grenzgebiet 
der Logik, Ontologie und Sprachphilosophie, Halle: Max Niemeyer 1937, S. 41. Das Denkende 
ist an dieser Stelle nicht das denkende Subjekt, sondern ein implizites, intrinsisches Vermei

nen, z.B. im Gefühl. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017 - am 14.02.2026, 06:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 Beobachtungen zur Tagung 

nicht einfach so vor. Die Substanz der sozialen Präsenz von Toten ist dann das So-Be
stimmtsein bestimmter personaler, nämlicher kultischer Praktiken und zwar so-be
stimmt durch die ›eingreifende‹ Eigenbedeutsamkeit der verstorbenen Person/en. 
Das ›Ausgehen‹ realisiert sich in einem ›Umgehen mit‹ bzw. nochmals anders ge
sagt: Praktisches Meinen ist die in einem praktischen Vollzug sich reflektierende 
Meinung und keine explizite Reflexion theoretischen Meinens. 

Dabei kommt ein weiterer Bestimmungsfaktor ins Spiel: die Eigen-Bedeutung 
des Materiellen. Insbesondere die Beiträge von Ulla Schmidt und Manuel Stetter zei
gen das instruktiv: Es sind die spezifischen taktilen Qualitäten eines Steins, das be
sondere Timbre einer Stimme, die Gestaltung von Hecken, durch welche eine sozia
le Präsenz von Toten nicht nur evoziert wird, sondern überhaupt Gestalt bekommt 
und geformt wird. Jeglicher Kult um präsente Verstorbene hat es mit Materiellem 
zu tun, das in seiner Sinnlichkeit als Träger gefühlten Meinens fungiert bzw. dem in 
seinem praktischen Gebrauch also »implizite Sinnzuschreibungen« und »affektiv- 
teleologische« Motivationen inhärent sind. Nun ist es extrem schwierig, diese vie
len Bestimmungsfaktoren in ihrer gegenseitigen Bedingtheit zu konzeptualisieren, 
ohne dabei einen als zentral auszuzeichnen, z.B. die Innenwelt, die Materialität, die 
Intentionalität, die gesellschaftliche Normativität etc. 

Dass hier ein systematisches Gelenk vorliegt, wird an den verschiedenen theo
retischen Konzeptualisierungen deutlich. Am Umgang mit dem Leichnam zeigt 
Ekkehard Coenen, dass dieser in unterschiedlichen Szenen bzw. Kontexten ganz 
unterschiedlich bewertet wird; je nachdem, wie sich zu ihm positioniert wird und 
wie über ihn kommuniziert wird. ›Ausgehen‹ hängt damit vom ›Positionieren‹ und 
›Kommunizieren‹ derjenigen ab, die mit dem Leichnam umgehen. Der Leichnam, 
also das Medium selbst, ist wertfrei und wird erst durch das kommunikative Han
deln mit Bedeutung versehen bzw. in seinem Wert konstruiert. Das So-Bestimmtsein 
ist also eine Konstruktion des kommunikativen Handelns, das funktional vom 
Kontext abhängt. An diesem Artikel wird auf der einen Seite sehr gut deutlich: Das 
Spiel mit sozialen Rollen und ihren Objektivierungsleistungen betrifft auch das 
Feld der Toten bzw. ist hier besonders virulent, weil der Widerstand der Toten noch 
stärker vom Kontext als bei lebenden Personen abhängt. Aber es stellt sich auf der 
anderen Seite doch die Frage, ob die In-Gebrauch-Nahme materieller Medien nicht 
auch durch die Bedeutsamkeit dessen, von dem es Medium ist, mitbestimmt wird 
– gerade wenn die Pragmatik des Bestatters im Umgang mit dem Leichnam zu ei
nem Unbehagen des Feldforschers führt. Zugleich ist die Eigen-Bedeutsamkeit des 
Materiellen zu berücksichtigen, dass z.B. zu einem pragmatischen Umgang nötigt. 
Beide Eigenbedeutsamkeiten bleiben der Praxis gegenüber in gewisser Weise wider
ständig, sodass das ›Bestimmen‹, der Gehalt des praktischen Meinens vielleicht so 
etwas wie die bedeutungslogische Einheit von dem Eigen-Sinn der verstorbenen 
Person/en und der Eigen-Sinnlichkeit des Materiellen ist. Zumindest ist mit dieser 
Konfiguration eine Heuristik gegeben, anhand derer sich die verschiedenen Bedin

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017 - am 14.02.2026, 06:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander Dietz: Teil eines praktischen Meinens und Fühlens 319 

gungs- und Wirkungskonstellationen kontrastieren lassen, mit denen die ’Präsenz’, 
der ›Sinnüberschuss‹, der ’Geist’ der Toten theoretisch konzeptualisiert wird. 

Schließlich ist als Bestimmungsfaktor die gesellschaftliche, soziale und histori
sche Situation zu berücksichtigen, die als Bedeutungsraum kategorial formatiert, 
wie die Toten soziale Präsenz und Bedeutsamkeit erlangen können. Das gilt schon 
für das Feld der Wissenschaft, das die Thematisierung von sozial präsenten Toten 
nur im Modus einer epistemischen Konstellation zulässt – wie hier in diesem Bei
trag, noch dazu doppelt durch materielle Medien und ihre Einbindung in kultische 
Praktiken vermittelt. Die Eigenbedeutsamkeit der Toten als real fliegende Seelen, 
bedrängende Todesschatten oder mantisch beschwörbare Geister zu fassen, schei
det hier als diskursrelevanter Gegenstand aus. Gesa Lindemann hat eindrücklich in 
ihrem Beitrag über eine wissenschaftlich redliche reflexive Anthropologie gezeigt, 
dass die Grenz-Koordinaten der vorausgesetzten Wirklichkeitssicht kritisch in den 
Forschungsprozess einzuholen sind, weil sie nicht unbefangen sind. So bemerke ich 
selbst ein Unbehagen, die Eigenbedeutsamkeit der Toten an einen ausgehenden Je
mand zu binden. Lieber spreche ich unverfänglicher von einem ausgehenden etwas. 
Es wird aber auch an den Beiträgen der Tagung deutlich, eben zu erwähnen, dass 
die Toten auch wirklich tot sind und dass es Medien und ihr Gebrauch sind, durch 
die sie (wie auch immer) präsent sind. Im Feld der Esoterik mag das ganz anders 
sein. Im Feld der Wirtschaft mögen Kult-Orte oder Personen, die sich selbst als Me
dium für Tote zur Verfügung stellen und damit ihren Lebensunterhalt verdienen, 
durchaus interessant sein. 

Nun werden im Tagungsband verschiedene gesellschaftliche Formatierun
gen aufgerufen, in denen die soziale Präsenz der Toten gestaltet wird u.a. in den 
Beiträgen von Gabriela Rauber und Eva Ammann zur normativen Leitvorstellung 
vom »guten Sterben«, aber auch von Heidi Helmhold. Sie beschreibt mit histori
scher Tiefenschärfe verschiedene Formen der Leichenwerdung als interaktionale 
Aufladung der Beziehung zu den Verstorbenen durch emotionale Valenzen an
hand vestimärer Praktiken – und zwar mit Blick auf ihre visuelle, taktile und 
olfaktorische Dimensionen. ›Ausgehen‹ und ›Umgehen‹ ist hier ein affektives ›Co
dieren‹ von Materialitäten durch zirkuläres, sich verstärkendes ›Bezugnehmen‹. 
Mit geschichtsspekulativem Fokus bindet Thomas Macho die soziale Präsenz von 
Toten an weltgeschichtliche Sinn-Konstellationen (aus den Koordinaten Imma
nentismus/Transzendentalismus; Apokalyptik/Naturreligion; Todeshinnahme/ 
Unsterblichkeit; Mythos/Rationalisierung) und deren konkrete Integrationen, wie 
er es anhand verschiedener literarischer Beispiele zeigt: Auch hier begegnet die 
Dynamik feiner Sinnspuren, dem Eigen-Sinn materieller und körperlicher Medi
en und bewussten Umgangs--, Imaginations--, und Integrationspraktiken. Der 
Versuch Gregor Etzelmüllers anhand von verkörperungstheoretischen Obersätzen 
produktiv an biblische Auferstehungsvorstellungen anzuknüpfen und sie für die 
gegenwärtige Debatte fruchtbar zu machen, oszilliert m.E. zwischen Glaubens

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017 - am 14.02.2026, 06:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 Beobachtungen zur Tagung 

reflexion und Glaubensrede. Die entwickelten Kategorien wären als Heuristik für 
Bestattungspredigten und ihre eschatologischen Kategorien äußerst hilfreich. 

Damit lässt sich als Linie der Tagung umreißen, dass die soziale Präsenz der 
Toten in eine praktische Konstellation eingebunden ist: In Kultpraktiken artikuliert 
sich ein praktisches Meinen im spezifischen Prozessverhältnis von Eigen-Bedeut
samkeit der Toten und der Materialität situiert in historischen, soziokulturellen 
Kontexten. Ich spreche von kultischer Praxis als Form der Artikulation und Aneig
nung von Eigenbedeutsamkeiten. Damit soll der Fokus weiter gefasst werden, als 
z.B. durch die Rede von Religion und ihren Bezug auf eine Referenz wie das Heilige 
– das zu grob ist, um die soziale Präsenz der Toten gut zu erfassen. Die Intention 
ist, vor allem die Breite ganz unterschiedlicher Praxisvollzüge herauszustellen: 
Erzähl-Kulte genauso wie kultische Gesten. Es sind dabei alle Ebenen sozialer Ge
meinschaft zu berücksichtigen: von persönlichen Kulten (z.B. abendliches Kerze- 
Anzünden und mit dem Bild des Verstorbenen das Abendbrot einnehmen), über 
familiäre Kulte (z.B. um Bratkartoffel und Lieblingslieder), über dezidiert religiöse 
Kulte (z.B. in einem Sargbett bestatten, vgl. den Beitrag von Helmhold) bis hin zu 
bürgergesellschaftlichen Kulten wie Straßenbenennungen oder Kriegerehrungen. 

Nun muss man die einzelnen Positionen nicht streng gegeneinander ausspielen: 
Es wird Kontexte und Situationen geben, in denen unbewältigte Schuld zur Ent
wirklichung von Weltverhältnissen führt. Es wird Situationen und Kontexte geben, 
in denen Bilder radikal das Begehren nach dem Imaginären enttäuschen. Aber soll 
das vermeintlich Pathologische als Maß dienen, die soziale Präsenz der Toten zu 
skizzieren? Wichtiger ist m.E.: Es gibt Praktiken, in denen verstorbene Personen ei
ne lebendige Rolle spielen. Es gibt Praktiken, die mit einer vermeinten und gefühlten 
Präsenz von Toten umgehen. So stellt sich die Frage, ob Wir (im Feld der Wissen
schaft) dieses Es-Geben als Weise personalen Weltumgangs anerkennen, bzw. präzi
ser gefragt, wie wir es anerkennen. Ob sich die Theoriebildung davon irritieren und 
befremden lässt oder ob sie es mit vertrauten Schemen ordnet. 

3. Weiterführende Provokationen: Personalität als Herausforderung 

Im Durchgang durch die Tagung ist mir nochmals deutlich geworden, wie sehr die 
Frage nach der sozialen Präsenz der Toten geeignet ist, selbstverständliche Voran
nahmen von Personalität und Sozialität zu befremden. Dazu möchte ich zum Ab
schluss Fragen und Provokationen benennen. 

(1) Fokussiert man auf die Eigenbedeutsamkeit der verstorbenen Person, dann 
offenbart sich das spekulative Moment aller Theoriebildungen, denn diese Eigenbe
deutsamkeit und die soziale Präsenz der Toten lässt sich scheinbar nicht aus den 
empirischen Daten erheben, sondern zeigt sich im Umgang mit den Daten. Das 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017 - am 14.02.2026, 06:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander Dietz: Teil eines praktischen Meinens und Fühlens 321 

dokumentiert sich in der Bandbreite der Beiträge mit ihren jeweiligen ontologi
schen Hintergrundbestimmungen. Liegt die Eigenbedeutsamkeit in subjektiven 
Zuschreibungen? In psychischen Projektionen? In einem an Medien klebenden 
Sinnüberschuss, der sich in den Deutungen von Subjekten oder Kollektiven artiku
liert und dann zu entsprechenden Handlungen führt? In Präsenzeffekten, die aus 
den Inszenierungen von Medien emergieren? In Aufmerksamkeits-Fokussierun
gen durch medial evozierte Erinnerungen? In Wert-Konstruktionen, die durch den 
praktischen Gebrauch von Medien hergestellt werden? Oder in der Eigenbedeut
samkeit der Toten und in der Eigenbedeutsamkeit des Materiellen als Ursache des 
Ausgehens und Bestimmens von Praktiken, die aber aktiv und sinn-schöpferisch 
durch kultische Praktiken angeeignet werden? Mir scheint in dem Moment der 
Eigenbedeutsamkeit ein zentraler Brennpunkt der Frage nach der sozialen Präsenz 
der Toten zu liegen. 

(2) Die Frage nach diesem spekulativen Moment ist mit der Frage nach der Bedeu
tung und der Wirklichkeit von kultischen Praktiken verknüpft. Welche Bedeutung 
kommt kultischen Praktiken und dem in ihnen Vermeinten in personaler Wirklich
keit zu? 

So ist ein Aspekt, nach der Wirklichkeit und Wirksamkeit des Imaginären in 
personalen Praktiken zu fragen. Ist es etwas, was die Wirklichkeit durch Projek
tionen und Idealisierungen verzerrt, zu Enttäuschungen führt und aufgeklärt wer
den muss? Leben wir also in zwei Welten, in einer perspektivisch-subjektiven und 
in einer realen-empirischen Wirklichkeit? Oder gehört das Imaginäre als spezifi
scher Modus zu personalen Wirklichkeitsverhältnissen? Wie verhält es sich denn 
bei anderen imaginären Kult-Gegenständen wie z.B. Einhörnern? Ihre Präsenz im 
Wald zu suchen, bleibt vermutlich ein vergeblicher Versuch.5 Sie leben in materiel
len Medien (im Märchen, in Erzählungen, als Spielzeug und auf Schulranzen) und 
vor allem in deren In-Gebrauch-Nahme durch Weitererzählen, Spielen, Ausmalen: 
Sie sind kein Hirngespinst einzelner. Und andersherum gefragt: Gibt es die ›rea
le-empirische‹ Wirklichkeit denn unabhängig von interpersonalen und zugleich di
stanzierenden Verständigungsverfahren, wie z.B. durch wissenschaftliche Metho
dik oder durch Alltagsverständigungen? 

Ein weiterer Aspekt liegt darin, nach den Konstruktionsleistungen kultischer 
Praktiken zu fragen. Sind sie etwas, was die wertfreie Materialität mit eingespielten 
Normregimes auflädt und daraus folgend personale Gefühle und Meinungen gene
riert? Aber woher kommen die Wertungen? Steht nicht auch hier eine Zwei-Welten
theorie im Hintergrund? Die wertfreie materielle Welt ist dabei aber unerreichbar 

5 Das Beispiel entnehme ich Schürmann, Volker: Präsentisches Verstehen. Einführung in die 
philosophische Hermeneutik, Hamburg: Meiner 2024, S. 277. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017 - am 14.02.2026, 06:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322 Beobachtungen zur Tagung 

jenseitig gesetzt, weil personale Bedeutungen sie immer schon (ideologisch) über
schrieben haben. Zugleich lebt darin das große emanzipatorische Versprechen ei
nes Werdens zum Subjekt – und das macht ihren Reiz aus –, die Praktiken kritisch 
gestalten zu können, sich also z.B. nicht der Eigenbedeutsamkeit der Toten beugen 
zu müssen oder dem Pragmatismus von Bestattern im Umgang mit Leichnamen. 
Durch Veränderung lässt sich ein anderer Kult und damit auch andere Gefühle und 
Meinungen etablieren. 

Oder sind die Konstruktionsleistungen bedingt durch den Eigen-Sinn, z.B. der 
verstorbenen Personen, durch ihre Beziehungs-Intensität und durch die Eigen- 
Sinnlichkeit ihrer Materialitäten? Das lebt freilich von einem großen Vertrauen 
in die grundsätzliche Bezogenheit kultischer Ausdrucksformen auf die darin ver
meinten bzw. gefühlten Referenzen. Insofern wäre aber diese sich durch mediale 
Gebrauchnahme im Fühlen und Meinen artikulierende Eigenbedeutsamkeit die 
Weise, wie Wirklichkeit an personalen Praktiken mitwirkt und zugleich durch sie 
gestaltet wird. 

Die Frage nach der sozialen Präsenz der Toten markiert insofern explizit das 
Problem, welchen Stellenwert wissenschaftlicher Theoriebildung Religion, dem 
Imaginären, dem Materiellen und Eigen-Bedeutsamkeiten zuerkennt. 

(3) Worin besteht nun weiterführend die Sozialität der sozialen Präsenz? Auf der ei
nen Seite wird markiert, dass es sich um para-soziale Beziehungen handelt. Auf der 
anderen Seite ist sie in soziale Praxiskomplexe eingebunden, die in unterschiedli
cher Weise formatieren, was denn kultische Praktiken sind und wie sie zu gestalten 
sind. Ich habe schon darauf hingewiesen, dass in unterschiedlichen Feldern die 
Toten je anders in Praxiskonstellationen eingebunden sind: Vor dem Forum der 
Gesamtgesellschaft ist anderes tu-bar in Bezug auf Tote als auf familiärer Ebene 
oder in anderen Gemeinschaften im sozialen Nahbereich oder im persönlichen 
Kult. Auch hier stellt sich die Frage: Welches Wirklichkeitsgewicht haben spezifi
sche Feldlogiken und Kollektivlogiken in ihrer Pluralität? Diese Frage führt mitten 
hinein in das Handgemenge um das richtige Wirklichkeitsverständnis. 

Insbesondere auf der persönlichen Ebene stellt sich die Frage nach der Soziali
tät virulent. Denn was heißt es, para-soziale Beziehungen zu unterhalten? Gibt es 
hier keine Feed-Back-Schleifen? Nun kenne ich kein nach-kantisches Konzept, das 
Subjektivität oder Individualität nicht als irgendwie geartetes Prozess-Verhältnis 
von mindestens Ich und Ich (Selbst, Me, Seele, Ipse, Es/Über-Ich etc.) modelliert.6 

6 In seiner Kritik der reinen Vernunft kennt Immanuel Kant immerhin drei verschiedene Ichs: 
1) Das Ich der transzendentalen Apperzeption, 2) das empirische Ich als konkrete Erschei
nung des 3) Ichs an sich als dem notwendigem Grenzbegriff von Selbsterkenntnis. Vgl. Kant, 
Immanuel: Kritik der reinen Vernunft, hg. von Jens Timmermann, Hamburg: Meiner 1998, A 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017 - am 14.02.2026, 06:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander Dietz: Teil eines praktischen Meinens und Fühlens 323 

Strittig ist, inwiefern es sich dabei aber um eine soziale Interaktion, um ein »indi
viduiertes Wir«7 handelt, das in sich gar Feed-Back-Schleifen enthält (z.B. Scham, 
schlechtes Gewissen, Neid, Ehre)? Helmuth Plessner hat in seiner Theorie exzentri
scher Positionalität eindeutig plädiert: »Zwischen mir und mir, mir und ihm liegt 
diese Sphäre des Geistes [die Sphäre der Mitwelt].«8 Insofern gäbe es im einseitigen 
Agieren mit Verstorbenen durchaus Feed-Back-Schleifen, die aber im individuier
ten Wir zu suchen sind und zwar vermittelt durch den Bezug auf die Sinnlichkeit 
und Materialität der Medien. Sie sind – und da gebe ich Roth recht – besonders pre
kär, weil sie erheblich irritabel sind9 oder andere soziale Beziehungen massiv stören 
können.10 

Diese Verflechtungen zwischen para-sozialen und anderen sozialen Beziehun
gen, zwischen Aufmerksamkeitsfokus und sozialer Präsenz luzide auszuarbeiten, 
ist ein Forschungsproblem, das durch die Tagung an die wissenschaftliche Öffent
lichkeit unbedingt weitergegeben werden sollte. 

(4) Verbunden mit der Frage nach der Sozialität stellt sich die Frage nach den so
zialen Rollen, in denen Personen interagieren: Scheinbar können Tote bzw. die In
tensität einer Beziehung weiterhin eine lebendige Rolle im Leben von Hinterblie
benen spielen. Sie bleiben enaktiert in Praktiken durch emotional aufgeladene Ver
haltenserwartungen und Verpflichtungscharaktere. Nun ist das nichts Exklusives, 
was nur den Toten zukommt, auch ein Beziehungsverlust in seiner Bedeutsamkeit 
mag ähnlich intensive Verhaltensnormierungen hervorbringen. Aber überhaupt le
ben solche Verpflichtungscharaktere in den feinen sozialen Hierarchisierungen und 
Autorisierungen des alltäglichen Zusammenlebens und seiner Umgangsordnungen 
bzw. Benehmens-Kulte, wie sie Erving Goffman so luzide in seinen Detailstudien zu 
Gesten der Ehrerbietung ausgearbeitet hat.11 Hier kommt eine weitere Verflechtung 
zum Vorschein: zwischen Verpflichtungscharakteren im sozialen Zusammenleben 
und Kult-Praktiken, in denen sie enaktiert sind. Sie wirken über den Tod hinaus wei
ter oder werden dort nochmals anders wahrgenommen. Dabei ist es der sinnliche 
Umgang mit Materialitäten, in dem sich diese normativ aufgeladenen Beziehungs

345f/B 404. Vgl. Barth, Ulrich: Selbstbewusstsein und Seele, in: ZThK 101 (2004), S. 198–217, 
hier S. 202ff. 

7 https://medialemoderne.wordpress.com/volker-schuermann/ vom 08.02.2025. 
8 Plessner, Helmuth: Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die philoso

phische Anthropologie (Gesammelte Schriften IV), Frankfurt a.M.: Suhrkamp 22016, S. 376f. 
9 Eindrücklich die Reflexion einer Interviewpartnerin bei Bühler, doch gerade mit dem Bild 

gesprochen zu haben. 
10 Wie die Reflexionen bei Meitzler und Benkel über KI-generierte Biogramme zeigen. 
11 Vgl. Goffman, Erving: Interaktionsrituale. Über Verhalten in der direkten Kommunikation, 

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017 - am 14.02.2026, 06:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://medialemoderne.wordpress.com/volker-schuermann/
https://doi.org/10.14361/9783839431290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://medialemoderne.wordpress.com/volker-schuermann/


324 Beobachtungen zur Tagung 

verhältnisse realisieren: durch das Fühlen von Steinen, durch das Einbeziehen von 
Bildern beim Abendbrot, durch das weitergehende Chatten. 

Coenen zeigt nun eindrücklich, dass die Verpflichtungscharaktere im Umgang 
mit Leichnamen von ihrer jeweiligen Situierung abhängen: menschliche Körper 
werden einmal als Ding und einmal personal behandelt – eben je nach Kontext 
und Rolle. Roth zeigt das im Umgang mit Bildern. Ihre Positionierung und damit 
ihre Situierung im Alltagskontext ändert sich im Laufe der Zeit, bis sie dann bei
spielsweise im Mülleimer landen. Die soziale Präsenz der Toten ist damit von ihrem 
Umgang wesentlich abhängig: Sie spielen ihre Rolle nur in der Praxis der Überle
benden und die wiederum ist auch bestimmt von zu entsorgenden, verwesenden 
Leichnamen, verblassenden Erinnerungen, von Alltagsnötigungen, aber auch von 
sich verändernden Lebensumständen. Damit möchte ich eine letzte Verflechtung 
benennen: Zwischen Formen der Verpflichtung und Entpflichtung, der Gradierung 
und der Degradierung, des Personalisierens und des Verdinglichens in seiner zeitli
chen Ausdehnung, zwischen Farbe-Haben, Verblassen und vielleicht wieder Farbe- 
Bekommens. 

Die soziale Präsenz der Toten ist praktisch. Sie ist Teil eines Meinens und Füh
lens und Teil von Verhaltensweisen und ihrem Bezug auf Materialitäten, die sich in 
der Zeit entwickeln und angewiesen sind auf angemessene Kulte. 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017 - am 14.02.2026, 06:37:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431290-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

