230 | Dinge — Nutzer — Netze

Der Entdecker einer solchen Landschaft ist insofern grundverschieden von Umberto
Ecos Detektiv, als dass dieser immer in einer historischen Welt beheimatet ist, in der
alles Geschehen auf eine »Ahnenreihe« von kausal gestaffelten Vorgéngerereignissen
zurlickblicken kann. Er lebt gewissermaflen in derselben »Wurzelwelts, in der sich
auch das Museum konstituiert, in der ndmlich vergangene Tatbestdnde uns Spuren
hinterlassen, zwischen denen wir den Umriss einer historischen Welt zu zeichnen
vermdgen. Der Entdecker im Rhizom hingegen findet die sich ihm darbietende Sinn-
Welt immer wieder wie neu geboren vor — nicht umsonst denken Deleuze und Gua-
ttari das Rhizom vor allem aus der Perspektive von Mentefakten (ndmlich Textsyste-
men), die im Gegensatz zu Artefakten nicht in der penetranten, Arendt’schen Dauer-
haftigkeit des Materiellen ihre Ursprungssituation referieren. Das Rhizom soll dem
Entwurf seiner Definitoren folgend iiberhaupt keine punktuellen Landmarken mehr
aufweisen. Orientierung soll nicht mehr {iber klare semiotische Zuordnung von Sig-
nifikant und Signifikat funktionieren, sondern iiber die Interrelationen der Signifi-
kanten zwischeneinander. Das Néchstbeste zu einem tatséchlichen Orientierungs-
punkt sollen Text-»Ortec sein, an denen sich Signifikanten besonders engmaschig
verdichten. Diese Orte leihen dem zweiten Band von Capitalisme et Schizophrénie
ihren Namen: Deleuze und Guattari nennen sie Plateaus (vgl. ebd.: 35).

5.2 PARTIZIPATION ALS RHIZOMATISCHES PHANOMEN

Diese Arbeit will iberhaupt nicht versuchen, abschlieBend zu kldren, inwiefern das
WWW oder das Museum tatsdchlich als rhizomatische Kulturerscheinungen betrach-
tet werden konnten. Sicherlich erfiillen beide eine Anzahl der genannten Kriterien:
Beide weisen eine netzartige Organisation von Zeichen auf, die eben nicht nur Text
sind, beide verbinden diese vernetzte Anordnung von Inhalten mit einer Vernetzung
von Rezipienten und Produzenten, beide vermitteln Wissen eher in zweidimensional
modularisierter denn in eindimensional sequenzierter Form, beide ordnen ihre Sinn-
bausteine eher horizontal in der Ebene als vertikal hierarchisiert an, beide stellen also
ihren Rezipienten Virtualitdten des Wissens zur Verfiigung und lassen ihnen einigen
Spielraum bei deren Aktualisierung. Allerdings legen sowohl Netz als auch Museum
dariiber hinaus weitere Eigenschaften an den Tag, die entschieden unrhizomatisch
sind: Beide bestehen eben nicht nur aus dynamischen Vektoren des Wissens, sondern
auch aus Knotenpunkten. Im Museum sind diese als materielle Dinge in ihrer Ver-
fasstheit nahezu unverianderlich, wihrend digitale Objekte im Netz zwar prozedural
entstehen, dabei aber Identititsbedingungen unterworfen sind, die auf die spezifische
Beschaffenheit von Verlinkungsgefiigen und die Architekturen von Softwares zu-
riickverweisen. Das Web besteht nicht aus Vektoren in Relation zueinander, sondern

14.02.2026, 10:1815. Access - [ T



https://doi.org/10.14361/9783839442326-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gelenkte Rhizome: Kulturelles Erbe und kulturelle Kybernetik | 231

aus Pfaden zwischen Punkten. Im Museum ist dies dhnlich, und in seiner ganzen in-
stitutionellen Anlage steht es dariiber hinaus im Widerspruch zur rthizomatischen Ent-
hierarchisierung, weil sich sein Anspruch als Dispositiv paddagogisch legitimierter
Kulturvermittlung ja gerade aus seiner Wechselwirkung mit Expertensystemen wie
z.B. den historischen Wissenschaften ergibt. Und auch das Web iiberschreibt als Hy-
pertextsystem die Geschichtlichkeit des Wurzelbuches nicht rundheraus mit der Si-
tuativitit des Assoziativen: Schon in Vannevar Bushs Metapher von den Pfaden des
Interesses ist ja eine historische Zielrichtung der TexterschlieBung angezeigt, eine
Bewegung von der Abreise in Richtung einer wie auch immer beschaffenen Ankunft.
Trails of interest bilden mindestens eine Genealogie der Interessen des Lesers ab,
hinter der sich in den meisten Féllen ja gerade der Wunsch verbergen wird, Wissen
zu ordnen. Tatsdchlich kann Memex durchaus als eine Maschine beschrieben werden,
die Wissen hierarchisiert und »verwurzelt¢, die weniger die Wurzelbiicher in ein Rhi-
zom auffiachern sondern aus disparaten Textstellen neue, virtuelle Wurzelbiicher ent-
stehen, neue Stdmme aus alten Wurzelwerken spriefen lassen soll.

Indes ist das Rhizom sicherlich ein durchaus tragfahiges metaphorisches Modell
fiir die Utopien von Sinnstiftung und die Beziehung zwischen Autoren und Rezipi-
enten, die sich mit dem Cyberspace verbinden, wie er in den 1980er und 1990er Jah-
ren ersonnen wurde — und gezahmt mit der Vorstellung vom Web 2.0, die ja zentral
in Aussicht stellte, den User selbst zum wichtigsten Produzenten von Inhalten zu ma-
chen, die Intelligenz der Masse iiber die Vermittlungsabsichten irgendwelcher Urhe-
ber zu stellen und Software vom Produkt, das fertig und abgeschlossen im Regal
eines Elektromarktes steht, zu einem Prozess zu machen, der sich im Zustand seiner
Nutzung erst funktional entwickelt (vgl. O’Reilly 2005). Zugleich lassen sich auch
die in der Museumspadagogik stattfindenden Debatten iiber Tempel- und Forenprin-
zip letztlich als eine Diskussion dariiber lesen, inwieweit Museen imstande sind, rhi-
zomatisch zu funktionieren — und zwar sowohl innerhalb ihrer Wénde, als auch in
ihrer Beziehung zur Auflenwelt. Innerlich wiirde eine yRhizomatisierung« des Muse-
ums wohl am ehesten darauf hinauslaufen, sich im von Franz Boas diagnostizierten
Balanceakt von perspektivisch-interpretativer Offenheit und didaktischer Eingren-
zung verstirkt in Richtung Offenheit zu bewegen, bzw. nicht nur einer Offenheit der
Rezeptionsmdglichkeiten und Interpretationsspielriume, sondern schlechthin der
Kommunikation zwischen Besuchern und Kuratoren. Es wiirde bedeuten, die »Wur-
zeln« der kuratorischen Autorschaft sowie der Anbindung an wissenschaftliche, po-
litisch institutionalisierte Expertensysteme wenn nicht zu kappen, so doch der
emergenten Kommunikation innerhalb des Museums unterzuordnen. Es hief3e also,
darauf zu vertrauen, dass die Auseinandersetzung der Besucher mit der Ausstellung
und miteinander letztlich ein sinnhaft erfahrbares Gesamtgefiige entstehen lassen
wird — und dass der rhizomatische Umgang mit musealen Inhalten mogliche Unver-
standlichkeiten einfach yumwuchern< und anderweitig auszufiillen imstande ist.

14.02.2026, 10:1815. Access - [ T



https://doi.org/10.14361/9783839442326-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | Dinge — Nutzer — Netze

Insofern darf auch Aleida Assmanns >wilde Semiose« als eine Form der thizoma-
tischen Sinnstiftung angesehen werden, weil sie eben nicht ein Verstehen vom >Ast«
zur YWurzel« ist, sondern der Versuch des Fiillens einer Verstiandnisliicke mit situa-
tivem Wissen: Rhizomatisch zu kuratieren, sofern dies iiberhaupt moglich ist, wiirde
gerade nicht bedeuten, das museale Objekt »fiir sich selbst sprechen« zu lassen, was
Detlev Hoffmann ja sicherlich nicht zu Unrecht als einen nur vermeintlich emanzi-
patorischen Irrweg in der Museumspadagogik der 1970er Jahre anprangert (vgl.
Hoffmann 1976: 114). Dies wiirde das definitorische Kriterium des Rhizoms verlet-
zen, dem zufolge Rhizome ja keine in cartesischen Koordinaten benennbare Knoten-
struktur aufweisen sollen. Rhizomatisches Ausstellen wiirde es vielmehr erfordern,
zwischen Objekten und Museumswinden die Mdglichkeit zur Entstehung kommuni-
kativer Vektoren zu schaffen, also nicht etwa das Objekt sprechen zu lassen, sondern
im »gestimmten Raum« (Korff 2005: 102) die Besucher selbst zum Sprechen zu brin-
gen. Es ginge also darum, nicht linger die individuellen Objekte als Sinntrdger der
Ausstellung aufzufassen, sondern die Plateaus, die nur implizit in laufenden Sprach-
handlungen existieren.

Wenn aber Besucher dazu aufgerufen wiirden, einander die Ausstellung zu erklé-
ren, dann wiirden sie damit bereits ein Stiick weit in die Schuhe der Kuratoren schliip-
fen, denn deren Aufgabe ist nicht nur das Arrangement von Dingen im Raum, son-
dern auch das Entwickeln von Sinnzusammenhédngen und nicht selten sehr linearen
Erzdhlungen. Die Relevanz des Rhizoms als Programm fiir das World Wide Web
ergibt sich nicht zuletzt aus der ihm eingeschriebenen Idee und Ideologie einer Teil-
habe am Moglichen — nicht umsonst war Gilles Deleuze sowohl Mit-Definator des
Rhizoms, als auch der zentrale postmoderne Denker der Virtualitat.

Damit spielt der Begriff, sowie man ihn auf das Museum bezieht, unweigerlich
in einen Bereich, den die Museologie (u.a. im bereits erwidhnten Sammelband von
Gesser, Hanschin, Jannelli und Lichtensteiger) gemeinhin mit dem Begriff der »Par-
tizipation« liberschreibt. Partizipation ist, wie Sabine Jank feststellt, immer der Pro-
zess, indem sich die Macht im Museumsdispositiv vom Kurator zum Rezipienten
verschiebt (vgl. Jank 2001: 148). Diese Feststellung zielt indes in eine ganz andere
Richtung als jene David Filkins, dass mit der Museumsvirtualisierung jetzt alle
Macht beim User liege (vgl. Filkin 2002: 6). Denn wihrend Filkin vor allem auf die
Vielfalt der Angebote blickt, zwischen denen der Nutzer mit wenigen Mausklicks
wechseln kann, wenn ihm Inhalte oder Darstellungsformen nicht zusagen, schaut
Jank auf Strategien der Publikumsbeteiligung innerhalb individueller, physischer
Museen. Sie kommt dabei zu dem einleuchtenden Schluss, dass Kuratorium und In-
stitution unweigerlich Kontrolle einbiilen miissen, wenn das Publikum in die Gestal-
tung von Ausstellungen eingebunden werden soll (vgl. Jank 2011: 148). Wie Claudia
Glass und Beat Gugger anmerken, muss es dabei gar nicht um tatsichliche, physische
Mitwirkung gehen. Bei den meisten Debatten iiber Partizipation im Museum gehe es
tatséchlich zunéchst einmal um Deutungshoheiten und damit um die Frage, wem es

14.02.2026, 10:1815. Access - [ T



https://doi.org/10.14361/9783839442326-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gelenkte Rhizome: Kulturelles Erbe und kulturelle Kybernetik | 233

gestattet ist und gestattet sein sollte, Objekte und Objektkonstellationen mit Bedeu-
tungen aufzuladen. Im Begriff der Partizipation manifestiere sich sowohl das ehrliche
Bemiihen der Fachleute darum, als aber auch ihr Unwohlsein dabei, dem Laienpub-
likum ein Mitspracherecht einzurdumen (vgl. Glass u. Gugger 2011: 176f.). Nina Si-
mon erkennt im Partizipationsgedanken im Museum nicht das ideologische Funda-
ment, das er fiir den Cyberspace oder das Web 2.0 bildet, sondern eher eine Strategie
zum Umgang mit einer Kulturwelt, die gerade unter dem Einfluss digitaler Medien
ganz neue Forderungen an Kulturinstitutionen stellt. So verweist sie auf einen 2009
verdffentlichten Bericht das amerikanischen National Endowment for the Arts, wel-
chem zufolge einerseits die Besucherzahlen in amerikanischen Museen insgesamt
riickldufig sind und das Publikum immer &lter wird, wihrend andererseits ein deutlich
gestiegenes kulturelles Interesse in der Bevolkerung festgestellt wird. Kulturelle In-
ternetangebote wiirden immer stirker in Anspruch genommen, immer mehr Men-
schen engagierten sich ehrenamtlich im Kulturbereich, und im Schnitt werde viel
mehr gelesen als noch wenige Jahre zuvor. Es konne also, so folgert Simon, keine
Rede von einem generellen Verfall des kulturellen Lebens in den USA sein (vgl. Si-
mon 2011: 95). Vielmehr zeige der Bericht, dass sich das Publikum von Kulturange-
boten abwende, die auf passive Rezeption ausgerichtet sind, und sich zu solchen hin
orientiere, die ihm Mitwirkung anbieten und auf seine Bediirfnisse und Wiinsche ein-
gehen. Die Offentlichkeit, so Simons These, wolle offenbar eine groflere Rolle in den
Kulturinstitutionen spielen. Ein wichtiger Schritt in diese Richtung sei es, auf Seiten
der Museen Partizipation nicht nur als eine zweckdienliche Strategie zu denken, um
Besucher anzulocken, sondern sie als ein eigenes und zukunftstrachtiges Museums-
prinzip zu umarmen, in dem das Museum nicht als Umgebung zur Prisentation aura-
tischer Dinge auftritt, sondern als eine »Plattform« zur kreativen Interaktion von
Menschen in Gegenwart dieser Dinge:

In traditionellen Ausstellungen und Veranstaltungen werden den Besuchern Inhalte geboten,
die sie konsumieren sollen. In diesem Fall konzentrieren sich die Gestalter darauf, solide In-
halte von hoher Qualitdt zu schaffen, sodass jeder Besucher, unabhéngig von seinem Hinter-
grund oder seinen Interessen, ein positives Ausstellungserlebnis hat. Bei partizipativen Projek-
ten dagegen bietet die Institution mehrdimensionale Erfahrungen rund um Inhalte. Die Institu-
tion dient hier als »Plattform«, die verschiedene Nutzer verbindet, sie in die Rolle von Schaf-
fenden, Vertreibern, Konsumenten, Kritikern und Mitarbeitern schliipfen lasst. Das bedeutet,
dass eine Institution keine einheitlichen Ausstellungserlebnisse mehr garantieren kann. Dafiir

ermoglicht sie vielfaltige, gemeinsam mit dem Publikum erzeugte Erlebnisse. (Ebd.: 96)

Simon sieht also — &hnlich wie Beat Héchler, der im selben Sammelband ja Partizi-
pation und Dialog als entscheidende Bestandteile seiner »sozialen Szenographie« an-
fithrt — die Aufgabe einer auf Partizipation ausgerichteten Ausstellungsgestaltung im
Schaffen der Voraussetzungen fiir Momente des Dialoges zwischen Vertretern aller

14.02.2026, 10:1815. Access - [ T



https://doi.org/10.14361/9783839442326-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | Dinge — Nutzer — Netze

sozialer Gruppen und Rollen, die in irgendeiner Weise mit dem Museum verbunden
sind. Dabei sind diese dialogischen Prozesse kein bloBes diskursives Ankniipfen an
museale Inhalte und Szenerien, sondern sie sind selbst musealer Inhalt und Bestand-
teil der Szene. User generated content muss in musealen Kontext also nicht zwangs-
laufig heiBlen, dass Besucher Dinge ins Museum bringen oder die physische Beschaf-
fenheit von Ausstellungen mitgestalten — ihr bloBes Sprechen ist bereits ein Mehr-
wert, mit dem sie den musealen Raum sinnhaft bereichern.

5.3 DAS VERMESSENE PUBLIKUM

Mit einer Offenheit der Kuratoren fiir den Austausch mit dem Publikum allein ist
natiirlich noch ldngst keine museale Selbstorganisation »von unten< (oder vielleicht
eher noch: »aus der Ebene«) angezeigt, wie sie sich mit dem Rhizom verbindet. Das
virtuelle Museum existiert zwischen zwei Mediendispositiven, die sich gerade aus
ihren Ursprungszusténden in sehr unterschiedliche Richtungen und dabei ironischer-
weise aufeinander zu bewegen. Wahrend das WWW aus der Tradition des Hypertex-
tes kommt und all die mit diesem verbundenen Utopien von Weltgehirn, Dokuversum
und Tod des Autors mit sich herum trug, bevor es von Webcrawlern, Suchmaschinen
und Empfehlungssystemen gebandigt wurde, begann das Museum erst in den letzten
zwei bis drei Jahrzehnten wirklich, sich als mediales Angebot zu verstehen, das seine
Zielgruppe nicht nur bespielen, sondern tatséchlich einbinden kann. Eilean Hooper-
Greenhill beobachtet Mitte der 1990er Jahre einen Wandel in der Vorstellung, welche
die Museumszunft bisher von ihrer Zielgruppe hatte: Ging man zuvor iiblicherweise
vom »visitor« aus — also jenem Menschen, der das Museum bereits betreten hat und
dem gegeniiber es nun Aussagen zu machen gilt — wurde nun zunehmend die »audi-
ence« als Summe all jener Menschen zum Gegenstand des Interesses, die sich mog-
licherweise fiir das Museum begeistern lassen konnten. Etwa zeitgleich, so fahrt sie
fort, begannen britische Museen in groem Stil damit, hauseigene Marketing-Abtei-
lungen einzurichten (vgl. Hooper-Greenhill 1995: 2).

Traditionell ndmlich tauche, wie Samuel Redman schreibt, das Publikum in den
historischen Plots der Museumsgeschichte vor allem in zwei Formen auf: entweder
als eine kleine bourgeoise Elite, die im Museum schongeistigen Leidenschaften front,
oder als eine gesichtslose, kulturell vernachldssigte »Masse¢, die im Museum der so-
zialen Kontrolle solcher Eliten unterworfen wird. Bis weit ins 20. Jahrhundert hinein
blieb der Blick auf den Besucher ein oberflichlicher — und in einer Institution, welche
die Spuren der Geschichte fiir die Offentlichkeit aufbereiten sollte, durfte die Offent-
lichkeit selbst weder ihre Spuren noch ihre Geschichten hinterlassen. Als Franz Boas
1901 seinen Text liber das Kuratieren als ein Spiel mit Mehrdeutigkeiten zugunsten

14.02.2026, 10:1815. Access - [ T



https://doi.org/10.14361/9783839442326-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

