
230 | Dinge – Nutzer – Netze 

Der Entdecker einer solchen Landschaft ist insofern grundverschieden von Umberto 

Ecos Detektiv, als dass dieser immer in einer historischen Welt beheimatet ist, in der 

alles Geschehen auf eine ›Ahnenreihe‹ von kausal gestaffelten Vorgängerereignissen 

zurückblicken kann. Er lebt gewissermaßen in derselben ›Wurzelwelt‹, in der sich 

auch das Museum konstituiert, in der nämlich vergangene Tatbestände uns Spuren 

hinterlassen, zwischen denen wir den Umriss einer historischen Welt zu zeichnen 

vermögen. Der Entdecker im Rhizom hingegen findet die sich ihm darbietende Sinn-

Welt immer wieder wie neu geboren vor ‒ nicht umsonst denken Deleuze und Gua-

ttari das Rhizom vor allem aus der Perspektive von Mentefakten (nämlich Textsyste-

men), die im Gegensatz zu Artefakten nicht in der penetranten, Arendt᾿schen Dauer-

haftigkeit des Materiellen ihre Ursprungssituation referieren. Das Rhizom soll dem 

Entwurf seiner Definitoren folgend überhaupt keine punktuellen Landmarken mehr 

aufweisen. Orientierung soll nicht mehr über klare semiotische Zuordnung von Sig-

nifikant und Signifikat funktionieren, sondern über die Interrelationen der Signifi-

kanten zwischeneinander. Das Nächstbeste zu einem tatsächlichen Orientierungs-

punkt sollen Text-›Orte‹ sein, an denen sich Signifikanten besonders engmaschig 

verdichten. Diese Orte leihen dem zweiten Band von Capitalisme et Schizophrénie 

ihren Namen: Deleuze und Guattari nennen sie Plateaus (vgl. ebd.: 35). 

 

 

5.2 PARTIZIPATION ALS RHIZOMATISCHES PHÄNOMEN 

 

Diese Arbeit will überhaupt nicht versuchen, abschließend zu klären, inwiefern das 

WWW oder das Museum tatsächlich als rhizomatische Kulturerscheinungen betrach-

tet werden könnten. Sicherlich erfüllen beide eine Anzahl der genannten Kriterien: 

Beide weisen eine netzartige Organisation von Zeichen auf, die eben nicht nur Text 

sind, beide verbinden diese vernetzte Anordnung von Inhalten mit einer Vernetzung 

von Rezipienten und Produzenten, beide vermitteln Wissen eher in zweidimensional 

modularisierter denn in eindimensional sequenzierter Form, beide ordnen ihre Sinn-

bausteine eher horizontal in der Ebene als vertikal hierarchisiert an, beide stellen also 

ihren Rezipienten Virtualitäten des Wissens zur Verfügung und lassen ihnen einigen 

Spielraum bei deren Aktualisierung. Allerdings legen sowohl Netz als auch Museum 

darüber hinaus weitere Eigenschaften an den Tag, die entschieden unrhizomatisch 

sind: Beide bestehen eben nicht nur aus dynamischen Vektoren des Wissens, sondern 

auch aus Knotenpunkten. Im Museum sind diese als materielle Dinge in ihrer Ver-

fasstheit nahezu unveränderlich, während digitale Objekte im Netz zwar prozedural 

entstehen, dabei aber Identitätsbedingungen unterworfen sind, die auf die spezifische 

Beschaffenheit von Verlinkungsgefügen und die Architekturen von Softwares zu-

rückverweisen. Das Web besteht nicht aus Vektoren in Relation zueinander, sondern 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-019 - am 14.02.2026, 10:18:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gelenkte Rhizome: Kulturelles Erbe und kulturelle Kybernetik | 231 

aus Pfaden zwischen Punkten. Im Museum ist dies ähnlich, und in seiner ganzen in-

stitutionellen Anlage steht es darüber hinaus im Widerspruch zur rhizomatischen Ent-

hierarchisierung, weil sich sein Anspruch als Dispositiv pädagogisch legitimierter 

Kulturvermittlung ja gerade aus seiner Wechselwirkung mit Expertensystemen wie 

z.B. den historischen Wissenschaften ergibt. Und auch das Web überschreibt als Hy-

pertextsystem die Geschichtlichkeit des Wurzelbuches nicht rundheraus mit der Si-

tuativität des Assoziativen: Schon in Vannevar Bushs Metapher von den Pfaden des 

Interesses ist ja eine historische Zielrichtung der Texterschließung angezeigt, eine 

Bewegung von der Abreise in Richtung einer wie auch immer beschaffenen Ankunft. 

Trails of interest bilden mindestens eine Genealogie der Interessen des Lesers ab, 

hinter der sich in den meisten Fällen ja gerade der Wunsch verbergen wird, Wissen 

zu ordnen. Tatsächlich kann Memex durchaus als eine Maschine beschrieben werden, 

die Wissen hierarchisiert und ›verwurzelt‹, die weniger die Wurzelbücher in ein Rhi-

zom auffächern sondern aus disparaten Textstellen neue, virtuelle Wurzelbücher ent-

stehen, neue Stämme aus alten Wurzelwerken sprießen lassen soll. 

Indes ist das Rhizom sicherlich ein durchaus tragfähiges metaphorisches Modell 

für die Utopien von Sinnstiftung und die Beziehung zwischen Autoren und Rezipi-

enten, die sich mit dem Cyberspace verbinden, wie er in den 1980er und 1990er Jah-

ren ersonnen wurde ‒ und gezähmt mit der Vorstellung vom Web 2.0, die ja zentral 

in Aussicht stellte, den User selbst zum wichtigsten Produzenten von Inhalten zu ma-

chen, die Intelligenz der Masse über die Vermittlungsabsichten irgendwelcher Urhe-

ber zu stellen und Software vom Produkt, das fertig und abgeschlossen im Regal 

eines Elektromarktes steht, zu einem Prozess zu machen, der sich im Zustand seiner 

Nutzung erst funktional entwickelt (vgl. O᾿Reilly 2005). Zugleich lassen sich auch 

die in der Museumspädagogik stattfindenden Debatten über Tempel- und Forenprin-

zip letztlich als eine Diskussion darüber lesen, inwieweit Museen imstande sind, rhi-

zomatisch zu funktionieren – und zwar sowohl innerhalb ihrer Wände, als auch in 

ihrer Beziehung zur Außenwelt. Innerlich würde eine ›Rhizomatisierung‹ des Muse-

ums wohl am ehesten darauf hinauslaufen, sich im von Franz Boas diagnostizierten 

Balanceakt von perspektivisch-interpretativer Offenheit und didaktischer Eingren-

zung verstärkt in Richtung Offenheit zu bewegen, bzw. nicht nur einer Offenheit der 

Rezeptionsmöglichkeiten und Interpretationsspielräume, sondern schlechthin der 

Kommunikation zwischen Besuchern und Kuratoren. Es würde bedeuten, die ›Wur-

zeln‹ der kuratorischen Autorschaft sowie der Anbindung an wissenschaftliche, po-

litisch institutionalisierte Expertensysteme wenn nicht zu kappen, so doch der 

emergenten Kommunikation innerhalb des Museums unterzuordnen. Es hieße also, 

darauf zu vertrauen, dass die Auseinandersetzung der Besucher mit der Ausstellung 

und miteinander letztlich ein sinnhaft erfahrbares Gesamtgefüge entstehen lassen 

wird ‒ und dass der rhizomatische Umgang mit musealen Inhalten mögliche Unver-

ständlichkeiten einfach ›umwuchern‹ und anderweitig auszufüllen imstande ist.  

https://doi.org/10.14361/9783839442326-019 - am 14.02.2026, 10:18:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 | Dinge – Nutzer – Netze 

Insofern darf auch Aleida Assmanns ›wilde Semiose‹ als eine Form der rhizoma-

tischen Sinnstiftung angesehen werden, weil sie eben nicht ein Verstehen vom ›Ast‹ 

zur ›Wurzel‹ ist, sondern der Versuch des Füllens einer Verständnislücke mit situa-

tivem Wissen: Rhizomatisch zu kuratieren, sofern dies überhaupt möglich ist, würde 

gerade nicht bedeuten, das museale Objekt ›für sich selbst sprechen‹ zu lassen, was 

Detlev Hoffmann ja sicherlich nicht zu Unrecht als einen nur vermeintlich emanzi-

patorischen Irrweg in der Museumspädagogik der 1970er Jahre anprangert (vgl. 

Hoffmann 1976: 114). Dies würde das definitorische Kriterium des Rhizoms verlet-

zen, dem zufolge Rhizome ja keine in cartesischen Koordinaten benennbare Knoten-

struktur aufweisen sollen. Rhizomatisches Ausstellen würde es vielmehr erfordern, 

zwischen Objekten und Museumswänden die Möglichkeit zur Entstehung kommuni-

kativer Vektoren zu schaffen, also nicht etwa das Objekt sprechen zu lassen, sondern 

im »gestimmten Raum« (Korff 2005: 102) die Besucher selbst zum Sprechen zu brin-

gen. Es ginge also darum, nicht länger die individuellen Objekte als Sinnträger der 

Ausstellung aufzufassen, sondern die Plateaus, die nur implizit in laufenden Sprach-

handlungen existieren. 

Wenn aber Besucher dazu aufgerufen würden, einander die Ausstellung zu erklä-

ren, dann würden sie damit bereits ein Stück weit in die Schuhe der Kuratoren schlüp-

fen, denn deren Aufgabe ist nicht nur das Arrangement von Dingen im Raum, son-

dern auch das Entwickeln von Sinnzusammenhängen und nicht selten sehr linearen 

Erzählungen. Die Relevanz des Rhizoms als Programm für das World Wide Web 

ergibt sich nicht zuletzt aus der ihm eingeschriebenen Idee und Ideologie einer Teil-

habe am Möglichen ‒ nicht umsonst war Gilles Deleuze sowohl Mit-Definator des 

Rhizoms, als auch der zentrale postmoderne Denker der Virtualität.  

Damit spielt der Begriff, sowie man ihn auf das Museum bezieht, unweigerlich 

in einen Bereich, den die Museologie (u.a. im bereits erwähnten Sammelband von 

Gesser, Hanschin, Jannelli und Lichtensteiger) gemeinhin mit dem Begriff der ›Par-

tizipation‹ überschreibt. Partizipation ist, wie Sabine Jank feststellt, immer der Pro-

zess, indem sich die Macht im Museumsdispositiv vom Kurator zum Rezipienten 

verschiebt (vgl. Jank 2001: 148). Diese Feststellung zielt indes in eine ganz andere 

Richtung als jene David Filkins, dass mit der Museumsvirtualisierung jetzt alle 

Macht beim User liege (vgl. Filkin 2002: 6). Denn während Filkin vor allem auf die 

Vielfalt der Angebote blickt, zwischen denen der Nutzer mit wenigen Mausklicks 

wechseln kann, wenn ihm Inhalte oder Darstellungsformen nicht zusagen, schaut 

Jank auf Strategien der Publikumsbeteiligung innerhalb individueller, physischer 

Museen. Sie kommt dabei zu dem einleuchtenden Schluss, dass Kuratorium und In-

stitution unweigerlich Kontrolle einbüßen müssen, wenn das Publikum in die Gestal-

tung von Ausstellungen eingebunden werden soll (vgl. Jank 2011: 148). Wie Claudia 

Glass und Beat Gugger anmerken, muss es dabei gar nicht um tatsächliche, physische 

Mitwirkung gehen. Bei den meisten Debatten über Partizipation im Museum gehe es 

tatsächlich zunächst einmal um Deutungshoheiten und damit um die Frage, wem es 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-019 - am 14.02.2026, 10:18:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gelenkte Rhizome: Kulturelles Erbe und kulturelle Kybernetik | 233 

gestattet ist und gestattet sein sollte, Objekte und Objektkonstellationen mit Bedeu-

tungen aufzuladen. Im Begriff der Partizipation manifestiere sich sowohl das ehrliche 

Bemühen der Fachleute darum, als aber auch ihr Unwohlsein dabei, dem Laienpub-

likum ein Mitspracherecht einzuräumen (vgl. Glass u. Gugger 2011: 176f.). Nina Si-

mon erkennt im Partizipationsgedanken im Museum nicht das ideologische Funda-

ment, das er für den Cyberspace oder das Web 2.0 bildet, sondern eher eine Strategie 

zum Umgang mit einer Kulturwelt, die gerade unter dem Einfluss digitaler Medien 

ganz neue Forderungen an Kulturinstitutionen stellt. So verweist sie auf einen 2009 

veröffentlichten Bericht das amerikanischen National Endowment for the Arts, wel-

chem zufolge einerseits die Besucherzahlen in amerikanischen Museen insgesamt 

rückläufig sind und das Publikum immer älter wird, während andererseits ein deutlich 

gestiegenes kulturelles Interesse in der Bevölkerung festgestellt wird. Kulturelle In-

ternetangebote würden immer stärker in Anspruch genommen, immer mehr Men-

schen engagierten sich ehrenamtlich im Kulturbereich, und im Schnitt werde viel 

mehr gelesen als noch wenige Jahre zuvor. Es könne also, so folgert Simon, keine 

Rede von einem generellen Verfall des kulturellen Lebens in den USA sein (vgl. Si-

mon 2011: 95). Vielmehr zeige der Bericht, dass sich das Publikum von Kulturange-

boten abwende, die auf passive Rezeption ausgerichtet sind, und sich zu solchen hin 

orientiere, die ihm Mitwirkung anbieten und auf seine Bedürfnisse und Wünsche ein-

gehen. Die Öffentlichkeit, so Simons These, wolle offenbar eine größere Rolle in den 

Kulturinstitutionen spielen. Ein wichtiger Schritt in diese Richtung sei es, auf Seiten 

der Museen Partizipation nicht nur als eine zweckdienliche Strategie zu denken, um 

Besucher anzulocken, sondern sie als ein eigenes und zukunftsträchtiges Museums-

prinzip zu umarmen, in dem das Museum nicht als Umgebung zur Präsentation aura-

tischer Dinge auftritt, sondern als eine »Plattform« zur kreativen Interaktion von 

Menschen in Gegenwart dieser Dinge: 

 

In traditionellen Ausstellungen und Veranstaltungen werden den Besuchern Inhalte geboten, 

die sie konsumieren sollen. In diesem Fall konzentrieren sich die Gestalter darauf, solide In-

halte von hoher Qualität zu schaffen, sodass jeder Besucher, unabhängig von seinem Hinter-

grund oder seinen Interessen, ein positives Ausstellungserlebnis hat. Bei partizipativen Projek-

ten dagegen bietet die Institution mehrdimensionale Erfahrungen rund um Inhalte. Die Institu-

tion dient hier als »Plattform«, die verschiedene Nutzer verbindet, sie in die Rolle von Schaf-

fenden, Vertreibern, Konsumenten, Kritikern und Mitarbeitern schlüpfen lässt. Das bedeutet, 

dass eine Institution keine einheitlichen Ausstellungserlebnisse mehr garantieren kann. Dafür 

ermöglicht sie vielfältige, gemeinsam mit dem Publikum erzeugte Erlebnisse. (Ebd.: 96) 

 

Simon sieht also ‒ ähnlich wie Beat Hächler, der im selben Sammelband ja Partizi-

pation und Dialog als entscheidende Bestandteile seiner ›sozialen Szenographie‹ an-

führt ‒ die Aufgabe einer auf Partizipation ausgerichteten Ausstellungsgestaltung im 

Schaffen der Voraussetzungen für Momente des Dialoges zwischen Vertretern aller 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-019 - am 14.02.2026, 10:18:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 | Dinge – Nutzer – Netze 

sozialer Gruppen und Rollen, die in irgendeiner Weise mit dem Museum verbunden 

sind. Dabei sind diese dialogischen Prozesse kein bloßes diskursives Anknüpfen an 

museale Inhalte und Szenerien, sondern sie sind selbst musealer Inhalt und Bestand-

teil der Szene. User generated content muss in musealen Kontext also nicht zwangs-

läufig heißen, dass Besucher Dinge ins Museum bringen oder die physische Beschaf-

fenheit von Ausstellungen mitgestalten ‒ ihr bloßes Sprechen ist bereits ein Mehr-

wert, mit dem sie den musealen Raum sinnhaft bereichern. 

 

 

5.3 DAS VERMESSENE PUBLIKUM 

 

Mit einer Offenheit der Kuratoren für den Austausch mit dem Publikum allein ist 

natürlich noch längst keine museale Selbstorganisation ›von unten‹ (oder vielleicht 

eher noch: ›aus der Ebene‹) angezeigt, wie sie sich mit dem Rhizom verbindet. Das 

virtuelle Museum existiert zwischen zwei Mediendispositiven, die sich gerade aus 

ihren Ursprungszuständen in sehr unterschiedliche Richtungen und dabei ironischer-

weise aufeinander zu bewegen. Während das WWW aus der Tradition des Hypertex-

tes kommt und all die mit diesem verbundenen Utopien von Weltgehirn, Dokuversum 

und Tod des Autors mit sich herum trug, bevor es von Webcrawlern, Suchmaschinen 

und Empfehlungssystemen gebändigt wurde, begann das Museum erst in den letzten 

zwei bis drei Jahrzehnten wirklich, sich als mediales Angebot zu verstehen, das seine 

Zielgruppe nicht nur bespielen, sondern tatsächlich einbinden kann. Eilean Hooper-

Greenhill beobachtet Mitte der 1990er Jahre einen Wandel in der Vorstellung, welche 

die Museumszunft bisher von ihrer Zielgruppe hatte: Ging man zuvor üblicherweise 

vom »visitor« aus ‒ also jenem Menschen, der das Museum bereits betreten hat und 

dem gegenüber es nun Aussagen zu machen gilt ‒ wurde nun zunehmend die »audi-

ence« als Summe all jener Menschen zum Gegenstand des Interesses, die sich mög-

licherweise für das Museum begeistern lassen könnten. Etwa zeitgleich, so fährt sie 

fort, begannen britische Museen in großem Stil damit, hauseigene Marketing-Abtei-

lungen einzurichten (vgl. Hooper-Greenhill 1995: 2).  

Traditionell nämlich tauche, wie Samuel Redman schreibt, das Publikum in den 

historischen Plots der Museumsgeschichte vor allem in zwei Formen auf: entweder 

als eine kleine bourgeoise Elite, die im Museum schöngeistigen Leidenschaften frönt, 

oder als eine gesichtslose, kulturell vernachlässigte ›Masse‹, die im Museum der so-

zialen Kontrolle solcher Eliten unterworfen wird. Bis weit ins 20. Jahrhundert hinein 

blieb der Blick auf den Besucher ein oberflächlicher ‒ und in einer Institution, welche 

die Spuren der Geschichte für die Öffentlichkeit aufbereiten sollte, durfte die Öffent-

lichkeit selbst weder ihre Spuren noch ihre Geschichten hinterlassen. Als Franz Boas 

1901 seinen Text über das Kuratieren als ein Spiel mit Mehrdeutigkeiten zugunsten 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-019 - am 14.02.2026, 10:18:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442326-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

