Zwischenschritt:
Der Bruch mit Bergson und die Wende
durch Neulektiiren

Das bisherige Spurenlesen machte deutlich: Es braucht einen recht lan-
gen chronologischen und lektiiretechnischen Umweg, bevor man von
den Aversionen zu den Attraktionen Bergsons fiir die franzosische so-
ziologische Theorie schreiten kann. Die Aversionen seitens der Durk-
heim-Schule, mithin diejenigen der franzosischen Soziologie, folgten al-
lesamt jenem Bild eines schlecht verstandenen Bergson, dem zufolge er
ein Subjektphilosoph, ein Denker des inneren Lebens sei; ein Psycholo-
gist, dem der Soziologe als solcher kontrir gegeniiber steht. Der Umweg
zu den Ubernahmen Bergsons im soziologischen Denken — jenen Uber-
nahmen, die einem anderen, addquateren, recht verstandenen Bergson
folgen — wird im Folgenden in drei Schritten vollzogen. Chronologisch
zunichst erfolgte die Verabschiedung Bergsons in der franzosischen De-
batte, indem sich die Generation der 193oer fur die deutschen Grofsau-
toren interessierte; im zweiten Schritt riumte diese Verabschiedung, der
Bruch mit Bergson erst die Chance innovativer Neulektiiren Bergsons
in der franzosischen Philosophie ein. Beide Schritte sind die Vorausset-
zung, um im dritten Umweg-Schritt endlich Bergsons Denkprojekt selbst
erst noch einmal sichtbar zu machen; sowohl in seiner Philosophie als
auch in der ihr folgenden Soziologie. Erst dann konnen (im dritten Ka-
pitel) die Attraktionen Bergsons fiir das franzosische soziologische Den-
ken ausgegraben werden.

I31

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00

4:47.



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Der schlecht verstandene Bergson:
Der Anti-Bergsonismus

(Paul Nizan, Julien Benda, Georges Politzer)

»Man muss dem Bergsonismus entgehen, um
Bergson zu verstehen; in der Tat, die aufSerordentliche
Berithmtheit des Philosophen, vor allem ab dem
Erscheinen der L’évolution créatrice (1907), fihrte
dazu, sein Denken zu vulgarisieren und es vollstindig
zu denaturieren. Die Intuition ist das Modell dieser
schlecht verstandenen Begriffe; aber ebenso verhilt es
sich mit der Opposition zwischen dem Oberflichen-
Ich und dem Tiefen-Ich, oder zwischen dem élan vital
und der Inertie der Materie«.!

»Bergson wird erst noch sterben. Der Bergsonismus
indes ist tatsachlich bereits tot«.?

Vergeblich suchen Jacques und Raissa Maritain an Durkheims Sorbonne
nach der Wahrheit; frustriert denken sie gar an Selbstmord. »Es war
Bergson, der seinen vom Agnostizismus und Materialismus gepeinigten
Zuhorern den Wert und die Wiirde der Metaphysik offenbarte. Er war
es, der mit einem unvergesslichen Tonfall sagte: >Im Absoluten sind wir,
bewegen wir uns und leben wir««. Allerdings fugt Jacques Maritain hin-
zu, Bergson habe die gesuchte Metaphysik dann nicht gegeben, und er
wolle es auch gar nicht tun. Maritain, ein erst Faszinierter und dann Ent-
tauschter, wird fortan zum wichtigsten katholischen Gegner Bergsons.?
Weitere Gegner treten auf den Plan: Bereits 1912 erscheint unter dem
Titel Le Bergsonisme ou une philosophie de la mobilité das erste anti-
bergsonsche Pamphlet; es stammt von Julien Benda. 1927 folgt vom sel-
ben Autor La trahison de clercs, 1929 Georges Politzers La Fin d’une
Parade Philosophique: le Bergsonisme, 1932 Les chiens de garde von
Paul Nizan. Insbesondere jetzt, um 1930, 16st sich die franzosische In-
tellektuellenszene von Bergson. Es ist ein tiefer Bruch zwischen zwei Ar-

1 J.-L. Vieillard-Baron, Une ceuvre mal comprise, in: Ders., Bergson (» Que sais-
je?«), Paris, 2007, 3-6, 3.

2 Politzer, La fin, 188.

3 J. Maritain, La philosophie bergsonienne. Etudes critiques, Paris 1914: Berg-
sons Theorie sei eine >Stinde< gegen den aristotelisch-thomistischen Unterschied
von Potentialitit/Aktualitit. Vgl. I. Benrubi, Philosophische Strémungen der
Gegenwart in Frankreich, Leipzig 1928, 480ff.

133

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

ten des Philosophierens, zwei Grundhaltungen, zwei Problemstellungen.*
Vincent Descombes zufolge war es tatsachlich Bergson, um dessentwil-
len die Generation der 1930er die drei grofSen H (Hegel, Husserl, Hei-
degger) lasen — um endlich von ihm wegzukommen.® Diesem Bruch ent-
stammt letztlich der Poststrukturalismus und genereller (und richtiger)
der Strukturalismus.® Man weifs, wie sich die Autoren gegen die Einor-
dung als Strukturalisten wehrten. Vielleicht liefSen sie sich daher anders,
womoglich priziser, bezeichnen, indem man sie einmal neu gruppierte:
in diejenigen, die Bergson neu lasen und aus ihm eine Philosophie und
Soziologie entfaltet haben (wie Deleuze); und in die, die sich eher von
Nietzsche her erklaren, wohl, weil sie es nach dem Bruch der 1930er gar
nicht mehr notig finden, sich mit Bergson zu beschiftigen (wie Foucault).
Und selbst Foucault hat seinen, wenn auch indirekten Bergson-Effekt, in-
sofern er von Canguilhem beeinflusst ist und dessen — von Bergson ererb-
tes, von Politzer verschobenes — Problem des Lebens teilt. Zudem handelt
es sich bei ihm wie auch anderen hier behandelten Autoren um Schiiler
von Jean Wahl, Jean Hyppolite und Maurice Merleau-Ponty, die alle drei
wichtige Neulekturen des bergsonschen Werkes vorlegten.

Gegen Ende der 1920er bildet Bergson aber zunachst noch einmal den
Gegner par excellence, gegen den Pierre Morhange, Paul Nizan, Georges
Politzer, Georges Friedmann und Henri Lefebvre 1924 eigens eine Stu-
diengruppe und Zeitschrift grinden: Les Philosophies. Der Bruch mit
Bergson wird damit namentlich von jenen Autoren vollzogen, welche die
franzosische marxistische Soziologie mit begriinden werden, den French
Marxism. Uber deren Motive (die mit der Krise der jungen Generati-
on nach dem Ersten Weltkrieg zusammenhingen, ihrer radikalen Los-
sagung von der Vorkriegsgesellschaft) liest man bei Henri Lefebvre spa-

4 Worms, Moments, Paris 2009, 194ff., und A. Koyré, Rapports sur I’état
des études hégéliennes en France, in: Revue d’histoire de la philosophie 5
(1931), 147. Die Einschitzung einer fehlenden Hegel-Lehre der franzosischen
Universitdten bis 1940 wird auch von M. Dufrenne, Actualité de Hegel,
in: Esprit 16 (1948) 396, geteilt (auch wenn Lucien Herr Hegel bereits vor
1914 lehrte). Lefebvre und Gutermann veroffentlichten 1939 Hegel-Texte
(Morceaux choisis de Hegel).

5 V. Descombes, Das Selbe und das Andere, 17. Eine Skizzen in dieser Richtung
(Poststrukturalismus< zu >Postmoderne« erweiternd): A. T. Riley, Durkheim
vs. Bergson? The Hidden Roots of Postmodern Theory and the Postmodern
>Returnc« of the Sacred, in: Sociological Perspectives 45 (2002), 3, 243—265.

6 Man kann Strukturalismus und >Poststrukturalismus< v.a. als neues Konzept
des Subjekts verstehen: an Stelle des konstituierenden tritt das konstituierte
Subjekt, so E. Balibar, Le structuralisme, une destitution du sujet? in: Revue
de métaphysique et de morale 45 (2005), 1, 5—22, 15f. Vgl. aus deutscher Sicht
J. Angermiiller, Nach dem Strukturalismus. .Theoriediskurs und intellektuelles
Feld in Frankreich, Bielefeld 2007.

134

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER SCHLECHT VERSTANDENE BERGSON

ter: »Wenn es einen Denker gab, fiir den wir in dieser Zeit ohne zu z6-
gern unsere Verachtung bekannten, war es Bergson. Dieses gebrechliche
und formlose Denken, diese Pseudo-Konzepte ohne Konturen, diese The-
orie der Fluiditit und Kontinuitit, diese Ausweitung der reinen Inner-
lichkeit machten uns physisch krank«.” Lefebvre liefs es sich nicht neh-
men, Bergson auch personlich zu behelligen, in dem er etwa auf dessen
Tisch in der Bibliothek Victoire Cousin eine Schildkréte namens Evolu-
tion créatrice herumkriechen liefS.® Dabei war es noch immer Bergsons
these (der Essai sur les données immediates de la conscience), die den
Zorn der Nachwuchsphilosophen auf sich zog — da sie auf der Suche
nach einer neuen Philosophie, nach einer Philosophie des >Konkretens,
einer Philosophie der Existenz waren. Offenbar schien diese ihnen von
Bergson versprochen, aber nicht gegeben, so jedenfalls der Tenor von
Georges Politzers einflussreichem Pamphlet La fin d’une parade philo-
sophique: Le bergsonisme. Thm folgte spontan die gesamte junge Gene-
ration, darunter auch Georges Canguilhem oder Louis Althusser, der in
Politzer den einzigen Kandidaten einer franzosischen marxistischen Phi-
losophie erblickt, wihrend er der franzosischen Philosophie von Maine
de Biran bis Bergson eine »nicht nur konservative, sondern reaktionire
geistige Starrsinnigkeit« attestiert.” In Politzers Pamphlet zeigt sich der
ganze Hass, den Bergson auf sich zog; aber auch sein Stellenwert, so-
fern Politzer allein diesen Autor fur wirdig hielt, ihn dermafsen offen-
siv zu behandeln. Sein Abgesang auf Bergson erschien iibrigens unter
dem Pseudonym Francois Aouret (dem Klarnamen Voltaires). Ziel des
Angriffs war dabei nicht das Werk allein, sondern auch die Person, der
Intellektuelle Bergson, nicht zuletzt angesichts dessen, dass dieser sich
1915 an Durkheims Kriegsschriften beteiligt hatte — Bergson als der pro-
minente Vertreter der Philosophie als einer >staatsdienlichen Doktrinc.

»Die Philosophie Bergsons war immer der eifrige Partner des Staates
und der Klasse, deren Instrument sie ist. Bergson war offen fiir den
Krieg, und er war tatsichlich gegen die russische Revolution. Er hat nie
die kleinste Rede der Revolte unternommen: Sein ganzes Leben, wie die
Indikationen, die er von seiner Moral gab, die es noch nicht gibt und

7 H. Levebfre, La somme et le reste, Paris 1959, 383.

8 Lefebvre, La somme et le reste, 41. Spater wird er Bergson besser verstehen,
wenn er in seiner Stadt- und Architekturkritik die » Verraumlichung« der Zeit
kritisiert und den Begriff des >gelebten Raumes<ins Spiel bringt (La production
de Pespace, Paris 1974).

9 Althusser, Vorwort: Heute, in: Ders., Fiir Marx (1965), Frankfurt/M. 2011,
24f. Zur philosophiegeschichtlichen Bedeutung des Pamphlets vgl. F. Worms,
La vie dans la philosophie du XXe siécle en France, in: Philosophie, 2011/1 n°

109, 74-91.

135

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

die nie entstehen wird, erlauben zu verstehen, dass er den biirgerlichen
Werten verhaftet ist.«!°

Diese ideologische Funktion des Bergsonismus sieht Politzer in einem
Punkt, um den er immer erneut kreist. Bergson gibe vor, das Leben und
Konkrete anzugehen; sprache aber weiterhin nur von Abstraktem, sofern
es sich um Leben und Bewusstsein allgemein handele, nie um Individuel-
les — es gdbe also »bei ihm nur eine Parade mit dem Konkreten und dem
Leben«.! So fithre er nur die klassische Philosophie fort und ebenso die
klassische Psychologie, aus allem eine Sache, >une chose< machend (man
erinnere sich an die Chosismus-Vorwiirfe gegen Durkheim). Diese gan-
ze Philosophie sei »verfehlt, selbst wenn man sie als unabhangig vom
Konkreten und als >kleinen< Versuch betrachtet: Sie korrumpiert alles,
was sie bertihrt.«'? Bergson sei im Gegensatz zur zeitgenossischen Glo-
rifizierung, so lautet das Fazit, daher gar »kein grofler Philosoph«, und
zwar deshalb, weil er am »Fehler aller grofen Philosophen« partizipie-
re — namlich »zweihundert Jahre nach dem Kapital« das Feld der poli-
tischen Okonomie unbesetzt zu lassen.”> Da Bergson (wie »alle< Philo-
sophen) prinzipielle mit tatsichlichen Losungen verwechsele; da er den
seinfachen menschlichen Gesichtspunkt« verfehle, wenn er die Ewigkeit
des aktuellen sozialen Rahmens annihme; da er weiterhin so denke, als
wirde die Revolution »nie existieren«, gehort Bergson zu den Philoso-
phen der Abstraktion, und er ist sogar deren Meister.'* Der Bergsonis-
mus ist aus dieser Perspektive heraus tot, weil die Bourgeoisie ihn nun
nicht mehr brauchen kann; sie braucht einen neuen Anti-Marx. Noch im
Moment von Bergsons Tod (in einem Nachruf) zeugt Politzer vom Hass,
von den Anti-Affekten der linken Intellektuellen gegeniiber Bergson.'
Der Abgesang ist ernst gemeint und resonanzfihig. Politzers Vorwurf
wird 1932 von Paul Nizan (dem alter ego Jean-Paul Sartres) erneuert.
Bergson ist fiir ihn neben Durkheim und Emile Boutroux der Philosoph
des Bestehenden, er ist der Wachhund der Bourgeoisie. »Man kann der
Meinung sein«, so schreibt Nizan, Bergsons Philosophie sei »abstofSend,
ebenso wie die Philosophie von Boutroux oder die von Leibniz«, und
zwar nicht wegen Philosophie-immanenter Probleme, nicht, weil sie »vo-
rubergehende Abweichungen, zufillige Krankheiten der Ewigen Philo-

10 Politzer, La fin, 11f.

11 Politzer, La fin, 11f.

12 Politzer, La fin, 8o.

13 Politzer, La fin, 121.

14 Politzer, La fin, 139.

15 G. Politzer, Apres la mort de M. Bergson, in: Pensée Libre 1 (1941). Darin
heifdt es, Bergson sei kein franzosischer Philosoph, da er nicht in der Linie
von Descartes stehe; er habe Sprache und Konzepte erfunden, die Faschismus
und >Hitlerismus« gebrauchen konnten — ein Vorwurf, den bereits Mauss und
Bouglé erhoben.

136

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER SCHLECHT VERSTANDENE BERGSON

sophie« seien. Bergson gehore vielmehr zu jener »Philosophenfamilie«,
welche die »Tatsachen, gegen die die Menschen aufbegehren«, rechtfer-
tige, indem sie vorgebe, »hohere Werte zu entdecken «. Diese Philosophie
bezwecke nichts anderes, als die Wirklichkeit umzudeuten, vergessen zu
machen, aus der Welt zu schaffen. Stets habe sie »etwas zu kaschieren«,
immer iiberzeuge sie die Einzelnen, dass die » Welt keinesfalls nur das ist,
was sie zu sein scheint«. Und die ganze »geheime Macht«, die sie damit
ausiibe, rithre vom Staat her.'®

Das erste Anti-Bergson-Buch aber stammt von Julien Benda. Dessen
Kritik lauft etwas anders — sie ist ein Pladoyer fiir den unabhingigen In-
tellektuellen. Seit T91o hat Benda nie aufgehort, in Bergson die Quelle
fur den »Verrat der Intellektuellen« zu sehen.!” Der Verrat besteht nun
nicht darin, sich der Bourgeoisie anzudienen, sondern, den Intellekt, den
Rationalismus, die Demokratie zu diskreditieren. Jenem Nietzsche, der
den »Namen Henri Bergson trage«, wird hier nicht weniger als der Ver-
fall des franzosischen Geistes angelastet.!'s Was wirft Benda Bergson vor?
Alles — seinen >femininen und pathetischen Stil,'” seinen >schwachen und
engen Geist,,? seine Begriffe und Konzepte; dass er Romantiker und Ir-
rationalist sei, Feind des Intellektes und Prediger des Gefiihls sowie der
Beweglichkeit, Verdchter des Denkens, kultischer Verehrer der Niitzlich-
keit, Pragmatist. Bergson habe selbst Gott mobilisiert, zu einem aktiven
Prinzip gemacht. Der Verrat liegt letztlich darin, mit all dem den politi-
schen Realismus zu unterminieren. Und es ist vor allem der 6ffentliche
Erfolg, den Benda Bergson vorwirft, jene fiir einen Philosoph bisher bei-
spiellose Popularitit (die auch von Durkheim nicht erreicht wird, son-
dern spater derjenigen Sartres gleich kommt). Dessen Erfolg wird Benda
im Ubrigen auch auf Bergson zuriickfiihren.?!

Seitens der >richtigen< Soziologen, derjenigen, die die Soziologie in
den 1950ern als Fach institutionalisieren und empirische Forschungen
betreiben werden, wird Georges Friedmann (Mitglied der Gruppe um
Nizan und Mentor der franzosischen Arbeits- und Industriesoziologie)
das Bild des Anti-Rationalisten Bergson weiter verbreiten. In dessen La
Crise du Progres erscheint Bergson 1936 noch einmal als Zerstorer des
Glaubens an Wissenschaft und Fortschritt; seine Philosophie gilt noch

16 P. Nizan, Die Wachhunde, Leipzig 1981, 10, 57, 86.

17 J. Benda, Verrat der Intellektuellen (1927), Frankfurt/M. 1983.

18 B.-H. Lévy, Sartre, Miinchen 2002, 140f.

19 J. Benda, Une philosophie pathétique, in: Cabiers de la Quinzaine 2 (1913).

20 J. Benda, Le Bergsonisme ou une philosophie de la mobilité, Paris 1910, 101.

21 J. Benda, Tradition de Iexistentialisme ou Les philosophies de la vie, Paris
1947. Vgl. P. Engel, Benda contre Bergson, in: Critique 732 (2005) 384-397
(nicht unparteiisch) sowie die weiteren Schriften Bendas: Trois idoles roman-
tiques : le dynamisme, existentialisme, la dialectique matérialiste, Paris 1948,
und La crise du rationalisme, Paris 1949.

137

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

einmal als der »typischste Ausdruck« der Vernunftskepsis, die sich auf
die ganze Welt ausgebreitet habe; noch einmal gilt er (mit Politzer) als
Denker der Konservation.

»Der Bergsonismus hat tatsachlich den Typ dessen gebildet, was Politzer
die >Kritik von rechts< nennt ... Daher darf die vorgebliche Neutralitit
Bergsons hinsichtlich aller Probleme, die er betrachtet, ... nicht tauschen.
Gewohnlich nuanciert, mit einem literarischen Zug, einfachen und
tiberzeugenden Bildern, einem Stil, der scheinbar eine Gabe des Himmels
ist ..., gibt der Bergsonismus vor, sich zu den jiingsten wissenschaftlichen
Fortschritten zu neigen, v.a. in der Neurologie und Genetik. Aber er ist
sehr wohl der Anziehungspunkt aller irrationalistischen Bewegungen in
Frankreich und im Ausland. Wie man weifS, reserviert der Intuitionismus
mit seiner ausdauernden Kritik der Intelligenz und der Wissenschaft
die hochsten Grade des WertmafSstabes stets den tiefen Wirklichkeiten,
jenseits der herstellenden und oberflichlichen Intelligenz: dem Leben,
der durée, dem Instinkt, ... wie man weifS, hat diese Theorie allen
Gegnern der fortschrittlichen Ideale ... zugearbeitet ... Von allen Seiten
bedienten sich die Kritiken des Rationalismus Bergsons oder haben ihn
als Alliierten anerkannt«.??

In diese Kritik bezieht Friedmann vor allem auch Die beiden Quellen
der Moral und der Religion ein, da Bergson darin die industrielle Zivi-
lisation kritisiert habe.?

Schlieflich wird sich, in den 19 50ern und 1960cern, Louis Althusser in
diese Linie der marxistischen Reaktion auf Bergson einreihen, wenn in
der Geschichte der franzosischen Philosophie eine ideologische von ei-
ner rationalistische Linie unterscheidet, diese im dialektischen Materia-
lismus gipfeln lassen, fiir jene Bergson und Sartre als ihre letzten Avatare
identifizierend; oder wenn er der Linie Bergsons die Linie der Philoso-
phie der Wissenschaften gegentiberstellt, die von Comte tiber Bachelard
und Koyré zu Canguilhem reiche.?* Der Name Bergsons steht in dieser
Wahrnehmung fiir eine »reaktiondre geistige Starrsinnigkeit« sowie fur
die » Verachtung fiir das Volk und die Geschichte«.?* Jenseits solcher Po-
lemiken ist Bergsons Werk in dieser Generation dann kaum mehr inter-
essant. Er scheint nun erfolgreich bekampft und verlesen.

22 G. Friedmann, La Crise du progres, esquisse d’histoire des idées, 1895-1935,
Paris 1936, 48f.

23 Friedmann, La Crise du progres, 45-51, 134ff.

24 So G. Bianco, Portées du nom Bergson, sof. Vgl. v.a. L. Althusser, La Philo-
sophie francaise contemporaine et sa genese de 1789 a nos jours, Paris 1962
(zuerst in einzelnen Aufsdtzen in den 1950ern); ders., Conjoncture philo-
sophique et recherche théorique marxiste (1966), in: Ders., Ecrits philoso-
phiques et politiques, 11, Paris 1997, 939—415.

25 L. Althusser, Vorwort: Heute, in: Ders., Fiir Marx (1965), Frankfurt/M. 2011,
24.

138

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Bergsonianer wider Willen
(Gaston Bachelard und Jean-Paul Sartre)

Bis » 1940 ist Bachelards Philosophie eine der schop-
ferischen Intelligenz, wie die Philosophie Bergsons
eine des schopferischen Lebens ist. Man kann sogar
sagen, dass sie sich im Bezug zu Bergson bestimmt.
... Was wirft er ihm vor? Das Risiko, die Freiheit, die
schopferische und erneuernde Kraft ... des Menschen
nicht ernst genug zu nehmen«.!

So erkldrt uns Jean Hyppolite die Idee hinter der franzosischen histori-
schen Epistemologie. Sein Schiiler Georges Canguilhem sieht es dhnlich:
Mit Gaston Bachelard erhalte die »creatio continua noch einmal nach
Bergson einen neuen Sinn. Nicht nur seine Wissenschaftstheorie ist nim-
lich nicht-cartesianisch, sondern vor allem auch seine Ontologie«.? Und
was schreibt der Autor selbst? » Vom Bergsonismus akzeptieren wir alles,
nur nicht die Kontinuitdt«.> Bachelard, der Begriinder dieser speziellen,
in der Soziologie erfolgreichen Epistemologie, beginnt mit zwei Biichern,
deren Titel bereits den tiefen Bezug zu Bergson anzeigen: L'intuition de
Pinstant (1932) und La dialectique de la durée (1936). Es ist ein durch-
gehender Bruch mit Bergson, der zugleich (dhnlich den im ersten Kapitel
betrachteten Aversionen) seinen Vektor und seine Innovation aus Berg-

1 J. Hyppolite, L-épistémologie de Gaston Bachelard (1962), in: Ders., Figures de
la pensée philosophique. Ecrits de Jean Hyppolite (193 1-1968), I, Paris 1971,
661-674, 6631.

2 G. Canguilhem, Sur une epistemologie concordataire (1957), in: P. Bourdieu,
Soziologie als Beruf: wissenschaftstheoretische Voraussetzungen soziologischer
Erkenntnis, Berlin 1991, 99. Zum Verhiltnis Bachelard-Canguilhem - das
komplexer ist als hier dargestellt — vgl. T. Ebke, Lebendiges Wissen des
Lebens. Zur Verschrankung von Plessners Philosophischer Anthropologie
und Canguilbems Historischer Epistemologie, Berlin 2012, 117-128 (die
thematische Verschiebung auf das Gebiet des Lebens, in dem das Leben Subjekt
und Objekt ist; und in dem — wie in der Medizin — das Wissen zur Kunst
oder Technik des Lebens wird). Zum spezifischen Projekt Bachelards ebd.,
119ff., wobei Ebke als Ausgangspunkt v.a. die Kritik an Phanomenologie und
Existentialismus nimmt, die Frithschriften beiseite lassend.

3 G. Bachelard, La dialectique de la durée, Paris 1936, 48f. Zu Bergson-
Bachelard siehe v.a. F. Worms, La philosophie en France au XX° siecle.
Moments, Paris 2009, Kap. 7 (La rupture de Bachelard avec Bergson comme
point d’unité de la philosophie du XX siécle en France); sowie ders./].
Wunenberger (Hg.), Bachelard et Bergson: Continuité et discontinuité ¢ Une
relation philosophique au coeur du XXe siecle, Paris 2008.

139

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

son bezieht: aus der, von Bachelard bestrittenen, bergsonschen These,
dass der eigentliche Charakter der Zeit in einem kontinuierlichen Wer-
den, der temporalen Bewegung, der durée besteht; aus der, von Bachelard
bestrittenen, bergsonschen Idee, dass Negationen stets leere Begriffe sind,
die insgeheim Positives voraussetzen; schliefflich aus der, von Bachelard
ubernommenen, bergsonschen Idee, dass die Geschichte — die der Wis-
senschaft, des menschlichen Lebens im Besonderen und des Lebens im
Allgemeinen — als unvorhersehbares Werden zu beschreiben ist. Die Ge-
schichte des wissenschaftlichen Wissens ist eine unabléssige Folge von
Polemiken, von Problemen und deren Verabschiedung. Nie vollzieht sie
sich in Affirmationen, stets in Briichen. Das Werden des Wissens ist eine
»>Geschichte des Nein« gegeniiber vorherigen Theorien.

Bachelard iibernimmt in beiden Anti-Bergson-Biichern zunichst Berg-
sons »hypotheses abracadabrantes«, vor die er sodann einfach ein nega-
tives Vorzeichen setzt, sie negiert.* Das erinnert an die Vorgehensweise
Durkheims, nur, dass es jetzt explizit geschieht. In L'intuition de I'instant
wird die These der durée als sunmittelbarer Gegebenheit« des Bewusst-
seins negiert (man sieht, wo die Verzeichnung Bergsons beginnt, sofern
dieser selbst nicht mude wurde, zu betonen, dass sich keineswegs nur
um Bewusstseinstatsachen handele, von denen er spreche, auch wenn
sie methodisch am ehesten geeignet seien, zu vermitteln, was durée und
temps trennt). Bachelard also wird Bergson kategorisch widersprechen.
»Die Zeit hat keine andere Realitit als die des Moments«, der Moment,
der Zustand besitze einen »primordialen metaphysischen Charakter«,
wihrend die durée nur sekundar, indirekt und vermittelt sei.’ Das zweite
Buch, La dialectique de la durée, beginnt mit einer ebenso klaren Kon-
frontation. Gegen die bergsonsche These der Kontinuitit des Wirklichen
hilt es Bachelard fiir essentiell, die Existenz von »Lucken« in der durée
zu zeigen, eine philosophische Alternative des » Halts und der Aktion zu
formulieren«.® Bachelard schilt hier zundchst den Kern von Bergsons
Philosophie heraus: Keiner habe bisher die Gleichsetzung von Sein und
Werden so entschieden realisiert. Auch hebt er die Kritik negativer Be-
griffe hervor: Die Idee des Nichts ist demnach reicher als die des Seins,
denn sie erklart sich »nur als Hinzuftigung einer Funktion zu den diver-
sen Funktionen, durch die wir das Sein beschreiben«.” Ein dritter berg-
sonianischer Fund sei das Konzept des élan vital, das die Differenzierung
der Lebensformen als Pluralitit der Mittel denke, um ein und dasselbe
Ziel zu erreichen.® Es ist, so wird Bachelard seine Darstellung resiimie-

4 Bachelard, La dialectique de la durée, 15.

5 Bachelard, L’intuition de I'instant, Paris 1932, 21.
6 Bachelard, La dialectique de la durée, Vorwort.

7 Bachelard, La dialectique de la durée, 3.

8 Bachelard, La dialectique de la durée, 6.

140

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSONIANER WIDER WILLEN

ren, schliefSlich stets dieselbe Idee, die Bergson verfolge: dass das Sein,
die Bewegung, die durée »keine Liicken berge«, nicht verbunden sein
konne durch das »Nichts, den Halt, den Punkt, den Moment«, oder die-
se Negationen zumindest nur indirekt seien.” Die stindige Anstrengung
Bachelards besteht nun darin, zu zeigen, dass diese Liicken primdr sind.
Daher der Ausspruch, er akzeptiere von Bergson fast alles — bis auf die
Kontinuitit. Diese sei ganz im Gegenteil zu dem, was Bergson denkt, als
konstruiert zu verstehen, als Produkt des Wissens, als Uberbriickung tat-
siachlich bestehender >Liicken«. Die Kontinuitit der durée ist kein don-
née immediate, sondern das >Problem«. Bachelard will also, wie er selbst
sagt, einen »diskontinuierlichen Bergsonismus« entfalten.!® Zu diesem
gehort auch die Bergson kontrare These, das Denken miisse stets durch
eine » Abwehr des Lebens beginnen«. Das Nichts, die Negation ist dann
alles andere als eine leere Idee - sie ist die erste Form des »klaren Den-
kens«. Auch bestehe zwischen dem Leeren und Vollen eine »perfekte
Korrelation« und gerade keine Asymmetrie, wie Bergsons Kritik negati-
ver Begriffe behauptet. Wenn Bergson uns also stets erneut die Intuition
des Leeren verwehre, sieht sich Bachelard umgekehrt ebenso im Recht,
dessen Intuition des Vollen zuriickzuweisen.!!

Bachelard vollzieht hier nicht weniger als eine Inversion aller zentralen
Denkfiguren Henri Bergsons. Zum ersten mal, so scheint es, sind sie als
solche erkannt; zum ersten Mal ist die Gelegenheit, den recht verstande-
nen Bergson sichtbar zu machen: die Kritik negativer Begriffe wegen der
in ihnen steckenden dualistischen, statischen Ontologie; die Annahme,
die kontinuierliche Veranderung (durée) beschreibe das Reale adiqua-
ter als diese, wahrend die Halte, die Momente immer nur Selektionen
sind, Ausschnitte, die der praktischen Funktion des Wissens entsprechen.
Freilich, Bachelard bestreitet all dies zugleich, um zu seiner eigenen zen-
tralen (wissenschaftstheoretischen) These zu kommen: Der Ertrag eines
wissenschaftlichen Konzepts bestimme sich am besten, wenn man es
entlang der Prozesse beschreibt, in denen es gebildet wurde; und diese
Prozesse stellen »viel eber die Geschichte unserer Abweisungen« dar, als
der Ubernahmen. Ein Konzept erklirt sich aus dem, was man sich ver-
wehrt hat, in es zu inkorporieren, an seinem Ursprung steht die Negati-
on.'? Die zentrale Idee Bachelards ist eine Anti-Bergson-Idee. Es ist der
epistemologische Wert des Falschen; der Sprung vom Nicht-Wissen zum
Wissen, und allgemeiner, vom Nichts zum Sein. Die Erfindung der His-
torischen Epistemologie vollzieht sich also in der Abwehr Bergsons, in

9 Bachelard, La dialectique de la durée, 7.
10 Bachelard, La dialectique de la durée, 7f. Er stiitzt sich dabei wesentlich auf
Dupréel (s.o.).
11 Bachelard, La dialectique de la durée, of.
12 Bachelard, La dialectique de la durée, 15.

141

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

der er paradoxer Weise zugleich fortgefithrt wird — wenn es namlich ei-
nerseits (auf der Seite der Abwehr) heifSt: die Kontinuitit sei etwas, das
konstruiert werde; sie sei das Problem; die durée sei zu arithmetisieren,
damit sie dem (fragmentierten) Realen entspreche — und andererseits (auf
der Seite der Ubernahme): das Sein der Wissenschaften sei ein irreversi-
bler, unvorhersehbarer Prozess, in dem sich die Wissenschaften organi-
sieren, instituieren und ihre Geschichte normieren — ein >Leben«.'3 Kurz,
Bachelard hat einen inkonsequenten Anti-Bergsonismus oder einen sich
selbst widerstrebenden Bergsonismus. Ist die Polemik nicht in der Tat ge-
rade deshalb so heftig, »weil sie letztlich ganz aus dem Innern des berg-
sonschen Denkraums heraus formuliert wird? «!* Bergson und Bachelard
stehen sich wie feindliche Briider gegentiber, sie bilden ein >konzeptuelles
Paar der Kraft und des Widerstands«.*

»Sartre, ein Bergsonianer? Die Hypothese mag seltsam anmuten. Sie
steht quer zu der Tatsache, daf§ sowohl Sartre als auch seine Zeitgenossen
im Denken Bergsons das Symbol fiir eine Philosophie sahen, mit der sie
um jeden Preis brechen wollten. Man denke an Nizans Bezeichnung
»Wachhund<; an die Sarkasmen des frithen Merleau-Ponty; an Georges
Politzers Diktum >philosophischer Prunk, [der] sogar die Behauptung
aufstellte, der >Irrationalismus< der Theorie des >élan vital< habe >nicht
ohne tiefen Grund«die >Ideologen des Nationalsozialismus« inspiriert......
Und dennoch glaube ich, daf§ man von seinem philosophischen Abenteuer
nichts versteht, wenn man nicht auch bei ihm die Allgegenwirtigkeit des
Bergsonschen Denkens konstatiert — wie bei Proust und Sorel, Deleuze
und Merleau-Ponty«.'¢

Bergson ist auf eine ebenso spezielle Weise auch Jean-Paul Sartres »Ur-
sprungsautor«, der ihn »fesselt, gefangen hilt und ihn zaudern laf3t, zu
Sartre zu werden«. Bergson ist fur Sartre jener » Autor, der zugleich Quel-
le und Hindernis ist, jenes intellektuelle Praktisch-Inerte, jene Materie
des Denkens, von der es sich zu befreien gilt, damit der wahre Sartre Ge-
stalt annehme, jenes philosophische Aquivalent zu dem, was Gide fiir das
Sartresche Schriftstellerleben bedeutete, heifSt Henri Bergson«.'” Jean-
Paul Sartre liest Husserl und Heidegger, um von Bergson wegzukommen.
Von Sartre und zugleich von Bergson, die sie gleichsetzen, werden sich

13 Hyppolite, épistémologie de Gaston Bachelard, 662.

14 B.-H. Lévy, Sartre, Miinchen 2002, 139.

15 J.-J. Wunenburger, Force et résistance, le rythme de la vie, in: F. Worms/Ders.
(Hg.), Bachelard, Bergson: Continuité et discontinuité? Paris 2008, 26-37, 2.8.

16 Lévy, Sartre, 141.

17 Lévy, Sartre, 163. Vgl. (konzentriert auf die Zeit-Theorie) F. Caeymaex. Berg-
son, Sartre, Merleau-Ponty: Les phénoménologies existentialistes et leur hé-
ritage bergsonien, in: Annales bergsoniennes II: Bergson, Deleuze, la phéno-
meénologie, Paris 2004, 410—425.

142

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSONIANER WIDER WILLEN

wiederum weitere Autoren abstofSen, so Bourdieu und Foucault. Dabei
handelt es sich recht besehen weniger um Bergson als um einen >sartri-
sierten< Bergson, wenn nun Bergson immer noch und erneut als der Phi-
losoph des Subjekts gilt, den man in Sartre wiedererkennt.'® In der Tat
hat Sartre Bergson so gelesen. In Das Imagindre verreifSt er 1940 einen
Bergsonismus, den er mit dem, »was er damals fiir das allerschlimmste
hielt, in einen Topf wirft: mit dem Spiritualismus«!'® und dem System-
denken.? Sartre liest Bergson als Subjektphilosophen. Vor allem dessen
>Bild-Theorie« der Wahrnehmung in Materie und Geddichinis (die gera-
de keine These der Reprisentation im Subjekt ist, sondern eine der kog-
nitiven-korperlichen, affektiven Aktivitdt, versteht Sartre so, dass »sich
der ganze Komplex der Realitdt zunéchst als ... BewufStsein erweist«.!
Sartre liest Bergsons >BewufStsein< weiterhin »als eine Art substantieller
Form der Realitat«, von der Bergson dann nicht erkliren konnte, wie
sie (»dieses unpersonliche und unbewufSte BewufStsein«) in das Subjekt
hineinkomme: »Das ist es, was Bergson nicht erklirt. Und doch ist die
ganze Theorie des Gedachtnisses auf die Existenz eines solchen Subjekts
gegriindet und auf seine Moglichkeit, sich bestimmte Bilder anzueignen
und sie aufzubewahren«.?? Kurz, er vermisst bei Bergson alles, was er
selbst entfalten wird. Deshalb kann er in Bergson nur »undenkbare phy-
siko-magische Begriffe« finden, eine »physikalisch-chemische Fiktion«
und ein »MifStrauen dem diskursiven Denken gegentiber«.?* Das Fazit
dieser bemerkenswerten — enigmatischen — Lektiire lautet, dass Bergson
daran scheitere, dem »Problem des Bildes eine neue Losung zu geben«,
da er dieses Problem ganz klassisch gedacht habe.?* Auch weiterhin fin-
det man Anklinge an einen derart schlecht verstandenen Bergson, den
die drei einflussreichen Neuleser Bergsons Jean Wahl, Maurice Merleau-
Ponty und Jean Hyppolite dann gegen Sartre verteidigen werden.?® Und
auch, wenn man Sartres Heidegger-Lektiire kennt; wenn man weifS, wie
lange >Sartre brauchte, um Heideggerianer< zu werden — drangt sich da
nicht der Eindruck auf, dass er zunichst Bergson »ausgewertet« habe,
und daher all das, worin man Heidegger zu erkennen glaubt, auf diesen

18 Bourdieu/Passeron, Soziologie, 506.

19 Lévy, Sartre, 141.

20 Sartre, Das Imagindre. Phinomenologische Psychologie der Einbildungskraft
(1940), Reinbek 1994, 103.

21 Sartre, L'Imagination (1936), Paris 2010, 64.

22 Sartre, Imagination, 13 5f.

23 Sartre, Imagination, 151.

24 Sartre, Imagination, 134.

25 J. Wahl, Tableau de la philosophie francaise, Paris 1962, 150; M. Merleau-
Ponty, Compte rendu de Jean-Paul Sartre: L’Imagination, in: Journal de Psy-
chologie Normale et Pathologique 33 (1936), 756—761; J. Hyppolite, Aspects
divers, 480f.

143

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Franzosen zuriickgehe? Bergson wire gewissermafSen der Igel, der dem
Hasen Sartre stets erneut zuruft: »...bin schon da...<— wenn Sartres Werk
eine stindige Anstrengung war, sich von Bergson loszureifSen. Bernhard-
Henry Lévy verweist hier auf die Begriffe der Authentizitit und Un-
aufrichtigkeit, die Sartre mit dem schlecht verstandenen Gegensatz von
»Zeit< (verraumlicht, vergesellschaftet, unauthentisch) und >Dauer« (frei,
schopferisch, wahr) gleichsetze; auf die »Umkehrung, die Sartre in un-
serer Wahrnehmung von der Idee des Nichts herbeifithren mochte«; auf
dessen Beschreibung der Natur, als » plump, breiig und klebrig«, worin
Lévy Bergsons Sicht auf die triage, anorganische Materie erkennt; und er
verweist auf Sartres Freude am Unvorhersehbaren.?

Waire diese Arbeit eine zu den Bergson-Effekten in der Philosophie, so
hétte man dies weiter zu vertiefen; auch musste man umgekehrt die Sar-
tre-Effekte besprechen, die Aversionen gegen ihn (die sich mit den Anti-
Bergson-Affekten verbinden) und die Ubernahmen, die nun wiederum
auch in der Soziologie stattfinden. Wenn etwa Alain Touraine sich aus
Sartre erkliart,”” dann scheint ihn — bei aller Gemeinsamkeit im Bemiihen,
die Entstehung des Neuen, die Kreativitat im Sozialen zu berticksichti-
gen — genau dies vom Bergsonismus zu entfernen: die anthropistische
Theoriebildung, in der die socii allein Menschen sind,?® in der Fokussie-
rung auf die Aktivitat der Arbeit; und die Erklarung neuer Werte oder
Kollektive aus rein negativen Bewegungen, aus Oppositionen. Subjekt-
werdung vollzieht sich hier wie bei Sartre und Hegel im Kampf. Bourdi-
eu und Passeron hindert dies nicht, Touraine ebenfalls in die Linie Berg-
sons zu stellen, indem sie diesen als Subjektphilosoph verstehen, so, wie
bei Touraine alles darauf hinweise, dass diese Soziologie nichts anderes
als eine Philosophie des Subjekts sei. Im Ubrigen wiederholen sie in ihrer
Kritik an Touraine und Bergson die Worte von Marcel Mauss von 193 3:

»Genau wie Bergson den Soziologen das tiberlief3, was >geschlossen< und
erstarrt war, gesteht Touraine dem Strukturalismus und Funktionalismus
die Untersuchung sozialer und symbolischer Systeme zu, wahrend
er dem ractionalisme< vorbehilt, was er »die Totalitit der Krifte und
Formen, die das Spiel zu durchbrechen imstande sind< nennt, oder, um
es in den Worten Bergsons zu sagen, das, was offen, lebendig, psychisch
und kreativ ist. Und es sind Bergsons Ansatz und sogar seine Sprache, die
sich Touraine borgt, wenn er jenen Momenten den Vorrang einrdumt, in
denen >der Glaube des Gliaubigen das Leben der Kirche« iiberflutet, der
Glaube des Militanten die politische Strategie tiber den Haufen wirft,

26 Lévy, Sartre, 142ff.

27 W. Knobl, Social Theory from a Sartrean Point of View. Alain Touraine’s
Theory of Modernity, in: European Journal of Social Theory 2 (1999), 4, 403—
427.

28 Seyfert, Das Leben der Institutionen, 180.

144

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSONIANER WIDER WILLEN

die Uberzeugung des Lehrers iiber die pidagogische Kommunikation
hinausgeht«.?”

Mit dem Bergsonismus verbindet Touraine eine Perspektive, die den ge-
sellschaftlichen Wandel — ihre »schopferische Bewegung«*® — nicht als
marginal versteht, als Abweichung von der Ordnung. Aber es ist keine
vitalistische oder lebenssoziologische Theorie, die das permanente und
unvorhersehbare Werden zum Ausgangspunkt machte. Tourains aktio-
nalistische Soziologie bediirfte an dieser Stelle einer eingehenderen Be-
trachtung. Wir beschrianken uns indes auf diese Behauptung einer Ge-
meinsamkeit und Differenz zum bergsonschen Ansatz; hauptsichlich
wollten wir an dieser Stelle zeigen, inwiefern sich die vorurteilsbeladene
Haltung gegeniiber Bergson seitens der >richtigen« Soziologie durch das
Jahrhundert zieht, bis zu Bourdieu und Passeron, diesen fiir das Selbst-
verstandnis des Faches so zentralen Autoren. Die im dritten Kapitel ver-
sammelten bergsonianischen soziologischen Theorien befinden sich dem-
gegenuber eher am Disziplinrand, oder vielmehr, sie liegen quer zu den
Disziplingrenzen, zumal mit ihrem Interesse fiir philosophische Problem-
klarungen. Aus Sicht Bourdieus sind es allenfalls Wissenschaftstheoreti-
ker, die der Soziologie »theoretische Unterstiitzung« gewahren diirfen.
Warum nicht die Philosophie? Weil die Soziologie »als solche<im Gegen-
satz zur Philosophie »als solcher« eine » Philosophie obne Subjekt« vor-
aussetze.’! Dabei haben gerade Bourdieus Referenzautoren Canguilhem
und Bachelard ihren eigenen Bergson-Bezug, und nie haben sie diesen als
Subjektphilosoph verstanden. Auf die Zurechnung verschiedener Tradi-
tionslinien, die stets von Bergson ausgehen und je nach Lesart bis zu Sar-
tre, Merleau-Ponty oder Canguilhem reichen, sind wir bereits zu spre-
chen gekommen. Sie folgen strategischen Zwecken, und immer ist die
Bergson-Linie diejenige, der man sich selbst oder denjenigen, den man
hervorheben will, gerade entgegengesetzt.

29 Bourdieu/Passeron, Soziologie und Philosophie in Frankreich seit 1945, 512.

30 A. Touraine, Soziologie als Handlungswissenschaft (1965), Minchen 1974,
86.

31 Bourdieu/Passeron, Soziologie und Philosophie in Frankreich seit 1945, 542f.

145

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Erste Bergsonianer

(Maurice Hauriou und Eugene Dupréel)

Zunichst werden aus Sicht der Soziologie eher marginale, zum Teil ver-
gessene Autoren das Projekt einer Korrektur oder Erganzung Durkheims
durch Bergson verfolgen, wie Maurice Hauriou und Eugene Dupréel in
einer Verbindung von Soziologie und Rechtstheorie, respektive Philoso-
phie und Soziologie. Dabei kommt insbesondere Maurice Hauriou tief
in die Kernfragen des Faches hinein, er entfaltet eine veritable soziologi-
sche Theorie, die sich um den Begriff der Institution zentriert. Maurice
Hauriou ist ein wirklicher, erster >Bergsonianer« des soziologischen Den-
kens, namlich bereits Mitte der 1920er.

Eine vitalistische Theorie der Institutionen (Maurice Hauriou)

Hauriou (1856-1929), 1883-1926 Professor an der Faculté de droit in
Toulouse, gilt neben Léon Duguit als der Klassiker der franzosischen
Rechtswissenschaft, insbesondere des Verfassungs- und Verwaltungs-
rechts, dessen Griinder er war.! Sein Ziel ist — gegen Ende des 19. Jahr-
hunderts (als Durkheim seine neue Wissenschaft und darin das Konzept
der >Anomie« entwickelte) —, das gesellschaftliche Bedurfnis nach sozia-
ler Ordnung als objektive Begrindung des Rechts mit dem Schutz indi-
vidueller Rechte als dessen subjektive Begriindung zu vereinbaren. Dazu
legt er eine Neukonzeption der parlamentarischen Reprisentation vor,
die sich der Notwendigkeit der Ubereinstimmung der Reprisentierten
(der Notwendigkeit von Legitimitit) bewusst ist; sowie eine Theorie der
staatlichen Souveranitit. Auch in der deutschen Rezeption ist Hauriou
bekannt: Carl Schmitt hat an ihn angekniipft, an eine »ganz vom Ord-
nungsgedanken getragene Theorie der Institutionen«;? ihm folgend, hat
auch Arnold Gehlen seine Institutionentheorie mit Hauriou entfaltet,
den Begriff der idée directrice als Schlusselbegriff nutzend.’ In der Tat
hatte Hauriou einmal formuliert, es sei die soziale Ordnung, die uns von

1 Zum Einfluss Haurious auf die franzosische Theorie des Rechts: Collectif, La
pensée du doyen Maurice Hauriou et son influence. Journées Hauriou, Paris
1968.

2 C. Schmitt, Uber die drei Arten des rechtswissenschaftlichen Denkens,
Hamburg 1934, 21.

3 Vgl. v.a. A. Gehlen, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt
(1940/1950), Frankfurt/M. 2003, 453f.

146

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERSTE BERGSONIANER

der »Katastrophe« trenne.* Neuere Institutionentheorien drehen sich um
die symbolische Reprisentation der Institution, wobei sie an die idée di-
rectrice und deren notwendiger Verkorperung anschliefSen.’

Hauriou hat sich stets selbst als Soziologe verstanden, und setzte sich
dazu frith mit Durkheim, Tarde und Worms auseinander.® Ab 1894 gab
er selbst Kurse in den sciences sociales.” Bei den daraus folgenden Tex-
ten, die 2008 als Ecrits sociologiques erschienen sind, handelt sich ins-
besondere um La science sociale traditionnelle (1896) und Lecons sur
le mouvement social (1899); zudem um drei Aufsitze: La conversion
du mouvement social en énergie représentative et inversement; La soli-
darité organique et la solidarité représentative sowie La solidarité de la
conduite. Es sind wissenschaftshistorische und ideengeschichtliche Stu-
dien. Gleichwohl sind sie fiir die bergsonsche Institutionentheorie von
Hauriou wichtig, genauer, fur dessen Verwaltungs- und Staatstheorie
als Theorie der Konstitution von Gesellschaft. Von Beginn an ist die-
se genuin soziologische Fragestellung fiir ihn eine »essentielle Dimensi-
on«, Hauriou versteht die Antwort auf die Frage, was Institutionen sind
und wie sie entstehen, als Voraussetzung einer » Wissenschaft der sozia-
len und politischen Organisation«, die das Kollektiv mit dem Individu-
um »versohnt«.® Er sucht dabei zunachst die Nihe zu Le Play, dann zu
Tarde, dem Durkheim-Antipoden, der als Theoretiker des Subjektiven,
Individuellen und (Inter-)Psychischen gilt, als derjenige Soziologe, der

4 M. Hauriou, Lordre social, la justice et le droit (1927) in: Ders., Aux sources
du droit. Le pouvoir, 'ordre et la liberté, Cahiers de la Nouvelle Journée 23
(1933), 43-71, 49.

5 Vgl. K.-S. Rehberg, Institutionen als symbolische Ordnungen. Leitfragen und
Grundkategorien zur Theorie und Analyse institutioneller Mechanismen,
in: G. Gohler (Hg.), Die Eigenart der Institutionen. Zum Profil politischer
Institutionentheorie, Baden-Baden 1994, 47-84 sowie die Arbeiten der Dresdner
Sonderforschungsbereiche 537 (Institutionalitit und Geschichtlichkeit) und
804 (Transzendenz und Gemeinsam); sowie, im Hinblick auf eine soziologische
Institutionentheorie mit Bergson und Hauriou, Seyfert, Das Leben der
Institutionen, 2.2.

6 Hauriou kritisiert Tarde und Durkheim fir die methodische Anndherung an
die Naturwissenschaft: La crise de la science sociale, in: Revue du droit public
et de la science politique en France et a I'étranger 1894, 294—321 (zudem seien
die »Schliisse, zu denen [Durkheim] in der Skizze seiner Moral fiihrt, durch
ihre sozialistischen Tendenzen beunruhigend« (319). Vgl. bereits ders., Les
facultés de droit et la sociologie, in: Revue générale du droit, de la législation
et de la jurisprudence 1893, 77-88; F. Audren/M. Milet, Préface: Maurice
Hauriou sociologue. Entre sociologie catholique et physique sociale, in: M.
Hauriou, Ecrits sociologiques, Paris 2008, V-LVIIL, XXff.

7 M. Hauriou, Ecrits sociologiques, Paris 2008.

8 Audren/Milet, Préface: Maurice Hauriou sociologue, VIII.

147

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

nicht von der Exterioritit der Institutionen gegeniiber den Individuen
ausgeht. Beide will er vor allem gegen Durkheims Einfluss auf die mo-
derne Staats- und Rechtstheorie einsetzen. Dabei wird er Tarde zuneh-
mend durch Bergson ersetzen, vor allem nach Lektiire der L’évolution
créatrice.’ Insbesondere der kleine Text Die Theorie der Institution und
der Griindung. Essai iiber den sozialen Vitalismus von 1925 ist das so-
ziologische Theorieereignis Haurious: eine Institutionentheorie, die sich
deutlich als dritte Alternative gegentiber den bislang verfiigbaren Positi-
onen des Subjektivismus wie des Objektivismus der Institution darstellt,
die diesen zentralen soziologischen Begriff klar ins Zentrum der Uberle-
gungen riickt, und die diesen Begriff — durchaus entgegen dem ersten Au-
genschein — tiberaus modern fasst, namlich affektivitatstheoretisch. Mit
Bergson koinzidiert diese soziologische Theorie mehrfach: in der Beto-
nung der Unvorbersebbarkeit der gesellschaftlichen Entwicklung; in der-
jenigen der Kollektiv-stiftenden Kraft der Fabulation; im Ausgang vom
standigen, liminalen Anders-Werden als Grundlage, von der und gegen
welche die Institutionen zu verstehen sind; in der Betonung der gesell-
schaftsverindernden Kraft Einzelner, sofern sie auf Resonanz treffen,
ihre soziale Erfindung andere affiziert.

Geklart wird hier noch einmal neu, aus welchen socii das Soziale be-
steht (welche Rolle die Artefakte und die verschiedenen Korper haben),
was sein Existenzmodus ist, wie Institutionen und Individuen zueinan-
der stehen. Zugleich stellt Hauriou viel ausdriicklicher als Durkheim
die Frage der Emergenz: Wie entsteht eine Institution, das Soziale? Hat-
te Durkheim diese Frage eher beildufig gestreift, hatte er nur implizit
und jedenfalls spit das Konzept der Emergenz von Kollektiven in affek-
tiven Praxen entwickelt, so zentriert sich Hauriou ganz auf diese Fra-
ge: »Wo« im Gesellschaftlichen die »schopferische Macht« liegt.!° Dabei
weist er insbesondere Durkheims Begriff des Kollektivbewusstseins zu-
riick. Die unvorhersehbaren »Bewegungen aus Gemeinsamkeit«, in de-
nen eine Institution entsteht, die plotzlichen Strukturierungen des Sozi-
alen lassen sich nicht als

»Auflerungen eines KollektivbewufStseins erkliren; es sind vielmehr
gerade die Einzelnen, die aus dem BewufStsein von einer gemeinsamen
Idee zu Aufrithrern werden und bei denen das Gefiihl kollektiver
Erregung sich fortpflanzt. Mittelpunkt dieser Bewegung ist die Idee,
die sich in gleichen Vorstellungen im BewufStsein von Tausenden

9 Vgl. G. Gurvitch, Les idées-maitresses de Maurice Hauriou, in: Archives de
Philosophie du Droit et de Sociologie Juridique 1—2 (1931), 155-194.

10 M. Hauriou, Die Theorie der Institution und der Griindung. Essay tiber den
sozialen Vitalismus (1925), in: R. Schnur (Hg.), Die Theorie der Institution
und zwei andere Aufsitze von Maurice Hauriou, Darmstadt 1965, 27-66,
31f.

148

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERSTE BERGSONIANER

widerspiegelt und dort Bereitschaft zur Aktion auslost. ... Dieses
Phinomen als Erscheinung eines KollektivbewufStseins deuten zu wollen,
wie es die Durkheim-Schule tut, hiefSe die Wirklichkeit entstellen, denn
die Entstehung von KollektivbewufStsein wiirde auf der Ausbildung
einer Durchschnittsmeinung im sozialen Milieu, d.h. in der Masse der
Anschauungen, beruhen. «!

Will man dem Individuellen im Sozialen seinen Platz geben, muss man
ein Element integrieren, das bei Durkheim fehlt, nimlich die Idee der
»Kraft« oder der Affektivitit der Institutionen. Die Frage stellt sich noch
einmal neu, was es eigentlich ist, was sich da als >Soziales« durch die Ein-
zelnen hindurch zieht, diese ibergreift. Hauriou spricht sich hier zugleich
aber auch gegen jeden individualistischen Ansatz aus, fir den alles im
Subjektiven liegt. Wie ldsst sich die Affektivitat der Institution, wie lasst
sich das fassen, was deren Existenzweise ausmacht — und zwar jenseits
der Einzelnen? Hauriou schligt hier das Konzept der idée directrice vor.
In der Leitidee einer Institution liege die >schopferische Macht, die Ins-
titutionen schafft. Der Begriff ist von Claude Bernard iibernommen, bei
dem die idée directrice die Idee eines zu realisierenden organischen Kor-
pers war (wir wirden heute sagen: die genetische Information).

»Wenn ein Huhn sich aus einem Ei entfaltet, so ist es nicht die Bildung
des tierischen Korpers als Gruppierung chemischer Elemente, die
essentiell die vitale Kraft auszeichnet. ... [W]as essentiell dem Bereich
des Lebens zugehort, und weder der Chemie noch der Physik noch
irgendetwas anderem, ist die idée directrice dieser vitalen Evolution.
In jedem lebendigen Keim gibt es eine schopferische Idee, die sich
durch die Organisation entfaltet und manifestiert. Sein ganzes Leben
hindurch bleibt das Lebewesen unter dem Einfluss dieser selben vitalen,
schopferischen Kraft, und der Tod tritt ein, wenn sie sich nicht mehr
realisieren kann«.!?

Dieser Definition des Lebens als informierende, schopferische Idee, die
nur Bestand hat, indem sie sich aktualisiert, haben sowohl Bergson als
auch Canguilhem Kommentare gewidmet, in denen deutlich wird, dass
Bernard einen neuen Vitalismus grindet, jenen bergsonschen Neovita-
lismus an der Basis des hier behandelten Paradigmas. Fiir Bergson war
folgendes wichtig: Allen alten (>oberflachlichen<) Vitalisten sage Bernard,
dass die Physiologie eines Lebewesens einem »unbeugsamen Determi-
nismus« unterworfen ist, welcher »ebenso rigoros ist wie bei den phy-

11 Hauriou, Die Theorie der Institution, 44, Hervorh. von mir. Vgl. zur Zentrali-
tat dieser anti-durkheimschen These E. Millard, Hauriou et la théorie de I’ins-
titution, in: Droit et société 30/31 (1995), 381—412, 388.

12 C.Bernard, L'introduction a l<étude de la médicine expérimentale, Paris 1865,
162. Bernard spricht auch von einer >impulsion primitive< oder einer >action
primitivex.

149

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

sikalischen und chemischen Tatsachen«. Und allen Mechanisten setzt er
die »organisierende und schopferische Idee« entgegen, ohne die die In-
dividualitdt des Lebens unverstiandlich bleibt.'3> Auch Canguilhem hat in
Bernard eine neovitalistische Alternative zu Vitalismus und Mechanis-
mus gesehen, in der das Leben eine »Kreation« ist, d.h. »weder vitales
Prinzip« noch blof§ Ergebnis einer » physisch-chemischen Komposition«.
Bernard sei »besessen von der Idee, dass das organisierte Lebewesen die
tempordre, aufrechterhaltene Manifestation einer idée directrice seiner
Ausfaltung ist«.™

Hauriou nun liest Bernard mit Bergson. Er verstehe die idée directri-
ce in »vitalistischem Sinne«.'* Sogar im Untertitel des Aufsatzes uiber die
Institution taucht ja der Begriff >sozialer Vitalismus< auf; und den Zeit-
genossen ist klar, wer darunter zu verstehen ist: Bergson statt Durkheim
im Zentrum der soziologischen Theorie! Die seither bertihmte Definiti-
on Haurious lautet, eine Institution bestehe vor allem aus der Idee ei-
nes >zu realisierenden Unternehmens<, aus dessen idée directrice. Dabei
sind diese Ideen nichts subjektives; sie haben eine »erstaunliche Objek-
tivitit«, insofern sie »vermoge der von ihnen ausgehenden Anziehungs-
kraft von einem Kopf zum anderen tberspringen, ohne dabei ihre Iden-
titdt zu verlieren«. Diese Ideen sind das Vitalprinzip jeder Institution,
ihre indeterminierte, erfinderische, weder von >fixen< menschlichen Be-
diirfnissen noch sozialen Funktionen bestimmte Lebensgrundlage.' Eine
Institution besteht also nur, insofern sie eine Ansteckungskraft oder Af-
fektivitat schafft, und es ist die Idee, die sich ihre Anhdnger »schafft«,
nicht umgekehrt.!” Die Institutionen-schaffende Idee ist insofern asub-
jektiv, »unabhingig von der Vorstellung Einzelner« zu verstehen, denn
diese werden von jener vielmehr »angelockt (affiziert!)«.'® Die derart ob-
jektiv existierende Idee ist die Existenzweise des Sozialen. Hauriou be-
ruft sich beispielsweise auf jene Ideen oder soziale Erfindungen, die gan-
ze »Volksbewegungen« schufen, und damit neue politische oder soziale
Institutionen griindeten (>Einigkeit, Recht und Freiheit<)!” — solchen also,
die zur Entstehung der Nationalstaaten fithrten. Dazu bedurfte es vor al-
lem einer »Staatsgesinnung«.?’ Deleuze hat sich in einer ganz ahnlichen
These auf Bergsons Fabulierfunktion bezogen: Die »Leute beim Legen-

13 H. Bergson, Die Philosophie von Claude Bernard (1913), in: Ders., Denken
und Schopferisches Werden, 226-233, 230.

14 G. Canguilhem, Le concept et la vie (1966), in: Ders., Etudes d’histoire et de
philosophie des sciences, Paris 1968, 335-364, 356.

15 Hauriou, Die Theorie der Institution, 47.

16 Hauriou, Die Theorie der Institution, 66.

17 Hauriou, Die Theorie der Institution, 39.

18 Seyfert, Das Leben der Institutionen, 21f.

19 Hauriou, Die Theorie der Institution, 43.

20 Hauriou, Die Theorie der Institution, 42.

150

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERSTE BERGSONIANER

denbilden erwischen heifSt die Bewegung der Konstitution eines Volks
erfassen. Die Volker sind nicht vorher da«.?! Eine Institutionen-schaffen-
de Dynamik hat eine Leitidee in jedem Fall nur, sofern sie eine intensive
Affektivitat aufweist, die Einzelnen zu affizieren vermag, zu einem An-
ders-Werden fiihrt. Auf die affektive, erfinderische, positive, Institutio-
nen-schaffende Leitidee hat es in der Tat auch Bergson abgesehen, wenn
er in Die beiden Quellen von der >fabulatorischen Funktion« spricht.
Eine neue Leitidee bringt eine Gesellschaft dazu, um eine andere Son-
ne zu kreisen, sich zu 6ffnen, sie stellt — nun mit Castoriadis gesprochen
— ein neues gesellschaftliches Imaginares dar (wobei dieses dann sofort
dazu dient, die Gesellschaft erneut zu schliefSen, das Kollektiv mit einer
Identitit auszustatten, einer Idee, die alle teilen miissen, wollen sie da-
zugehoren). Eine Theorie der Institutionen muss, wie Robert Seyfert im
Anschluss an all diese Autoren betont, also deren eigene, immanente Af-
fektivitdt beruicksichtigen, den erfinderischen, einrichtenden oder »da-
dalischen Charakter« der Leitidee. Fur eine solche Institutionentheorie
sind Institutionen dann weniger Losungen bestehender, als Erfindungen
sozialer Probleme.??

Obgleich Hauriou also mit der Idee dem Moment des Individuellen
gerecht werden will, will er Institutionen nicht-individualistisch erkla-
ren; daher die Betonung der Affektivitdt als relationaler (>objektivers,
nicht subjektiver) Existenzweise der institutionellen Idee. Das Denken
von Relationen (Affektionen) ist ein wesentlicher Kern der Bergson-
schen Philosophie, namlich seiner Immanenzontologie in Materie und
Gedichtnis (wir kommen gleich darauf zu sprechen). Um derart weder
kollektivistisch noch individualistisch zu denken, heifdt es bei Hauriou
dann auch, dass die Idee nicht wirklich erfunden, sondern eher gefunden
werde, da sie zwischen den Subjekten existiert.

»Trotz der subjektiven Auslegung, die sich aus der Entwicklung eigener
Vorstellungen bei jedem ihrer Anhdnger ergeben mufs, besitzt eine
Idee vom Werk, die sich im sozialen Milieu ausbreitet, doch objektive
Existenz. Gerade deren Vorhandensein iibrigens erlaubt es ihr, von
dem einen Kopf zum anderen tberzuspringen und sich in jedem anders
darzustellen, ohne sich indessen aufzulosen oder zu verflichtigen. Man
mufs sich allerdings fragen, welchen Quellen diese Objektivitit der Idee
urspringlich entsprungen ist. Ware die Idee die geistige Schopfung einer
einzigen Person, so wire es kaum verstindlich, weshalb sie so objektiven
Charakter gewinnen und sich einem anderen Geist mitteilen konnen

21 G. Deleuze, Die Firsprecher, in: Ders., Unterhandlungen. 1972-1990,
Frankfurt/M. 1993, 175-196, 182. Vgl. zu dieser zentralen Idee des bergson-
schen soziologischen Denkens Seyfert, Das Leben der Institutionen, 55-66.
Deleuze hat Hauriou nicht zitiert, ihn aber in seine Anthologie Instincts &
institutions (Paris 1955) aufgenommen.

22 Seyfert, Das Leben der Institutionen, 21f.

I51

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

sollte. Von dem Augenblick an, da die Ideen von dem einen zum anderen
iberspringen, miissen sie von Anfang an objektive Natur gehabt haben.
In Wirklichkeit kann man Ideen gar nicht erschaffen, man kann nur auf
sie stoffen«.?

Soziale Prozesse wie das Werden eines Volkes sind nicht auf Subjekte re-
duzierbar, und daher nur im Nachhinein rationalisierbar und instrumen-
talisierbar. Die Ideen und Institutionen sind nicht vorherbestimmt. Da-
mit kommt ein weiteres zentrales bergsonsches Moment ins Spiel, der
Gesichtspunkt des Neuen, der Unvorhersehbarkeit, genauer: die Existen-
zweise der Institutionen-schaffenden Idee als Virtuelles, das nur bestebt,
indem es sich aktualisiert. Auch wenn Hauriou davon spricht, dass die
Idee bereits existiert, ist er kein Platonist, zumal die Institution nicht nur
eine Idee braucht, sondern auch ein Organ der >Macht< sowie Symbo-
lisches, eine sicht- und/oder horbare Gemeinsamkeitsbekundung. Zwar
beruht der Existenzmodus der Institution vor allem auf der Kontinuation
der Idee, aber da diese nur besteht, insofern sie sich aktualisiert, bedarf
es einer manifestation de communion (sporadische Kundmachungen,
Wahlginge, Beschliisse parlamentarischer Organe, Versammlungen).?*
Kurz, die Institution besteht nur, indem die Leitidee sichtbar durch das
ssoziale Milieu« getragen wird, wobei aber dieses allein nichts erklart. Es
habe »nur ein Tragheitsmoment«, konne die Idee verstarken oder behin-
dern, habe aber weder eine »Initiative« noch »irgendeine schopferische
Macht«.? Es sind mithin drei Elemente, die eine erfolgreiche Institutio-
nalisierung ausmachen. Eine Institution ist

»eine Idee vom Werk oder vom Unternehmen, die in einem sozialen
Milieu Verwirklichung und Rechtsbestand findet. Damit diese Idee in
die konkrete Tatsachenwelt umgesetzt wird, bildet sich eine Macht aus,
von der sie mit Organen ausgestattet wird. Zwischen den Mitgliedern
der an der Durchsetzung der Idee beteiligten sozialen Gruppe ergeben
sich unter der Oberleitung der Organe Gemeinsamkeitsbekundungen,
die bestimmten Regeln folgen. «2°

Neben dieser Definition der Existenzweise der Institution (des Sozialen)
konzipiert Hauriou auch eine Entwicklungsdynamik der Institutionen,
als Bewegung von der Interiorisierung uber die Inkorporation zur Per-

23 Hauriou, Die Theorie der Institution, 39. »Ein Minnesinger, ein Dichter in sei-
ner Begeisterung trifft auf eine Idee ebenso wie ein Bergmann auf einen Edel-
stein trifft; die objektiven Ideen sind also bereits in der weiten Welt vorhan-
den, mitten zwischen den Dingen, die uns hier umgeben. In den Augenblicken
der Eingebung entdecken wir sie und bringen sie aus dem Berg von Ballast ans
Tageslicht«.

24 Hauriou, Die Theorie der Institution, 53.

25 Hauriou, Die Theorie der Institution, 32.

26 Hauriou, Die Theorie der Institution, 3 4.

152

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERSTE BERGSONIANER

sonifizierung.”” Klingt dies nach einer recht evolutionistischen, einlini-
gen Vorstellung, so wird er sich 1928 explizit auf Bergson berufen, um
das Soziale, die Institutionen exakt so denken, wie Bergson den élan vital
konzipiert habe: als »fortwahrende Schopfung von Neuem«, wobei die-
se standige erfinderische, positive Bewegung zugleich »nicht authebbare
Dauer« hervorbringt. Und nur deshalb konne das Neue zur Entstehung
von Dauer fithren (zum Bestand der Institutionen iiber die Zeit hinweg),
weil sowohl im Leben wie im Sozialen Rhythmen »von Verlangsamung«
dazwischengeschaltet sind: Individuen im Bereich des organischen Le-
bens, und Institutionen im Bereich des sozialen Lebens. Die » Entwick-
lung der Lebewesen vollzieht sich stufenweise tiber die Arten und die
Entwicklung der Gesellschaft stufenweise tiber die Institutionen«.?® Sei-
ne Theorie der Institution sei daher nur ein »kleiner Zusatz zu Berg-
sons Philosophie«, denn »wieviel schwieriger« war es doch, die Idee der
Schopfung von Neuem zu finden, als die der Institutionen!?’

Mit Bergson wird das Soziale damit jenseits der Substanzontologie
konzipierbar, d.h. jenseits der Annahme von blockartigen Realititen
(Gesellschaft vs. Individuum) und Zustinden — und der Angst der sozio-
logischen Theorie vor sozialer Unordnung als Gegenzustand zur Ord-
nung. Krifte der Bewegung sind, so betont Hauriou, nicht notwendig
»Krafte der Unordnung«, sie fiihren zur Emergenz neuer Ordnungen.
Und umgekehrt sind die »Krifte der Verfestigung nicht immer besonders
geeignet, die beste Ordnung zu gewihrleisten«.’® Und es wurde eben-
falls bereits angedeutet: mit dem Konzept der affektiven >Leitidee« lasst
sich diese Institutionentheorie, die Institutionalisierungs- oder Struktu-
rierungsprozesse im Sozialen beschreibt, als besonderer Fall von Berg-
sons genealogischem Konzept der Aktualisierung eines Virtuellen ver-
stehen (auf das wir immer erneut stofen werden). Es handelt sich hier
erneut nicht um eine platonische Vorstellung, nach der die idée directrice
als Mogliches irgendwo existierte und sich nur noch verwirklichen miiss-
te; es handelt sich vielmehr um eine Realitét, die #ur in ihrer jeweiligen
Aktualisierung wirklich ist. Und man weif nie vorher, zu welchen Aktu-
alisierungen es kommen wird, zu welchen Institutionen, zu welchen Pro-
zessen des Volkwerdens, welche Ideen Resonanz machen. Das Virtuelle
wire dann die Gesamtheit der Institutionen, die Gesamtheit des sozialen
Lebens, das als solches nie gegeben ist, weil es sich fortwihrend veran-
dert, neu individualisiert, temporal existiert. Konkrete Institutionen wi-

27 Hauriou, Die Theorie der Institution, 45f.

28 M. Hauriou, Macht, Ordnung, Freiheit und die Verirrungen der objektivisti-
schen Systeme (1928), in: R. Schnur (Hg.), Die Theorie der Institution und
zwei andere Aufsitze von Maurice Hauriou, Darmstadt 1965, 96-110, 102.

29 Hauriou, Macht, Ordnung, Freiheit, 1o2.

30 Hauriou, Macht, Ordnung, Freiheit, 103.

153

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

ren dann stets in ihrer Relation zu anderen konkreten Institutionen zu
analysieren, auch und gerade im Konflikt ihrer Leitideen.

Eine vitalistische Theorie der Konventionen (Eugene Dupréel)

»Eine Philosophie der Einrichtung von Intervallen ...:
das ist der grundlegende Vorschlag, zu dem uns die
soziologische Methode in ihrer Anwendung auf die
allgemeinste Aktivitit des Lebens gefithrt hat.«3!

Gaston Bachelard hat wesentlich an Eugene Dupréels Theorie der Kon-
solidation angeknuipft. Diese biete ein »gutes Beispiel der aktiven Kon-
stitution einer durée« und zeige, dass man es bei dem kontinuierlichen
Werden nie mit einem Gegebenen zu tun habe, sondern stets mit einem
zu konstruierenden » Werk «.3? Auch Deleuze hat sich fir Dupréels Mo-
dell der soziologischen und biologischen Formbildung als Konsolidie-
rungen interessiert. Dupréel zeige, dass sich das Leben »nicht von einem
Zentrum zur AufSenwelt bewegt«, sondern eher von einer »unscharfen
oder diskreten Menge zur ihrer Konsolidierung«. Dann gibt es erstens
»keinen Anfang«, aus dem sich eine lineare Folge entwickelt., vielmehr
wiren »Verdichtungen, Intensivierungen, Verstirkungen, Injektionen,
Aufpfropfungen« im Sozialen zu denken. Zweitens wiren » Anordnun-
gen von Intervallen« zu untersuchen und drittens »Uberlagerungen dis-
parater Rhythmen«.%

Eugene Dupréel (1879-1967) ist von 1906 bis 1949 Professor fiir So-
ziologie in Brussel und Ehrendoktor der Sorbonne. Er ist zunachst His-
toriker, wird aber unter dem Einfluss des Anti-Bergsonianers René Ber-
thelot Philosoph, und wendet sich zugleich der neuen Soziologie zu (Le
rapport social: essai sur I'objet et la méthode de la sociologie, 1912).
Dupréel hat viele Generationen belgischer Soziologen geprigt, bevor er
seit 1960 in Vergessenheit geriet — wohl weil er keiner Schule zuorden-

31 E. Dupréel, Théorie de la consolidation. Esquisse d’une théorie de la vie d’ins-
piration sociologique (1928), in: Ders., Essais Pluralistes. Mélanges offerts a
M. Eugene Dupréel a I'occasion de son soixante-dixieme anniversaire. Paris
1949, 150-195.

32 Bachelard, La dialectique de la durée (1936), 77. Anschlieflend ist der Theo-
rie Dupréels ein ganzes Kapitel gewidmet, Kap. V: La consolidation tempo-
relle, 78-89.

33 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 448f.; vgl. dies., Was ist Philosophie,
249.

154

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERSTE BERGSONIANER

bar war.’* Er entfaltet seine Soziologie als Zwischenposition zwischen
dem durkheimschen Holismus (dem er einen Ontologismus vorwirft)
und dem Individualismus von Tarde, sowie als Position jenseits des klas-
sischen Rationalismus. Diese soziologische Theorie wird von einer spezi-
ellen philosophischen These aus entfaltet, einer probalistischen Theorie
der Liicken der Kausalitit, der Unvorhersehbarkeit, sowie einer Theo-
rie gegenldufiger Konsolidationen, deren soziale Form die Konvention
ist. Dupréel nennt seine Position daher konventionalistisch oder auch
pragmatologisch.

In vielem erinnert die Theorie an bergsonsche Argumentationen. Sein
Bezug auf diesen allerdings ist ambivalent: zunachst wird er sich von
ihm abgrenzen, dann wird er Bergson als wichtigen Sozialtheoretiker des
Lachens,* und schliefSlich auch als Gesellschaftstheoretiker wiirdigen.3
In der eigenen Theorie wird Bergson indes nicht erwihnt, obgleich sie
(insbesondere die Beriicksichtigung der temporalen Dimension des So-
zialen) unweigerlich an ihn denken ldsst. Es war Bachelard, der die Ver-
bindung zu Bergson herstellte: »Die rekurrente Anpassung, die tiefe Ba-
sis der bergsonschen Theorie der Evolution, kennzeichnet Dupréel sehr
glicklich als Konsolidation«.’” Die Theorie der Konsolidation ist ein for-
males Modell, in dem Leben und Soziales als verschiedene Aspekte eines
generellen Mechanismus formuliert werden. Dupréel sucht eine Alterna-
tive zum Soziologismus wie auch zum Organizismus, in dem entweder
dem Organischen im Menschen zu wenig oder zu viel angelastet wird. Es
handele sich dabei unbedingt um eine soziologische Betrachtung, auch
wenn sie vom Leben spreche. Statt das Soziale namlich nach dem Mus-
ter des Lebens zu betrachten, springt der methodische Blick hier hin und
her: Einmal wird das Soziale als Fall des Lebens, ein anderes Mal das Le-
ben nach dem Modell des Sozialen verstanden. Damit gelangt Dupréel
zu einer allgemeinen Theorie des Intervalls®® und der Konsolidationen,
die sich aus einer kritischen Analyse des Begriffs der Kausalitit speist
und letztlich in eine Theorie des Sozialen, namentlich der Institutionen
(Konventionen), miindet.

34 J. Coenen-Huther, Eugéne Dupréel, philosophe, sociologue et moraliste, in:
Revue européenne des sciences sociales XLIV-134: Quel(s) défi(s) pour les
sciences sociales a I’heure de la mondialisation ? (2006), 97-118.

35 E. Dupréel, Le probléme sociologique du rire, in: Revue philosophique 53
(1928), 213-260.

36 E. Dupréel, Sociologie générale, Paris 1948, 33£.; vgl. ders., Varieté des groupes
sociaux, in: Cabhiers internationaux 11 (1947), 32-56.

37 Bachelard, La dialectique de la durée (1936), Paris 1963, 77f.

38 E. Dupréel, La cause et I'intervalle ou ordre et probabilité (1933), in: Ders.,
Essais Pluralistes, Paris 1949, 196-235.

155

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Kausalitit ist, so lautet das Ausgangsargument, logisch nicht ohne
Unterscheidung zwischen mindestens zwei Ereignissen denkbar; sie im-
pliziert stets eine Zeitspanne, die beide trennt. Stets gibt es ein Intervall
zwischen Ursache und Wirkung, diese beriihrt jene nie unmittelbar, sie
»grenzt nur an diese intermediidre und zusammengewiirfelte Realitdt an,
in der das, was von der Ursache weiter andauert, mit der Realitit der
eingefuigten Tatsachen verbunden ist«.?* Kurz: Ursachen determinieren
nicht die Folgen, sie machen sie nur wahrscheinlich. Dupréel kritisiert
also zunichst die gewohnliche Idee der Kausalitdt, um zwischen Ursa-
che und Effekt eine Differenz einzufiihren. Auch im Fall strenger Kau-
salitat besteht zumindest eine logische Distanz. Dieser Distanz nun kor-
respondiert (so Dupréel) genauso logisch stets ein Zeitintervall. Und da
im Begriff des Zeitintervalls liege, dass Hindernisse und Ablenkungen in
die Kette der Ereignisse eingreifen konnen, sei es notwendig, Kausalitit
im Allgemeinen und im Sozialen neu zu definieren. Die Moglichkeit der
Intervention muss berticksichtigt werden, nicht aus methodologischen
Griinden (weil wir nie genau wissen, was interveniert, sofern wir nie alle
Variablen kontrollieren kénnen), sondern weil es zwischen causa und Ef-
fekt konstitutiv eine Intervention von Ereignissen gibt. Das Zufallige ist
die » Textur« der Wirklichkeit.** Jede Konzeption des Realen muss also
einen Unbestimmtheitsfaktor beinhalten. Es ist das Ereignis, die Diffe-
renz, die Dupréel in allen ontologischen Bereichen denkt. Selbst im An-
organischen gibt es eine Eigendynamik, selbst hier ist Unvorhersehbares
einzurdumen. Auch Dupréel formuliert (auch) so gesehen fir den Ob-
jektbereich der Sozialwissenschaften, was Bergson als >kontinuierliche
Schopfung unvorhersehbarer Neuheit< bezeichnet; und wie dieser, so be-
ginnt Dupréel mit einer allgemeinen Ontologie. Er kommt vom Anorga-
nischen tiber das Leben zum Sozialen.

Die Unmenge materieller, anorganischer Dinge (Artefakte) sei genau
genommen eine Sammlung koexistierender und raumlich wie zeitlich
konsolidierter Dinge: Sie haben je eine eigene Geschichte.*! Lebendige
Dinge wachsen durch intercalation, Einschiebung oder Einlagerung. Ge-
geniiber dem alten Vitalismus und dem Mechanismus ist eine individuel-
le Lebensform zwar eine » Wirkung« (wie die Mechanisten annehmen);
aber stets ergibt sich anderes als das, was unmittelbar aus der Ursache
zu folgen scheint. Leben bedeutet Einschiebung, Gestaltung von Inter-
vallen, Etablierung einer Ordnung in einer Ordnung. Was wachst, wird

39 Dupréel, La cause et 'intervalle, 201.

40 Dupréel, La cause et I’intervalle, 211.

41 D. Debaise, Eine Philosophie der Zwischenraume. Whitehead und die Frage
nach dem Leben, in: B. Dotzler/H. Schmidgen (Hg.), Parasiten und Sirenen.
Materielle Kulturen der Produktion von Wissen, Bielefeld 2008, 125-141,
128f., Fn. 8.

156

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERSTE BERGSONIANER

in sich durch sich selbst angereichert. Dupréel spricht hier auch von gra-
duellen Ausstopfungen, in denen sich die Intervalle vervielfiltigen, oder
von verschiedenen Rhythmen des Lebens. Die Lebensformen differieren
dann in der Intensitdt der inneren Ordnungen, und damit ihrer zuneh-
menden Unbestimmtheit von aufSen. Wie Bachelard verdeutlicht: Leben
ist »Wachstum, aber als Extension geschieht dies nur in Sonderfillen«,
sondern Wachstum heifSt » Verdichtung«, »intensiver Fortschritt«.*> Es
kommt hier darauf an, die Liicken oder Intervalle nicht als leer zu ver-
stehen, nicht als rein negative Konzepte. Sie haben je eine eigene Posi-
tivitdt, eine »Originalitdt« — lebendige Dinge bestimmen sich selbst, sie
werden nicht bestimmt.*

Noch wichtiger ist es dem Autor, die probalistische Theorie fir das
Soziale zu entfalten. Hier steckt die Unbestimmtheit oder Freiheit im
Element der »Entscheidung«. Dupréel ist Soziologe. Was zunichst als
Wahrscheinlichkeitstheorie oder Betrachtung tiber die Kausalitat daher-
kommit, fuhrt tatsachlich in eine soziologische Theorie, eine Theorie der
Institutionen und Konventionen. Beide sind spezielle Fille spatialer wie
temporaler Konsolidierungen, welche die sozialen >Dinge« sind. Sozia-
le Zugehorigkeiten erzeugen ihre eigenen Pfadabhangigkeiten, jede Ver-
gangenheit schafft bestimmte Moglichkeiten, die den Einzelnen einen je
spezifischen Vektor geben. Es gibt einen je konkreten gesellschaftlichen
und institutionellen Tropismus (wie es unterschiedliche Tropismen der
soziologischen Theorie gibt, etwa der deutschen und franzosischen: je
nachdem, ob »die« Revolution schon vorbei ist oder noch aussteht*4). Im
selben Sinne einer Tendenz, einer Richtung, in der stets Unbestimmtheit
bestehen bleibt, wiirde man auch in Bezug auf das Subjekt, auf dessen
»Identitdt« sprechen: Es ist eher eine Kanalisierung des Werdens durch
intensives Verdichten als Aufzwingen einer fixen Subjektform durch ein
Kollektiv. Worin unterscheiden sich, wie lassen sich Gesellschaften dann
typisieren? In ihrem jeweiligen Bemiihen, Konsolidierungen zu institu-
ieren, und zwar nur graduell. Gesellschaften oder Kollektive sind als
solche Fixierungen, Konsolidationen, Mechanismen des Wahrschein-
lich-Machens. Und selbst wenn gewisse — moderne oder >heifse< — Ge-
sellschaften stindig Neues erfinden, so dient dieses ihnen doch letztlich

42 Bachelard, La dialectique, 95f. Vgl. z.B. Dupréel, Théorie de la consolidation,
175.

43 Debaise, Eine Philosophie der Zwischenrdume, 128f.

44 D. Trom, Zwei Tropismen. Die Krise der Gesellschaftskritik aus Pariser und
Frankfurter Sicht (2008), in: Mittelweg 36 (2010). Der Begriff Tropismus
stammt von dem Biologen Jacques Loeb (1909); Dupréel gebraucht ihn nicht
selbst. Der Begriff hat den Vorteil einer nicht-teleologischen Annahme, zudem
bezeichnet er a-subjektive Anziehungskrifte.

157

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

nur dazu, die »Ordnung aufrechtzuerhalten, aus der sie hervorgegangen
sind, eine Tradition fortbestehen zu lassen, die sie bestimmt«.*

Dupréel geht es auch darum, die Vorurteile gegeniiber vitalistischen
Erklarungen aufzuheben. Die These der Konsolidierung als zentralem
Mechanismus jeder Gesellschaft ist eine »absolut rationale Erklarung
des spezifischen Charakters der vitalen Aktivitit«. Diese zeichnet sich
auch im Bereich menschlicher Phinomene (des sozialen Vitalen) dadurch
aus, dass die Gegenwart »durch die Zukunft«*¢ bestimmt ist, nicht durch
die Vergangenheit. Selbst wenn Gesellschaften stets dazu neigen, sich in
der Tradition zu integrieren, so doch immer mit dem Gesicht nach vorn.
Der Ausfaltung dieser spezifischen temporalen Struktur, die der eines Le-
bewesens in der Aufmerksamkeit auf das Leben entspricht, diente Berg-
sons Materie und Geddchtnis zu wesentlichen Teilen. In Gesellschaften
haben die Institutionen diese Funktion, die man dem Instinkt im ani-
malischen Leben zuspricht. Standig entstehen »Liicken« in der sozialen
Kontinuitit: Das ist das Problem, auf das die Institutionen, vor allem
die Konventionen, antworten. Zugleich sind diese Liicken der Punkt,
an dem Neues entsteht, denn eine konventionell gestiitzte Handlung ist
nie die blofse Wiederholung oder Verlangerung eines vorherigen Aktes.
Stets geht mit ihr eine Unvorhersehbarkeit einher. Die in sich differenti-
elle, Neues enthaltende Konvention erklart Dupréel daher zum Zentrum
der soziologischen Theorie: Die Konvention erlaubt nimlich sowohl die
Entstehung oder Emergenz von Institutionen und Gesellschaften (hand-
lungstheoretisch) zu modellieren, als auch, deren Stabilitit und deren
Wandel zu erfassen.

»Die Neubheit, die durch die konventionelle Operation eingefuhrt wird,
ist sozialer Natur. Wenn der neue Zustand einer Sache sich nicht auf
einen individuellen Anstof reduziert, dann deswegen, weil er sich aus
der Beziehung einer Vielfalt von Individuen erklart. Die Operation der
Konvention ... liegt im Zentrum der Probleme der Entstehung der Werte
oder der Emergenz des Sozialen«.*’

Wie erwahnt, will diese soziologische Theorie auch Assoziationen nicht-
menschlicher Entititen beobachten, sie richtet ihren Blick nicht nur vom
Leben auf das Soziale, sondern auch umgekehrt vom Sozialen auf das
Leben.* Es gibt formelle oder logische Gesetze, die jedes soziale Leben
(und sei es das der Termiten) beschreiben. So muss es stets ein Minimum
an Konzessionen, an Regeln der Kompatibilitat geben. Auch muss es zwi-
schen zwei Gruppen stets ein Minimum an Antagonismen geben, sonst

45 D. Debaise, Philosophie der Zwischenrdume, 127, Fn. 5.

46 Dupréel, Théorie de la consolidation, 173.

47 E. Dupréel, Nature psychologique et convention (1934), in: Essais Pluralistes,
250-270, 253f.

48 Dupréel, Théorie de la consolidation, 154f.

158

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ERSTE BERGSONIANER

wire es eine Gruppe — nicht zwei.* Ebenso muss es stets Techniken ge-
ben, die die Unvorhersehbarkeit eingrenzen: artefaktische und soziale
Techniken einerseits, sowie »interkalare«, also magische oder religiose
Techniken andererseits. Die erste Form der Techniken beinhaltet einen
konkreten »Prozess, der den Erfolg mehr oder weniger wabrscheinlich
macht, da ein Teil der Faktoren, die zur Realisierung des Ziel beitragen,
den Kriften des Agenten dufSerlich sind «. Hier springt die magische oder
religiose Technik ein, in der Funktion, die » Liicken der Technik im stren-
gen Sinn zu stopfen«.>

Was Dupréel mit Bergson verbindet, ist die Annahme einer prima-
ren Unvorhersehbarkeit in allen ontologischen Bereichen, stindigen
Anders-Werdens. Er kommt dabei zu einer ganz eigenen Terminologie,
einem statistisch-mathematischen Vokabular; auch riumt er den stabili-
sierenden Momenten (Konventionen, Tropismen, Konsolidierungen) ei-
nen grofleren Stellenwert ein. Deleuze und Guattari haben in ihm eine
strenge Alternative zum durkheimschen Modell gesehen, wenn dieses das
Kollektiv als Formung passiver, formloser Individuen konzipiert. Dup-
réel denke ein immer »reichhaltigeres und konsistenteres Material«, das
»immer intensivere Krifte einfangen kann«, weil es Heterogenes zusam-
menhilt, ohne die Heterogenitat aufzulosen.’!

49 Dupréel, Théorie de la consolidation, 1535.

5o Dupréel, Sociologie générale, 209.

51 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 448f.; vgl. dies., Was ist Philosophie,
249.

159

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Der recht verstandene Bergson:
Neulektiren
(Jean Wahl, Jean Hyppolite, Maurice Merleau-Ponty)

»Man hat die Originalitit und Kraft seines Denkens
wirklich verkannt.«!

»Vielleicht wire es an der Zeit, bei Bergson etwas
anderes zu suchen als die einfachen Antithesen der
Thesen seiner Widersacher. «*

Hauriou und Dupréel sind dem bergsonschen Denken schon recht nah.
Aber beide bleiben unterkomplex, gemessen an dessen Werk und den
noch zu besprechenden Autoren. Die Hinwendung der franzosischen
Denker zu >den Deutschen<; der Bruch mit Bergson hat erst ab den
1940ern reichhaltige und tiefgreifende Relektiiren ermoglicht. Zunachst
spielen sie sich in der Philosophie ab. Jean Wahl, Jean Hyppolite und
Maurice Merleau-Ponty, Autoren, die eine ganze Generation gepragt ha-
ben, werden nun Bergson von den Vorurteilen und Fehlverstindnissen
befreien, die sein Werk von Beginn begleitet haben.

Es ist zunachst Jean Wahl, der in seiner Suche nach dem >Konkreten«
auf Bergson stofSt. Er hatte noch selbst bei Bergson studiert. Spater wird
er sich erinnern, in einer Art produktiven Schweigens das » Gesicht Berg-
sons aus der Vergangenheit emporsteigen« zu sehen: Eine »Zone des
Schweigens umgab ihn, egal, ob man ihn besuchte oder zum College de
France ging, um ihn uber Spencer, Berkeley, Plotinus, oder Spinoza re-
den zu horen«. Wahl berichtet einerseits vom Privileg des Kontakts mit
dem grofSen Philosophen. Andererseits habe er selbst zu den vielen ge-
hort, die man als Bergson-Feinde bezeichnen musste — weil es sich an
der Ecole Normale Supérieure nicht ziemte, in den Jahren » 1907 oder
1908 einen Artikel fiir Bergson zu schreiben«.® In Vers le concret: études
d’histoire de la philosophie contemporaine. William James, Whitebead,
Gabriel Marcel wird er 1932 Bergson also rehabilitieren, als einen der-
jenigen, die gegen den >abstrakten< Rationalismus den Weg zum >Kon-

1 J. Hyppolite, Vie et existence d’dpres Bergson (1950), in: Ders., Figures de
la pensée philosophique. Ecrits de Jean Hyppolite (1931-1968) I, Paris
1971, 489498, 490. Vgl. ders., Résumé du Cours >Histoire de la pensée
philosophique«de I’année scolaire 1965/66 au College de France, in: G. Bianco
(Hg.), Jean Hyppolite, entre structure et existence, Paris 2013, 235-243, 23 5.

2 Merleau-Ponty, Lob der Philosophie (1953), in: Ders., Vorlesungen 1, 20.

3 J. Wahl, o.T. [Tribute to Bergson], in: Th. Hanna (Hg.), The Bergsonian Her-
itage, New York 1962, 150-154, 150. Wahl hielt 1969 Kurse zu Bergson an
der Sorbonne.

160

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RECHT VERSTANDENE BERGSON: NEULEKTUREN

kreten« einschlugen und damit die Philosophie der Gegenwart vorberei-
tet haben. Und sein Tableau der franziosischen Philosophie lasst diese
vom 18. Jahrhundert an in Bergson miinden, es macht die besondere
franzosische Tradition sichtbar, deren Kronung Bergson darstelle. Dabei
lasst es sich Jean Wahl nicht nehmen, Bergson in die Ndhe von Descar-
tes zu riicken — eine Nihe, die jeder Positivist vehement bestritten hatte.

»Vom >Ich denke, also bin ich« Descartes’ bis zum >Ich dauere, also bin
ich« Bergsons, von der fortgesetzten Schopfung bis zur schopferischen
Entwicklung sind wir der grofsen Strafe der franzosischen Philosophie
gefolgt. Von den beiden cartesischen Substanzen, der Ausdehnung und
dem Denken, bleibt nur das Denken bestehen; es fillt nun mit dem
Leben und der Bewegung zusammen. Die reprisentativen Empfindungen
werden geleugnet, ebenso der reine Mechanismus und der reine
Intellektualismus. Dennoch bleibt Bergson durch die Klarheit seines Stils
und durch die Eindringlichkeit seiner Analysen dem cartesischen Geiste
treu ... Die Philosophie Descartes’ war ein kithnes Unterfangen, jedes
Ding erkennen zu wollen. Das gilt auch fir die Philosophie Bergsons«.*

Auch Jean Hyppolite, Lehrer von Deleuze und Foucault, geht es dar-
um, Bergson dem >Stand der Verfluchung« zu entreiflen. Zunichst weist
er die gangigen Missverstindnisse zuriick: Bergson ist weder Irrationa-
list (»Nichts ist luzider als eine Untersuchung Bergsons«) noch Anti-In-
tellektualist (sicher, die »Kritik der Intelligenz befindet sich im Zentrum
des Bergsonismus, aber nicht als negative Kritik, die diese durch etwas
anderes ersetzen will, sondern als Anstrengung, damit die Intelligenz sich
selbst iibersteigt«<*). Auch ist er kein >Intuitionist< im Sinne eines Denkers
des inneren Lebens. Insbesondere diese Lesart wird von Hyppolite ver-
abschiedet, nach der sich das Konzept der durée allein auf die innere Er-
fahrung beziehe — ein Verstandnis, das Bergson, wie wir gesehen haben,
zum Vorldufer von Phinomenologie und Existentialismus macht. Gera-
de der Existentialismus, der sich als besonders »unnachsichtig gegen-
tiber Bergson« erwiesen hat, verdankt ihm zwar viel - Hyppolite glaubt,
dass der franzosische Existentialismus nicht ohne Bergson »moglich ge-
wesen wire«. >Wir¢, die Existentialisten und alle anderen franzdsischen
Philosophen der Gegenwart, sind »von ihm geprigt — zweifellos, um ihn
zu verwerfen, aber wir sind von ihm gepragt«.® Gerade die Pragung des
Existentialismus durch Bergson beruht nun aber wiederum auf Missver-
standnissen, wie Hyppolite zeigt. Im Gegensatz zum Existentialismus ist
die bergsonsche Philosophie weder zuerst, noch nur eine des Menschen.

4 Wahl, Franzosische Philosophie, 164.

5 J. Hyppolite, Vie et existence d’apres Bergson, 491.

6 J.Hyppolite, Diskussionsbeitrag, in: Bergson et nous. Actes du Xe Congres des
Sociétés de Philosophie de langue francaise (Paris, 17.-19.5.1959). Vol. Dis-
cussions, Paris 1960, 160.

161

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Hier stehe Bergson viel eher Spinoza nahe. Er iiberschreite die condi-
tion humaine, in welcher der Existentialist befangen bleibt,” und es sei
allenfalls das Thema der Freiheit, bei dem sich dieser zu Recht auf Berg-
son berufen konne.® Ebenso wenig wie Bergson ein Denker (allein) des
menschlichen Lebens sei, ebenso wenig biete er eine Geschichtstheo-
rie. "Wir« (die Generation der 1930er), waren, so sagt Hyppolite, gerade
an dieser Stelle ungerecht gegeniiber Bergson, dessen Einfluss auf »uns«
doch »so tief war« — vielleicht, weil dessen Philosophie »zu kontempla-
tiv« schien, »um auf die Erfordernisse unserer historischen Existenz zu
antworten«. Bergson bietet eben eher eine »Philosophie des Lebens als
der Geschichte«.” Mehrfach ist Hyppolite auf der Suche nach seiner Ge-
schichtstheorie gleichwohl auf diesen zuriickgekommen, auf die Ana-
lyse des Gedachtnisses in Materie und Geddchtnis. In ihr sah Hyppoli-
te (so Foucault) tatsiachlich ein Modell fiir die Geschichte des Denkens:
Die Gegenwart des historischen Denkens ldsst sich ebenso wenig von
der vom Historiker untersuchten Vergangenheit trennen, wie es Bergson
fur das Denken allgemein darstellt. Erinnerung und aktuelle Handlung,
Vergangenheit und Gegenwart bilden ein Kontinuum, und die Gegen-
wart ist darin die »aktuelle, freie Spitze einer Vergangenheit«, die »nichts
von ihrem Sein verloren hat«.!® Noch etwas macht Hyppolite in Bergson
sichtbar — die Theorie des Lebens als eine, die zugleich eine des Wissens
des Lebens von sich ist. Es geht hier um das Problem des >Bewusstseinss,
das Bergson allen Formen des Lebens zuspricht, um seine a-subjektive,
nicht-anthropozentrische Umformulierung des Problems des Geistes in
Lévolution créatrice. Die umgekehrte Anerkennung dessen, dass auch
der Mensch Subjekt und Objekt seines Wissens ist, die Identitdt der Ge-
nese von Leben und Denken ist bereits fiir Hyppolite eine der tiefsten
bergsonschen Ideen,!! bevor Canguilhem sie zum Ausgangspunkt sei-
nes Projektes macht. SchliefSlich hebt Hyppolite die Unterscheidung von
Raum und Zeit als Unterscheidung zweier wesensdifferenter Vielfalten
hervor, inklusive der These, die temporale Dimension vollziehe sich in

7 J. Hyppolite, Vie et existence d’apres Bergson, 490.

8 J. Hyppolite, Vie et existence d’apres Bergson, 489. Vgl. ders., Vie et philoso-
phie de I’histoire chez Bergson, in: Actas del Primer Congreso Nacional de
Filosofia, Vol. 2, Mendoza 1949, 915-921; ders., Henri Bergson et I’existen-
tialisme, in: Etudes bergsoniennes 2, Paris 1949, 208—215; und ders., Néant
et Existentialisme, in: Bergson et nous. Actes du Xe Congres des Sociétés de
Philosophie de Langue francaise 2, Paris 1960, 142-164.

9 J. Hyppolite, Sens et existence dans la philosophie de Maurice Merleau-Ponty
(1963), in: Ders., Figures de la pensée philosophique 11, Paris 1971, 731-758,
732. Vgl. auch ders, Henri Bergson et ’existentialisme.

10 M. Foucault, Jean Hyppolite, 1907-1968 (1969), in: Ders., Schriften I, 991—

998, 994.
11 J. Hyppolite, Vie et existence d’apres Bergson, 495.

162

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER RECHT VERSTANDENE BERGSON: NEULEKTUREN

Form einer »>Aktualisierung des Virtuellen<. Dies wird Deleuze zur Ker-
nidee Bergsons machen, die Philosophie der Differenz als Philosophie
standiger Differentiation.'? Kurz: Hyppolite hat seinen illustren Schiilern
Bergson neu aufgeschlossen. Seine Vorlesungen am College de France
Mitte der 1960er Jahre und seine Vortrage und Texte seit den spaten
1940ern sind die Basis jeder aktuellen Bergson-Lektiire in Frankreich.
Auch Maurice Merleau-Ponty hebt den erheblichen Unterschied zwi-
schen dem >recht« und >schlecht« verstandenen Bergson hervor. Seine An-
trittsvorlesung am Collége de France ist 1953 tiber weite Strecken ein
»Lob« der Philosophie Bergsons. Insgesamt hat Merleau-Ponty seit sei-
nem Eintritt in die Ecole Normale Supériore 1924 einen tiefen Bezug zu
diesem Autor.!3 Die bei Bergson kritisierten Dualismen seien, so stellt er
seither klar, nur ein Aspekt des Werkes, und nur der »einfachste. Es ist
jedenfalls weder der einzige noch der gultigste«. Oder wenn man Berg-
son vorwirft, er habe die Intuition gegen den Verstand »ausgespielt und
den Geist gegeniiber der Materie, das Leben gegentuiber dem blofSen Me-
chanismus«, so entstelle auch dies das bergsonsche Denken. Man treffe
damit den frithen Bergsonismus, nicht Bergson selbst.'* 1959, zum Ab-
schluss der ersten Bergson-Tagung Bergson et nous (anlasslich des too.
Geburtstages von Bergson, wihrend man den von Durkheim fast ver-
gafS, wie Lévi-Strauss berichtet") fiihrt Merleau-Ponty zudem vor, wie
man Bergson jetzt neu lesen kann —jetzt, da seine Gegner nicht mehr viel
vermogen. 1889, als Bergsons Dissertation erschien, habe man ihn noch
gar nicht verstehen konnen. Die bergsonsche Revolution, nicht mehr das

12 J. Hyppolite, Aspects divers de la mémoire chez Bergson (1949), in: Ders., Fi-
gures de la pensée philosophique 1, Paris 1971, 468—488.

13 Da es sich dabei v.a. um eine philosophische Debatte handelt und die Gesell-
schaftstheorie fiir Merleau-Ponty ein Randthema bleibt, kann dies hier (eben-
so wenig wie die Philosophie von Hyppolite oder Wahl) nicht vertieft werden.
Bergson-Kapitel finden sich in allen Werken und Vorlesungen (z.B. Uber den
Naturbegriff 1956/57, in: Ders., Die Natur. Aufzeichnungen von Vorlesungen
am College de France 1956-1960, Miinchen 2000: »Bergsons Ideen«, 81—
107). Dabei ist auch Merleau-Ponty zunichst skeptisch gegeniiber dem Dua-
lismus von Materie und Gediichinis (ders., L'union de I'dme et du corps chez
Malebranche, Biran et Bergson (1947/48), Paris 1978, 79—-114). Vgl. dazu S.
Costantino, Ldntuition comme lecture: Merleau-Ponty interpréte de Bergson,
in: C. Stangati (Hg.), Henri Bergson: esprit et langage, Sprimont 2001, 227—
240. Gilbert Simondon wird die skizzenhaften Andeutungen seines Lehrers
Merleau-Ponty zur Gesellschaftstheorie ausfalten, und zwar in tief bergson-
schem Sinne; insofern widmen wir uns unten ihm, nicht Merleau-Ponty selbst.

14 M. Merleau-Ponty, Lob der Philosophie (1953), in: Ders., Vorlesungen 1, Ber-
lin 1973, 15-50, hier 18-31.

15 ClL. Lévi-Strauss, Was die Ethnologie Durkheim verdankt (1960), in: Ders.,
Strukturale Anthropologie 2, Frankfurt/M. 1975, 57-62, 57.

163

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

>Ich denke< zum Ausgang zu nehmen, sondern ein »Selbst-sein, dessen
Zusammenbhalt auch eine Trennung ist«, war den Zeitgenossen unver-
standlich; ebenso wie die bergsonsche »Reduktions, die alle Dinge sub
specie durationis erneut betrachtet — auch das, was man Subjekt und Ob-
jekt nennt, sogar das, was als Raum bezeichnet wird«. Und ebenso we-
nig denkbar war den Zeitgenossen die durée, das Werden — die »Seins-
formen oder Strukturen wie die Melodie (Bergson sagt: Organisationen),
die nichts als eine bestimmte Art des Dauerns sind«, wobei diese >Dauer«
nun nicht nur Veranderung, Werden, oder Bewegung ist, sondern auch
das Sein selbst. Materie und Geddchinis schlieSlich erschien den Zeitge-
nossen »obskur«, da es aus der »Dauer« das gemeinsame Milieu machte,
in dem Geist und Korper ihre » Artikulation finden, weil die Gegenwart
und der Korper, die Vergangenheit und der Geist ... ineinander uber-
gehen«. Noch nie hatte man so das »rohe Sein der wahrgenommenen
Welt beschrieben «!'¢ Seit Evolution créatrice wird das Leben von Berg-
son — so stellt Merleau-Ponty weiter klar — als eines verstanden, das auf
einer »Ebene unter uns die Probleme stets anders 16st, als wir es getan
hatten«. Das Sein gleicht hier wenig dem menschlichen Geist; es ist ein
spontanes Sein, dasjenige, das die » Cartesianer nicht gesehen haben, weil
sie das Sein auf dem Grund des Nichts suchten und weil sie, wie Berg-
son sagt, des Notwendigen bedurften, um >das Nichtvorhandensein zu
besiegen««.'” In den Deux Sources schliefSlich erkennt Merleau-Ponty,
warum Bergson sich fiir das Leben und nicht die Geschichte interessier-
te: Weil es fiir ihn keinen Sinn der Geschichte gibt, kein »einmaliges Ge-
fiige, in dem gut und schlecht zusammenhalten«, vielmehr nur faktische
Gesellschaften, die allenfalls von den »Einbriichen der Mystik durchlo-
chert« sind. Bergson bleibt, so fasst Merleau-Ponty dessen Soziologie
zusammen, hinsichtlich des Individuums »zu optimistisch«, hinsichtlich
des Kollektivs »zu pessimistisch«, als dass er ein Geschichtsphilosoph
wire. Die Geschichte hat hier »keine eigene Substanz«, sie ist »eher eine
im Sande verlaufene Anstrengung«, ein » Notbehelf«. Im Ubrigen sei die
Idee des Ganzen fur Bergson genauso leer wie die des Nichts: Auch da-
her also konne die Geschichte keinen Sinn haben, da Bergson der Den-
ker der »radikalen Kontingenz« sei.'®

16 M. Merleau-Ponty, Bergson im Werden, 268f.
17 M. Merleau-Ponty, Bergson im Werden, 272f.
18 M. Merleau-Ponty, Bergson im Werden, 276f.

164

hittps://deLorg/10.5771/9783845277523-131 - am 02.02.2026, 00:54:47. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-131
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1  Der schlecht verstandene Bergson: Der Anti-Bergsonismus (Paul Nizan, Julien Benda, Georges Politzer)
	2  Bergsonianer wider Willen (Gaston Bachelard und Jean-Paul Sartre)
	3  Erste Bergsonianer (Maurice Hauriou und Eugène Dupréel)
	Eine vitalistische Theorie der Konventionen (Éugene Dupréel)

	4  Der recht verstandene Bergson: Neulektüren (Jean Wahl, Jean Hyppolite, Maurice Merleau-Ponty)

