372

Religion bei Adam Smith — mehr als ein kultureller Kontext

JORG ALTHAMMER UND BETTINA HOLLSTEIN'

Korreferat zum Beitrag von Benjamin M. Friedman

Bereits seit einiger Zeit findet der Einfluss religioser Ideen und religiés vermittelter
sozialer Praktiken auf gesellschaftliche und wirtschaftliche Ergebnisse wieder ver-
mehrt Aufmerksamkeit unter Wirtschafts- und Sozialwissenschaftlern. In den vergan-
genen Jahrzehnten ist deutlich geworden, dass auch in modernen Gesellschaften reli-
gi6s begriindete Normen und Werte ihren Einfluss auf gesellschaftliches Handeln
behalten und damit fiir die sozialen Ergebnisse relevant sind. So wurde die Vorstel-
lung, wonach die Aufklirung zur Sikularisierung einer Gesellschaft fiihren muss, als
wantireligioser Mythos® beschrieben, der seinen Ursprung vor allem in Polemiken
gegen reaktiondre Kleriker im Verlauf der franzdsischen Revolution hatte (vgl. Joas
2011: 26f). Und auch die Sikularisierungstheorie, wonach der gesellschaftliche Ein-
fluss religiéser Uberzeugungen im Zuge der Modernisierung notwendigerweise erodie-
ren muss, ist einer differenzierteren Betrachtung gewichen (vgl. Berger 1999). Und so
sehen wir seit einiger Zeit eine zunehmende Zahl von Veréffentlichungen, die sich mit
dem Einfluss der Religion auf das Wirtschaftswachstum, auf die Ausgestaltung der
sozialen Sicherungssysteme, das subjektive Wohlbefinden, die Spendenbereitschaft
und die gesellschaftliche Solidaritit beschiftigen.

Wihrend die gesellschaftliche Relevanz normativer — und mithin auch religiés vermit-
telter — Ideale auf die Ergebnisse sozialen Handelns intensiv erdrtert wird, findet eine
Diskussion des Einflusses religidser Uberzeugungen auf die 6konomische Theoriebil-
dung faktisch nicht statt. Der Wandel von der objektiven zur subjektiven Werttheorie,
die marginalistische Revolution oder die Frage nach dem Stellenwert von formalanaly-
tischer Theorie und experimenteller Wirtschaftsforschung werden weitgehend ohne
Bezugnahme auf philosophische oder theologische Uberlegungen abgehandelt. Eine
bemerkenswerte Ausnahme stellen die Arbeiten des Begriinders der Okonomik als
theoretische Wissenschaft, Adam Smith, dar. Eine der am intensivsten diskutierten
Fragen der Smith-Rezeption betrifft den Einfluss religidser Vorstellungen auf seine
Wirtschaftstheorie und damit auf den Wirtschaftsliberalismus insgesamt. Die zentrale
Kontroverse dreht sich dabei um den analytischen Stellenwert der ,,unsichtbaren

Prof. Dr. J6rg Althammer, Lehrstuhl fiir Wirtschaftsethik und Sozialpolitik, Katholische Univer-
sitit Eichstitt-Ingolstadt, Auf der Schanz 49, D-85049 Ingolstadt, Tel.: +49-(0)841-93721925, E-
Mail: joetg.althammer@ku.de, Forschungsschwerpunkte: Wirtschaftsethik, Sozialpolitik, Fami-
lienokonomik.

PD Dr. Bettina Hollstein, Max-Weber-Kolleg, Universitat Erfurt, Postfach 900221, D-99105
Etfurt, Tel: +49-(0)361-7372802, E-Mail: bettina.hollstein@uni-etfurt.de, Forschungsschwet-
punkte: Wirtschaftsethik und Umwelt, Ehrenamt und Zivilgesellschaft, handlungstheoretische
Fragestellungen, Korruption und Non-Profit-Sektor.

216.72.216.96, am 12.01.2026, 01:36:16. © Inhatt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-372

Hand®. Vertreter einer theologischen Lesart sechen in Smith zumindest einen Uber-
zeugten Deisten, wenn nicht gar einen moderaten Protestanten, dessen ,,unsichtbare
Hand“ ein Synonym fiir den Schépfungsakt Gottes ist. Durch die géttliche Vorsehung
werden die individuellen Interessen derart kanalisiert, dass eigennutzorientiertes Han-
deln zum Gemeinwohl fithrt. Befiirworter einer sikularen Smith-Rezeption erkennen
in der unsichtbaren Hand hingegen nur eine Metapher — Rothschild (2002: 116)
spricht gar von einem ,ironischen Scherz® — welche lediglich die Funktion hat, die
Stabilitidt spontaner Ordnungen vorldufig zu erkliren. Die ,unsichtbare Hand* wire
damit eine Umschreibung fiir soziale Evolution avant la lettre.

In seinem Beitrag eréffnet Benjamin Friedman zu dieser Frage eine neue, innovative
Perspektive. Er weist plausibel nach, dass die moralische Wertschitzung des eigen-
nutzorientierten Handelns bei Smith aus einer verdnderten Haltung innerhalb der
protestantischen Theologie resultiert, die von ihm aufgegriffen und rezipiert wurde.
Eigennutzorientiertes Handeln ist nicht mehr Ausdruck einer durch die Erbsiinde
verworfenen menschlichen Natur, sondern wird als gottliche Anlage im Menschen
verstanden, die in den heilsgeschichtlichen Schépfungsplan integriert ist.

Friedman kommt den Kritikern einer theistischen Smith-Rezeption an mehreren Stel-
len entgegen, indem er den theologischen Einfluss auf Smith allenfalls in seiner ,,pre-
analytic vision® verortet und mehrfach betont, Smith habe fir religidse Fragen wenig
Interesse gezeigt. Damit wird er jedoch der systematischen Bedeutung, welche die
Religion in Smiths Werk spielt, nicht gerecht.

Denn die Funktionsfihigkeit einer tiber Mirkte gesteuerten, dezentralen Wirtschaft
hingt nicht nur davon ab, dass die wirtschaftlichen Akteure ihre langfristigen Prife-
renzen korrekt wahrnehmen und umsetzen. Die Stabilitit des wirtschaftlichen Systems
setzt vor allem voraus, dass die einzelwirtschaftlichen Pline effizient aufeinander ab-
gestimmt werden. Dass diese Abstimmung unter stark idealisierten Bedingungen iber
ein System freier Preise erfolgen kann, wurde in geschlossener Form erst sehr viel
spiter im Rahmen der allgemeinen Gleichgewichtstheorie gezeigt. Bei Smith erfolgt
diese Abstimmung einzelwirtschaftlicher Pline durch die unsichtbare Hand, die somit
eine zentrale Stellung in seiner politischen Konzeption einnimmt. Und dass es sich bei
der invisible hand nicht nur um eine Umschreibung eines noch nicht als solchen erkann-
ten Prozesses sozialer Evolution, sondern um ein dezidiert teleologisches Weltbild
handelt, wird deutlich, wenn man die zahlreichen Hinweise auf die géttliche Schop-
fungsordnung in der Theorie der ethischen Gefithle (TEG) zur Kenntnis nimmt (vgl.
hierzu den Beitrag von Asslinder in diesem Heft sowie ausfithrlich Luterbacher-
Maineri 2008). Im fiinften Kapitel des dritten Teils geht Smith explizit auf die ,,allge-
meinen Regeln der Sittlichkeit® ein, die er ebenfalls als gottliches Gesetz versteht. Ex
zitiert an dieser Stelle ausfuhrlich Massillon, den katholischen Bischof von Clermont.
Die zahlreichen Verweise auf den gottlichen Schopfungsakt und darauf, das Gott
»uber unser Verhalten wacht, und [...] in einem kiinftigen Leben die Befolgung dieser
Gesetze belohnen und ihre Verletzung bestrafen wird“ (TEG 111, 5), weisen einen
deutlichen theologischen Standpunkt bei Smith aus und machen auch eine rein deisti-
sche Theologie eher unwahrscheinlich.

Die ,, Theorie der ethischen Gefithle® ldsst es zudem als fraglich erscheinen, ob man
eine so unmittelbare Verbindung zwischen Mandeville und Smith herstellen kann, wie

zfwu 17/3 (2016), 372-375 373

216.72.216.96, am 12.01.2026, 01:36:16. ©
untersagt, Nutzung des Inhalts Im fdr oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-372

374

das in der Theoriegeschichte generell und auch im Beitrag Friedmans geschieht. Zwar
ist die grundlegende Uberzeugung, wonach eigennutzorientiertes Handeln dem Ge-
meinwohl dienlich sein kann, beiden Autoren gemeinsam. Wihrend Mandeville je-
doch jedes menschliche Handeln als egoistisch motiviert ansieht und die sozial funkti-
onalen Ergebnisse egoistischen Verhaltens tber eine relativ rudimentir entwickelte
trickle-down Theorie begriindet, vertritt Smith eine wesentlich differenziertere Hand-
lungstheorie. Smith unterscheidet sehr wohl zwischen wohlverstandenem Eigeninte-
resse und sozial schidigendem Verhalten, das er auch explizit als ,,Laster” bezeichnet.
Im siebten Teil der Theorie der ethischen Geflihle kritisiert er im Unterabschnitt
,,Uber Systeme, welche jede sittliche Bindung aufheben* Mandevilles Position auf das
Schitfste. Er bezeichnet die Gleichsetzung von wohlverstandenem Eigeninteresse mit
lasterhaftem Verhalten als den ,,groBen Trugschluss von Dr. Mandevilles Buch®, als
einen Sophismus, mit dem er ,,seinen Lieblingsschluss [begriindet|, daf3 die Laster des
Einzelnen Wohltaten fiir die Allgemeinheit seien®.

Trotz dieser Kritikpunkte ist Friedmans Aufsatz ein wichtiger Beitrag fiir die Wirt-
schaftsethik. Seine Kernidee, den mentalitdtsgeschichtlichen Hintergrund mit Bezug
auf die wirkmichtigen religidsen Debatten zu rekonstruieren, ist eine in der Wirt-
schaftsethik bislang kaum verfolgte Strategie. Eine Ausnahme stellt die Untersuchung
von Gabriel Abend zum ,,moral background® dar (Abend 2014), in der er die ameri-
kanische Wirtschaftsethik — in dem Sinne der Vorstellungen davon, was in der Wirt-
schaft moralisch legitim ist — von 1850 bis 1930 untersucht. Dabei fokussiert er sich
auf lokale Praktiken, Institutionen, Narrationen sowie Traditionen, die den kulturellen
Charakter einer Gesellschaft an der Schnittstelle von Okonomie und Ethik prigen
(vgl. Abend 2014: 13).

Auch Max Weber hat auf die Bedeutung von Religion fiir den Geist des Kapitalismus
hingewiesen, wie Friedman selbst vermerkt. Allerdings grenzt sich Friedman von We-
ber ab in Bezug darauf, welche religiésen Ideen wirkmichtig wurden. In der Ge-
schichtswissenschaft ist die sogenannte Protestantismusthese, wie sie Weber im enge-
ren Sinne formulierte, allerdings schon seit lingerer Zeit aufgrund neuerer For-
schungsbefunde in vielen Teilen widerlegt (vgl. Reinhard 2006: 431ff. mit weiteren
Nachweisen). Die bleibende Bedeutung Webers liegt daher nicht in der genauen For-
mulierung dieser These, sondern in seinem Bestreben, die Rolle von Ideen — insbe-
sondere auch religiéser Ideen —, Interessen und Institutionen fiir gesellschaftlichen
Wandel auch in ihrer wechselseitigen Beeinflussung in den Blick zu nehmen. An die-
ser Stelle erscheint die Analyse von Friedman erginzungsbediirftig, da er nur auf die
Rolle von religiésen Ideen eingeht, aber nicht auf die Mechanismen, wie diese in Ver-
halten und Praktiken implementiert werden und ebenso wenig die Frage von Instituti-
onen thematisiert. Die Rolle der Institutionen — etwa der Kirchen, Universititen, Un-
ternehmungen oder Vereine — durften fiir die hier behandelte Frage nach der Art und
Weise, wie religidse Ideen sich im Bereich des wirtschaftlichen Handelns niederschla-
gen, von entscheidender Bedeutung sein. Diesbeziiglich kann etwa auf die von Weber
beschriebene Dynamik von Kirche und Sekte hingewiesen werden (vgl. Pettenkofer
2010: 181£f.). Wenn religidser Glaube auch Wirkungen fir das Handeln hat und wenn
Religion gar nicht ohne andere Menschen dauerhaft gelebt werden kann, dann stellt
sich die Frage der sozialen Organisationsform, also der Institutionalisierung von Reli-

216.72.216.96, am 12.01.2026, 01:36:16. ©
untersagt, Nutzung des Inhalts Im fdr oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-372

gion (vgl. Joas 2016: 12). Die Institutionalisierung religidser Ideen kénnte fiir den
Einfluss, den diese Ideen auf die 6konomische Theorie hatten und haben, von gréBe-
rer Bedeutung sein als die Ideen selbst. Zugleich erschépft sich die Rolle von Religion
nicht in den Aufgaben, die ihre Institutionen tibernehmen; vielmehr bleibt ein Sinn-
Uberschuss bestehen, der individuelles Handeln motiviert — wie das der Akteure der
Social-Gospel-Bewegung, die Friedman in seinem Beitrag erwihnt. Diese motivationa-
len Aspekte in eine Okonomik zu integtieren, die sich der Verbesserung des individu-
ellen und kollektiven Glucks verschrieben hat, ist ein Desiderat, auf das Friedman zu
Recht hinweist.

Vor diesem Hintergrund ist also das Bestreben von Friedman, die religidsen Ideen, die
die Entstehung der modernen Vorstellungen von Okonomie geprigt haben, zu be-
leuchten, sehr verdienstvoll — insbesondere angesichts der verbreiteten Vorstellung,
dass die Okonomik eine religions- oder gar wertfreie Wissenschaft sei, die sich durch
Mathematisierung den ,,wertfreien* Naturwissenschaften annihere. Allerdings zeigt
sich hier auch das weite Feld weiterer Forschungen, die mit Blick auf die religiésen
Praktiken, Institutionen, Narrationen und Traditionen, die die Okonomik geprigt
haben, méglich wiren.

Literaturverzeichnis
Abend, G. (2014): The Moral Background. An Inquiry into the History of Business
Ethics, Princeton and Oxford: Princeton University Press.

Berger, P. (1999): The Desecularization of the World: A Global Overview, in: P. Berger
(Hrsg.): The Desecularization of the World, Washington, S. 1-18.

Joas, H. (2011): Die Sakralitit der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrechte,
Berlin: Suhrkamp.

Joas, H. (2016): Kirche als Moralagentur?, Minchen: Késel.

Luterbacher-Maineri, C. (2008): Adam Smith — Theologische Grundannahmen. Eine
textkritische Studie, Freiburg: Herder.

Pettenkofer, A. (2010): Radikaler Protest. Zur soziologischen Theorie politischer Bewe-
gungen, Frankfurt a. M.: Campus.

Reinbard, W. (2006): Lebensformen Europas. Eine historische Kulturanthropologie,
Miinchen: Beck.

Rothschild, E. (2002): Economic Sentiments. Adam Smith, Condorcet, and the Enlight-
enment, Cambridge: Harvard University Press.

zfwu 17/3 (2016), 372375 375

216.72.216.96, am 12.01.2026, 01:36:16. ©
untersagt, Nutzung des Inhalts Im fdr oder In



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-372

