Christian Schwaabe

Politische Identitit und Offentlichkeit in der
Europiaischen Union. Zur Bedeutung der Identititsdiskurse
im »post-abendlindischen« Europa

Mit der Osterweiterung der EU, den Diskussionen um den vorerst gescheiterten
Verfassungsvertrag wie auch mit dem Streit tiber einen Beitritt der Tirkei ist die
Frage nach der europiischen Identitit Gegenstand breiter 6ffentlicher Debatten ge-
worden.! Die Antwort auf diese Frage ist ebenso umstritten, wie ihre Relevanz zu-
nehmend ins Bewusstsein riickt. »Um den Weg zum Zusammenwachsen des Konti-
nentes zu ebnen, muss Europa vor allem eine iiberzeugende Antwort auf die Frage
nach seiner Identitit geben, denn hierin liegt der Schlissel zur Erklirung der euro-
paischen Misere.«> Zugleich aber scheint das Konzept kollektiver Identitit nur
mehr sehr bedingt brauchbar zu sein.’ Wurde es nicht lingst »dekonstruiert,
sprachphilosophisch, soziologisch und sozialpsychologisch? Ist es nicht Relikt ei-
ner allzu einfach gedachten »klassischen« Moderne?

Dass es bei der Frage nach der Moglichkeit und den Bedingungen europiischer
Identitit(en) nichts Monolithisches und kaum noch Essentielles aufzudecken gibr,
ist der sinnvolle einschrinkende Beitrag »postmoderner« Kritik.* Eine vor allem po-
litische europdische Identitit, so soll im folgenden gezeigt werden, kann es gleich-
wohl geben — und zwar auch dann, wenn sie sich, in Einklang mit der Infragestel-
lung des klassischen nationalen Modells, weitgehend als eine »Leerstelle« erweisen
sollte. Freilich hat man dabei von einem anderen Konzept und auch von anderen
Erwartungen auszugehen, als dies in den meisten Debatten zum Thema bislang der
Fall ist. Die entscheidende politische Frage bleibt dabei, ob und in welchem Mafle

1 Vgl. zum Thema europdische Identitit einfiihrend: Reinhold Vichoff, / Rien Segers,
(Hg.), Kultur. Identitit. Europa. Uber die Schwierigkeiten Und Méglichkeiten einer
Konstruktion, Frankfurt a.M. 1999; Thomas Meyer, Die Identitit Europas. Der EU eine
Seele?, Frankfurt a.M. 2004.

2 Werner Weidenfeld, »Europa — aber wo liegt es?« in: ders. (Hg.), Enropa-Handbuch,
Bonn 2002, S. 15; fur Weidenfeld »erweist sich die schwache Identitat als die eigentliche
Achillesferse der Europiischen Union« (ebd., S. 16).

3 Vgl. Jurgen Straub, »Personale und kollektive Identitit. Zur Analyse eines theoreti-
schen Begriff« in: Aleida Assmann, / Heidrun Friese (Hg.), Identititen. Erinnerung,
Geschichte, Identitit 3, Frankfurt .M. 1998, S. 73-104; Helmut Berding, (Hg.), Natio-
nales BewufStsein und kollektive Identitdt, Frankfurt .M. 1995.

4 Bei Rifkin wird aus der postmodernen Not geradewegs eine europdische Tugend
gemacht: Die Europider hitten nach 1945 zu einem posttraditionalen Selbstverstindnis
gefunden, zu einem Verzicht auf alte Absolutheitsanspriiche und zu einer postnationa-
len Offenheit, die sich gerade positiv von der Identitit der USA absetze (Jeremy Rifkin,
Der europdiische Traum. Die Vision einer leisen Supermacht, Frankfurt a.M. 2004)

ZfP 52.]g. 4/2005

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

422 Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU

dem europiischen System unter den verinderten Bedingungen transnationaler Poli-
tik wie auch spitmoderner Identititskonstruktionen eine hinreichend stabile Legiti-
mationsbasis verschafft werden kann. Europa und die Europiische Union konnten
sich dabei nicht nur institutionell als Experimentierfeld einer verinderten Moderne
erweisen.

Cultural lag und europiisches nation-building — ein iiberholtes Konzept?

Betrachtet man die einschldgigen Eurobarometer-Daten,’ so scheint dem Mehrebe-
nensystem europaischen Regierens zunichst einmal eine Mehrebenen-Identitit zu
entsprechen: jeweils ca. 90 Prozent der Europier fihlen sich dem Land, dem Ort
und der Region, aus der sie kommen, verbunden — dagegen sagen das nur oder doch
immerhin 58 Prozent tiber Europa. Diese Verbundenheitsgefiihle bilden also keinen
Widerspruch — vielleicht sogar ein Stiick weit das, was sozialpsychologische Ansit-
ze der Identititsforschung »multiple Identititen« nennen. Sollen sie aber eine Rang-
folge ihrer Identititsvorstellungen angeben, so zeigt sich der nationale Bezug immer
noch als der bei weitem dominante: 87 Prozent der Europier fithlen sich ganz oder
tiberwiegend als Briten, Finnen oder Dinen. Ihr Verhiltnis zur EU ist pragmatisch,
niichtern und mehrheitlich verhalten positiv. Mit der EU verbinden die meisten vor
allem zweierlei: die Freiheit, ungehindert reisen, studieren und arbeiten zu konnen,
und den Euro. Mit einigem Abstand folgt auf dem dritten Platz »Frieden.

Freilich offenbaren die Daten auch, dass die meisten mit den Institutionen der
EU vergleichsweise wenig anfangen konnen, wenig tiber deren Bedeutung und
Funktionsweise sagen konnen. »Ein informierter und aufgeklirter Demos, der eine
zentrale Voraussetzung fiir einen demokratischen politischen Prozefl ist [...],
fehlt.«¢ Dass gerade hier, bei den im engeren Sinne politischen Einstellungen, Euro-
pa noch nicht recht bei den Biirgern angekommen ist, ja sich sogar weiter zu entfer-
nen scheint, bestitigt auch die zuriickliegende Europawahl: Es waren Wahlen, de-
nen groflenteils kein exropdiischer Wahlkampf vorausging, Wahlen weitgehend ohne
enropaische Offentlichkeit, »zweitrangige nationale Nebenwahlen« (Hix),” und als
solche von den nationalen Parteien instrumentalisiert.

Zweifelsohne gibt es in Europa ein cultural lag. Funktionale Integration und in-
tergouvernementale Kooperation sind der Mehrheit der Blirger und deren Selbst-
deutungen vorausgeeilt. Beim Aufbau der europiischen Institutionen einerseits und
bei der Europdisierung des Bewusstseins andererseits hat man es mit zwei sehr ver-
schiedenen, nicht synchronisierbaren geschichtlichen Geschwindigkeiten zu tun.
Identititsbildung ist eine Sache relativ langwieriger Gewohnung. Bis vor einigen

5 Vgl. European Commission, Eurobarometer 60. Public opinion in the European Union.
Autumn 2003, Februar 2004.

6 Markus Jachtenfuchs, / Beate Kohler-Koch, »Regieren und Institutionenbildung« in:
dies. (Hg.), Europdische Integration, Opladen 2003, S. 11-46, S. 40.

7 Vgl. Simon Hix, »Parteien, Wahlen und Demokratie in der EU« in: Jachtenfuchs / Koh-
ler-Koch (Hg.), Europdische Integration, aaO. (FN 6), S. 151-180.

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU 423

Jahren war das auch noch kein gravierendes Problem. Je weiter die Integration aber
voranschreitet, je erfolgreicher die EU ist, desto grofier wird diese Liicke — zunichst
jedenfalls. Im gleichen Zuge wachsen die Klagen und Sorgen iiber das Legitimati-
ons- und Demokratiedefizit der EU.® Legitimitat wird in Europa noch immer
hauptsichlich tiber die Nationalstaaten und ihre demokratischen Prozeduren herge-
stellt. Deren indirektes Legitimierungspotential, der Transfer der Legitimierung na-
tionaler Regierungen auf den Rat und damit auf die europiische Ebene, ist in den
Augen der Kritiker begrenzt. Die Parlamentswahlen in den Mitgliedstaaten, aus de-
nen die Regierungen hervorgehen, sind keine europiischen Wahlen, keine auf Euro-
pa ausgerichteten Wahlen. Es sind keine Wahlen, in denen konkurrierende Pro-
gramme europaischer Politik zur Diskussion gestellt werden. Man wird sogar sagen
konnen: Solange die entscheidenden europaischen Gremien, Ministerrat und Kom-
mission, nicht besser legitimiert sind, solange ist das Prinzip der Einstimmigkeit,
das oft beklagte Vetorecht, geradewegs zentral fiir die Legitimitat der dort getroffe-
nen Entscheidungen.” Mit Horeth kann man vor diesem Hintergrund dann sogar
von einem Legitimationstrilemma der EU ausgehen: Mit Blick auf die drei Dimensi-
onen der output-, input- und der intergouvernementalen Legitimitit misste beim
erreichten Stand der Integration die Erhohung der einen zur Senkung der anderen
fithren.!* Und dieses Trilemma liefSe sich so lange nicht durchbrechen, wie die Iden-
tititen der Europier immer noch primir national gepragt wiren.

Folgt man solchen Uberlegungen, dann scheinen insbesondere alle weiteren
Schritte der Vertiefung fragwiirdig. Folgt man zudem den Einsichten der klassi-
schen politischen Kulturforschung, dann erscheint als ebenso klar, dass sich die EU
nicht allein durch die Politik, die sie treibt, ausreichend wird legitimieren konnen.!!
Kosten-Nutzen-Kalkiile sind keine dauerhafte, belastbare Grundlage eines politi-

8 Die These vom Demokratiedefizit der EU ist indes keineswegs unumstritten. Sie wird
unter Hinweis auf zahlreiche Formen v.a. indirekter demokratischer Legitimierung
zuriickgewiesen; vgl.: Giandomenico Majone, »Europe’s Democratic Deficit« in: Exro-
pean Law Journal 4, Nr. 1 (1998), S. 5-28; Olaf Leille, Demokratie »auf europiiisch«.
Moglichkeiten und Grenzen einer supranationalen Demokratie am Beispiel der Europdi-
ischen Union, Frankfurt a.M. u.a. 1998; Sverker Gustavsson, »Defending the democratic
deficit« in: Albert Weale, / Michael Nentwich (Hg.), Political Theory and the European
Union. Legitimacy, Constitutional Choice and Citizenship, London / New York 1998,
S. 63-80; Fritz Scharpf, Regieren in Europa. Effektiv und demokratisch?, Frankfurt a.M.
/ New York 1999; sowie das Masstricht-Urteil des BVG: Bundesverfassungsgericht,
Entscheidungen des Bundesverfassungsgerichtes, Bd. 89, 17 (1993), S. 155-213; vgl. im
Uberblick: Manfred Schmidt, Demokratietheorien. Eine Einfiihrung, Opladen 2000, S.
425ff.; Beate Kohler-Koch / Thomas Conzelmann / Michele Knodt, Europdische Inte-
gration — Europdisches Regieren, Wiesbaden 2004, S. 1931f.

9 So Fritz Scharpf, »Demokratie in der transnationalen Politik« in: Ulrich Beck (Hg.),
Politik der Globalisierung, Frankfurt a. M. 1998, S. 228-253, S. 237.

10 Marcus Horeth, »Warum sich das Vereinte Europa mit der Demokratie schwer tut« in:
Internationale Politik und Gesellschaft 1 / 1998, 78-96; vgl. ders., »The Trilemma of
Legitimacy. Multilevel Governance in Europe and the Problem of Democracy« ZEI
Discussion Paper, C 11, Bonn 1998.

11 Zur These von der Selbstlegitimation durch Effizienz vgl. Scharpf, Regieren in Europa,
2a0O. (FN 8).

ZfP 52.]g. 4/2005

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

424 Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU

schen Systems. Die EU braucht nicht nur specific support, sondern auch diffuse
Unterstlitzung. Sie braucht ein europiisches Ethos und, als dessen Trager, einen eu-
ropdischen demos, der sich bewuft als ein solcher empfindet. Misste also auf euro-
paischer Ebene gelingen, was im 19. Jahrhundert auf einzelstaatlicher Ebene vorex-
erziert wurde: ein erfolgreiches nation-building?

Wer Letzteres, also das klassische nationale Identititsmodell, als conditio sine qua
non gelingender Systemstabilisierung unterstellt, fiir den wird die zweifelsohne re-
lativ schwache europiische Identitit zum gravierenden politischen Problem. Neben
das oben beschriebene Problem des Legitimitits- und Demokratiedefizits der EU
kann dann sogar die Vorstellung eines regelrechten Demokratiedilemmas treten. In
Kielmanseggs bekannter Formulierung: »die Europaische Union braucht demokra-
tische Legitimitit, aber sie ist nur in einem sehr begrenzten Mafle ,demokratiefa-
hig’«.!? Sie ist es nicht, weil ihr fehlt, was von vielen als Voraussetzung demokrati-
scher Politik betrachtet wird: ein europdischer demos: »Demokratie griindet sich
immer auf ein der Verfassung vorgegebenes, sich selbst als solches begreifendes kol-
lektives Subjekt.«!? Und im gleichen Sinne formuliert Hermann Liibbe seine Absage
an die Moglichkeit einer europdischen Identitit: »Das ,Volk’, ... das in Demokratien
als Subjekt der verfassungsgebenden Gewalt gilt, gewinnt seine Identitdt nicht erst
aus der Verfassung, die es sich gibt. Diese Identitit ist vielmehr ein vorkonstitutio-
nelles, historisches Faktum: durchaus kontingent, nichtsdestoweniger nicht belie-
big, vielmehr... indisponibel fiir diejenigen, die sich einem Volke zugehorig vorfin-
den.«!*

Man konnte diese oder ahnliche Erwartungen als konventionelle Position be-
schreiben. Sie findet sich vor allem auf Seiten der Euroskeptiker (die das Projekt ei-
nes »Europe-building« fiir unmoglich halten), aber auch auf Seiten iberzeugter Eu-
ropder (die ein solches Projekt gerne befordern wollen). Beide Seiten indes
tiberschitzen das Notige und verfehlen damit zugleich das Mogliche. Das liegt zum
einen — und banaler Weise — daran, dass die EU ein politisches Gebilde sui generis ist
und immer bleiben wird, das weder mit dem klassischen Nationalstaat noch mit der
Idee der Nation vergleichbar ist; und das liegt zum anderen daran, dass das Konzept
personaler wie auch kollektiver Identitit unter spitmodernen Bedingungen (und
gerade in Europa) nicht mehr im klassisch modernen Sinn unterstellt werden kann.

Das Identititskonzept in der »Spirmoderne«

»Warums, so fragt Kielmansegg weiter, »gibt es keine belastbare kollektive Identitit
der Europier als Europier? Die Antwort lautet: Es sind Kommunikations-, Erfah-
rungs- und Erinnerungsgemeinschaften, in denen kollektive Identitit sich heraus-
bildet, sich stabilisiert, tradiert wird. Europa, auch das engere Westeuropa, ist keine

12 Peter Graf Kielmansegg, »Integration und Demokratie« in: Jachtenfuchs / Kohler-Koch
(Hg.), Enropdische Integration, aaO. (FN 6), S. 49-83, S. 61.

13 Ebd., S.57.

14 Hermann Liibbe, Abschied vom Superstaat, Berlin 1994, S. 38f.

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU 425

Kommunikationsgemeinschaft, kaum eine Erinnerungsgemeinschaft und nur sehr
begrenzt eine Erfahrungsgemeinschaft.«!® Diese drei Dimensionen, auf die weiter
unten noch im einzelnen einzugehen sein wird und die eine Europiisierung von
Identititen jedenfalls nicht prinzipiell ausschlieflen, finden sich auch in den gingi-
gen Definitionen von kollektiver Identitit: Gemeint ist damit im allgemeinen das
»Wir«-Gefiihl einer Gruppe, ein »sense of belonging«, der auf geteilten Erfahrun-
gen und geteilten Deutungen aufbaut. Zumeist ist damit die Abgrenzung von ande-
ren Gruppen verbunden, die die Selbstwertschitzung des eigenen Kollektivs stirkt
und spezifische Loyalititen ermdglicht. Kollektive Identitit umfafit dabei insbeson-
dere das Moment des Gemeinschaftlichen neben dem »nur« Gesellschaftlichen. In
Gestalt der Idee der Nation gibt sie damit auch die lange Zeit dominante Antwort
auf die bange Frage nach dem »sozialen Band« (Durkheim), das die Mitglieder mo-
derner Gesellschaften zusammenhalten und die sich auflésenden vormodernen Lo-
yalititsbande ersetzen soll.

Nationen konnen als vorgestellte Gemeinschaften (Anderson) beschrieben wer-
den, die insbesondere in der spezifisch modernen Dialektik von Einheit und Diffe-
renz'® sowohl individuell wie auch politisch eine wichtige Orientierungs- und Inte-
grationsfunktion erfiillen. Nationalitit erscheint dann als »spezifischer Code der
Inklusion, mit dem Vergemeinschaftung sozial konstruiert wird und der sich in be-
stimmten historischen Situationen als angemessener als andere Codes erweist.«!”
Das Bekenntnis zur Nation ist dabei nicht ein Akt rationaler Wahl, sondern eine
Form emotionaler wie auch traditionaler Bindung und Orientierung. Gerade so
konnte sich die Nation im 19. und 20. Jahrhundert als tacit knowledge in den Ein-
stellungen und Hintergrundiiberzeugungen der Menschen relativ fest verankern. So
wirkten tberall in Europa kollektive Mythen, denen sich der Einzelne tatsichlich
kaum entzichen konnte, auf die Menschen ein. Als »aus der nationalen Geschichte
abgeleitetes Referenzsystem symbolischer Szenen und sinnsetzender Modelle, die

15 Kielmansegg, Integration und Demokratie , 2aO. (FN 12), S. 58.

16 Die Dialektik von Einheit und Differenz pragt, so Nassehi, als » basso continuo fast aller
Theorien der gesellschaftlichen Moderne« deren zentrale Fragestellungen, wie u.a. die
folgenden: »Wie kann in einer komplexen Welt, die sich als auflerordentlich differen-
ziert und heterogen darstellt und in der vormals miteinander verschmolzene Lebens-
und Funktionsbereiche radikal entzweit und entkoppelt sind, Einheit und Ausgleich
erreicht werden? [...] Wie 1if3t sich in einer sozialen Welt, in der Individuen mehr und
mehr auf sich selbst bezogen sind, so etwas wie Gemeinsinn, Interessenausgleich und
Konsens herstellen?« (Armin Nassehi, »Moderne Gesellschaft« in: Georg Kneer /
Armin Nassehi / Markus Schroer (Hg.), Klassische Gesellschaftsbegriffe der Soziologie,
Miinchen 2001, S. 208-245, S. 226f.).

17 Bernhard Giesen / Kay Junge, »Vom Patriotismus zum Nationalismus. Zur Evolution
der Deutschen Kulturnation« in: Bernhard Giesen (Hg.), Nationale und kulturelle Iden-
titit. Studien zur Entwicklung des kollektiven BewufStseins in der Neuzeit, Frankfurt
a.M. 1991, S. 256; »Codes« werden hier definiert als »raum-zeitlich ungebundene Sym-
bolkomplexe oder Deutungsmuster«. Sie ordnen und vereinfachen die uniiberschaubare
Vielfalt moglicher Weltbeziige und erzeugen durch ihre Reduktion von Komplexitit
eine situativ addquate, code-spezifische Orientierung, machen sinnvolles Handeln so
iberhaupt erst moglich.

ZfP 52.]g. 4/2005

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

426 Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU

infolge massenhafter Verbreitung durch Instanzen und Medien der Sozialisation je-
dem Mitglied der nationalen Gemeinschaft gegenwirtig sind«,'® vermochte die Idee
der Nation zur unumstrittenen Legitimationsidee der modernen Massengesellschaf-
ten zu werden. Das Imaginire und Konstrukthafte dieser Erfolgsgeschichte darf da-
bei nicht dazu verleiten, die so geschaffenen Gemeinschaften als »unechte Wir-
Gruppen« (die sie sind) wegen ihrer »Pseudo-Identititen« per se unter Ideologie-
verdacht zu stellen.”” Der Versuch, hier mit der nachweisbaren Erfindung die Her-
stellung von »Falschem« zu assoziieren, verkennt, dass alle Gemeinschaften, die den
Rahmen von face-to-face-Beziehungen sprengen, aus solchen »Pseudo-Identititen«
leben. Das gilt auch, aber keineswegs ausschliefflich fiir die Idee der Nation.®® Es
mag der Nation ein irrationaler Glaube zugrunde liegen — aber: »As long as men live
by what they believe to be true, their beliefs are real in their consequences.«?!

Dass das klassische Nationalmodell kollektiver Identitit auf die heutige (vor al-
lem europdische) Wirklichkeit aber tatsichlich nicht mehr ohne weiteres passt, hat
andere Griinde. Insbesondere zwei Entwicklungen spielen dabei eine wichtige Rol-
le. Zum einen ist ein historisch belehrtes Europa nach dem Krieg auf dem Wege po-
litischer Kooperation wenn auch nicht in ein postnationales, so doch in ein postna-
tionalistisches Zeitalter eingetreten. Insofern auch ist Europa durchaus eine
lernfihige »Erinnerungsgemeinschaft«, und bereits dies hat Bedeutung und Gehalte
nationaler Identititen verandert. Zum anderen haben die westeuropiischen Gesell-
schaften nach 1945 einen folgenreichen Individualisierungs- und Enttraditionalisie-
rungsschub erlebt, der die Grundlagen personaler Identitit nachhaltig verandert hat
— und damit auch die Konstitutionsbedingungen kollektiver Identitit.

Kollektive haben keine Identitit. Zwar konnen sie als kollektive Akteure auftre-
ten. Doch weder entspricht ihnen ein leibliches Substrat, noch 1}t sich von einer
»Kollektivpersonlichkeit« oder einer »Gruppenseele« sprechen. »Nur Individuen
konnen Identitit ausbilden. Gruppen koénnen dies nicht. Auch Gesellschaften (oder
,Nationen’) haben keine eigene Identitit.«?? Das heiflt nicht, dass es keine kollekti-

18 So die Definition kollektiver Mythen nach Marieluise Christadler, »Zur nationalpida-
gogischen Funktion kollektiver Mythen in Frankreich« in: Jiirgen Link / Wulf Wilfing
(Hg.), Nationale Mythen und Symbole in der zweiten Hilfte des 19.Jabrhunderts, Stutt-
gart 1991, S. 199.

19 So Straub ideologiekritisch mit Blick auf die ja gar nicht zu leugnende Gefahr »gewalt-
férmiger Homogenisierung« (Straub, Personale und kollektive Identitit, aaO. (FN 2),
S. 100ff.).

20 So auch Benedict Anderson in Auseinandersetzung mit dem diesbeziiglichen Stand-
punkt von Ernest Gellner (Ernest Gellner, Thought and Change, London 1964, v.a. S.
1691f.); vgl. Benedict Anderson, Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines erfolgrei-
chen Konzepts, Frankfurt a. M. / New York 1993, S.15f.

21 Dies die Formulierung des Thomas-Theorems bei Bendix (Reinhard Bendix, »Socio-
logy and Ideology« in: ders., Embattled Reason. Essays on Social Knowledge, New York
1970, S. 95-115, S. 98; vgl.: William I. Thomas, »The Definition of the Situation« in:
Jerome Manis / Bernard Meltzer (Hg.), Symbolic Interaction. A Reader in Social Psy-
chology, Boston 1972, S. 331-336, S. 331).

22 Reinhard Kreckel, »Soziale Integration und nationale Identitat« in: Berliner Journal fiir
Soziologie 4 (1994), S. 13-20, S. 14.

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU 427

ven Identititen geben konne. Doch sie verdanken sich der symbolischen Ausfor-
mung von Merkmalen und Bindungen, die den so verbundenen Individuen als Ge-
meinsamkeit erfolgreich zugeschrieben werden. »Unter einer kollektiven oder Wir-
Identitit verstehen wir das Bild, das eine Gruppe von sich aufbaut und mit dem sich
deren Mitglieder identifizieren. Kollektive Identitit ist eine Frage der Identifikation
seitens der beteiligten Individuen. Es gibt sie nicht ,an sich’, sondern immer nur in
dem Mafle, wie sich bestimmte Individuen zu ihr bekennen. Sie ist so stark oder so
schwach, wie sie im Denken und Handeln der Gruppenmitglieder lebendig ist und
deren Denken und Handeln zu motivieren vermag.«*

Eben diese Motivations- und Bindekraft kollektiver Identifikationsangebote hat
unter den Bedingungen der Spatmoderne (Giddens) einschneidend an Attraktivitit
und Lebendigkeit verloren. In den heutigen pluralistischen Gesellschaften, in denen
von einer relativ starken Homogenitit der Kollektive nicht mehr ausgegangen wer-
den kann, ist das enge Band geschlossener Gemeinschaften zunehmend durch losere
Formen des Mit- und Nebeneinander abgelost worden. Dass das alte gemeinschaft-
liche Wir im Identititshaushalt der Individuen an Bedeutung verloren hat, liegt ins-
besondere an der nachhaltigen Pluralisierung lebensweltlicher Beziige und Erfah-
rungshorizonte, an der Vervielfiltigung von Kommunikations-, Erfahrungs- und
Erinnerungsgemeinschaften (Kielmansegg), an denen die Individuen teilhaben. Fiir
die personale Identitit wird heute von einem »transitorischen« Charakter von Iden-
titit gesprochen,* vom Prozesscharakter stindiger, nie zu einem absolut festen
Kern gelangender Suchbewegungen. Man muf diese Verinderungen nicht als Auf-
16sung von Identitit in postmoderne »Polyphrenie« dramatisieren oder gar feiern;
und man kann prinzipiell durchaus noch mit Erikson von Identitit als der Einheit
und Namlichkeit einer Person ausgehen, welche auf die aktive, psychische Syntheti-
sierungs- oder Integrationsleistungen zuriickzufihren ist, durch die sich eine Per-
son der Kontinuitit und Kohirenz ihrer Lebenspraxis zu vergewissern sucht.?
Aber die Bedingungen und Ergebnisse dieser Bemtihungen haben sich geindert.
Das Selbst muf} unter dem wachsenden Eindruck von Kontingenz, Differenz und
Alteritdt, so Giddens, in einem Akt stindiger Unsicherheit reflexiv hergestellt wer-

23 Jan Assmann, Das kulturelle Gedichinis. Schrift, Erinnerung und politische Identitit in
friithen Hochkulturen, Miinchen 1992, S. 132.

24 Vgl. u.a.: Heiner Keupp, »Ambivalenzen postmoderner Identitit« in: Ulrich Beck / Eli-
sabeth Beck-Gernsheim (Hg.), Riskante Freibeiten. Individualisierung in modernen
Gesellschaften, Frankfurt a.M. 1994, S. 336-350; Heinz-Glinter Vester, »Verwischte
Spuren des Subjekts - Die zwei Kulturen des Selbst in der Postmoderne« in: Peter
Koslowski / Robert Spaemann / Reinhard Low (Hg.), Moderne oder Postmoderne? Zur
Signatur des gegenwiirtigen Zeitalters, Weinheim 1986, S.189-204.

25 Erikson definiert personale Identitit als »die unmittelbare Wahrnehmung der eigenen
Gleichheit und Kontinuitit in der Zeit und die damit verbundene Wahrnehmung, dass
auch andere diese Gleichheit und Kontinuitit erkennen« (Erik Erikson, Identitit und
Lebenszyklus, Frankfurt a.M. 1980, S. 18).

ZfP 52.]g. 4/2005

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

428 Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU

den. Traditionen werden rechtfertigungs- und begriindungsabhingig, das Leben der
»life politics« wird gleichsam zum Dauerexperiment.?¢

Dieser Projektcharakter spitmoderner Bastel- und Patchwork-Identititen” 1afit
diese als nur mehr limitiert, vorlidufig und fragil erscheinen.?® Der Verlust von tradi-
tionaler Orientierungssicherheit, das »disembedding« der Individuen aus stabilen
Beziehungen und auch die Schwichung alter kollektiver Wir-Identititen sind kei-
neswegs unproblematisch. Nicht nur Axel Honneth sieht in der Desintegration der
sozialen Lebenswelt eine »neue, riskante Schwelle der Individualisierung der Ge-
sellschaftsmitglieder«.?? Auch sei, so Honneth, noch kein postmetaphysisches
Aquivalent fiir die identititssichernden und kommunikationsstiftenden Funktionen
der zerfallenden Metaerzihlungen in Sicht. Damit drohe eine Fragmentierung des
einzelnen Subjekts wie auch eine Desintegration der Gesellschaft — und wohl nicht
zufillig geht mit beiden Entwicklungen eine »kompensatorische Uberthematisie-
rung des Selbst«, ja sogar die »Ersatzreligion des Selbst«*® einher, iiber die man
durchaus sehr kritisch urteilen kann. Wenn endlich die Postmoderne die Abkehr
von den alten »monomanischen Identititsschwiiren« und den »Ubergang zu einem
vielheitsfahigen Subjekt« mit »innerer Pluralititskompetenz« fordert,” so mag dies
fir viele zudem durchaus tiberfordernd sein. Allein, die Mitglieder spitmoderner
individualisierter Gesellschaften konnen sich eben diese Bedingungen ihrer Identi-
titsarbeit gar nicht selbst aussuchen. Fern von postmoderner Rhetorik® hat man
diese Folgen von Individualisierung soziologisch niichtern in ihren drei Dimensio-
nen in Rechnung zu stellen: Es sind dies die » Herauslosung aus historisch vorgege-
benen Sozialformen und -bindungen im Sinne traditionaler Herrschafts- und Ver-
sorgungszusammenhinge (,Freisetzungsdimension’), Verlust wvon traditionalen
Sicherbeiten im Hinblick auf Handlungswissen, Glauben und leitende Normen
(,Entzauberungsdimension’) und — womit die Bedeutung des Begriffes gleichsam in

26 »In posttraditionalen Gesellschaften haben wir keine andere Wahl, als zu wihlen, wer
wir sein und wie wir handeln wollen.« (Anthony Giddens, »Leben in einer posttraditio-
nalen Gesellschaft« in: Ulrich Beck / Anthony Giddens / Scott Lash, Reflexive Moder-
nisierung. Eine Kontroverse, Frankfurt a.M. 1996, S. 113-194, S. 142); vgl.: ders.,
Konsequenzen der Moderne, Frankfurt a.M. 1995.

27 Vgl.: Ronald Hitzler / Anne Honer, »Bastelexistenz. Uber subjektive Konsequenzen
der Individualisierung« in: Ulrich Beck / Elisabeth Beck-Gernsheim (Hg.), Riskante
Freiheiten. Individualisierung in modernen Gesellschaften, Frankfurt a.M. 1994, S. 307-
315.

28 Straub, Personale und kollektive Identitit, aaO. (FN 2), S. 82.

29 Axel Honneth, »Anerkennung und Differenz. Zum Selbstmif§verstindnis postmoder-
ner Sozialtheorien« in: Initial, 1. Jg (1990), Heft 7, S. 669-674, S. 669.

30 Vester, Verwischte Spuren des Subjekts, aaO. (FN 24), S. 190.

31 Vgl.: Wolfgang Welsch, »Subjektsein heute. Uberlegungen zur Transformation des Sub-
jekts« in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 39 / 1991, S. 347-365.

32 Was keineswegs bedeuten soll, die Brauchbarkeit »postmoderner« Identititsuntersu-
chungen in Frage zu stellen: vgl. dazu insb. Wolfgang Welsch, »Identitat im Ubergang«
in: ders., Asthetisches Denken, Stuttgart 1995, S. 168-200; Kenneth Gergen, »Die Kon-
struktion des Selbst im Zeitalter der Postmoderne« in: Psychologische Rundschau 41 /
1990, S. 191-199; Zygmunt Bauman, Liquid Modernity, Cambridge 2000.

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU 429

ithr Gegenteil verkehrt wird — eine nene Art der sozialen Einbindung (,Kontroll-
bzw. Reintegrationsdimension’).«*

Mit solchen Individuen a3t sich eine starke Wir-Gemeinschaft des alten Typs
kaum noch »vorstellen«. Und von kollektiver Identitat als einem »historischen Fak-
tum, »indisponibel fiir diejenigen, die sich einem Volke zugehorig vorfinden«
(Libbe), kann vor diesem Hintergrund ebenfalls nur noch bedingt die Rede sein.
Natirlich empfinden sich Deutsche immer noch als Deutsche. Doch sie sind als In-
dividuen gleichzeitig mit zu viel anderem beschaftigt, zumeist mit sich selbst. Das
Kollektive hat in threm Identitatshaushalt an Bedeutung verloren. Ein »vorgegebe-
nes, sich selbst als solches begreifendes kollektives Subjekt« (Kielmansegg) gibt es
nur mehr in der relativierten Form von Identititsdimensionen, die dem posttraditi-
onalen Individuum neben einer Vielzahl anderer, teils kompatibler, teils konkurrie-
render Identifizierungsmoglichkeiten zur Verfligung stehen. Fir das Projekt einer
europiischen Identitit bedeutet dies nun, dass das nation-building des 19. Jahrhun-
derts keine realistische Option sein kann. Zugleich bedeutet dies aber auch, dass Eu-
ropa sich am klassischen Konzept und Erfolg kollektiver Identititen auch gar nicht
messen lassen mufS. Dies scheint schliefllich auch zu bedeuten, dass die Suche nach
einer vorgegebenen »Essenz« Europas fiir seine politische Existenz weit weniger
wichtig wire, als es die konventionellen Kollektivititskonzepte unterstellen.

Kulturelle und politische Identitit

Die Infragestellung alter Vorstellungen kollektiver Identitit angesichts individuali-
sierter Burger und kultureller Pluralitit trifft sich mit jener republikanisch-verfas-
sungspatriotischen Position, die politische Identitit und Staatsburgerschaft schon
aus politischen und moralischen Griinden ohne Rickgriff auf vorpolitische Ge-
meinsamkeit verstehen will. Hier erscheint die Selbstandigkeit politischer Biirger-
lichkeit und die Prioritit prozeduraler Volkssouverinitit gegentiber anderen Identi-
titsdimensionen, seien sie religioser, ethnischer oder kultureller Art, nachgerade als
europiische bzw. westliche Errungenschaft. Mag es auch gemein-europiische Tradi-
tionen, Gemeinsamkeiten der Geschichte oder der Herkunft geben — Essenzen
gleich welcher Art sollen fiir die politische Existenz keine Rolle spielen. Insbeson-
dere auf Christentum und » Abendland« diirfe man sich bei Fragen politischer Legi-
timierung nicht beziehen.

»Jerusalem, Athen und Rom — das ist die charakteristische Spannung zwischen
Monotheismus, Wissenschaft und republikanischer Tradition, die der Westen aus-
halten muss, ohne zu versuchen, eins ans andere zu assimilieren.<** So formuliert
Jirgen Habermas als wohl bedeutendster Vertreter dieser Auffassung seine durch-
aus ausgewogene »nachmetaphysische« Philosophie, die in ihrer Bejahung der

33 Ulrich Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt a.M.
1986, S.206.

34 Jirgen Habermas, »Ein Gesprich iiber Gott und die Welt« in: ders., Zeit der Uber-
ginge. Kleine Politische Schriften IX, Frankfurt a.M. 2001, S. 173-196, hier S. 181.

ZfP 52.]g. 4/2005

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

430 Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU

Ideen von 1789 gleichwohl die Bestinde abendldndischer Tradition zu respektieren
sucht. Habermas anerkennt die Bedeutung dieser Bestinde; die politische Antwort
aber muf} darin liegen, den Eigensinn der jeweiligen Sphiren zu erhalten. Eine »Po-
litisierung der biblischen Botschaft« ist fiir Habermas ebenso gefihrlich wie »die
politisch-theologische Aushohlung des Vernunftkerns einer sikularisierten Politik«.
Die Gerechtigkeitsfragen der Politik wie auch der praktischen Philosophie miissen
ithren Figensinn verteidigen. Daran dndere auch die Tatsache nichts, dass noch die
sakularisierten, »nachmetaphysischen« Gerechtigkeitsvorstellungen nur auf dem
Boden abendlandischer Tradition und Geistesgeschichte sich herausbilden konnten.
»Ich will nur sagen, dass mich der Nachweis theologischer Erbschaftsverhiltnisse
nicht stort, solange die methodische Differenz der Diskurse erkennbar ist, solange
also der philosophische Diskurs der eigensinnigen Forderung einer begriindeten
Rede gehorcht.«?® Und, so ist hinzuzuftigen, solange demokratische Politik der ei-
gensinnigen Forderung nach volkssouveraner Legitimierung gehorcht.

Kollektive Identitit kann in dieser Perspektive — aus prinzipiellen Griinden wie
auch gerade im europaischen Falle — nicht mehr substantialistisch gedacht werden.
Man hat mit dem politischen Liberalismus das Faktum des Pluralismus (Rawls) an-
zuerkennen: pragmatisch als tatsichliche Pluralitit von Lebensstilen und Wertauf-
fassungen, philosophisch als nicht mehr versdhnbare Inkommensurabilitit der Vor-
stellungen vom guten Leben. Das soziale Band, so Habermas’ Uberzeugung,
kommt ohne konventionelle Imaginationen einer kulturellen Identitit oder gar Ho-
mogenitit aus. Uberzeugt davon, »dass der demokratische Prozess selbst die Aus-
fallbiirgschaft fiir die soziale Integration einer immer weiter ausdifferenzierten Ge-
sellschaft tibernehmen kann«, miisse man sich vom alten Identititsparadigma nur
endlich entschieden losen: »Ja, in pluralistischen Gesellschaften darf diese Biirde
nicht von der Ebene der politischen Willensbildung und der 6ffentlichen Kommu-
nikation auf das scheinbar naturwiichsige kulturelle Substrat eines vermeintlich ho-
mogenen Volkes verschoben werden.«* In Einklang mit den oben beschriebenen
Determinanten spatmoderner Identitatsarbeit tritt neben die Prozeduralisierung de-
mokratischer Legitimititsstiftung eine Verflissigung kollektiver Identitit: »wenn in
komplexen Gesellschaften eine kollektive Identitit sich bilden wiirde, hitte sie die
Gestalt einer inhaltlich kaum prajudizierten, von bestimmten Organisationen unab-
hingigen Identitit einer Gemeinschaft derer, die ihr identititsbezogenes Wissen
tiber konkurrierende Identititsprojektionen, also: in kritischer Erinnerung der Tra-
dition oder angeregt durch Wissenschaft, Philosophie und Kunst diskursiv und ex-
perimentell ausbilden.«’” Man miisste freilich zu den genannten » Anregern« wohl
insbesondere noch die Kulturindustrie hinzunehmen.

35 Ebd,S. 187.

36 Ders., Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie, Frankfurt a.M.
1996, S. 158f.

37 Ders., »Konnen komplexe Gesellschaften eine verniinftige Identitit ausbilden?« in:
ders., Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, Frankfurt a.M. 1976, S.92-
126, S.121.

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU 431

Diese Argumentation pladiert fiir eine politische und nicht fiir eine kulturelle
Identitidt Europas. Thomas Meyer stellt diese Unterscheidung in den Mittelpunkt
seiner Absage an das Projekt, Europa eine »Seele« zu verleihen. Kulturelle Identitit
umfaflt dabei »Werte, Uberlieferungen, Praktiken, Orientierungen, Symbole, Er-
zahlungen, kiinstlerische Hervorbringung und Formen des Alltagslebens [...], die
fur ein soziales Kollektiv und die Zugehorigkeit zu ihm als entscheidende Kriterien
gelten«.?® Politische Identitit dagegen meint staatsburgerliche Inklusion und Identi-
fizierung mit den demokratischen Grundwerten der Union — kurz gesagt: citizen-
ship. Fiir Meyer kommt allein die politische Identitit in Frage, zum einen weil die
kulturellen Identititen gerade in Europa viel zu unterschiedlich und vielschichtig
sind, und weil sie ohnehin einem steten Prozess der Pluralisierung unterliegen; zum
anderen weil andernfalls die Gefahr einer potentiell diskriminierenden Identititspo-
litik drohe. Im tibrigen sei die Entscheidung fiir die Bedeutung kultureller Differenz
im Politischen ist selbst eine politische Entscheidung.®

Gleichwohl sieht auch Habermas, dass diesseits diskurstheoretischer Gerechtig-
keitsfragen wie auch verfassungspatriotischer Wiinschbarkeit gerade fiir die Identi-
tats- und Selbstverstindigungsfragen »kulturelle Herkunft« und »kulturspezifische
Uberlegungen« von groflem Gewicht sind. Hier wird die »Integritit der Lebensfor-
men« bertihrt, »in die die personliche Lebensgestaltung eingebettet ist«.* Auch eine
Diskurstheorie der Moral muf$ »fiir den kulturellen Hintergrund individueller und
gruppenspezifischer Unterschiede hinreichend sensibel« sein. Mit Blick auf das
Problem der Integration von Minderheiten verweist dies beispielsweise auf das Ziel
einer »differenzempfindlichen Inklusion«, ein Ziel, das auch Habermas als durchaus
»prekir« einstuft. Mit Blick auf die kollektiven Identititsvorstellungen wirft es die
Frage auf, ob und wie viele Biirger bereit sind, die »Integritit« ihrer kulturell ver-
standenen Lebensformen dem politischen Primat tatsichlich unterzuordnen.

Dass die Position einer ausschliefllich politischen Identitit keineswegs von allen
Europiern geteilt wird, dass sie nicht nur prinzipiell eine gewisse Uberforderung
vieler nicht sonderlich politischer Biirger darstellt, sondern dass kulturelle Identi-
tatsvorstellungen fiir manchen durchaus noch eine wichtige Rolle fiir dessen kollek-
tives Zugehorigkeitsgefiihl spielen, wird in keiner Frage so deutlich wie in der nach
einem moglichen Beitritt der Ttirkei zur EU. Vor allem im Kontext dieser Frage tau-
chen denn auch - aller postmetaphysischen Vernunft zum Trotz — bestimmte »es-
sentialistische« Vorstellungen auf, ja scheinen so allererst wieder ins Bewuf3tsein zu
rlicken. In dieser lange Zeit verdriangten und unabhingig von der jeweiligen Positi-
on nur allzu wichtigen Debatte feiern u.a. das »Christentum« und das » Abendland«
eine bis vor kurzem kaum erwartete Wiederbelebung. Ob und in welchem Maf3e
solche Vorstellungen kultureller Identitit die vorherrschende politische Dimension
erginzen konnen oder werden, ist eine identititspolitisch spannende und durchaus

38 Meyer, Identitit Europas, aaO. (FN 1), S. 20.
39 Ebd.,S.47.
40 Habermas, Einbeziehung des Anderen, aaO. (FN 36), S. 172f.

ZfP 52.]g. 4/2005

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

432 Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU

offene Frage. Eines aber scheint dabei schon jetzt deutlich: Um »Christentum« und
»Abendland« in einem gehaltvollen und ernst gemeinten Sinn geht es dabei fast nie.

Verfolgt man die Tiirkei-Debatte, so fillt zunichst auf, dass die fiir viele Europi-
er in der Tat entscheidende Problematik insbesondere von den politisch Verant-
wortlichen lange Zeit sorgsam gemieden wurde: Gehort die Tiirkei zu Europa, zu
»uns«, oder trennt beide nicht eben doch die gar nicht zu leugnende unterschiedli-
che kulturelle Pragung. Dass diese durchaus heikle Frage zuweilen aus Griinden po-
litischer Korrektheit gar nicht erst zugelassen wird, hat Hans-Ulrich Wehler durch-
aus richtig beobachtet.*! Die Tiirkei scheint fiir nicht wenige »unsre eigne Frage als
Gestalt«* zu sein. Dass darin viele Ressentiments mitschwingen, dass hier kulturelle
Stereotype und Feindbilder flieflend ineinander tibergehen, mufl gerade denjenigen
die offene Debatte suchen lassen, der sich fiir Europa die oben beschriebene politi-
sche Identitit winscht. Er wird dann auf nicht wenige stofen, denen schon allein
»der Islam« Unbehagen verursacht, ein Gefihl der Fremdheit und der Bedrohung
der »Integritit ihrer Lebensformen« (Habermas). Diese Menschen wollen gar nicht
»differenzempfindlich« sein. Damit ist freilich zugleich die Gegenfrage aufgewor-
fen, worin denn eigentlich — auch ganz unabhingig vom moglichen Beitritt der Ttr-
kei — eine positiv bestimmte und breitenwirksam verinnerlichte kulturelle Identitit
Europas bestehen kénnte.

Betrachtet man die Kopenhagen-Kriterien und die entsprechenden Formulierun-
gen im Verfassungsentwurf, dann kommt man tiber den Habermasschen Verfas-
sungspatriotismus im Grunde nicht hinaus — bzw. die Frage nach dem europdischen
»Wir« bleibt schlicht offen. In Art. 1, Abs. 2 des Verfassungsentwurfs ist zu lesen:
»Die Union steht allen europiischen Staaten offen, die ihre Werte achten und sich
verpflichten, ihnen gemeinsam Geltung zu verschaffen.« Art. 2 definiert ganz im
Sinne einer politischen Identitit: »Die Werte, auf die sich die Union griindet, sind
die Achtung der Menschenwiirde, Freiheit, Demokratie, Gleichheit, Rechtsstaat-
lichkeit und die Wahrung der Menschenrechte.« Vorausgesetzt bzw. offen bleibt da-
bei die Bestimmung dessen, was einen »europdischen Staat« aufler diesen geteilten
Werten ausmacht. Ferner wird dabei implizit vorausgesetzt, dass diese Frage gerade
nicht allein auf der Ebene politischer Identitit beantwortbar ist.

Das post-abendlindische Europa und sein religios-kulturelles Erbe

Kulturelle Selbstbilder sind fiir die Klirung des Verhaltnisses zur Tirkei wie auch
des europdischen Selbstverstindnisses also nolens volens nicht vollstindig auszu-
blenden. Sofern es sich dabei um schlichte Ressentiments gegen das Fremde, Unver-

41 Hans-Ulrich Wehler, »Das Problem Tiirkei« in: Die Zeit, Nr. 38, 12.9.2002 (wieder
abgedruckt in: Volker Ulrich / Felix Rudloff (Hg.), Die EU-Erweiterung, Frankfurt
a.M. 2004, S. 104-109, hier S. 105).

42 In Theodor Diublers Hymne an Italien heifit das: »Der Feind ist unsre eigne Frage als
Gestalt.« Carl Schmitt hat sich in seiner politischen Theorie auf diese Sentenz bezogen.
Man sollte sich dieser — keineswegs weit hergeholten — gedanklichen Zusammenhange
auch in diesem Fall bewufit sein.

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU 433

standene handelt — wie dies unterhalb der Ebene intellektueller Diskurse tatsichlich
oft der Fall sein diirfte —, sollte man dem schon im Sinne einer zivilisierten politi-
schen Kultur nicht nachgeben. Wenn in diesem Fremdbild »Islam« indes vor allem
auf einen antiliberalen Fundamentalismus angespielt wird, dann ist man wiederum
bei den politischen Dimensionen des eigenen Selbstverstindnisses. Diese verbreitete
Position vertritt etwa Bassam Tibi, wenn er fiir eine »europiische Leitkultur« wirbt,
die sich um einen dezidierten Antifundamentalismus zu bilden hitte.”® In diesem
Zusammenhang warnt Tibi die Europier vor einer »kulturrelativistischen Selbstver-
leugnung« — denn so universalistisch die demokratischen Prinzipien Europas auch
angelegt seien, sie wiirden von vielen gerade nicht akzeptiert, sondern zum Teil ve-
hement bekampft. Das ist richtig, aber es ist eben Teil primir der politischen Kultur
Europas.

Wirde sich Europa hingegen als »christlicher Klub« verstehen wollen,* und soll-
te damit mehr gemeint und aufgerufen sein als die genannten Ressentiments oder
ein antifundamentalistischer Grundkonsens, dann tatsichlich ginge es um Kernele-
mente einer kulturellen Identitit, vielleicht sogar um die »Essenz« Europas. Hier
nun freilich ist eine Mehrheit der Europier in ihrer realen Existenz mittlerweile
denkbar weit entfernt vom »homo religiosus« des europaischen Mittelalters (Le
Goff).® War fir diesen die Transzendenz elementarer Bestandteil des eigenen Le-
bens und Grundlage seiner »mentalité religieuse«,* so ist das heutige Europa — an-
ders als z.B. die USA¥ — ein vergleichsweise unreligioser Kontinent geworden. Vor
allem fiir Deutschland trifft dies zu. Ja, nicht-religios (und — was ja indes wirklich
nicht dasselbe ist — antifundamentalistisch) zu sein oder doch zumindest die eigene
Religiositit eher zu verstecken als zu vertreten, das scheint mittlerweile weit eher
Spezifikum Europas zu sein. Der Streit um Rocco Buttiglione oder auch die tiefen
Ressentiments gegen das »fromme« Amerika des George W. Bush illustrieren, dass
Europa nicht nur religionsfern, sondern zuweilen »in Religionsdingen so feindselig
verkrampft ist«, dass »Religionsmisstrauen geradezu zum Identititsmerkmal, zum
Definitionskriterium des Europiertums wird«.* Ross merkt zurecht an, dass die

43 Vgl. Bassam Tibi, Europa obne Identitir? Leitkultur oder Wertebeliebigkeir, Miinchen
2002.

44 So u.a. die Position Wehlers (vgl. FN 41); scharf gegen diese Auffassung u.a. Ulrich
Beck, Der kosmopolitische Blick oder: Krieg ist Frieden, Frankfurt a.M. 2004, S. 247f.

45 Jacques Le Goff (Hg.), Der Mensch des Mittelalters, Frankfurt a.M. / New York 1989.

46 Marc Bloch, La société féodale, Paris 1968, S. 128.

47 Vgl. Huntington, der fir die Frage nach dem Kern amerikanischer Identitit — in Abset-
zung vom unreligios gewordenen Westeuropa — eben diese Religiositit in den Mittel-
punkt riickt: »America is different, and that difference is defined in large part by its
Anglo-Protestant culture and its religiosity. [...] Americans are overwhelmingly com-
mitted to both God and country, and for Americans they are inseperable.« (Samuel
P.Huntington, Who are we?¢ The challenges to America’s national identity, New York
u.a. 2004, S. 365).

48 Jan Ross, Glauben darf man alles. Das gilt sogar fiir Rocco Buttiglione. »Denn Europa
ist eine Rechtsgemeinschaft, kein Gesinnungsverein« in: Die Zeit, Nr. 45, 28.10.2004,
S.1.

ZfP 52.]g. 4/2005

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

434 Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU

hier manchmal durchscheinende »Idee von Europa als fortschrittlicher Gesinnungs-
gemeinschaft« dann auch die Idee des politischen Liberalismus und das Konzept ei-
ner politischen Identitdt verfehlen, ja gefihrden miisse. In jedem Fall aber ist Euro-
pa — im Guten oder Schlechten — mittlerweile eher ein heidnischer denn ein
substantiell christlicher Kontinent,* fiir den Papst Johannes Paul II nicht weniger
als die grofle Anstrengung einer Rechristianisierung forderte.”® Vor diesem Hinter-
grund 1aft sich redlicher Weise weder ein »christliches Argument« gegen die Tiirkei
ableiten noch ein mehrheitsfihiger Baustein kultureller europaischer Identitit.

Wias fiir das christliche Selbstverstindnis Europas gilt, das gilt noch mehr fiir das
grofle (hoch-) kulturelle Erbe des » Abendlandes«: Es taugt nicht zur massenhaften
Selbstvergewisserungs- und Identifikationsbasis, so sehr es Pflege und Beforderung
verdient. Das liegt zum einen schlicht daran, dass es sich hierbei um ein Elitenpro-
jekt handelt — immer gehandelt hat und immer handeln wird. Das liegt zum anderen
aber am Wesen dieses »Erbes« selbst, wie Rémi Brague es sehr treffend beschrieben
hat: Es sperrt sich gegen jeden Versuch, es als Besitz, als sicheres Haben zur Grund-
lage einer vorgefundenen Identitit zu machen. Insofern ist es gar kein »Erbe«; und
insofern auch kann es, so Brague, keine europiische »kulturelle Identitit« geben.
Die »voie romaine« Europas, das ist die Haltung des Sich-Aneignens von Fremdem,
schon vor uns Gewesenem, und diese Haltung verweist auf eine »exzentrische Iden-
titat«: »Europa ist nichts anderes als eine bestindige Bewegung der Selbsteuropai-
sierung.« Und darin steht das, was man als kulturelles Erbe FEuropas bezeichnen
kann, gerade allen offen, nicht nur den in Europa Geborenen. »Ich mochte mich
nun den Europiern zuwenden und ihnen sagen: ,Ihr existiert nicht!” Es gibt keine
Europder. Europa ist eine Kultur und nicht blof} ein Ensemble von Praktiken oder
Gewohnheiten z.B. in der Erndhrung oder Kleidung. Kultur besteht darin, dass man
an sich arbeitet, dass man sich selber gestaltet, dass man das, was tiber einen hinaus-
geht, sich anzuverwandeln sucht. Folglich kann Kultur nicht geerbt werden. Sie
mufl vielmehr von jedem errungen werden. Man kann nicht als Europaer geboren
werden; man kann daran arbeiten, es zu werden.«’! Man mag beklagen, dass nur all-
zu wenige an dieser Kultur »arbeiten<; ihre politische Instrumentalisierung aber
wiirde dem Geist dieses »Erbes« gerade zuwiderlaufen.

Endlich erscheint insbesondere auf kultureller Ebene gerade die oft beschworene
Pluralitit Europa weit stirker zu kennzeichnen als es jedenfalls ein Identititskon-
zept vorgefundener und vorpolitischer Homogenitit unterstellen miisste. Nationale
und regionale Prigungen spielen dabei (immer noch) ein wichtige Rolle. Der »Geni-

49 Burkhard Miller, »Wir sind Heiden. Warum sich Europa nicht auf christliche Werte
berufen sollte« in: Siiddeutsche Zeitung, 24./25. April 2004; vgl. Herbert Schnidelbach,
»Jenseits des Christentums. Das Profane ist unser Schicksal« in: Siddeutsche Zeitung,
12./13. Juni 2004.

50 Papst Johannes Paul II, Ecclesia in Europa. Nachsynodales apostolisches Schreiben, Vati-
kan 2004.

51 Rémi Brague, »Die Geschichte der europiischen Kultur als Selbsteuropiisierung« in:
Tumult, Band 22 (1996), S. 94-100, S. 98; vgl. ders., Europa. Eine exzentrische Identitit,
Frankfurt a.M. 1993.

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU 435

us Europas«, so Edgar Morin, liegt im »Dialog innerhalb der Vielfalt, der letztlich
den Wandel bewirkt«.?? Dies berticksichtigend gibt es natiirlich durchaus europai-
sche Gemeinsamkeiten, die im Vergleich zu anderen Kulturkreisen gar nicht zu
leugnen sind. Und diese kdnnen im Identititshaushalt europiischer Individuen sehr
wohl eine womoglich grofie Rolle spielen. Das konnen sie freilich auch dann, wenn
die Betreffenden ihr Identititsverstindnis noch immer eindeutig national definieren
— oder regional, oder kosmopolitisch.

Vor diesem Hintergrund hatte der Verfassungskonvent mit seinen eher vagen Be-
zugen zu kultureller und religioser Herkunft am Ende keineswegs einen faulen, in-
haltsarmen Kompromif§ gefunden, sondern die reale Pluralitit Europas adiquat er-
fasst. Die eklatante Uneinigkeit nicht nur der Konventsmitglieder und
beispielsweise der heftige Streit um den Gottesbezug haben in aller Deutlichkeit vor
Augen geftihrt, dass das »post-abendlindische« Europa sein buntes Erbe politisch
nicht instrumentalisieren sollte — und, mangels Konsens, gar nicht kann. Die Priam-
bel beschreibt den Kontinent Europa folgerichtig als »Trager einer Zivilisation, die
von den Werten des »Humanismus« gepragt ist. Zu dem, was womoglich kulturelle
»Identitit« sein konnte, heifit es vorsichtig, man »schopfe« aus den »kulturellen, re-
ligidsen und humanistischen Uberlieferungen Europas, deren Werte in seinem Erbe
weiter lebendig sind und die zentrale Stellung des Menschen und die Unverletzlich-
keit und Unverauferlichkeit seiner Rechte sowie den Vorrang des Rechts in der Ge-
sellschaft verankert haben«. Entscheidend ist schon hier das Politische, das sich
dann auch in den oben bereits angefiihrten »Werten der Union« (Art. 2) konkreti-
siert. Dass die Union, wie es in Art. 3 heifit, den »Reichtum ihrer kulturellen und
sprachlichen Vielfalt« als schiitzenswertes Gut betrachtet, verweist weit eher auf die
Idee des politischen Liberalismus denn auf den Kern einer kulturellen Identitat.
Identititskonstituierend scheint vielmehr die »Gewissheit, dass die Volker Europas,
wiewohl stolz auf ihre nationale Identitit [!] und Geschichte, entschlossen sind, die
alten Trennungen zu tiberwinden und immer enger vereint ihr Schicksal gemeinsam
zu gestalten« (Praambel). Und das in der Tat scheint der sinnvolle Ausgangspunkt
und Kern eines historisch belehrten politischen Projektes zu sein, der zugleich Kern
einer tiberwiegend, aber nicht ausschlief8lich politischen Identitit sein kann.

Europa ist ein post-abendlindischer Kontinent. Dies einzugestehen, ist ein Gebot
nichterner intellektueller Redlichkeit.® Fiir eine Mehrheit der Europier spielt das,
was mit Abendland gemeint sein konnte, beziiglich ihrer eigenen — personalen wie
auch kollektiven — Identititsvorstellungen keine oder keine bedeutsame Rolle. Dass
sich das heutige Europa nach dem Abendland weif}, bedeutet indes auch: Es ist in
thm durchaus vieles von jenem alten Herkommen aufgehoben, es ist Europa ohne
dieses Herkommen (wie auch seiner Negationen) in vielem gar nicht zu verstehen.
Und: Europa mit eben diesen seinen Prigungen ist der einzige »post-abendlindi-
sche« Kontinent — auch dies durchaus ein Proprium. Es wird einigen auch kiinftig

52 Edgar Morin, Exropa denken, Frankfurt a.M. / New York 1991, S. 128.
53 Und diejenigen, die um den Erhalt der abendlandischen Essenz ringen, bestitigen die-
sen Befund in ihren zeitkritischen Diagnosen ja nur allzu deutlich.

ZfP 52.]g. 4/2005

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

436 Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU

Ansporn sein, dieses Europa sich anzuverwandeln, »daran zu arbeiten, es zu wer-
den« (Brague). Aber fir die genannte Mehrheit spitmoderner Europier spielt ande-
res eine Rolle, wenn mit Assmann nach den lebendigen Dimensionen von Gemein-
samkeit und »Wir-Identitit« gefragt werden soll.

Lebendige Gemeinsamkeiten — Versatzstiicke einer Mebrebenenidentitit

Sowohl die besonderen Bedingungen spatmoderner Identititskonstitution als auch
die Vielfalt kultureller Identititsbeziige in Europa lassen die Suche nach einem har-
ten und verldsslichen Kern europiischen Wir-Bewusstseins als anndhernd aussichts-
los erscheinen. Insofern scheint Libbe recht zu behalten: Ein indisponibles, vorge-
fundenes europiisches Wir gibt es nicht. Doch Liibbe 1t dabei nicht nur die
Einsichten der Identititsforschung aufler Acht, die sich von solch monolithischen
Vorstellungen zu recht verabschiedet hat; er scheint auch die sehr wohl feststellba-
ren Prozesse der Europiisierung der letzten Jahrzehnte zu unterschitzen. Will man
deren identititsstiftendes Potential erfassen, so darf man freilich nicht das alte natio-
nalstaatliche Modell zugrunde legen: In Analogie zum System des Regierens im eu-
ropiischen Mehrebenesystem, das sich zu einem »multi-level system of governance
sui generis«** entwickelt hat, 1afit sich nur mehr von einem In- und Nebeneinander
europiischer »Mehrebenenidentititen« sprechen, das zum einen europiisierte Mo-
mente ebenso umfafit wie nationale, regionale und auch global/kosmopolitische,’
das zum anderen aber auch nicht auf die von manchen gewiinschte Form einer akti-
ven europiischen citizenship hinauszulaufen scheint. Vielmehr sind es zwei Dimen-
sionen bereits erfahrbarer und vor allem lebendiger europiischer Gemeinsamkeiten,
auf denen das politische Projekt europiischer Identitit durchaus aufbauen kann: die
grofienteils alltags- und lebensweltlichen Formen von Europiisierung, die ein zwar
vorpolitisches, aber keineswegs essentialistisches europiisches Bewufitsein befor-
dern; und jene Dimension des historischen Lernprozesses, der Europa durchaus als
»Erinnerungsgemeinschaft« (Kielmansegg) erscheinen laf3t.

Die alltags- und lebensweltlichen Formen von Europdisierung werden sowohl
von den Anhingern einer starken politischen wie auch von denjenigen einer gehalt-
vollen kulturellen Identitit zumeist gering achtet. Verzichtet man hingegen auf ide-
alistische Verzeichnungen der real existierenden demoi in heutigen Demokratien,
dann stof8t man hier auf eine ganze Reihe europiischer Selbstverstindlichkeiten, in
denen sich viele Biirger bereits eingewohnt haben und die deren Wahrnehmung
auch des Politischen nachhaltig prigen. Zumal in den jiingeren Generationen ist Eu-

54 Vgl. Jachtenfuchs / Kohler-Koch, Regieren und Institutionenbildung, aaO. (FN 6).

55 Wie Winfried Loth — ganz in Einklang mit dem Verfassungsvertrag — zurecht betont hat,
kann es bei der erwiinschten Europiisierung von Bewuf$tsein nicht darum gehen, »nati-
onale durch europiische Identititen zu ersetzen, sondern darum, die europiische
Dimension von Identitit starker ins Bewufitsein zu riicken« (Wilfried Loth, »Die Mehr-
schichtigkeit der Identititsbildung in Europa. Nationale, regionale und europiische
Identitit im Wandel« in: Ralf Elm (Hg.), Europdische Identitit: Paradigmen und
Methodenfragen, Baden-Baden 2002, S. 93-109, S. 103).

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU 437

ropa lingst zu einer lebensweltlichen Selbstverstindlichkeit geworden®. Diese le-
bensweltliche Aneignung Europas geschieht vor allem auf dem Gebiet der low cul-
ture und des Konsums, der Freizeitaktivititen und des Tourismus, des kulinarischen
Austausches und der europiischen Fufiball-Wettbewerbe, der Erasmusprogramme
und Stidtepartnerschaften. Hier wird Europa als »Lebensgefiihl« erfahrbar, das
freilich nicht zuletzt durch seine regionalen und nationalen Eigenheiten und feinen
Unterschiede attraktiv wirkt. Dass sich die nationalen Negativ-Stereotype des 19.
Jahrhunderts dieserart verharmlost haben, ist der grofie zivilisatorische Fortschritt
des post-nationalistischen Furopa. Zu den greifbaren Formen europiischer Erfah-
rungsgemeinschaft gehort desweiteren auch der Euro, der sich durchaus zur »Miin-
ze der Identitit« (Weidenfeld) entwickelt hat: Die gemeinsame Waihrung ist »die
ebenso symbolische wie alltiaglich-praktische Bindung, die kiinftig das Aufeinan-
derangewiesensein der Europier sinnfillig erfahren lassen kann«.%’

Die vielfiltigen europidischen Verflechtungen, die durch berufliche und private
Mobilitdt befordert werden, die die transnationalen Begegnungen und Kontakte er-
hohen und die die Differenzen gesellschaftlicher und auch mentaler Strukturen ab-
schleifen helfen, haben lingst eine »europiische Gesellschaft« entstehen lassen, die
bei allen verbleibenden Unterschieden die nationalen Gemeinschaften doch erheb-
lich relativiert haben.® Die zunehmende »Transnationalitit der Lebensstile«, die in
bescheidenerer Gestalt durchaus nicht nur auf Eliten beschrinkt ist, kann, so Loth,
indirekt auch fiir das politische Gemeinschaftsbewusstsein von sehr grofier Bedeu-
tung sein® — ganz im Sinne des transaktionalen Integrationsansatzes von Karl W.
Deutsch. Wenn Jospin Europa als attraktives »Gesellschaftsmodell« bezeichnet und
dabei Gemeinsamkeiten einer »europaischen Lebensweise« hervorhebt,* so ist eben
dies im genannten Sinne durchaus als Kern einer »kulturellen« Identitit zu verste-
hen. Dass diese geteilte »Lebensweise« eine eher vage Grundlage darstellt, tut dem
zumindest insofern keinen Abbruch, als sie fiir spitmoderne Individuen gerade des-
halb, ja nur so in ihre »life politics« (Giddens) integrierbar zu sein scheint. In ande-
rer Hinsicht wirft diese — aus Sicht politischer und intellektueller Avantgarden ge-
wiss beklagenswerte — »Beildufigkeit« einer recht unpolitischen Europiisierung

56 Ulrich Sarcinelli / Michael Hermann, »Europa in der Wahrnehmung junger Menschen —
Bedingungen und Konsequenzen fiir Politikvermittlung und politische Bildungsarbeit«
in: Aus Politik und Zeitgeschichte B 25-26/98, S. 10-17, S. 10.

57 Weidenfeld, Europa — aber wo liegt es?, aaO. (FN 2), S. 31.

58 Vgl.: Hartmut Kaelble, Auf dem Weg zu einer europiischen Gesellschaft. Eine Sozialge-
schichte Westeuropas 1880-1980, Miinchen 1987; ders., »European Integartion and
Social History since 1950« in: Paul Michael Lutzeler (Hg.), Europe after Maastricht.
American and European Perspectives, Oxford 1994, S. 89-111; Robert Picht, »Les socié-
tés européennes entre diversité et convergence. Propositions pour I’approfondissement
de 'approche comparative dans les études européennes« in: Léonce Bekemans / Robert
Picht (Hg.), European Socities between Diversity and Convergence, Bruges 1993, S. 35-
90.

59 Loth, Die Mehrschichtigkeit der Identititsbildung in Europa, aaO. (FN 55), S. 108.

60 Lionel Jospin, »Europa schaffen, ohne Frankreich abzuschaffen« in: Frankfurter Rund-
schau, 5.6.2001.

ZfP 52.]g. 4/2005

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

438 Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU

aber sehr wohl Fragen auf: Weisen die genannten lebensweltlichen Erfahrungen, als
Teil der grofleren western civilization wie auch einer zunehmend globalen Kultur,
nicht weit tiber Europa hinaus?¢! Sind sie einheitlich genug und zugleich zumindest
insofern politisch instrumentalisierbar, als sich aus ihnen wenigstens einige poli-
tisch-kulturelle Grunddispositionen und -einstellungen herausdestillieren lieflen,
etwa in Gestalt eines »European Creed«, eines Sets geteilter mentaler Prigungen
und sozio-kultureller Wertmuster?$? Sind gerade hier aber die »europdischen Diffe-
renzen« (Bohrer) nicht immer noch gewichtiger als die gesamteuropiischen Ge-
meinsamkeiten ?’

Man hat diese kritischen Fragen ernst zu nehmen und kann gleichwohl davon
ausgehen, dass die geschilderte »kulturelle« Grundlage Europas durchaus hinrei-
chend stabil geworden ist, um als Referenzpunkt eines gemeinsamen politischen Be-
wufltsein zu fungieren. Dass von einem solchen politischen Bewufitsein tatsichlich
bereits gesprochen werden kann, liegt nun vor allem an jener Dimension kollekti-
ven Bewusstseins, die Kielmansegg doch erheblich unterschitzt: der einer europai-
schen »Erinnerungsgemeinschaft«. Diese besteht inhaltlich in den Lehren, die die
Europder aus ihrer eigenen nationalistischen und bellizistischen Vergangenheit ge-
zogen haben. Und sie dirfte auch kiinftig entscheidenden Anteil daran haben, die
erreichte Integration Europas jedenfalls nicht wieder gefihrden zu wollen. Die Be-
deutung dieses formalen ex-negativo-Arguments fir Europa kann kaum tber-
schitzt werden. Der geteilte europiische Erfahrungshorizont hat nach 1945 in
wichtigen Dimensionen auch zu einer geteilten Selbstwahrnehmung der gemeinsa-
men Geschichte gefiihrt. Es ist richtig: Europdische Geschichte war lange Zeit Ge-
schichte der Nationalstaaten, und ist es auch heute noch in erheblichem Mafle.
Doch auch hier darf man die »vorgefundenen« historischen Bestinde (Libbe) nicht
als »indisponible« Groflen missverstehen. Kollektives Erinnern als (Re-) Konstruk-
tionsarbeit andert sich, und es andert darin immer auch die Vergangenheit selbst.

61 In diesem Sinne verhalten skeptisch, verortet Miinch das Projekt einer europaischen
Identitit zwischen den nationalen, regionalen wie auch globalen Dimensionen und Pro-
zessen des kulturellen Wandels (vgl. Richard Minch, Das Projekt Europa. Zwischen
Nationalstaat, regionaler Autonomie und Weltgesellschaft, Frankfurt a.M. 1993, v.a. S.
276ff. und 318ff.).

62 U.a. Habermas verweist hier auf ein spezifisch europiisches Wertmuster, »das privaten
Individualismus mit 6ffentlichem Kollektivismus auf einzigartige Weise kombiniert«
(Habermas, »Braucht Europa eine Verfassung?« in: Zeit der Ubergiinge, aaO. (FN 34),
S. 104-129, S. 110); dieses erkennbar »sozialdemokratische« Wertemuster liefe sich
dann natiirlich sehr schén von dem Muster absetzen, das noch heute die politische Kul-
tur und die Mentalititen der USA nachhaltig pragt (vgl. u.a. Seymour Martin Lipset,
American Exceptionalism. A Double-Edged Sword, New York / London 1997); dhnlich
und stark zustimmend das postmodern-sozialdemokratische Bild europaischer Menta-
litat bei Ritkin, Der europdische Tranm, aaO. (FN 4).

63 Bohrer hat dies am Beispiel der ganz unterschiedlichen politischen Kulturen und Men-
talitdten in England, Frankreich und Deutschland sehr deutlich herausgearbeitet: Karl
Heinz Bohrer, »Die europiische Differenz. Epitaph auf eine deutsche Utopie« in: Eur-
opa oder Amerika? Zur Zukunft des Westens, Sonderbeft Merkur, 54. Jg. (2000), Heft 9/
10, S. 991-1003.

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU 439

Folgt man Maurice Halbwachs, so kommt es dabei je nach Mafgabe aktueller Er-
fordernisse und Praferenzen zu je neuen Aneignungen von Vergangenheit.*
Natiirlich bleiben die nationalen Erinnerungskulturen gleichwohl wirksam: Eng-
linder und Deutsche werden den 8. Mai 1945 immer unterschiedlich erinnern; und
das diesbeziigliche deutsch-englische Befremden wird wohl ebenfalls auf absehbare
Zeit bestehen bleiben — es wird sich jedenfalls so lange halten, wie es den meisten
Deutschen aus englischer Sicht an der Sensibilitit fehlt fiir die Art, die Bedeutung
und vor allem die Legitimitit einer spezifisch englischen Erinnerung an den Zweiten
Weltkrieg, an Englands »finest hour« (Churchill). Das ist nur eines von vielen Bei-
spielen fiir Unstimmigkeiten und Gegensitze, die unterhalb einer sorgsam gepflegten
Ebene des gemeinsamen Erinnerns fortbestehen. Das steht den geteilten historischen
Lehren wie auch dem daraus motivierten Einigungsprojekt indes nicht entgegen.
Und betrachtet man beispielsweise das Gedenken des 6. Juni 1944 tber die Jahrzehn-
te, so wird auch hier das allmahliche Entstehen einer Erinnerungsgemeinschaft sicht-
bar. Der Europarat hat bereits einen europiischen Geschichtskanon fiir einen euro-
paischen Schulunterricht erarbeitet: Die gemeinsame Geschichte wird hier nicht
umgeschrieben, aber sie wird anders erzahlt.> Schliefllich wird mit Blick auf die eu-
ropdische Geschichte nach 1945 der Integrationsprozess selbst immer stirker in den
Mittelpunkt riicken und kann so zu einem »neuen Baustein europdischer Identitit«
werden (Weidenfeld): in dieser Geschichte erweisen sich die neuen Organisationen
wie auch die beteiligten Lander als »Lern- und Kommunikationsgemeinschaft«.%
Diese Formen einer nach 1945 entstandenen Erinnerungsgemeinschaft haben
zum europiischen »identity-building« durchaus beigetragen. Und insofern dabei
nicht einfach nur eine neue, diesmal europiische »Nationalgeschichte« erzahlt wird,
sind hier auch Lernprozesse prinzipiellerer Art enthalten: Die Européer haben ge-
lernt, »eine reflexive Einstellung gegeniiber eigenen Uberlieferungen einzuneh-
men«.*” Mehr noch: Was den Kern der europiischen Identitit ausmacht, ist, so Ha-
bermas, »der Charakter der Lernprozesse« selbst und nur in zweiter Linie deren
konkretes Ergebnis.®® Ja, ist mit dieser historischen Lehre nicht zugleich das Kon-

64 Gegen allen historischen »Realismus« betont Halbwachs, »daf} das gesellschaftliche Denken
wesentlich ein Gedachtnis ist, und daf} dessen ganzer Inhalt nur aus kollektiven Erinnerungen
besteht, daf§ aber nur diejenigen von ihnen und nur das an ihnen bleibt, was die Gesellschaft
in jeder Epoche mit ihren gegenwirtigen Bezugsrahmen rekonstruieren kann« (Maurice
Halbwachs, Das Gedtichtnis und seine sozialen Bedingungen, Frankfurt a.M. 1985, S. 390)

65 Vgl. die Empfehlungen des Europarates »Teaching 20th-century European history«
(2001) mit entsprechenden Ambitionen zur Bildung eines europiischen Bewuftseins
iiber einen europiischen Geschichtsunterricht.

66 Weidenfeld, Europa — aber wo liegt es?, aaO. (FN 2), S. 21; vgl. dazu auch: Wolfgang
Wessels, »Europiische Identitit aus politischer Sicht: Modeerscheinung, Mythos oder
magische Legitimationsformel?« in: Wilhelm Henrichsmeyer u.a. (Hg.), Auf der Suche
nach europdischer Identitidt (Bonner Schriften zur Integration Europas Band 5), Bonn
1995, S. 101-122.

67 Habermas, Braucht Europa eine Verfassung?, 2aO. (FN 62), S. 122.

68 Ebd., S. 124; und weiter: »Dieser historische Hintergrund konnte den Ubergang zu
einer postnatlonalen Demokratie ebnen, die auf der gegenseitigen Anerkennung der
Differenzen zwischen stolzen Nationalkulturen beruht.« (ebd.).

ZfP 52.]g. 4/2005

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

440 Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU

zept der »Identitit« selbst widerlegt, zumindest jede nicht-politische Identitdt?
Thomas Meyer fragt ganz in diesem Sinn: »Ist nicht [...] gerade Europa, mehr als
jede andere Region der Welt, ein Terrain der Selbstzerfleischung von Nationen im
Namen von Identitit gewesen? Ist nicht gerade das die Lehre, die Europa einen
konnte, dass die Politik der kulturellen Identititen sich immer als blutgetrinkte
Sackgasse erwiesen hat?«*

Man wird mit den letzt genannten Spekulationen, die — vor allem normativ inspi-
riert — alles Konventionelle hinter sich lassen wollen, vorsichtig sein miissen. Einst-
weilen jedenfalls bleiben die durchaus massenhaft gezogenen historischen Lehren
bei vielen Europdern eingebettet in ein Amalgam aus konventionellen wie auch fort-
schrittlichen, aus kulturellen, lebensweltlichen wie auch politischen Identititsbezu-
gen. Das, was einer Avantgarde europiischer Intellektueller zuweilen als wiin-
schenswert erscheint — und was prinzipiell durchaus moglich wire —, das eilt dem
Selbstverstindnis der meisten doch manches mal voraus bzw. scheint als breite Basis
geteilter Auffassungen zu diinn. Das gilt u.a. fiir jene Vorschlige, die angesichts der
transatlantischen Spannungen der letzten Jahre und unter explizitem Bezug auf die
historischen Lehren Europas eine Identitit des alten Kontinents in Abgrenzung von
den USA herbeifihren mochten. Konnte die Zivilmacht Europa mit einem eigen-
standigen auflenpolitischen Selbstverstindnis und als Trager einer zivilisatorischen
Mission nicht auch zugleich ihre eigene Identitit hervorbringen? Habermas hat sich
bei seiner Initiative vom 31. Mai 2003 auf eine eben solche »europiische Nach-
kriegsmentalitit« bezogen: »Fiir die Beforderung einer solchen europidischen Iden-
titat bietet sich eine symbolkriftige Auflen- und Sicherheitspolitik an [...].«°

Abgesehen davon aber, dass eine »gemeinsame Auflen- und Sicherheitspolitik«
noch immer in weiter Ferne liegt, wie auch davon, dass die dabei virulenten antia-
merikanischen Ressentiments keine stabile oder gar wiinschenswerte Basis eines
Wir-Bewusstseins wiren, sollten die gerade in diesem Kontext zu Tage getretenen
europiischen (wie Ubrigens ja auch die je inner-nationalen) Meinungsverschieden-
heiten nicht tibersehen werden. Solange diese bestehen, wird man sich bei der Suche
nach dem unstrittig Verbindenden vorerst mit den aufgezeigten Dimensionen be-
reits lebendiger europiischer Gemeinsamkeiten begniigen miissen. Sie bilden eine
durchaus verlassliche, wenn auch nicht hinreichende Basis fiir weitere Integrations-
schritte. Was darauf aufbauend zweifelsohne noch gestirkt werden miisste, ist die
politische Identitit, die Europiisierung des politischen Bewusstseins der Biirger. Vor

69 Meyer, Identitit Europas, 2aO. (FN 1), S. 19.

70 Habermas, Redebeitrag in: Fusion oder Spaltung? Die Kerneuropa-Initiative in der
Debatte. Z. Krasnodebski, J. Limbach, A. Muschg und W. Schiuble diskutieren mit J.
Habermas; in: Blitter fiir dentsche und internationale Politik 8 / 2003, S. 935-945, S.
937; vgl. Jurgen Habermas / Jacques Derrida, »Unsere Erneuerung. Nach dem Krieg:
Die Wiedergeburt Europas« in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 31.5.2003, Nr. 125, S.
33-34 (wiederabgedruckt in: Habermas, Der gespaltene Westen. Kleine Politische Schrif-
ten X, Frankfurt a.M. 2004, S. 43-51); vgl. ders., »Gegenmacht Kerneuropa? Nachfra-
gen« in: ebd., S. 52-58; ders., »Ist die Herausbildung einer europiischen Identitit notig,
und ist sie moglich?« in: ebd., S. 68-82.

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU 441

allem auf der »Ebene der politischen Willensbildung und der &ffentlichen Kommu-
nikation« (Habermas) hitte sich diese Identitat herauszubilden. Und das wire wo-
moglich auch das wichtigste Ergebnis der Anti-Irakkriegs-Demonstrationen, unab-
hingig von den vertretenen Positionen, gewesen: Konnte man sie wie Habermas
und Derrida als »Signal fiir die Geburt einer europiischen Offentlichkeit«”! werten.

Der Weg ist das Ziel: Politische Identitit und europdische Offentlichkeiten

Dass Europa eine einigermaflen fest verankerte demokratische politische Identitit
brauchg, ist auch dann nicht zu bestreiten, wenn gleichwohl die Bedeutung einiger
vorpolitischer Identititsmomente anerkannt wird. Durchaus umstritten ist dagegen,
wie weit Europa auf diesem Wege bereits ist. Eine niichtern-pragmatische und doch
optimistische Einschitzung findet sich bei Weidenfeld: »Es gibt in der Tat keine
,Jdee Europa’ im Sinne eines alle Biirger, alle Temperamente und alle Motive inte-
grierenden Ideals. Aber es gibt eine politische Kultur Europas, die einen Teil der
Identitit der Europder ausmacht — nicht mehr und nicht weniger.«”> Sofern man
darunter das in allen Mitgliedstaaten geteilte Bekenntnis zu den demokratischen
»Werten der Union« versteht, wie sie in Artikel 2 des Verfassungsvertrages aufge-
fithrt sind, trifft das ohne Zweifel zu. Sobald man aber tiber die diffuse Unterstiit-
zung demokratischer Prinzipien hinausgeht, sobald man nach dem demokratischen
Leben der Union als dem Kern einer politischen Identitit fragt, reicht das Bekennt-
nis zu Demokratie und Menschenrechten nicht mehr aus. Das geringste Problem ist
dabei noch, dass ein solches Bekenntnis zu universellen Prinzipien kein Proprium
darstellt, nicht darstellen kann.”> Wichtiger ist, dass diese Werte fiir den Biirger er-
kennbar auch auf der europidischen Ebene verwirklicht werden, dass er sich als eu-
ropdischer citoyen begreifen kann, dass das unter Titel VI des Verfassungsvertrages
genannte »demokratische Leben der Union« wirklich lebendig wird. Es muff also
darum gehen, die »Herausbildung eines europdischen politischen Bewusstseins«
(Art. 45) zu befordern.”* Andernfalls bliebe es bei dem noch immer weit verbreite-
ten Bewuftsein, nur insofern einem Kollektiv anzugehoren, als man sich von kol-
lektiv bindenden Entscheidungen betroffen weifl, die im beargwohnten Briissel von
»biirgerfernen Technokraten« getroffen werden.

Man muss durchaus kein Diskursethiker sein, um in diesem Zusammenhang der
Herausbildung einer hinreichend lebendigen Offentlichkeit eine zentrale Rolle zu-
zusprechen. Es ist dies die von Kielmansegg genannte Ebene der (unterentwickel-
ten) Kommunikationsgemeinschaft, die letztlich die anderen beiden mit umschlief$t:

71 Habermas / Derrida, Unsere Erneuerung, aaO. (FN 70).

72 Weidenfeld, Europa — aber wo liegt es?, aaO. (FN 2), S. 35.

73 Meyer beschreibt in diesem Sinn als Grundproblem das »Paradox europiischer Identi-
tat, wollen zu miissen, dass das, was ihr Eigenes sein soll, doch zugleich auch von aller
Welt geteilt werden soll« (Meyer, Identitit Europas, aaO. (FN 1), S. 227).

74 Dass Art. 45 dies ausgerechnet den Parteien zur Aufgabe macht, kann nicht allzu opti-
mistisch stimmen.

ZfP 52.]g. 4/2005

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

442 Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU

Offentlichkeit nicht nur als Ort und Medium prozeduraler Legitimititsstiftung,
sondern auch als Medium, kollektive Gemeinsamkeiten und Betroffenheiten gleich
welcher Art zu kommunizieren, sie sichtbar zu machen bzw. allererst zu erzeugen.
Europiische Diskurse tiber europiische Themen, getragen von europidischen Medi-
en, gefihrt vor und mit einem europiischen Publikum, riickgebunden an die euro-
piische(n) Zivilgesellschaft(en) — solche Diskurse gibt es bislang viel zu selten. Die
Griinde fiir dieses Defizit liegen nicht allein an den immer noch dominant nationa-
len Orientierungen der meisten Européer, sondern sind auch auf einige strukturelle
Schwierigkeiten zuriickzufithren, die unmittelbar mit dem europiischen Mehrebe-
nensystem zu tun haben. Dass diese Probleme sich nicht vollstandig beseitigen las-
sen werden, mindert gleichwohl nicht die Chancen dafiir, dass das Ziel der Starkung
europiischer Identitit auf dem Wege einer wenigstens teilweisen Europiisierung
der Offentlichkeit(en) vorangebracht werden kann.

Zu den vergleichsweise geringeren Problemen ist dabei die Vielfalt der europii-
schen Sprachen zu rechnen. Natiirlich werden die europiischen Volker auch weiter-
hin in ihren Sprachen als je besonderen »Wahrnehmungs- und Verstindigungs-
strukturen« leben.”> Zumal kulturelle Identitit wird wesentlich in der sprachlichen
Vielfalt zum Ausdruck gebracht und konstituiert — wenngleich man in allen Spra-
chen der Welt beispielsweise auch die Idee eines Weltbiirgertums artikulieren und
bejahen kann. Entscheidender aber ist, dass mit politischer Identitit und Offentlich-
keit keineswegs eine (u.a. sprachliche) Homogenisierung gemeint sein mufl. An eine
solche indes scheint Kielmansegg zu denken: »Mit Ubersetzerdiensten kann man
Regierungskonferenzen arbeitsfihig machen, aber sie konnen keine Kommunikati-
onsgemeinschaft begriinden. Sie sind nichts als Grenziberginge zwischen partiku-
laren Kommunikationsgemeinschaften.«’¢ Diese Sicht kann dann relativiert werden,
wenn man bei demokratischer Kommunikation nicht ausschliefflich an die face-to-
face-Beziehungen unmittelbarer Partizipation denkt, sondern an die notwendig nur
mittelbaren Prozesse reprisentativer Politik samt ihrer massenmedialen Vermitt-
lung. Zweifelsohne aber wird es auch dazu nétig sein, Englisch als »lingua franca«
und als »second first language« stirker als bisher durchzusetzen.

Gravierender dagegen ist die Tatsache, dass sowohl die europiischen Offentlich-
keiten wie auch die Strukturen und Gegenstinde europdischer Politik von einer
Vielschichtigkeit und Uniibersichtlichkeit gekennzeichnet sind, die mit Blick auf ein
breites Publikum die Entfaltung einer Kommunikationsgemeinschaft nachhaltig er-
schweren. Die EU ist ein Hybrid aus verschiedenen Integrations- und Kooperati-
onsformen mit einer starken Sektoralisierung nach Politikfeldern. Thre Verflech-
tungsstrukturen sind »durch Netzwerke stabilisierte, gleichwohl variable
Beziehungen zwischen europiischen, nationalen und subnationalen Regierungen,

75 Vgl. Rainer M.Lepsius, »Nationalstaat oder Nationalititenstaat als Modell fiir die Wei-
terentwicklung der Europiischen Gemeinschaft« in: Rudolf Wildenmann (Hg.), Staats-
werdung Europas? Optionen fiir eine Europdische Union, Baden-Baden 1991, S. 19-40.

76 Kielmansegg, Integration und Demokratie , 2a0. (FN 12), S. 58.

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU 443

Verwaltungen und anderen Akteuren«.”” Diese Akteure »regieren« auf mehreren
Ebenen, in Netzwerken, deren Knotenpunkte die zahlreichen Ausschiisse im EU-
System sind, oft auf informellen Wegen und mit fallweise unterschiedlichen Koaliti-
onen. Der Einfluf} von Experten ist dabei sehr hoch, es dominiert der Entschei-
dungstyp der Verhandlung.”® Diese transnationalen Regulierungsnetzwerke sind
durchaus effektiv, aber kaum transparent und legitimatorisch problematisch.” Letz-
teres gilt vor allem fiir das breite Publikum, das an solche Formen politischer Kom-
munikation kaum noch Anschluss findet. Europiische Offentlichkeiten kénnen im-
mer nur fragmentiert und kurzlebig sein, wenn sie diesen Formen des Regierens
folgen. Es bilden sich ad-hoc-Publika, emergente transnationale, zeitlich befristete
Biindnisse, partiell vielleicht sogar in Form von Sekundirvergemeinschaftungen.
Positiv interpretiert und mit Blick vor allem auf Vertreter konkreter Interessen
konnte man dabei natiirlich auch vom Entstehen einer europdischen Zivilgesell-
schaft sprechen, die von vielen »Demoi« durchzogen ist und sich in ihren issue- und
politikfeldbezogenen Teiloffentlichkeiten als Motor europdisierter Kommunikation
erwiese. Man kidme auf diesem Wege, so Miinch, zur »faktischen Legitimitit« einer
»partizipatorischen Initiativdemokratie«, die das ohnehin tiberholte Modell der Re-
prasentativdemokratie abzulésen habe. Die moglichst partizipationsoffene Proze-
dur ersetzt die Fiktionen kollektiv gestifteter Rundum-Legitimitat.®

Fir eine umfassende Analyse erscheint es jedoch geboten, tiber den unbestreitba-
ren Veranderungen transnationaler Politikformen wie auch den dabei aktiven zivil-
gesellschaftlichen Akteuren weder das breite Publikum noch »konventionellere«

77 Arthur Benz, »Mehrebenenverflechtung in der Europiischen Union« in: Jachtenfuchs /
Kohler-Koch (Hg.), Europdische Integration, aaO. (EN 6), S. 317-351, S. 318; vgl. dazu:
Liesbet Hooghe (Hg.), Cobesion Policy and European Integration: Building Multi-
Level Governance, Oxford 1996; Edgar Grande , »Multi-Level Governance: Institutio-
nelle Besonderheiten und Funktionsbedingungen des europiischen Mehrebenensys-
tems« in: ders. / Markus Jachtenfuchs (Hg.), Wie problemlosungsfibig ist die EU?
Regieren im Europdischen Mebrebenensystem, Baden-Baden 2000, S. 11-30.

78 Dabei fordert die Schwiche politischer Parteien in der EU und ihre Irrelevanz bei Ent-
scheidungen diese Kultur des Dialogs in den Ausschiissen und erleichtert so auch die
zwischenstaatliche Zusammenarbeit; zugleich stirkt das Zuriicktreten weltanschauli-
cher oder parteipolitischer cleavages aber den »nationalen Blick« als dominante Pers-
pektive — fiir die Europiisierung des politischen Prozesses ein gewichtiges Problem.

79 Vgl. Burkard Eberlein / Edgar Grande, »Die Europiische Union als Regulierungsstaat«
in: Jachtenfuchs / Kohler-Koch (Hg.), Enropdische Integration, aaO. (FN 6), S. 417-
447,S. 438ff.

80 Miinch weiter: »Demokratie ist hier nicht die Herrschaft eines imaginiren Volkes oder
die Herrschaft seiner Reprisentanten oder die Verwirklichung des Allgemeinwillens
durch reprisentative Organe, sondern ein endloses Verfahren, bei dem es darauf
ankommt, dass der Ball im Spiel bleibt und niemand so aus dem Spiel geworfen wird,
dass er die Lust am Weiterspielen verliert und womoglich zu einer Gefahr fiir die Fort-
fuhrung des Spieles wird.« (Richard Miinch, »Politik in der globalisierten Moderne« in:
Armin Nassehi / Markus Schroer (Hg.), Der Begriff des Politischen (Soziale Welt Son-
derband 14), Baden-Baden 2003, S. 117-131, S. 126); dann auch wiirde sich die Frage
nach einer kollektiven Identitit in der Tat kaum mehr stellen.

ZfP 52.]g. 4/2005

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

444 Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU

Formen von Legitimation und Offentlichkeit zu vergessen. Neben den »elitiren«
und den »funktionalen« Offentlichkeiten sind damit unverindert auch die (massen)
»medialen« Offentlichkeiten von Bedeutung.$! Hier hitten jene »groffen Debatten«
tber grundlegende Entscheidungen und das eigene europiische Selbstverstindnis
stattzufinden, die allein bei der Masse der Furopier und ihrer strapazierten Auf-
merksamkeitsokonomie auf Resonanz stoffen konnen. Solche europiischen Debat-
ten miissten zudem »in europaweit vernetzten nationalen Offentlichkeiten synchro-
nisiert, also zur selben Zeit tiber dieselben Themen gefiihrt werden, sodass sich eine
europiische Biirgergesellschaft [...] bilden kann.«® Europiisierung bedeutet dabei
nicht, dass auf diesem Wege die eine europiische Offentlichkeit entstiinde, sondern
dass sich die (intakt bleibenden) nationalen Arenen lediglich fiireinander 6ffnen.
Transnationale Interdiskursivitit in der europaischen (Massen-) Medienoffentlich-
keit erfordert vor allem eine transnationale Reichweite und die argumentative Be-
zugnahme auf die Diskursteilnehmer anderer Lander. Es gibt mittlerweile eine gan-
ze Rethe empirischer Studien, die auf das Entstehen solcher europiischer
Teiloffentlichkeiten aufmerksam machen und das oft beklagte Offentlichkeitsdefizit
in vielerlei Hinsicht bestreiten.®> Ohne Zweifel aber besteht hier noch grofler Nach-
holbedarf. Das — wie gezeigt — schwierige Thema einer europiischen Identitit ge-
hort dabei zu eben jenen Topoi, deren breite Diskussion auch ohne eine klare Ant-
wort eben das befordern konnte, wonach gefragt und gesucht wird — Identitat
durch Verfahren, wenn man will.

Der Bedarf an diskursiver Europdisierung ist also auch deshalb so grof}, weil es in
der erwiinschten transnationalen europiischen Offentlichkeit um mehr gehen mufl
als die Legitimierung kollektiv bindender Entscheidungen: »Zur Leistung von Of-
fentlichkeit jenseits des Nationalstaates gehort nicht nur die Herstellung von Kon-
sens und Dissens, sondern auch die permanente Herstellung gemeinsamer Problem-
wahrnehmungen und geteilter Relevanzstrukturen.«** Und das eben ist nach den
obigen Definitionen mit der Erzeugung einer politischen Identitit gleichzusetzen.
In Verschrinkung mit den anderen genannten Dimensionen europdischer Identitit

81 Diese Dreiteilung bei Hans-Jorg Trenz, »Auf der Suche nach einer europiischen
Offentlichkeit« in: Ansgar Klein u.a. (Hg.), Biirgerschaft, Offentlichkeit und Demokra-
tie in Europa, Opladen 2003, S. 161-168, S. 162f.

82 Habermas, »Euroskepsis, Markteuropa oder Europa der (Welt-)Biirger« in: ders., Zeit
der Ubergiinge, aaO. (FN 34), S. 85-103, S. 102.

83 Vgl. u.a. Klaus Eder / Cathleen Kantner, »Transnationale Resonanzstrukturen in Eur-
opa. Eine Kritik der Rede vom Offentlichkeitsdefizit« in: Bach, Maurizio (Hg.), Die
Europiisierung nationaler Gesellschaften, Wiesbaden 2000, S. 306-331; Hans-Jorg
Trenz, Zur Konstitution politischer Offentlichkeit in der Europdischen Union. Zivilge-
sellschaftliche Subpolitik oder schaupolitische Inszenierung?, Baden-Baden 2002; Wim-
mel, Andreas, »Transnationale Diskurse. Zur Analyse politischer Kommunikation in
der europiischen Medienoffentlichkeit« in: Zeitschrift fiir Internationale Beziehungen,
11. Jg. (2004), H. 1, S. 7-25; beispielhaft die emplrlschen Studien in: Ansgar Klein u.a.
(Hg.), Burgersclmft Offentlzcb/eezt und Demokratie in Europa, Opladen 2003.

84 Klaus Eder, »Offentlichkeit und Demokratie« in: Jachtenfuchs / Kohler-Koch (Hg.),
Europdische Integration, aaO. (FN 6), S. 85-120, S. 116.

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU 445

konnten dann sogar die beklagten Defizite fruchtbar gemacht werden, denn, so
Trenz: gerade die »Sensibilisierung fiir das Demokratie- und Offentlichkeitsdefizit
der EU generiert Offentlichkeit und demokratische Praxis«.$ Das mag allzu opti-
mistisch anmuten. Der hier anklingende prozedural-konstruktivistische Tenor aber
trifft sich mit dem, was die heutige (spitmoderne) Identititsforschung behauptet.
»Das transnationale Publikum muss sich im Risonieren selbst konstituieren. Of-
fentlichkeit wird zu einer durch Rasonieren sich selbst erzeugenden Kommunikati-
onsgemeinschaft.«® Auf die »Substanz einer europiischen 6ffentlichen Meinung«
kiame es dann, so Trenz, gar nicht mehr an.” Lige also am Ende der performative
Sinn einer tastenden Identititsdebatte darin, ithr vermeintliches Ziel nach Méglich-
keit nie zu erreichen?

Europdische Identitdt, eine » Leerstelle«

Europa hat beides aus sich hervorgebracht: das Phinomen der Konstruktion und
emphatischen Bejahung kollektiver nationaler Identititen wie auch das Phinomen
selbstreflexiver Dekonstruktion, die Erfindung der Nation wie auch die Entde-
ckung des »Postnationalen«. Schon dies ist beinahe ein europiisches Proprium. Das
hat mit den historischen Lehren Europas zu tun wie auch mit seinen philosophi-
schen und kulturellen Traditionen. Und es manifestiert sich im relativ weit fortge-
schrittenen Posttraditionalismus der europaischen »Spatmoderne«. Europa hat sich
auf diesem Wege in besonderem Mafle — und weiter stirker als andere Regionen,
Staaten oder Kulturkreise, starker auch als die USA - jenem Typus spezifisch mo-
derner Kultur angenihert, als dessen beiden Grundmerkmale Schnidelbach »De-
zentrierung« und »vollstindige Reflexivitit« beschreibt.®® Dezentrierung bedeutet
den Verlust der Mitte, der harmonischen Einheit des Lebens und des Denkens, der
seit der Romantik als Entzweiung und Entfremdung beklagt wird — der aber ande-
rerseits gerade Voraussetzung individueller Freiheit ist. Reflexiv sind Kulturen,
»wenn sie einen Begriff von sich als Kultur haben«, d.h. wenn sie Kulturkritik als
»unvermeidlichen Begleitdiskurs reflexiv gewordener Kulturen« ausbilden. Moder-
ne reflexive Kulturen miissen ihre Normativitit »aus sich selber schopfen«.® Und
gerade die Frage nach der eigenen Identitdt stellt sich tiberhaupt erst in solchen Kul-

85 Trenz, Zur Konstitution politischer Offentlichkeit in der Europdischen Union, aaO. (FN
83),S. 11.

86 Eder, Offentlichkeit und Demokratie, 2aO. (FN 84), S. 115f.

87 Trenz, Zur Konstitution politischer Offentlichkeit in der Europdischen Union, aaO. (FN
83), S. 197.

88 Vgl. zum folgenden: Herbert Schnidelbach, Philosophie in der modernen Kultur. Vor-
trége und Abhandlungen 3, Frankfurt a.M. 2000, S. 15ff.

89 Jurgen Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt a.M. 1985, S. 16;
»Die Moderne sieht sich, ohne Moglichkeit der Ausflucht, an sich selbst verwiesen. Das
erklirt die Irritierbarkeit ihres Selbstverstindnisses, die Dynamik der ruhelos bis in
unsere Zeit fortgesetzten Versuche, sich selbst ,festzustellen’.« (ebd.).

ZfP 52.]g. 4/2005

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

446 Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU

turen, in denen das ehemals Selbstverstindliche fragwiirdig, jedenfalls begrin-
dungsbediirftig geworden ist.

Dem Politischen werden durch diese Relativierung der Tradition, die Infragestel-
lung vormals evidenter Essenzen wie auch die Schwichung vorpolitischer Zugeho-
rigkeitsgefiihle alte Handlungsraiume genommen wie auch neue er6ffnet. Moderne
Gesellschaften haben sich mit einem relativ diinnen »sozialen Band« zu begntigen.
Mit Blick auf ihre spitmodernen Biirger muff die Politik bei jedem Versuch schei-
tern, Surrogate fir die »verlorene Kommunion«® alter kollektiver Gemeinschaft zu
stiften. Die Gemeinschaft ist »undarstellbar« geworden (Nancy). Die franzésische
Postmoderne hat daraus gefolgert, dass das Politische als »Leerstelle« begriffen wer-
den mufl.”" Es gehe darum, das Politische in einem »fliissigen« Zustand zu halten,
um dem Menschen wie auch der Gesellschaft als Produzenten ihrer Identitit ge-
recht zu werden. Demokratische Gesellschaften konnten nur existieren, wenn ihre
symbolische Reproduktion als offener Prozess verstanden wird. Was hier als nor-
matives Ideal vertreten wird, scheint in abgewandelter Form fiir die EU schlicht
Tatsache zu sein —in den Augen vieler eine problematische Tatsache: Die Suche nach
einer europaischen Identitit kreist um eine eben solche »Leerstelle«.

Der »unvermeidliche Begleitdiskurs« tiber diese Identitit, so wurde gezeigt, kann
und muf} an Verschiedenartigstes ankntipfen. Diesseits kulturphilosophischer Refle-
xivitdt wie auch postmoderner Radikalitit hat man dabei durchaus auch sehr kon-
ventionelle und unspektakulire, keineswegs immer reflektierte Identititsvorstellun-
gen zu berticksichtigen. Unverriickbar oder ungestaltbar im Sinne vorgefundener
Essentialitit ist dabei kaum etwas — vollig beliebig aber ebenso wenig (darin hat
Libbe ganz recht). Die durchaus vorhandenen vorpolitischen, wenn auch keines-
wegs »abendlindischen« Gemeinsamkeiten konnten sich, so wurde weiter gezeigt,
als brauchbare Grundlage einer politischen Identitit erweisen. Gerade auf diesem
Gebiet ist es bereits zu einer gleichsam schleichenden Europiisierung gekommen.
Und es ist davon auszugehen, dass sich diese kulturell-mentalen und transaktiona-
len Lern- und Gewohnungsprozesse weiter fortsetzen und vertiefen. Ob es im Zuge
dieser Europiisierung dann auch zu verstirkten politischen spill-over-Effekten
kommy, ist ebenso offen, wie es fiir die politische Zukunft Europas wichtig wire.
Allen europiischen Verfassungspatrioten und Anhingern vertiefter Integration
wird dabei indes ein hohes Maf an Geduld abverlangt: Identititen und Mentalititen
folgen dem Gesetz der trigen »longue durée«. Verordnen lassen sie sich nicht. Und
darin konnte denn auch der eigentliche Kern der »européischen Misere« (Weiden-
feld) liegen: Das cultural lag 1aft sich nicht so schnell schlieflen, wie es die Agenda
der anstehenden europiischen Grundsatzentscheidungen zu erfordern scheint.

90 Jean-Luc Nancy, Die undarstellbare Gemeinschaft, Stuttgart 1988, S. 45.

91 Vgl. Willem van Reijen, »Das Politische — eine Leerstelle. Zur politischen Philosophie in
Frankreich« in: Transit, Heft 5, 1993, S. 109-122; sowie: Ulrich Rodel (Hg.), Autonome
Gesellschaft und libertire Demokratie, Frankfurt .M. 1990.

21673.216.36, 05:54:37.0 geschizter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

Christian Schwaabe - Politische Identitit und Offentlichkeit in der EU 447

Zusammenfassung

Die Frage nach einer européischen Identitit, nach ibrer politischen Notwendigkeit
ebenso wie nach ibren miglichen Gebalten, wird seit einigen Jahren auch in einer
breiteren Offentlichkeit immer intensiver diskutiert. Mit Blick auf die aktuelle Iden-
titdtsforschung wie auch die Legitimationsproblematik der EU werden in diesem
Beitrag zundchst die unterschiedlichen Konzepte enropdischer Identitat kritisch dis-
kutiert. Europa, so die These, ist ein »post-abendlindischer« Kontinent mit durchaus
diffuser kultureller Identitdt. Dass indes auch eine politische Identitit sebr stark von
lebensweltlichen Gemeinsamkeiten der »europdischen Gesellschaft« abhingt und
keineswegs in einen enropdischen Verfassungspatriotismus miinden diirfte, wird vor
allem bei einer Analyse der enropiischen Offentlichkeit(en) deutlich. Die europiii-
schen Identitdtsdiskurse kreisen um eine »Leerstelle« — und eben darin konnten sie
sich als niitzlich erweisen.

Summary

Ower the past years the question on the political necessity and potentials of a ,, Euro-
pean identity«, or the like, has been under increasingly intense debate among scho-
lars and a broader public alike. Taking into account the current research on personal
and collective identity as well as the contested legitimacy of EU institutions, this ar-
ticle examines the diversity of common concepts of European identity. With reference
to the Treaty establishing a Constitution for Europe it will be shown that a political
rather than cultural concept seems ro represent the only realistic perspective of a Eu-
ropean identity. The idea of the Christian occident (,, Abendland«) will no longer suf-
fice to clarify the diffuse and pluralistic cultural identity of Europe. Yet the reality of
European public sphere(s) reveals that political identity will not lead to a strong re-
publican identity of European citizens either. It is rather certain aspects of low-cultu-
re and every-day-life mutuality that are all-important but usually underestimated in
political debates and the concepts favoured there. If in the end there cannot be found
anything like a clear and solid European identity, the debate about it might never-
theless contribute to a growing sense of belonging together.

ZfP 52.]g. 4/2005

21673.216.36, 05:54:37. © Urheberrechtiich geschUtzter Inhat 3
mit, fr oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

