
ZfP 52. Jg. 4/2005

Christian Schwaabe

Politische Identität und Öffentlichkeit in der 
Europäischen Union. Zur Bedeutung der Identitätsdiskurse 

im »post-abendländischen« Europa

Mit der Osterweiterung der EU, den Diskussionen um den vorerst gescheiterten
Verfassungsvertrag wie auch mit dem Streit über einen Beitritt der Türkei ist die
Frage nach der europäischen Identität Gegenstand breiter öffentlicher Debatten ge-
worden.1 Die Antwort auf diese Frage ist ebenso umstritten, wie ihre Relevanz zu-
nehmend ins Bewusstsein rückt. »Um den Weg zum Zusammenwachsen des Konti-
nentes zu ebnen, muss Europa vor allem eine überzeugende Antwort auf die Frage
nach seiner Identität geben, denn hierin liegt der Schlüssel zur Erklärung der euro-
päischen Misere.«2 Zugleich aber scheint das Konzept kollektiver Identität nur
mehr sehr bedingt brauchbar zu sein.3 Wurde es nicht längst »dekonstruiert«,
sprachphilosophisch, soziologisch und sozialpsychologisch? Ist es nicht Relikt ei-
ner allzu einfach gedachten »klassischen« Moderne?

Dass es bei der Frage nach der Möglichkeit und den Bedingungen europäischer
Identität(en) nichts Monolithisches und kaum noch Essentielles aufzudecken gibt,
ist der sinnvolle einschränkende Beitrag »postmoderner« Kritik.4 Eine vor allem po-
litische europäische Identität, so soll im folgenden gezeigt werden, kann es gleich-
wohl geben – und zwar auch dann, wenn sie sich, in Einklang mit der Infragestel-
lung des klassischen nationalen Modells, weitgehend als eine »Leerstelle« erweisen
sollte. Freilich hat man dabei von einem anderen Konzept und auch von anderen
Erwartungen auszugehen, als dies in den meisten Debatten zum Thema bislang der
Fall ist. Die entscheidende politische Frage bleibt dabei, ob und in welchem Maße

1 Vgl. zum Thema europäische Identität einführend: Reinhold Viehoff, / Rien Segers,
(Hg.), Kultur. Identität. Europa. Über die Schwierigkeiten Und Möglichkeiten einer
Konstruktion, Frankfurt a.M. 1999; Thomas Meyer, Die Identität Europas. Der EU eine
Seele?, Frankfurt a.M. 2004.

2 Werner Weidenfeld, »Europa – aber wo liegt es?« in: ders. (Hg.), Europa-Handbuch,
Bonn 2002, S. 15; für Weidenfeld »erweist sich die schwache Identität als die eigentliche
Achillesferse der Europäischen Union« (ebd., S. 16).

3 Vgl. Jürgen Straub, »Personale und kollektive Identität. Zur Analyse eines theoreti-
schen Begriff« in: Aleida Assmann, / Heidrun Friese (Hg.), Identitäten. Erinnerung,
Geschichte, Identität 3, Frankfurt a.M. 1998, S. 73-104; Helmut Berding, (Hg.), Natio-
nales Bewußtsein und kollektive Identität, Frankfurt a.M. 1995.

4 Bei Rifkin wird aus der postmodernen Not geradewegs eine europäische Tugend
gemacht: Die Europäer hätten nach 1945 zu einem posttraditionalen Selbstverständnis
gefunden, zu einem Verzicht auf alte Absolutheitsansprüche und zu einer postnationa-
len Offenheit, die sich gerade positiv von der Identität der USA absetze (Jeremy Rifkin,
Der europäische Traum. Die Vision einer leisen Supermacht, Frankfurt a.M. 2004)

04_Schwaabe  Seite 421  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU422

dem europäischen System unter den veränderten Bedingungen transnationaler Poli-
tik wie auch spätmoderner Identitätskonstruktionen eine hinreichend stabile Legiti-
mationsbasis verschafft werden kann. Europa und die Europäische Union könnten
sich dabei nicht nur institutionell als Experimentierfeld einer veränderten Moderne
erweisen.

Cultural lag und europäisches nation-building – ein überholtes Konzept?

Betrachtet man die einschlägigen Eurobarometer-Daten,5 so scheint dem Mehrebe-
nensystem europäischen Regierens zunächst einmal eine Mehrebenen-Identität zu
entsprechen: jeweils ca. 90 Prozent der Europäer fühlen sich dem Land, dem Ort
und der Region, aus der sie kommen, verbunden – dagegen sagen das nur oder doch
immerhin 58 Prozent über Europa. Diese Verbundenheitsgefühle bilden also keinen
Widerspruch – vielleicht sogar ein Stück weit das, was sozialpsychologische Ansät-
ze der Identitätsforschung »multiple Identitäten« nennen. Sollen sie aber eine Rang-
folge ihrer Identitätsvorstellungen angeben, so zeigt sich der nationale Bezug immer
noch als der bei weitem dominante: 87 Prozent der Europäer fühlen sich ganz oder
überwiegend als Briten, Finnen oder Dänen. Ihr Verhältnis zur EU ist pragmatisch,
nüchtern und mehrheitlich verhalten positiv. Mit der EU verbinden die meisten vor
allem zweierlei: die Freiheit, ungehindert reisen, studieren und arbeiten zu können,
und den Euro. Mit einigem Abstand folgt auf dem dritten Platz »Frieden«.

Freilich offenbaren die Daten auch, dass die meisten mit den Institutionen der
EU vergleichsweise wenig anfangen können, wenig über deren Bedeutung und
Funktionsweise sagen können. »Ein informierter und aufgeklärter Demos, der eine
zentrale Voraussetzung für einen demokratischen politischen Prozeß ist […],
fehlt.«6 Dass gerade hier, bei den im engeren Sinne politischen Einstellungen, Euro-
pa noch nicht recht bei den Bürgern angekommen ist, ja sich sogar weiter zu entfer-
nen scheint, bestätigt auch die zurückliegende Europawahl: Es waren Wahlen, de-
nen großenteils kein europäischer Wahlkampf vorausging, Wahlen weitgehend ohne
europäische Öffentlichkeit, »zweitrangige nationale Nebenwahlen« (Hix),7 und als
solche von den nationalen Parteien instrumentalisiert.

Zweifelsohne gibt es in Europa ein cultural lag. Funktionale Integration und in-
tergouvernementale Kooperation sind der Mehrheit der Bürger und deren Selbst-
deutungen vorausgeeilt. Beim Aufbau der europäischen Institutionen einerseits und
bei der Europäisierung des Bewusstseins andererseits hat man es mit zwei sehr ver-
schiedenen, nicht synchronisierbaren geschichtlichen Geschwindigkeiten zu tun.
Identitätsbildung ist eine Sache relativ langwieriger Gewöhnung. Bis vor einigen

5 Vgl. European Commission, Eurobarometer 60. Public opinion in the European Union.
Autumn 2003, Februar 2004.

6 Markus Jachtenfuchs, / Beate Kohler-Koch, »Regieren und Institutionenbildung« in:
dies. (Hg.), Europäische Integration, Opladen 2003, S. 11-46, S. 40.

7 Vgl. Simon Hix, »Parteien, Wahlen und Demokratie in der EU« in: Jachtenfuchs / Koh-
ler-Koch (Hg.), Europäische Integration, aaO. (FN 6), S. 151-180.

04_Schwaabe  Seite 422  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


ZfP 52. Jg. 4/2005

Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU 423

Jahren war das auch noch kein gravierendes Problem. Je weiter die Integration aber
voranschreitet, je erfolgreicher die EU ist, desto größer wird diese Lücke – zunächst
jedenfalls. Im gleichen Zuge wachsen die Klagen und Sorgen über das Legitimati-
ons- und Demokratiedefizit der EU.8 Legitimität wird in Europa noch immer
hauptsächlich über die Nationalstaaten und ihre demokratischen Prozeduren herge-
stellt. Deren indirektes Legitimierungspotential, der Transfer der Legitimierung na-
tionaler Regierungen auf den Rat und damit auf die europäische Ebene, ist in den
Augen der Kritiker begrenzt. Die Parlamentswahlen in den Mitgliedstaaten, aus de-
nen die Regierungen hervorgehen, sind keine europäischen Wahlen, keine auf Euro-
pa ausgerichteten Wahlen. Es sind keine Wahlen, in denen konkurrierende Pro-
gramme europäischer Politik zur Diskussion gestellt werden. Man wird sogar sagen
können: Solange die entscheidenden europäischen Gremien, Ministerrat und Kom-
mission, nicht besser legitimiert sind, solange ist das Prinzip der Einstimmigkeit,
das oft beklagte Vetorecht, geradewegs zentral für die Legitimität der dort getroffe-
nen Entscheidungen.9 Mit Höreth kann man vor diesem Hintergrund dann sogar
von einem Legitimationstrilemma der EU ausgehen: Mit Blick auf die drei Dimensi-
onen der output-, input- und der intergouvernementalen Legitimität müsste beim
erreichten Stand der Integration die Erhöhung der einen zur Senkung der anderen
führen.10 Und dieses Trilemma ließe sich so lange nicht durchbrechen, wie die Iden-
titäten der Europäer immer noch primär national geprägt wären.

Folgt man solchen Überlegungen, dann scheinen insbesondere alle weiteren
Schritte der Vertiefung fragwürdig. Folgt man zudem den Einsichten der klassi-
schen politischen Kulturforschung, dann erscheint als ebenso klar, dass sich die EU
nicht allein durch die Politik, die sie treibt, ausreichend wird legitimieren können.11

Kosten-Nutzen-Kalküle sind keine dauerhafte, belastbare Grundlage eines politi-

8 Die These vom Demokratiedefizit der EU ist indes keineswegs unumstritten. Sie wird
unter Hinweis auf zahlreiche Formen v.a. indirekter demokratischer Legitimierung
zurückgewiesen; vgl.: Giandomenico Majone, »Europe’s Democratic Deficit« in: Euro-
pean Law Journal 4, Nr. 1 (1998), S. 5-28; Olaf Leiße, Demokratie »auf europäisch«.
Möglichkeiten und Grenzen einer supranationalen Demokratie am Beispiel der Europä-
ischen Union, Frankfurt a.M. u.a. 1998; Sverker Gustavsson, »Defending the democratic
deficit« in: Albert Weale, / Michael Nentwich (Hg.), Political Theory and the European
Union. Legitimacy, Constitutional Choice and Citizenship, London / New York 1998,
S. 63-80; Fritz Scharpf, Regieren in Europa. Effektiv und demokratisch?, Frankfurt a.M.
/ New York 1999; sowie das Masstricht-Urteil des BVG: Bundesverfassungsgericht,
Entscheidungen des Bundesverfassungsgerichtes, Bd. 89, 17 (1993), S. 155-213; vgl. im
Überblick: Manfred Schmidt, Demokratietheorien. Eine Einführung, Opladen 2000, S.
425ff.; Beate Kohler-Koch / Thomas Conzelmann / Michèle Knodt, Europäische Inte-
gration – Europäisches Regieren, Wiesbaden 2004, S. 193ff.

9 So Fritz Scharpf, »Demokratie in der transnationalen Politik« in: Ulrich Beck (Hg.),
Politik der Globalisierung, Frankfurt a. M. 1998, S. 228-253, S. 237.

10 Marcus Höreth, »Warum sich das Vereinte Europa mit der Demokratie schwer tut« in:
Internationale Politik und Gesellschaft 1 / 1998, 78-96; vgl. ders., »The Trilemma of
Legitimacy. Multilevel Governance in Europe and the Problem of Democracy« ZEI
Discussion Paper, C 11, Bonn 1998.

11 Zur These von der Selbstlegitimation durch Effizienz vgl. Scharpf, Regieren in Europa,
aaO. (FN 8).

04_Schwaabe  Seite 423  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU424

schen Systems. Die EU braucht nicht nur specific support, sondern auch diffuse
Unterstützung. Sie braucht ein europäisches Ethos und, als dessen Träger, einen eu-
ropäischen demos, der sich bewußt als ein solcher empfindet. Müsste also auf euro-
päischer Ebene gelingen, was im 19. Jahrhundert auf einzelstaatlicher Ebene vorex-
erziert wurde: ein erfolgreiches nation-building? 

Wer Letzteres, also das klassische nationale Identitätsmodell, als conditio sine qua
non gelingender Systemstabilisierung unterstellt, für den wird die zweifelsohne re-
lativ schwache europäische Identität zum gravierenden politischen Problem. Neben
das oben beschriebene Problem des Legitimitäts- und Demokratiedefizits der EU
kann dann sogar die Vorstellung eines regelrechten Demokratiedilemmas treten. In
Kielmanseggs bekannter Formulierung: »die Europäische Union braucht demokra-
tische Legitimität, aber sie ist nur in einem sehr begrenzten Maße ‚demokratiefä-
hig’«.12 Sie ist es nicht, weil ihr fehlt, was von vielen als Voraussetzung demokrati-
scher Politik betrachtet wird: ein europäischer demos: »Demokratie gründet sich
immer auf ein der Verfassung vorgegebenes, sich selbst als solches begreifendes kol-
lektives Subjekt.«13 Und im gleichen Sinne formuliert Hermann Lübbe seine Absage
an die Möglichkeit einer europäischen Identität: »Das ‚Volk’, … das in Demokratien
als Subjekt der verfassungsgebenden Gewalt gilt, gewinnt seine Identität nicht erst
aus der Verfassung, die es sich gibt. Diese Identität ist vielmehr ein vorkonstitutio-
nelles, historisches Faktum: durchaus kontingent, nichtsdestoweniger nicht belie-
big, vielmehr… indisponibel für diejenigen, die sich einem Volke zugehörig vorfin-
den.«14

Man könnte diese oder ähnliche Erwartungen als konventionelle Position be-
schreiben. Sie findet sich vor allem auf Seiten der Euroskeptiker (die das Projekt ei-
nes »Europe-building« für unmöglich halten), aber auch auf Seiten überzeugter Eu-
ropäer (die ein solches Projekt gerne befördern wollen). Beide Seiten indes
überschätzen das Nötige und verfehlen damit zugleich das Mögliche. Das liegt zum
einen – und banaler Weise – daran, dass die EU ein politisches Gebilde sui generis ist
und immer bleiben wird, das weder mit dem klassischen Nationalstaat noch mit der
Idee der Nation vergleichbar ist; und das liegt zum anderen daran, dass das Konzept
personaler wie auch kollektiver Identität unter spätmodernen Bedingungen (und
gerade in Europa) nicht mehr im klassisch modernen Sinn unterstellt werden kann.

Das Identitätskonzept in der »Spätmoderne«

»Warum«, so fragt Kielmansegg weiter, »gibt es keine belastbare kollektive Identität
der Europäer als Europäer? Die Antwort lautet: Es sind Kommunikations-, Erfah-
rungs- und Erinnerungsgemeinschaften, in denen kollektive Identität sich heraus-
bildet, sich stabilisiert, tradiert wird. Europa, auch das engere Westeuropa, ist keine

12 Peter Graf Kielmansegg, »Integration und Demokratie« in: Jachtenfuchs / Kohler-Koch
(Hg.), Europäische Integration, aaO. (FN 6), S. 49-83, S. 61.

13 Ebd., S. 57.
14 Hermann Lübbe, Abschied vom Superstaat, Berlin 1994, S. 38f.

04_Schwaabe  Seite 424  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


ZfP 52. Jg. 4/2005

Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU 425

Kommunikationsgemeinschaft, kaum eine Erinnerungsgemeinschaft und nur sehr
begrenzt eine Erfahrungsgemeinschaft.«15 Diese drei Dimensionen, auf die weiter
unten noch im einzelnen einzugehen sein wird und die eine Europäisierung von
Identitäten jedenfalls nicht prinzipiell ausschließen, finden sich auch in den gängi-
gen Definitionen von kollektiver Identität: Gemeint ist damit im allgemeinen das
»Wir«-Gefühl einer Gruppe, ein »sense of belonging«, der auf geteilten Erfahrun-
gen und geteilten Deutungen aufbaut. Zumeist ist damit die Abgrenzung von ande-
ren Gruppen verbunden, die die Selbstwertschätzung des eigenen Kollektivs stärkt
und spezifische Loyalitäten ermöglicht. Kollektive Identität umfaßt dabei insbeson-
dere das Moment des Gemeinschaftlichen neben dem »nur« Gesellschaftlichen. In
Gestalt der Idee der Nation gibt sie damit auch die lange Zeit dominante Antwort
auf die bange Frage nach dem »sozialen Band« (Durkheim), das die Mitglieder mo-
derner Gesellschaften zusammenhalten und die sich auflösenden vormodernen Lo-
yalitätsbande ersetzen soll.

Nationen können als vorgestellte Gemeinschaften (Anderson) beschrieben wer-
den, die insbesondere in der spezifisch modernen Dialektik von Einheit und Diffe-
renz16 sowohl individuell wie auch politisch eine wichtige Orientierungs- und Inte-
grationsfunktion erfüllen. Nationalität erscheint dann als »spezifischer Code der
Inklusion, mit dem Vergemeinschaftung sozial konstruiert wird und der sich in be-
stimmten historischen Situationen als angemessener als andere Codes erweist.«17

Das Bekenntnis zur Nation ist dabei nicht ein Akt rationaler Wahl, sondern eine
Form emotionaler wie auch traditionaler Bindung und Orientierung. Gerade so
konnte sich die Nation im 19. und 20. Jahrhundert als tacit knowledge in den Ein-
stellungen und Hintergrundüberzeugungen der Menschen relativ fest verankern. So
wirkten überall in Europa kollektive Mythen, denen sich der Einzelne tatsächlich
kaum entziehen konnte, auf die Menschen ein. Als »aus der nationalen Geschichte
abgeleitetes Referenzsystem symbolischer Szenen und sinnsetzender Modelle, die

15 Kielmansegg, Integration und Demokratie , aaO. (FN 12), S. 58.
16 Die Dialektik von Einheit und Differenz prägt, so Nassehi, als »basso continuo fast aller

Theorien der gesellschaftlichen Moderne« deren zentrale Fragestellungen, wie u.a. die
folgenden: »Wie kann in einer komplexen Welt, die sich als außerordentlich differen-
ziert und heterogen darstellt und in der vormals miteinander verschmolzene Lebens-
und Funktionsbereiche radikal entzweit und entkoppelt sind, Einheit und Ausgleich
erreicht werden? […] Wie läßt sich in einer sozialen Welt, in der Individuen mehr und
mehr auf sich selbst bezogen sind, so etwas wie Gemeinsinn, Interessenausgleich und
Konsens herstellen?« (Armin Nassehi, »Moderne Gesellschaft« in: Georg Kneer /
Armin Nassehi / Markus Schroer (Hg.), Klassische Gesellschaftsbegriffe der Soziologie,
München 2001, S. 208-245, S. 226f.).

17 Bernhard Giesen / Kay Junge, »Vom Patriotismus zum Nationalismus. Zur Evolution
der Deutschen Kulturnation« in: Bernhard Giesen (Hg.), Nationale und kulturelle Iden-
tität. Studien zur Entwicklung des kollektiven Bewußtseins in der Neuzeit, Frankfurt
a.M. 1991, S. 256; »Codes« werden hier definiert als »raum-zeitlich ungebundene Sym-
bolkomplexe oder Deutungsmuster«. Sie ordnen und vereinfachen die unüberschaubare
Vielfalt möglicher Weltbezüge und erzeugen durch ihre Reduktion von Komplexität
eine situativ adäquate, code-spezifische Orientierung, machen sinnvolles Handeln so
überhaupt erst möglich.

04_Schwaabe  Seite 425  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU426

infolge massenhafter Verbreitung durch Instanzen und Medien der Sozialisation je-
dem Mitglied der nationalen Gemeinschaft gegenwärtig sind«,18 vermochte die Idee
der Nation zur unumstrittenen Legitimationsidee der modernen Massengesellschaf-
ten zu werden. Das Imaginäre und Konstrukthafte dieser Erfolgsgeschichte darf da-
bei nicht dazu verleiten, die so geschaffenen Gemeinschaften als »unechte Wir-
Gruppen« (die sie sind) wegen ihrer »Pseudo-Identitäten« per se unter Ideologie-
verdacht zu stellen.19 Der Versuch, hier mit der nachweisbaren Erfindung die Her-
stellung von »Falschem« zu assoziieren, verkennt, dass alle Gemeinschaften, die den
Rahmen von face-to-face-Beziehungen sprengen, aus solchen »Pseudo-Identitäten«
leben. Das gilt auch, aber keineswegs ausschließlich für die Idee der Nation.20 Es
mag der Nation ein irrationaler Glaube zugrunde liegen – aber: »As long as men live
by what they believe to be true, their beliefs are real in their consequences.«21

Dass das klassische Nationalmodell kollektiver Identität auf die heutige (vor al-
lem europäische) Wirklichkeit aber tatsächlich nicht mehr ohne weiteres passt, hat
andere Gründe. Insbesondere zwei Entwicklungen spielen dabei eine wichtige Rol-
le. Zum einen ist ein historisch belehrtes Europa nach dem Krieg auf dem Wege po-
litischer Kooperation wenn auch nicht in ein postnationales, so doch in ein postna-
tionalistisches Zeitalter eingetreten. Insofern auch ist Europa durchaus eine
lernfähige »Erinnerungsgemeinschaft«, und bereits dies hat Bedeutung und Gehalte
nationaler Identitäten verändert. Zum anderen haben die westeuropäischen Gesell-
schaften nach 1945 einen folgenreichen Individualisierungs- und Enttraditionalisie-
rungsschub erlebt, der die Grundlagen personaler Identität nachhaltig verändert hat
– und damit auch die Konstitutionsbedingungen kollektiver Identität.

Kollektive haben keine Identität. Zwar können sie als kollektive Akteure auftre-
ten. Doch weder entspricht ihnen ein leibliches Substrat, noch läßt sich von einer
»Kollektivpersönlichkeit« oder einer »Gruppenseele« sprechen. »Nur Individuen
können Identität ausbilden. Gruppen können dies nicht. Auch Gesellschaften (oder
‚Nationen’) haben keine eigene Identität.«22 Das heißt nicht, dass es keine kollekti-

18 So die Definition kollektiver Mythen nach Marieluise Christadler, »Zur nationalpäda-
gogischen Funktion kollektiver Mythen in Frankreich« in: Jürgen Link / Wulf Wülfing
(Hg.), Nationale Mythen und Symbole in der zweiten Hälfte des 19.Jahrhunderts, Stutt-
gart 1991, S. 199.

19 So Straub ideologiekritisch mit Blick auf die ja gar nicht zu leugnende Gefahr »gewalt-
förmiger Homogenisierung« (Straub, Personale und kollektive Identität, aaO. (FN 2),
S. 100ff.).

20 So auch Benedict Anderson in Auseinandersetzung mit dem diesbezüglichen Stand-
punkt von Ernest Gellner (Ernest Gellner, Thought and Change, London 1964, v.a. S.
169ff.); vgl. Benedict Anderson, Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines erfolgrei-
chen Konzepts, Frankfurt a.M. / New York 1993, S.15f.

21 Dies die Formulierung des Thomas-Theorems bei Bendix (Reinhard Bendix, »Socio-
logy and Ideology« in: ders., Embattled Reason. Essays on Social Knowledge, New York
1970, S. 95-115, S. 98; vgl.: William I. Thomas, »The Definition of the Situation« in:
Jerome Manis / Bernard Meltzer (Hg.), Symbolic Interaction. A Reader in Social Psy-
chology, Boston 1972, S. 331-336, S. 331).

22 Reinhard Kreckel, »Soziale Integration und nationale Identität« in: Berliner Journal für
Soziologie 4 (1994), S. 13-20, S. 14.

04_Schwaabe  Seite 426  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


ZfP 52. Jg. 4/2005

Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU 427

ven Identitäten geben könne. Doch sie verdanken sich der symbolischen Ausfor-
mung von Merkmalen und Bindungen, die den so verbundenen Individuen als Ge-
meinsamkeit erfolgreich zugeschrieben werden. »Unter einer kollektiven oder Wir-
Identität verstehen wir das Bild, das eine Gruppe von sich aufbaut und mit dem sich
deren Mitglieder identifizieren. Kollektive Identität ist eine Frage der Identifikation
seitens der beteiligten Individuen. Es gibt sie nicht ‚an sich’, sondern immer nur in
dem Maße, wie sich bestimmte Individuen zu ihr bekennen. Sie ist so stark oder so
schwach, wie sie im Denken und Handeln der Gruppenmitglieder lebendig ist und
deren Denken und Handeln zu motivieren vermag.«23

Eben diese Motivations- und Bindekraft kollektiver Identifikationsangebote hat
unter den Bedingungen der Spätmoderne (Giddens) einschneidend an Attraktivität
und Lebendigkeit verloren. In den heutigen pluralistischen Gesellschaften, in denen
von einer relativ starken Homogenität der Kollektive nicht mehr ausgegangen wer-
den kann, ist das enge Band geschlossener Gemeinschaften zunehmend durch losere
Formen des Mit- und Nebeneinander abgelöst worden. Dass das alte gemeinschaft-
liche Wir im Identitätshaushalt der Individuen an Bedeutung verloren hat, liegt ins-
besondere an der nachhaltigen Pluralisierung lebensweltlicher Bezüge und Erfah-
rungshorizonte, an der Vervielfältigung von Kommunikations-, Erfahrungs- und
Erinnerungsgemeinschaften (Kielmansegg), an denen die Individuen teilhaben. Für
die personale Identität wird heute von einem »transitorischen« Charakter von Iden-
tität gesprochen,24 vom Prozesscharakter ständiger, nie zu einem absolut festen
Kern gelangender Suchbewegungen. Man muß diese Veränderungen nicht als Auf-
lösung von Identität in postmoderne »Polyphrenie« dramatisieren oder gar feiern;
und man kann prinzipiell durchaus noch mit Erikson von Identität als der Einheit
und Nämlichkeit einer Person ausgehen, welche auf die aktive, psychische Syntheti-
sierungs- oder Integrationsleistungen zurückzuführen ist, durch die sich eine Per-
son der Kontinuität und Kohärenz ihrer Lebenspraxis zu vergewissern sucht.25

Aber die Bedingungen und Ergebnisse dieser Bemühungen haben sich geändert.
Das Selbst muß unter dem wachsenden Eindruck von Kontingenz, Differenz und
Alterität, so Giddens, in einem Akt ständiger Unsicherheit reflexiv hergestellt wer-

23 Jan Assmann, Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität in
frühen Hochkulturen, München 1992, S. 132.

24 Vgl. u.a.: Heiner Keupp, »Ambivalenzen postmoderner Identität« in: Ulrich Beck / Eli-
sabeth Beck-Gernsheim (Hg.), Riskante Freiheiten. Individualisierung in modernen
Gesellschaften, Frankfurt a.M. 1994, S. 336-350; Heinz-Günter Vester, »Verwischte
Spuren des Subjekts - Die zwei Kulturen des Selbst in der Postmoderne« in: Peter
Koslowski / Robert Spaemann / Reinhard Löw (Hg.), Moderne oder Postmoderne? Zur
Signatur des gegenwärtigen Zeitalters, Weinheim 1986, S.189-204.

25 Erikson definiert personale Identität als »die unmittelbare Wahrnehmung der eigenen
Gleichheit und Kontinuität in der Zeit und die damit verbundene Wahrnehmung, dass
auch andere diese Gleichheit und Kontinuität erkennen« (Erik Erikson, Identität und
Lebenszyklus, Frankfurt a.M. 1980, S. 18).

04_Schwaabe  Seite 427  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU428

den. Traditionen werden rechtfertigungs- und begründungsabhängig, das Leben der
»life politics« wird gleichsam zum Dauerexperiment.26

Dieser Projektcharakter spätmoderner Bastel- und Patchwork-Identitäten27 läßt
diese als nur mehr limitiert, vorläufig und fragil erscheinen.28 Der Verlust von tradi-
tionaler Orientierungssicherheit, das »disembedding« der Individuen aus stabilen
Beziehungen und auch die Schwächung alter kollektiver Wir-Identitäten sind kei-
neswegs unproblematisch. Nicht nur Axel Honneth sieht in der Desintegration der
sozialen Lebenswelt eine »neue, riskante Schwelle der Individualisierung der Ge-
sellschaftsmitglieder«.29 Auch sei, so Honneth, noch kein postmetaphysisches
Äquivalent für die identitätssichernden und kommunikationsstiftenden Funktionen
der zerfallenden Metaerzählungen in Sicht. Damit drohe eine Fragmentierung des
einzelnen Subjekts wie auch eine Desintegration der Gesellschaft – und wohl nicht
zufällig geht mit beiden Entwicklungen eine »kompensatorische Überthematisie-
rung des Selbst«, ja sogar die »Ersatzreligion des Selbst«30 einher, über die man
durchaus sehr kritisch urteilen kann. Wenn endlich die Postmoderne die Abkehr
von den alten »monomanischen Identitätsschwüren« und den »Übergang zu einem
vielheitsfähigen Subjekt« mit »innerer Pluralitätskompetenz« fordert,31 so mag dies
für viele zudem durchaus überfordernd sein. Allein, die Mitglieder spätmoderner
individualisierter Gesellschaften können sich eben diese Bedingungen ihrer Identi-
tätsarbeit gar nicht selbst aussuchen. Fern von postmoderner Rhetorik32 hat man
diese Folgen von Individualisierung soziologisch nüchtern in ihren drei Dimensio-
nen in Rechnung zu stellen: Es sind dies die »Herauslösung aus historisch vorgege-
benen Sozialformen und -bindungen im Sinne traditionaler Herrschafts- und Ver-
sorgungszusammenhänge (‚Freisetzungsdimension’), Verlust von traditionalen
Sicherheiten im Hinblick auf Handlungswissen, Glauben und leitende Normen
(‚Entzauberungsdimension’) und – womit die Bedeutung des Begriffes gleichsam in

26 »In posttraditionalen Gesellschaften haben wir keine andere Wahl, als zu wählen, wer
wir sein und wie wir handeln wollen.« (Anthony Giddens, »Leben in einer posttraditio-
nalen Gesellschaft« in: Ulrich Beck / Anthony Giddens / Scott Lash, Reflexive Moder-
nisierung. Eine Kontroverse, Frankfurt a.M. 1996, S. 113-194, S. 142); vgl.: ders.,
Konsequenzen der Moderne, Frankfurt a.M. 1995.

27 Vgl.: Ronald Hitzler / Anne Honer, »Bastelexistenz. Über subjektive Konsequenzen
der Individualisierung« in: Ulrich Beck / Elisabeth Beck-Gernsheim (Hg.), Riskante
Freiheiten. Individualisierung in modernen Gesellschaften, Frankfurt a.M. 1994, S. 307-
315.

28 Straub, Personale und kollektive Identität, aaO. (FN 2), S. 82.
29 Axel Honneth, »Anerkennung und Differenz. Zum Selbstmißverständnis postmoder-

ner Sozialtheorien« in: Initial, 1. Jg (1990), Heft 7, S. 669-674, S. 669.
30 Vester, Verwischte Spuren des Subjekts, aaO. (FN 24), S. 190.
31 Vgl.: Wolfgang Welsch, »Subjektsein heute. Überlegungen zur Transformation des Sub-

jekts« in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 39 / 1991, S. 347-365.
32 Was keineswegs bedeuten soll, die Brauchbarkeit »postmoderner« Identitätsuntersu-

chungen in Frage zu stellen: vgl. dazu insb. Wolfgang Welsch, »Identität im Übergang«
in: ders., Ästhetisches Denken, Stuttgart 1995, S. 168-200; Kenneth Gergen, »Die Kon-
struktion des Selbst im Zeitalter der Postmoderne« in: Psychologische Rundschau 41 /
1990, S. 191-199; Zygmunt Bauman, Liquid Modernity, Cambridge 2000.

04_Schwaabe  Seite 428  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


ZfP 52. Jg. 4/2005

Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU 429

ihr Gegenteil verkehrt wird – eine neue Art der sozialen Einbindung (‚Kontroll-
bzw. Reintegrationsdimension’).«33

Mit solchen Individuen läßt sich eine starke Wir-Gemeinschaft des alten Typs
kaum noch »vorstellen«. Und von kollektiver Identität als einem »historischen Fak-
tum«, »indisponibel für diejenigen, die sich einem Volke zugehörig vorfinden«
(Lübbe), kann vor diesem Hintergrund ebenfalls nur noch bedingt die Rede sein.
Natürlich empfinden sich Deutsche immer noch als Deutsche. Doch sie sind als In-
dividuen gleichzeitig mit zu viel anderem beschäftigt, zumeist mit sich selbst. Das
Kollektive hat in ihrem Identitätshaushalt an Bedeutung verloren. Ein »vorgegebe-
nes, sich selbst als solches begreifendes kollektives Subjekt« (Kielmansegg) gibt es
nur mehr in der relativierten Form von Identitätsdimensionen, die dem posttraditi-
onalen Individuum neben einer Vielzahl anderer, teils kompatibler, teils konkurrie-
render Identifizierungsmöglichkeiten zur Verfügung stehen. Für das Projekt einer
europäischen Identität bedeutet dies nun, dass das nation-building des 19. Jahrhun-
derts keine realistische Option sein kann. Zugleich bedeutet dies aber auch, dass Eu-
ropa sich am klassischen Konzept und Erfolg kollektiver Identitäten auch gar nicht
messen lassen muß. Dies scheint schließlich auch zu bedeuten, dass die Suche nach
einer vorgegebenen »Essenz« Europas für seine politische Existenz weit weniger
wichtig wäre, als es die konventionellen Kollektivitätskonzepte unterstellen.

Kulturelle und politische Identität

Die Infragestellung alter Vorstellungen kollektiver Identität angesichts individuali-
sierter Bürger und kultureller Pluralität trifft sich mit jener republikanisch-verfas-
sungspatriotischen Position, die politische Identität und Staatsbürgerschaft schon
aus politischen und moralischen Gründen ohne Rückgriff auf vorpolitische Ge-
meinsamkeit verstehen will. Hier erscheint die Selbständigkeit politischer Bürger-
lichkeit und die Priorität prozeduraler Volkssouveränität gegenüber anderen Identi-
tätsdimensionen, seien sie religiöser, ethnischer oder kultureller Art, nachgerade als
europäische bzw. westliche Errungenschaft. Mag es auch gemein-europäische Tradi-
tionen, Gemeinsamkeiten der Geschichte oder der Herkunft geben – Essenzen
gleich welcher Art sollen für die politische Existenz keine Rolle spielen. Insbeson-
dere auf Christentum und »Abendland« dürfe man sich bei Fragen politischer Legi-
timierung nicht beziehen.

»Jerusalem, Athen und Rom – das ist die charakteristische Spannung zwischen
Monotheismus, Wissenschaft und republikanischer Tradition, die der Westen aus-
halten muss, ohne zu versuchen, eins ans andere zu assimilieren.«34 So formuliert
Jürgen Habermas als wohl bedeutendster Vertreter dieser Auffassung seine durch-
aus ausgewogene »nachmetaphysische« Philosophie, die in ihrer Bejahung der

33 Ulrich Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt a.M.
1986, S.206.

34 Jürgen Habermas, »Ein Gespräch über Gott und die Welt« in: ders., Zeit der Über-
gänge. Kleine Politische Schriften IX, Frankfurt a.M. 2001, S. 173-196, hier S. 181.

04_Schwaabe  Seite 429  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU430

Ideen von 1789 gleichwohl die Bestände abendländischer Tradition zu respektieren
sucht. Habermas anerkennt die Bedeutung dieser Bestände; die politische Antwort
aber muß darin liegen, den Eigensinn der jeweiligen Sphären zu erhalten. Eine »Po-
litisierung der biblischen Botschaft« ist für Habermas ebenso gefährlich wie »die
politisch-theologische Aushöhlung des Vernunftkerns einer säkularisierten Politik«.
Die Gerechtigkeitsfragen der Politik wie auch der praktischen Philosophie müssen
ihren Eigensinn verteidigen. Daran ändere auch die Tatsache nichts, dass noch die
säkularisierten, »nachmetaphysischen« Gerechtigkeitsvorstellungen nur auf dem
Boden abendländischer Tradition und Geistesgeschichte sich herausbilden konnten.
»Ich will nur sagen, dass mich der Nachweis theologischer Erbschaftsverhältnisse
nicht stört, solange die methodische Differenz der Diskurse erkennbar ist, solange
also der philosophische Diskurs der eigensinnigen Forderung einer begründeten
Rede gehorcht.«35 Und, so ist hinzuzufügen, solange demokratische Politik der ei-
gensinnigen Forderung nach volkssouveräner Legitimierung gehorcht.

Kollektive Identität kann in dieser Perspektive – aus prinzipiellen Gründen wie
auch gerade im europäischen Falle – nicht mehr substantialistisch gedacht werden.
Man hat mit dem politischen Liberalismus das Faktum des Pluralismus (Rawls) an-
zuerkennen: pragmatisch als tatsächliche Pluralität von Lebensstilen und Wertauf-
fassungen, philosophisch als nicht mehr versöhnbare Inkommensurabilität der Vor-
stellungen vom guten Leben. Das soziale Band, so Habermas’ Überzeugung,
kommt ohne konventionelle Imaginationen einer kulturellen Identität oder gar Ho-
mogenität aus. Überzeugt davon, »dass der demokratische Prozess selbst die Aus-
fallbürgschaft für die soziale Integration einer immer weiter ausdifferenzierten Ge-
sellschaft übernehmen kann«, müsse man sich vom alten Identitätsparadigma nur
endlich entschieden lösen: »Ja, in pluralistischen Gesellschaften darf diese Bürde
nicht von der Ebene der politischen Willensbildung und der öffentlichen Kommu-
nikation auf das scheinbar naturwüchsige kulturelle Substrat eines vermeintlich ho-
mogenen Volkes verschoben werden.«36 In Einklang mit den oben beschriebenen
Determinanten spätmoderner Identitätsarbeit tritt neben die Prozeduralisierung de-
mokratischer Legitimitätsstiftung eine Verflüssigung kollektiver Identität: »wenn in
komplexen Gesellschaften eine kollektive Identität sich bilden würde, hätte sie die
Gestalt einer inhaltlich kaum präjudizierten, von bestimmten Organisationen unab-
hängigen Identität einer Gemeinschaft derer, die ihr identitätsbezogenes Wissen
über konkurrierende Identitätsprojektionen, also: in kritischer Erinnerung der Tra-
dition oder angeregt durch Wissenschaft, Philosophie und Kunst diskursiv und ex-
perimentell ausbilden.«37 Man müsste freilich zu den genannten »Anregern« wohl
insbesondere noch die Kulturindustrie hinzunehmen.

35 Ebd., S. 187.
36 Ders., Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie, Frankfurt a.M.

1996, S. 158f.
37 Ders., »Können komplexe Gesellschaften eine vernünftige Identität ausbilden?« in:

ders., Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus, Frankfurt a.M. 1976, S.92-
126, S.121.

04_Schwaabe  Seite 430  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


ZfP 52. Jg. 4/2005

Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU 431

Diese Argumentation plädiert für eine politische und nicht für eine kulturelle
Identität Europas. Thomas Meyer stellt diese Unterscheidung in den Mittelpunkt
seiner Absage an das Projekt, Europa eine »Seele« zu verleihen. Kulturelle Identität
umfaßt dabei »Werte, Überlieferungen, Praktiken, Orientierungen, Symbole, Er-
zählungen, künstlerische Hervorbringung und Formen des Alltagslebens […], die
für ein soziales Kollektiv und die Zugehörigkeit zu ihm als entscheidende Kriterien
gelten«.38 Politische Identität dagegen meint staatsbürgerliche Inklusion und Identi-
fizierung mit den demokratischen Grundwerten der Union –  kurz gesagt: citizen-
ship. Für Meyer kommt allein die politische Identität in Frage, zum einen weil die
kulturellen Identitäten gerade in Europa viel zu unterschiedlich und vielschichtig
sind, und weil sie ohnehin einem steten Prozess der Pluralisierung unterliegen; zum
anderen weil andernfalls die Gefahr einer potentiell diskriminierenden Identitätspo-
litik drohe. Im übrigen sei die Entscheidung für die Bedeutung kultureller Differenz
im Politischen ist selbst eine politische Entscheidung.39

Gleichwohl sieht auch Habermas, dass diesseits diskurstheoretischer Gerechtig-
keitsfragen wie auch verfassungspatriotischer Wünschbarkeit gerade für die Identi-
täts- und Selbstverständigungsfragen »kulturelle Herkunft« und »kulturspezifische
Überlegungen« von großem Gewicht sind. Hier wird die »Integrität der Lebensfor-
men« berührt, »in die die persönliche Lebensgestaltung eingebettet ist«.40 Auch eine
Diskurstheorie der Moral muß »für den kulturellen Hintergrund individueller und
gruppenspezifischer Unterschiede hinreichend sensibel« sein. Mit Blick auf das
Problem der Integration von Minderheiten verweist dies beispielsweise auf das Ziel
einer »differenzempfindlichen Inklusion«, ein Ziel, das auch Habermas als durchaus
»prekär« einstuft. Mit Blick auf die kollektiven Identitätsvorstellungen wirft es die
Frage auf, ob und wie viele Bürger bereit sind, die »Integrität« ihrer kulturell ver-
standenen Lebensformen dem politischen Primat tatsächlich unterzuordnen.

Dass die Position einer ausschließlich politischen Identität keineswegs von allen
Europäern geteilt wird, dass sie nicht nur prinzipiell eine gewisse Überforderung
vieler nicht sonderlich politischer Bürger darstellt, sondern dass kulturelle Identi-
tätsvorstellungen für manchen durchaus noch eine wichtige Rolle für dessen kollek-
tives Zugehörigkeitsgefühl spielen, wird in keiner Frage so deutlich wie in der nach
einem möglichen Beitritt der Türkei zur EU. Vor allem im Kontext dieser Frage tau-
chen denn auch – aller postmetaphysischen Vernunft zum Trotz – bestimmte »es-
sentialistische« Vorstellungen auf, ja scheinen so allererst wieder ins Bewußtsein zu
rücken. In dieser lange Zeit verdrängten und unabhängig von der jeweiligen Positi-
on nur allzu wichtigen Debatte feiern u.a. das »Christentum« und das »Abendland«
eine bis vor kurzem kaum erwartete Wiederbelebung. Ob und in welchem Maße
solche Vorstellungen kultureller Identität die vorherrschende politische Dimension
ergänzen können oder werden, ist eine identitätspolitisch spannende und durchaus

38 Meyer, Identität Europas, aaO. (FN 1), S. 20.
39 Ebd., S. 47.
40 Habermas, Einbeziehung des Anderen, aaO. (FN 36), S. 172f.

04_Schwaabe  Seite 431  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU432

offene Frage. Eines aber scheint dabei schon jetzt deutlich: Um »Christentum« und
»Abendland« in einem gehaltvollen und ernst gemeinten Sinn geht es dabei fast nie.

Verfolgt man die Türkei-Debatte, so fällt zunächst auf, dass die für viele Europä-
er in der Tat entscheidende Problematik insbesondere von den politisch Verant-
wortlichen lange Zeit sorgsam gemieden wurde: Gehört die Türkei zu Europa, zu
»uns«, oder trennt beide nicht eben doch die gar nicht zu leugnende unterschiedli-
che kulturelle Prägung. Dass diese durchaus heikle Frage zuweilen aus Gründen po-
litischer Korrektheit gar nicht erst zugelassen wird, hat Hans-Ulrich Wehler durch-
aus richtig beobachtet.41 Die Türkei scheint für nicht wenige »unsre eigne Frage als
Gestalt«42 zu sein. Dass darin viele Ressentiments mitschwingen, dass hier kulturelle
Stereotype und Feindbilder fließend ineinander übergehen, muß gerade denjenigen
die offene Debatte suchen lassen, der sich für Europa die oben beschriebene politi-
sche Identität wünscht. Er wird dann auf nicht wenige stoßen, denen schon allein
»der Islam« Unbehagen verursacht, ein Gefühl der Fremdheit und der Bedrohung
der »Integrität ihrer Lebensformen« (Habermas). Diese Menschen wollen gar nicht
»differenzempfindlich« sein. Damit ist freilich zugleich die Gegenfrage aufgewor-
fen, worin denn eigentlich – auch ganz unabhängig vom möglichen Beitritt der Tür-
kei – eine positiv bestimmte und breitenwirksam verinnerlichte kulturelle Identität
Europas bestehen könnte.

Betrachtet man die Kopenhagen-Kriterien und die entsprechenden Formulierun-
gen im Verfassungsentwurf, dann kommt man über den Habermasschen Verfas-
sungspatriotismus im Grunde nicht hinaus – bzw. die Frage nach dem europäischen
»Wir« bleibt schlicht offen. In Art. 1, Abs. 2 des Verfassungsentwurfs ist zu lesen:
»Die Union steht allen europäischen Staaten offen, die ihre Werte achten und sich
verpflichten, ihnen gemeinsam Geltung zu verschaffen.« Art. 2 definiert ganz im
Sinne einer politischen Identität: »Die Werte, auf die sich die Union gründet, sind
die Achtung der Menschenwürde, Freiheit, Demokratie, Gleichheit, Rechtsstaat-
lichkeit und die Wahrung der Menschenrechte.« Vorausgesetzt bzw. offen bleibt da-
bei die Bestimmung dessen, was einen »europäischen Staat« außer diesen geteilten
Werten ausmacht. Ferner wird dabei implizit vorausgesetzt, dass diese Frage gerade
nicht allein auf der Ebene politischer Identität beantwortbar ist.

Das post-abendländische Europa und sein religiös-kulturelles Erbe

Kulturelle Selbstbilder sind für die Klärung des Verhältnisses zur Türkei wie auch
des europäischen Selbstverständnisses also nolens volens nicht vollständig auszu-
blenden. Sofern es sich dabei um schlichte Ressentiments gegen das Fremde, Unver-

41 Hans-Ulrich Wehler, »Das Problem Türkei« in: Die Zeit, Nr. 38, 12.9.2002 (wieder
abgedruckt in: Volker Ulrich / Felix Rudloff (Hg.), Die EU-Erweiterung, Frankfurt
a.M. 2004, S. 104-109, hier S. 105).

42 In Theodor Däublers Hymne an Italien heißt das: »Der Feind ist unsre eigne Frage als
Gestalt.« Carl Schmitt hat sich in seiner politischen Theorie auf diese Sentenz bezogen.
Man sollte sich dieser – keineswegs weit hergeholten – gedanklichen Zusammenhänge
auch in diesem Fall bewußt sein.

04_Schwaabe  Seite 432  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


ZfP 52. Jg. 4/2005

Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU 433

standene handelt – wie dies unterhalb der Ebene intellektueller Diskurse tatsächlich
oft der Fall sein dürfte –, sollte man dem schon im Sinne einer zivilisierten politi-
schen Kultur nicht nachgeben. Wenn in diesem Fremdbild »Islam« indes vor allem
auf einen antiliberalen Fundamentalismus angespielt wird, dann ist man wiederum
bei den politischen Dimensionen des eigenen Selbstverständnisses. Diese verbreitete
Position vertritt etwa Bassam Tibi, wenn er für eine »europäische Leitkultur« wirbt,
die sich um einen dezidierten Antifundamentalismus zu bilden hätte.43 In diesem
Zusammenhang warnt Tibi die Europäer vor einer »kulturrelativistischen Selbstver-
leugnung« – denn so universalistisch die demokratischen Prinzipien Europas auch
angelegt seien, sie würden von vielen gerade nicht akzeptiert, sondern zum Teil ve-
hement bekämpft. Das ist richtig, aber es ist eben Teil primär der politischen Kultur
Europas.

Würde sich Europa hingegen als »christlicher Klub« verstehen wollen,44 und soll-
te damit mehr gemeint und aufgerufen sein als die genannten Ressentiments oder
ein antifundamentalistischer Grundkonsens, dann tatsächlich ginge es um Kernele-
mente einer kulturellen Identität, vielleicht sogar um die »Essenz« Europas. Hier
nun freilich ist eine Mehrheit der Europäer in ihrer realen Existenz mittlerweile
denkbar weit entfernt vom »homo religiosus« des europäischen Mittelalters (Le
Goff).45 War für diesen die Transzendenz elementarer Bestandteil des eigenen Le-
bens und Grundlage seiner »mentalité religieuse«,46 so ist das heutige Europa – an-
ders als z.B. die USA47 – ein vergleichsweise unreligiöser Kontinent geworden. Vor
allem für Deutschland trifft dies zu. Ja, nicht-religiös (und – was ja indes wirklich
nicht dasselbe ist – antifundamentalistisch) zu sein oder doch zumindest die eigene
Religiosität eher zu verstecken als zu vertreten, das scheint mittlerweile weit eher
Spezifikum Europas zu sein. Der Streit um Rocco Buttiglione oder auch die tiefen
Ressentiments gegen das »fromme« Amerika des George W. Bush illustrieren, dass
Europa nicht nur religionsfern, sondern zuweilen »in Religionsdingen so feindselig
verkrampft ist«, dass »Religionsmisstrauen geradezu zum Identitätsmerkmal, zum
Definitionskriterium des Europäertums wird«.48 Ross merkt zurecht an, dass die

43 Vgl. Bassam Tibi, Europa ohne Identität? Leitkultur oder Wertebeliebigkeit, München
2002.

44 So u.a. die Position Wehlers (vgl. FN 41); scharf gegen diese Auffassung u.a. Ulrich
Beck, Der kosmopolitische Blick oder: Krieg ist Frieden, Frankfurt a.M. 2004, S. 247ff.

45 Jacques Le Goff (Hg.), Der Mensch des Mittelalters, Frankfurt a.M. / New York 1989.
46 Marc Bloch, La société féodale, Paris 1968, S. 128.
47 Vgl. Huntington, der für die Frage nach dem Kern amerikanischer Identität – in Abset-

zung vom unreligiös gewordenen Westeuropa – eben diese Religiosität in den Mittel-
punkt rückt: »America is different, and that difference is defined in large part by its
Anglo-Protestant culture and its religiosity. […] Americans are overwhelmingly com-
mitted to both God and country, and for Americans they are inseperable.« (Samuel
P.Huntington, Who are we? The challenges to America’s national identity, New York
u.a. 2004, S. 365).

48 Jan Ross, Glauben darf man alles. Das gilt sogar für Rocco Buttiglione. »Denn Europa
ist eine Rechtsgemeinschaft, kein Gesinnungsverein« in: Die Zeit, Nr. 45, 28.10.2004,
S. 1.

04_Schwaabe  Seite 433  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU434

hier manchmal durchscheinende »Idee von Europa als fortschrittlicher Gesinnungs-
gemeinschaft« dann auch die Idee des politischen Liberalismus und das Konzept ei-
ner politischen Identität verfehlen, ja gefährden müsse. In jedem Fall aber ist Euro-
pa – im Guten oder Schlechten – mittlerweile eher ein heidnischer denn ein
substantiell christlicher Kontinent,49 für den Papst Johannes Paul II nicht weniger
als die große Anstrengung einer Rechristianisierung forderte.50 Vor diesem Hinter-
grund läßt sich redlicher Weise weder ein »christliches Argument« gegen die Türkei
ableiten noch ein mehrheitsfähiger Baustein kultureller europäischer Identität.

Was für das christliche Selbstverständnis Europas gilt, das gilt noch mehr für das
große (hoch-) kulturelle Erbe des »Abendlandes«: Es taugt nicht zur massenhaften
Selbstvergewisserungs- und Identifikationsbasis, so sehr es Pflege und Beförderung
verdient. Das liegt zum einen schlicht daran, dass es sich hierbei um ein Elitenpro-
jekt handelt – immer gehandelt hat und immer handeln wird. Das liegt zum anderen
aber am Wesen dieses »Erbes« selbst, wie Rémi Brague es sehr treffend beschrieben
hat: Es sperrt sich gegen jeden Versuch, es als Besitz, als sicheres Haben zur Grund-
lage einer vorgefundenen Identität zu machen. Insofern ist es gar kein »Erbe«; und
insofern auch kann es, so Brague, keine europäische »kulturelle Identität« geben.
Die »voie romaine« Europas, das ist die Haltung des Sich-Aneignens von Fremdem,
schon vor uns Gewesenem, und diese Haltung verweist auf eine »exzentrische Iden-
tität«: »Europa ist nichts anderes als eine beständige Bewegung der Selbsteuropäi-
sierung.« Und darin steht das, was man als kulturelles Erbe Europas bezeichnen
kann, gerade allen offen, nicht nur den in Europa Geborenen. »Ich möchte mich
nun den Europäern zuwenden und ihnen sagen: ‚Ihr existiert nicht!’ Es gibt keine
Europäer. Europa ist eine Kultur und nicht bloß ein Ensemble von Praktiken oder
Gewohnheiten z.B. in der Ernährung oder Kleidung. Kultur besteht darin, dass man
an sich arbeitet, dass man sich selber gestaltet, dass man das, was über einen hinaus-
geht, sich anzuverwandeln sucht. Folglich kann Kultur nicht geerbt werden. Sie
muß vielmehr von jedem errungen werden. Man kann nicht als Europäer geboren
werden; man kann daran arbeiten, es zu werden.«51 Man mag beklagen, dass nur all-
zu wenige an dieser Kultur »arbeiten«; ihre politische Instrumentalisierung aber
würde dem Geist dieses »Erbes« gerade zuwiderlaufen.

Endlich erscheint insbesondere auf kultureller Ebene gerade die oft beschworene
Pluralität Europa weit stärker zu kennzeichnen als es jedenfalls ein Identitätskon-
zept vorgefundener und vorpolitischer Homogenität unterstellen müsste. Nationale
und regionale Prägungen spielen dabei (immer noch) ein wichtige Rolle. Der »Geni-

49 Burkhard Müller, »Wir sind Heiden. Warum sich Europa nicht auf christliche Werte
berufen sollte« in: Süddeutsche Zeitung, 24./25. April 2004; vgl. Herbert Schnädelbach,
»Jenseits des Christentums. Das Profane ist unser Schicksal« in: Süddeutsche Zeitung,
12./13. Juni 2004.

50 Papst Johannes Paul II, Ecclesia in Europa. Nachsynodales apostolisches Schreiben, Vati-
kan 2004.

51 Rémi Brague, »Die Geschichte der europäischen Kultur als Selbsteuropäisierung« in:
Tumult, Band 22 (1996), S. 94-100, S. 98; vgl. ders., Europa. Eine exzentrische Identität,
Frankfurt a.M. 1993.

04_Schwaabe  Seite 434  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


ZfP 52. Jg. 4/2005

Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU 435

us Europas«, so Edgar Morin, liegt im »Dialog innerhalb der Vielfalt, der letztlich
den Wandel bewirkt«.52 Dies berücksichtigend gibt es natürlich durchaus europäi-
sche Gemeinsamkeiten, die im Vergleich zu anderen Kulturkreisen gar nicht zu
leugnen sind. Und diese können im Identitätshaushalt europäischer Individuen sehr
wohl eine womöglich große Rolle spielen. Das können sie freilich auch dann, wenn
die Betreffenden ihr Identitätsverständnis noch immer eindeutig national definieren
– oder regional, oder kosmopolitisch.

Vor diesem Hintergrund hatte der Verfassungskonvent mit seinen eher vagen Be-
zügen zu kultureller und religiöser Herkunft am Ende keineswegs einen faulen, in-
haltsarmen Kompromiß gefunden, sondern die reale Pluralität Europas adäquat er-
fasst. Die eklatante Uneinigkeit nicht nur der Konventsmitglieder und
beispielsweise der heftige Streit um den Gottesbezug haben in aller Deutlichkeit vor
Augen geführt, dass das »post-abendländische« Europa sein buntes Erbe politisch
nicht instrumentalisieren sollte – und, mangels Konsens, gar nicht kann. Die Präam-
bel beschreibt den Kontinent Europa folgerichtig als »Träger einer Zivilisation«, die
von den Werten des »Humanismus« geprägt ist. Zu dem, was womöglich kulturelle
»Identität« sein könnte, heißt es vorsichtig, man »schöpfe« aus den »kulturellen, re-
ligiösen und humanistischen Überlieferungen Europas, deren Werte in seinem Erbe
weiter lebendig sind und die zentrale Stellung des Menschen und die Unverletzlich-
keit und Unveräußerlichkeit seiner Rechte sowie den Vorrang des Rechts in der Ge-
sellschaft verankert haben«. Entscheidend ist schon hier das Politische, das sich
dann auch in den oben bereits angeführten »Werten der Union« (Art. 2) konkreti-
siert. Dass die Union, wie es in Art. 3 heißt, den »Reichtum ihrer kulturellen und
sprachlichen Vielfalt« als schützenswertes Gut betrachtet, verweist weit eher auf die
Idee des politischen Liberalismus denn auf den Kern einer kulturellen Identität.
Identitätskonstituierend scheint vielmehr die »Gewissheit, dass die Völker Europas,
wiewohl stolz auf ihre nationale Identität [!] und Geschichte, entschlossen sind, die
alten Trennungen zu überwinden und immer enger vereint ihr Schicksal gemeinsam
zu gestalten« (Präambel). Und das in der Tat scheint der sinnvolle Ausgangspunkt
und Kern eines historisch belehrten politischen Projektes zu sein, der zugleich Kern
einer überwiegend, aber nicht ausschließlich politischen Identität sein kann.

Europa ist ein post-abendländischer Kontinent. Dies einzugestehen, ist ein Gebot
nüchterner intellektueller Redlichkeit.53 Für eine Mehrheit der Europäer spielt das,
was mit Abendland gemeint sein könnte, bezüglich ihrer eigenen – personalen wie
auch kollektiven – Identitätsvorstellungen keine oder keine bedeutsame Rolle. Dass
sich das heutige Europa nach dem Abendland weiß, bedeutet indes auch: Es ist in
ihm durchaus vieles von jenem alten Herkommen aufgehoben, es ist Europa ohne
dieses Herkommen (wie auch seiner Negationen) in vielem gar nicht zu verstehen.
Und: Europa mit eben diesen seinen Prägungen ist der einzige »post-abendländi-
sche« Kontinent – auch dies durchaus ein Proprium. Es wird einigen auch künftig

52 Edgar Morin, Europa denken, Frankfurt a.M. / New York 1991, S. 128.
53 Und diejenigen, die um den Erhalt der abendländischen Essenz ringen, bestätigen die-

sen Befund in ihren zeitkritischen Diagnosen ja nur allzu deutlich.

04_Schwaabe  Seite 435  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU436

Ansporn sein, dieses Europa sich anzuverwandeln, »daran zu arbeiten, es zu wer-
den« (Brague). Aber für die genannte Mehrheit spätmoderner Europäer spielt ande-
res eine Rolle, wenn mit Assmann nach den lebendigen Dimensionen von Gemein-
samkeit und »Wir-Identität« gefragt werden soll.

Lebendige Gemeinsamkeiten – Versatzstücke einer Mehrebenenidentität

Sowohl die besonderen Bedingungen spätmoderner Identitätskonstitution als auch
die Vielfalt kultureller Identitätsbezüge in Europa lassen die Suche nach einem har-
ten und verlässlichen Kern europäischen Wir-Bewusstseins als annähernd aussichts-
los erscheinen. Insofern scheint Lübbe recht zu behalten: Ein indisponibles, vorge-
fundenes europäisches Wir gibt es nicht. Doch Lübbe läßt dabei nicht nur die
Einsichten der Identitätsforschung außer Acht, die sich von solch monolithischen
Vorstellungen zu recht verabschiedet hat; er scheint auch die sehr wohl feststellba-
ren Prozesse der Europäisierung der letzten Jahrzehnte zu unterschätzen. Will man
deren identitätsstiftendes Potential erfassen, so darf man freilich nicht das alte natio-
nalstaatliche Modell zugrunde legen: In Analogie zum System des Regierens im eu-
ropäischen Mehrebenesystem, das sich zu einem »multi-level system of governance
sui generis«54 entwickelt hat, läßt sich nur mehr von einem In- und Nebeneinander
europäischer »Mehrebenenidentitäten« sprechen, das zum einen europäisierte Mo-
mente ebenso umfaßt wie nationale, regionale und auch global/kosmopolitische,55

das zum anderen aber auch nicht auf die von manchen gewünschte Form einer akti-
ven europäischen citizenship hinauszulaufen scheint. Vielmehr sind es zwei Dimen-
sionen bereits erfahrbarer und vor allem lebendiger europäischer Gemeinsamkeiten,
auf denen das politische Projekt europäischer Identität durchaus aufbauen kann: die
großenteils alltags- und lebensweltlichen Formen von Europäisierung, die ein zwar
vorpolitisches, aber keineswegs essentialistisches europäisches Bewußtsein beför-
dern; und jene Dimension des historischen Lernprozesses, der Europa durchaus als
»Erinnerungsgemeinschaft« (Kielmansegg) erscheinen läßt.

Die alltags- und lebensweltlichen Formen von Europäisierung werden sowohl
von den Anhängern einer starken politischen wie auch von denjenigen einer gehalt-
vollen kulturellen Identität zumeist gering achtet. Verzichtet man hingegen auf ide-
alistische Verzeichnungen der real existierenden demoi in heutigen Demokratien,
dann stößt man hier auf eine ganze Reihe europäischer Selbstverständlichkeiten, in
denen sich viele Bürger bereits eingewöhnt haben und die deren Wahrnehmung
auch des Politischen nachhaltig prägen. Zumal in den jüngeren Generationen ist Eu-

54 Vgl. Jachtenfuchs / Kohler-Koch, Regieren und Institutionenbildung, aaO. (FN 6).
55 Wie Winfried Loth – ganz in Einklang mit dem Verfassungsvertrag – zurecht betont hat,

kann es bei der erwünschten Europäisierung von Bewußtsein nicht darum gehen, »nati-
onale durch europäische Identitäten zu ersetzen, sondern darum, die europäische
Dimension von Identität stärker ins Bewußtsein zu rücken« (Wilfried Loth, »Die Mehr-
schichtigkeit der Identitätsbildung in Europa. Nationale, regionale und europäische
Identität im Wandel« in: Ralf Elm (Hg.), Europäische Identität: Paradigmen und
Methodenfragen, Baden-Baden 2002, S. 93-109, S. 103).

04_Schwaabe  Seite 436  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


ZfP 52. Jg. 4/2005

Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU 437

ropa längst zu einer lebensweltlichen Selbstverständlichkeit geworden56. Diese le-
bensweltliche Aneignung Europas geschieht vor allem auf dem Gebiet der low cul-
ture und des Konsums, der Freizeitaktivitäten und des Tourismus, des kulinarischen
Austausches und der europäischen Fußball-Wettbewerbe, der Erasmusprogramme
und Städtepartnerschaften. Hier wird Europa als »Lebensgefühl« erfahrbar, das
freilich nicht zuletzt durch seine regionalen und nationalen Eigenheiten und feinen
Unterschiede attraktiv wirkt. Dass sich die nationalen Negativ-Stereotype des 19.
Jahrhunderts dieserart verharmlost haben, ist der große zivilisatorische Fortschritt
des post-nationalistischen Europa. Zu den greifbaren Formen europäischer Erfah-
rungsgemeinschaft gehört desweiteren auch der Euro, der sich durchaus zur »Mün-
ze der Identität« (Weidenfeld) entwickelt hat: Die gemeinsame Währung ist »die
ebenso symbolische wie alltäglich-praktische Bindung, die künftig das Aufeinan-
derangewiesensein der Europäer sinnfällig erfahren lassen kann«.57

Die vielfältigen europäischen Verflechtungen, die durch berufliche und private
Mobilität befördert werden, die die transnationalen Begegnungen und Kontakte er-
höhen und die die Differenzen gesellschaftlicher und auch mentaler Strukturen ab-
schleifen helfen, haben längst eine »europäische Gesellschaft« entstehen lassen, die
bei allen verbleibenden Unterschieden die nationalen Gemeinschaften doch erheb-
lich relativiert haben.58 Die zunehmende »Transnationalität der Lebensstile«, die in
bescheidenerer Gestalt durchaus nicht nur auf Eliten beschränkt ist, kann, so Loth,
indirekt auch für das politische Gemeinschaftsbewusstsein von sehr großer Bedeu-
tung sein59 – ganz im Sinne des transaktionalen Integrationsansatzes von Karl W.
Deutsch. Wenn Jospin Europa als attraktives »Gesellschaftsmodell« bezeichnet und
dabei Gemeinsamkeiten einer »europäischen Lebensweise« hervorhebt,60 so ist eben
dies im genannten Sinne durchaus als Kern einer »kulturellen« Identität zu verste-
hen. Dass diese geteilte »Lebensweise« eine eher vage Grundlage darstellt, tut dem
zumindest insofern keinen Abbruch, als sie für spätmoderne Individuen gerade des-
halb, ja nur so in ihre »life politics« (Giddens) integrierbar zu sein scheint. In ande-
rer Hinsicht wirft diese – aus Sicht politischer und intellektueller Avantgarden ge-
wiss beklagenswerte – »Beiläufigkeit« einer recht unpolitischen Europäisierung

56 Ulrich Sarcinelli / Michael Hermann, »Europa in der Wahrnehmung junger Menschen –
Bedingungen und Konsequenzen für Politikvermittlung und politische Bildungsarbeit«
in: Aus Politik und Zeitgeschichte B 25-26/98, S. 10-17, S. 10.

57 Weidenfeld, Europa – aber wo liegt es?, aaO. (FN 2), S. 31.
58 Vgl.: Hartmut Kaelble, Auf dem Weg zu einer europäischen Gesellschaft. Eine Sozialge-

schichte Westeuropas 1880-1980, München 1987; ders., »European Integartion and
Social History since 1950« in: Paul Michael Lützeler (Hg.), Europe after Maastricht.
American and European Perspectives, Oxford 1994, S. 89-111; Robert Picht, »Les socié-
tés européennes entre diversité et convergence. Propositions pour l’approfondissement
de l’approche comparative dans les études européennes« in: Léonce Bekemans / Robert
Picht (Hg.), European Socities between Diversity and Convergence, Bruges 1993, S. 35-
90.

59 Loth, Die Mehrschichtigkeit der Identitätsbildung in Europa, aaO. (FN 55), S. 108.
60 Lionel Jospin, »Europa schaffen, ohne Frankreich abzuschaffen« in: Frankfurter Rund-

schau, 5.6.2001.

04_Schwaabe  Seite 437  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU438

aber sehr wohl Fragen auf: Weisen die genannten lebensweltlichen Erfahrungen, als
Teil der größeren western civilization wie auch einer zunehmend globalen Kultur,
nicht weit über Europa hinaus?61 Sind sie einheitlich genug und zugleich zumindest
insofern politisch instrumentalisierbar, als sich aus ihnen wenigstens einige poli-
tisch-kulturelle Grunddispositionen und -einstellungen herausdestillieren ließen,
etwa in Gestalt eines »European Creed«, eines Sets geteilter mentaler Prägungen
und sozio-kultureller Wertmuster?62 Sind gerade hier aber die »europäischen Diffe-
renzen« (Bohrer) nicht immer noch gewichtiger als die gesamteuropäischen Ge-
meinsamkeiten?63

Man hat diese kritischen Fragen ernst zu nehmen und kann gleichwohl davon
ausgehen, dass die geschilderte »kulturelle« Grundlage Europas durchaus hinrei-
chend stabil geworden ist, um als Referenzpunkt eines gemeinsamen politischen Be-
wußtsein zu fungieren. Dass von einem solchen politischen Bewußtsein tatsächlich
bereits gesprochen werden kann, liegt nun vor allem an jener Dimension kollekti-
ven Bewusstseins, die Kielmansegg doch erheblich unterschätzt: der einer europäi-
schen »Erinnerungsgemeinschaft«. Diese besteht inhaltlich in den Lehren, die die
Europäer aus ihrer eigenen nationalistischen und bellizistischen Vergangenheit ge-
zogen haben. Und sie dürfte auch künftig entscheidenden Anteil daran haben, die
erreichte Integration Europas jedenfalls nicht wieder gefährden zu wollen. Die Be-
deutung dieses formalen ex-negativo-Arguments für Europa kann kaum über-
schätzt werden. Der geteilte europäische Erfahrungshorizont hat nach 1945 in
wichtigen Dimensionen auch zu einer geteilten Selbstwahrnehmung der gemeinsa-
men Geschichte geführt. Es ist richtig: Europäische Geschichte war lange Zeit Ge-
schichte der Nationalstaaten, und ist es auch heute noch in erheblichem Maße.
Doch auch hier darf man die »vorgefundenen« historischen Bestände (Lübbe) nicht
als »indisponible« Größen missverstehen. Kollektives Erinnern als (Re-) Konstruk-
tionsarbeit ändert sich, und es ändert darin immer auch die Vergangenheit selbst.

61 In diesem Sinne verhalten skeptisch, verortet Münch das Projekt einer europäischen
Identität zwischen den nationalen, regionalen wie auch globalen Dimensionen und Pro-
zessen des kulturellen Wandels (vgl. Richard Münch, Das Projekt Europa. Zwischen
Nationalstaat, regionaler Autonomie und Weltgesellschaft, Frankfurt a.M. 1993, v.a. S.
276ff. und 318ff.).

62 U.a. Habermas verweist hier auf ein spezifisch europäisches Wertmuster, »das privaten
Individualismus mit öffentlichem Kollektivismus auf einzigartige Weise kombiniert«
(Habermas, »Braucht Europa eine Verfassung?« in: Zeit der Übergänge, aaO. (FN 34),
S. 104-129, S. 110); dieses erkennbar »sozialdemokratische« Wertemuster ließe sich
dann natürlich sehr schön von dem Muster absetzen, das noch heute die politische Kul-
tur und die Mentalitäten der USA nachhaltig prägt (vgl. u.a. Seymour Martin Lipset,
American Exceptionalism. A Double-Edged Sword, New York / London 1997); ähnlich
und stark zustimmend das postmodern-sozialdemokratische Bild europäischer Menta-
lität bei Rifkin, Der europäische Traum, aaO. (FN 4).

63 Bohrer hat dies am Beispiel der ganz unterschiedlichen politischen Kulturen und Men-
talitäten in England, Frankreich und Deutschland sehr deutlich herausgearbeitet: Karl
Heinz Bohrer, »Die europäische Differenz. Epitaph auf eine deutsche Utopie« in: Eur-
opa oder Amerika? Zur Zukunft des Westens, Sonderheft Merkur, 54. Jg. (2000), Heft 9/
10, S. 991-1003.

04_Schwaabe  Seite 438  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


ZfP 52. Jg. 4/2005

Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU 439

Folgt man Maurice Halbwachs, so kommt es dabei je nach Maßgabe aktueller Er-
fordernisse und Präferenzen zu je neuen Aneignungen von Vergangenheit.64

Natürlich bleiben die nationalen Erinnerungskulturen gleichwohl wirksam: Eng-
länder und Deutsche werden den 8. Mai 1945 immer unterschiedlich erinnern; und
das diesbezügliche deutsch-englische Befremden wird wohl ebenfalls auf absehbare
Zeit bestehen bleiben – es wird sich jedenfalls so lange halten, wie es den meisten
Deutschen aus englischer Sicht an der Sensibilität fehlt für die Art, die Bedeutung
und vor allem die Legitimität einer spezifisch englischen Erinnerung an den Zweiten
Weltkrieg, an Englands »finest hour« (Churchill). Das ist nur eines von vielen Bei-
spielen für Unstimmigkeiten und Gegensätze, die unterhalb einer sorgsam gepflegten
Ebene des gemeinsamen Erinnerns fortbestehen. Das steht den geteilten historischen
Lehren wie auch dem daraus motivierten Einigungsprojekt indes nicht entgegen.
Und betrachtet man beispielsweise das Gedenken des 6. Juni 1944 über die Jahrzehn-
te, so wird auch hier das allmähliche Entstehen einer Erinnerungsgemeinschaft sicht-
bar. Der Europarat hat bereits einen europäischen Geschichtskanon für einen euro-
päischen Schulunterricht erarbeitet: Die gemeinsame Geschichte wird hier nicht
umgeschrieben, aber sie wird anders erzählt.65 Schließlich wird mit Blick auf die eu-
ropäische Geschichte nach 1945 der Integrationsprozess selbst immer stärker in den
Mittelpunkt rücken und kann so zu einem »neuen Baustein europäischer Identität«
werden (Weidenfeld): in dieser Geschichte erweisen sich die neuen Organisationen
wie auch die beteiligten Länder als »Lern- und Kommunikationsgemeinschaft«.66

Diese Formen einer nach 1945 entstandenen Erinnerungsgemeinschaft haben
zum europäischen »identity-building« durchaus beigetragen. Und insofern dabei
nicht einfach nur eine neue, diesmal europäische »Nationalgeschichte« erzählt wird,
sind hier auch Lernprozesse prinzipiellerer Art enthalten: Die Europäer haben ge-
lernt, »eine reflexive Einstellung gegenüber eigenen Überlieferungen einzuneh-
men«.67 Mehr noch: Was den Kern der europäischen Identität ausmacht, ist, so Ha-
bermas, »der Charakter der Lernprozesse« selbst und nur in zweiter Linie deren
konkretes Ergebnis.68 Ja, ist mit dieser historischen Lehre nicht zugleich das Kon-

64 Gegen allen historischen »Realismus« betont Halbwachs, »daß das gesellschaftliche Denken
wesentlich ein Gedächtnis ist, und daß dessen ganzer Inhalt nur aus kollektiven Erinnerungen
besteht, daß aber nur diejenigen von ihnen und nur das an ihnen bleibt, was die Gesellschaft
in jeder Epoche mit ihren gegenwärtigen Bezugsrahmen rekonstruieren kann« (Maurice
Halbwachs, Das Gedächtnis und seine sozialen Bedingungen, Frankfurt a.M. 1985, S. 390)

65 Vgl. die Empfehlungen des Europarates »Teaching 20th-century European history«
(2001) mit entsprechenden Ambitionen zur Bildung eines europäischen Bewußtseins
über einen europäischen Geschichtsunterricht.

66 Weidenfeld, Europa – aber wo liegt es?, aaO. (FN 2), S. 21; vgl. dazu auch: Wolfgang
Wessels, »Europäische Identität aus politischer Sicht: Modeerscheinung, Mythos oder
magische Legitimationsformel?« in: Wilhelm Henrichsmeyer u.a. (Hg.), Auf der Suche
nach europäischer Identität (Bonner Schriften zur Integration Europas Band 5), Bonn
1995, S. 101-122.

67 Habermas, Braucht Europa eine Verfassung?, aaO. (FN 62), S. 122.
68 Ebd., S. 124; und weiter: »Dieser historische Hintergrund könnte den Übergang zu

einer postnationalen Demokratie ebnen, die auf der gegenseitigen Anerkennung der
Differenzen zwischen stolzen Nationalkulturen beruht.« (ebd.).

04_Schwaabe  Seite 439  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU440

zept der »Identität« selbst widerlegt, zumindest jede nicht-politische Identität?
Thomas Meyer fragt ganz in diesem Sinn: »Ist nicht […] gerade Europa, mehr als
jede andere Region der Welt, ein Terrain der Selbstzerfleischung von Nationen im
Namen von Identität gewesen? Ist nicht gerade das die Lehre, die Europa einen
könnte, dass die Politik der kulturellen Identitäten sich immer als blutgetränkte
Sackgasse erwiesen hat?«69

Man wird mit den letzt genannten Spekulationen, die – vor allem normativ inspi-
riert – alles Konventionelle hinter sich lassen wollen, vorsichtig sein müssen. Einst-
weilen jedenfalls bleiben die durchaus massenhaft gezogenen historischen Lehren
bei vielen Europäern eingebettet in ein Amalgam aus konventionellen wie auch fort-
schrittlichen, aus kulturellen, lebensweltlichen wie auch politischen Identitätsbezü-
gen. Das, was einer Avantgarde europäischer Intellektueller zuweilen als wün-
schenswert erscheint – und was prinzipiell durchaus möglich wäre –, das eilt dem
Selbstverständnis der meisten doch manches mal voraus bzw. scheint als breite Basis
geteilter Auffassungen zu dünn. Das gilt u.a. für jene Vorschläge, die angesichts der
transatlantischen Spannungen der letzten Jahre und unter explizitem Bezug auf die
historischen Lehren Europas eine Identität des alten Kontinents in Abgrenzung von
den USA herbeiführen möchten. Könnte die Zivilmacht Europa mit einem eigen-
ständigen außenpolitischen Selbstverständnis und als Träger einer zivilisatorischen
Mission nicht auch zugleich ihre eigene Identität hervorbringen? Habermas hat sich
bei seiner Initiative vom 31. Mai 2003 auf eine eben solche »europäische Nach-
kriegsmentalität« bezogen: »Für die Beförderung einer solchen europäischen Iden-
tität bietet sich eine symbolkräftige Außen- und Sicherheitspolitik an […].«70

Abgesehen davon aber, dass eine »gemeinsame Außen- und Sicherheitspolitik«
noch immer in weiter Ferne liegt, wie auch davon, dass die dabei virulenten antia-
merikanischen Ressentiments keine stabile oder gar wünschenswerte Basis eines
Wir-Bewusstseins wären, sollten die gerade in diesem Kontext zu Tage getretenen
europäischen (wie übrigens ja auch die je inner-nationalen) Meinungsverschieden-
heiten nicht übersehen werden. Solange diese bestehen, wird man sich bei der Suche
nach dem unstrittig Verbindenden vorerst mit den aufgezeigten Dimensionen be-
reits lebendiger europäischer Gemeinsamkeiten begnügen müssen. Sie bilden eine
durchaus verlässliche, wenn auch nicht hinreichende Basis für weitere Integrations-
schritte. Was darauf aufbauend zweifelsohne noch gestärkt werden müsste, ist die
politische Identität, die Europäisierung des politischen Bewusstseins der Bürger. Vor

69 Meyer, Identität Europas, aaO. (FN 1), S. 19.
70 Habermas, Redebeitrag in: Fusion oder Spaltung? Die Kerneuropa-Initiative in der

Debatte. Z. Krasnodebski, J. Limbach, A. Muschg und W. Schäuble diskutieren mit J.
Habermas; in: Blätter für deutsche und internationale Politik 8 / 2003, S. 935-945, S.
937; vgl. Jürgen Habermas / Jacques Derrida, »Unsere Erneuerung. Nach dem Krieg:
Die Wiedergeburt Europas« in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 31.5.2003, Nr. 125, S.
33-34 (wiederabgedruckt in: Habermas, Der gespaltene Westen. Kleine Politische Schrif-
ten X, Frankfurt a.M. 2004, S. 43-51); vgl. ders., »Gegenmacht Kerneuropa? Nachfra-
gen« in: ebd., S. 52-58; ders., »Ist die Herausbildung einer europäischen Identität nötig,
und ist sie möglich?« in: ebd., S. 68-82.

04_Schwaabe  Seite 440  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


ZfP 52. Jg. 4/2005

Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU 441

allem auf der »Ebene der politischen Willensbildung und der öffentlichen Kommu-
nikation« (Habermas) hätte sich diese Identität herauszubilden. Und das wäre wo-
möglich auch das wichtigste Ergebnis der Anti-Irakkriegs-Demonstrationen, unab-
hängig von den vertretenen Positionen, gewesen: Könnte man sie wie Habermas
und Derrida als »Signal für die Geburt einer europäischen Öffentlichkeit«71 werten.

Der Weg ist das Ziel: Politische Identität und europäische Öffentlichkeiten

Dass Europa eine einigermaßen fest verankerte demokratische politische Identität
braucht, ist auch dann nicht zu bestreiten, wenn gleichwohl die Bedeutung einiger
vorpolitischer Identitätsmomente anerkannt wird. Durchaus umstritten ist dagegen,
wie weit Europa auf diesem Wege bereits ist. Eine nüchtern-pragmatische und doch
optimistische Einschätzung findet sich bei Weidenfeld: »Es gibt in der Tat keine
‚Idee Europa’ im Sinne eines alle Bürger, alle Temperamente und alle Motive inte-
grierenden Ideals. Aber es gibt eine politische Kultur Europas, die einen Teil der
Identität der Europäer ausmacht – nicht mehr und nicht weniger.«72 Sofern man
darunter das in allen Mitgliedstaaten geteilte Bekenntnis zu den demokratischen
»Werten der Union« versteht, wie sie in Artikel 2 des Verfassungsvertrages aufge-
führt sind, trifft das ohne Zweifel zu. Sobald man aber über die diffuse Unterstüt-
zung demokratischer Prinzipien hinausgeht, sobald man nach dem demokratischen
Leben der Union als dem Kern einer politischen Identität fragt, reicht das Bekennt-
nis zu Demokratie und Menschenrechten nicht mehr aus. Das geringste Problem ist
dabei noch, dass ein solches Bekenntnis zu universellen Prinzipien kein Proprium
darstellt, nicht darstellen kann.73 Wichtiger ist, dass diese Werte für den Bürger er-
kennbar auch auf der europäischen Ebene verwirklicht werden, dass er sich als eu-
ropäischer citoyen begreifen kann, dass das unter Titel VI des Verfassungsvertrages
genannte »demokratische Leben der Union« wirklich lebendig wird. Es muß also
darum gehen, die »Herausbildung eines europäischen politischen Bewusstseins«
(Art. 45) zu befördern.74 Andernfalls bliebe es bei dem noch immer weit verbreite-
ten Bewußtsein, nur insofern einem Kollektiv anzugehören, als man sich von kol-
lektiv bindenden Entscheidungen betroffen weiß, die im beargwöhnten Brüssel von
»bürgerfernen Technokraten« getroffen werden.

Man muss durchaus kein Diskursethiker sein, um in diesem Zusammenhang der
Herausbildung einer hinreichend lebendigen Öffentlichkeit eine zentrale Rolle zu-
zusprechen. Es ist dies die von Kielmansegg genannte Ebene der (unterentwickel-
ten) Kommunikationsgemeinschaft, die letztlich die anderen beiden mit umschließt:

71 Habermas / Derrida, Unsere Erneuerung, aaO. (FN 70).
72 Weidenfeld, Europa – aber wo liegt es?, aaO. (FN 2), S. 35.
73 Meyer beschreibt in diesem Sinn als Grundproblem das »Paradox europäischer Identi-

tät, wollen zu müssen, dass das, was ihr Eigenes sein soll, doch zugleich auch von aller
Welt geteilt werden soll« (Meyer, Identität Europas, aaO. (FN 1), S. 227).

74 Dass Art. 45 dies ausgerechnet den Parteien zur Aufgabe macht, kann nicht allzu opti-
mistisch stimmen.

04_Schwaabe  Seite 441  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU442

Öffentlichkeit nicht nur als Ort und Medium prozeduraler Legitimitätsstiftung,
sondern auch als Medium, kollektive Gemeinsamkeiten und Betroffenheiten gleich
welcher Art zu kommunizieren, sie sichtbar zu machen bzw. allererst zu erzeugen.
Europäische Diskurse über europäische Themen, getragen von europäischen Medi-
en, geführt vor und mit einem europäischen Publikum, rückgebunden an die euro-
päische(n) Zivilgesellschaft(en) – solche Diskurse gibt es bislang viel zu selten. Die
Gründe für dieses Defizit liegen nicht allein an den immer noch dominant nationa-
len Orientierungen der meisten Europäer, sondern sind auch auf einige strukturelle
Schwierigkeiten zurückzuführen, die unmittelbar mit dem europäischen Mehrebe-
nensystem zu tun haben. Dass diese Probleme sich nicht vollständig beseitigen las-
sen werden, mindert gleichwohl nicht die Chancen dafür, dass das Ziel der Stärkung
europäischer Identität auf dem Wege einer wenigstens teilweisen Europäisierung
der Öffentlichkeit(en) vorangebracht werden kann.

Zu den vergleichsweise geringeren Problemen ist dabei die Vielfalt der europäi-
schen Sprachen zu rechnen. Natürlich werden die europäischen Völker auch weiter-
hin in ihren Sprachen als je besonderen »Wahrnehmungs- und Verständigungs-
strukturen« leben.75 Zumal kulturelle Identität wird wesentlich in der sprachlichen
Vielfalt zum Ausdruck gebracht und konstituiert – wenngleich man in allen Spra-
chen der Welt beispielsweise auch die Idee eines Weltbürgertums artikulieren und
bejahen kann. Entscheidender aber ist, dass mit politischer Identität und Öffentlich-
keit keineswegs eine (u.a. sprachliche) Homogenisierung gemeint sein muß. An eine
solche indes scheint Kielmansegg zu denken: »Mit Übersetzerdiensten kann man
Regierungskonferenzen arbeitsfähig machen, aber sie können keine Kommunikati-
onsgemeinschaft begründen. Sie sind nichts als Grenzübergänge zwischen partiku-
laren Kommunikationsgemeinschaften.«76 Diese Sicht kann dann relativiert werden,
wenn man bei demokratischer Kommunikation nicht ausschließlich an die face-to-
face-Beziehungen unmittelbarer Partizipation denkt, sondern an die notwendig nur
mittelbaren Prozesse repräsentativer Politik samt ihrer massenmedialen Vermitt-
lung. Zweifelsohne aber wird es auch dazu nötig sein, Englisch als »lingua franca«
und als »second first language« stärker als bisher durchzusetzen.

Gravierender dagegen ist die Tatsache, dass sowohl die europäischen Öffentlich-
keiten wie auch die Strukturen und Gegenstände europäischer Politik von einer
Vielschichtigkeit und Unübersichtlichkeit gekennzeichnet sind, die mit Blick auf ein
breites Publikum die Entfaltung einer Kommunikationsgemeinschaft nachhaltig er-
schweren. Die EU ist ein Hybrid aus verschiedenen Integrations- und Kooperati-
onsformen mit einer starken Sektoralisierung nach Politikfeldern. Ihre Verflech-
tungsstrukturen sind »durch Netzwerke stabilisierte, gleichwohl variable
Beziehungen zwischen europäischen, nationalen und subnationalen Regierungen,

75 Vgl. Rainer M.Lepsius, »Nationalstaat oder Nationalitätenstaat als Modell für die Wei-
terentwicklung der Europäischen Gemeinschaft« in: Rudolf Wildenmann (Hg.), Staats-
werdung Europas? Optionen für eine Europäische Union, Baden-Baden 1991, S. 19-40.

76 Kielmansegg, Integration und Demokratie , aaO. (FN 12), S. 58.

04_Schwaabe  Seite 442  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


ZfP 52. Jg. 4/2005

Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU 443

Verwaltungen und anderen Akteuren«.77 Diese Akteure »regieren« auf mehreren
Ebenen, in Netzwerken, deren Knotenpunkte die zahlreichen Ausschüsse im EU-
System sind, oft auf informellen Wegen und mit fallweise unterschiedlichen Koaliti-
onen. Der Einfluß von Experten ist dabei sehr hoch, es dominiert der Entschei-
dungstyp der Verhandlung.78 Diese transnationalen Regulierungsnetzwerke sind
durchaus effektiv, aber kaum transparent und legitimatorisch problematisch.79 Letz-
teres gilt vor allem für das breite Publikum, das an solche Formen politischer Kom-
munikation kaum noch Anschluss findet. Europäische Öffentlichkeiten können im-
mer nur fragmentiert und kurzlebig sein, wenn sie diesen Formen des Regierens
folgen. Es bilden sich ad-hoc-Publika, emergente transnationale, zeitlich befristete
Bündnisse, partiell vielleicht sogar in Form von Sekundärvergemeinschaftungen.
Positiv interpretiert und mit Blick vor allem auf Vertreter konkreter Interessen
könnte man dabei natürlich auch vom Entstehen einer europäischen Zivilgesell-
schaft sprechen, die von vielen »Demoi« durchzogen ist und sich in ihren issue- und
politikfeldbezogenen Teilöffentlichkeiten als Motor europäisierter Kommunikation
erwiese. Man käme auf diesem Wege, so Münch, zur »faktischen Legitimität« einer
»partizipatorischen Initiativdemokratie«, die das ohnehin überholte Modell der Re-
präsentativdemokratie abzulösen habe. Die möglichst partizipationsoffene Proze-
dur ersetzt die Fiktionen kollektiv gestifteter Rundum-Legitimität.80

Für eine umfassende Analyse erscheint es jedoch geboten, über den unbestreitba-
ren Veränderungen transnationaler Politikformen wie auch den dabei aktiven zivil-
gesellschaftlichen Akteuren weder das breite Publikum noch »konventionellere«

77 Arthur Benz, »Mehrebenenverflechtung in der Europäischen Union« in: Jachtenfuchs /
Kohler-Koch (Hg.), Europäische Integration, aaO. (FN 6), S. 317-351, S. 318; vgl. dazu:
Liesbet Hooghe (Hg.), Cohesion Policy and European Integration: Building Multi-
Level Governance, Oxford 1996; Edgar Grande , »Multi-Level Governance: Institutio-
nelle Besonderheiten und Funktionsbedingungen des europäischen Mehrebenensys-
tems« in: ders. / Markus Jachtenfuchs (Hg.), Wie problemlösungsfähig ist die EU?
Regieren im Europäischen Mehrebenensystem, Baden-Baden 2000, S. 11-30.

78 Dabei fördert die Schwäche politischer Parteien in der EU und ihre Irrelevanz bei Ent-
scheidungen diese Kultur des Dialogs in den Ausschüssen und erleichtert so auch die
zwischenstaatliche Zusammenarbeit; zugleich stärkt das Zurücktreten weltanschauli-
cher oder parteipolitischer cleavages aber den »nationalen Blick« als dominante Pers-
pektive – für die Europäisierung des politischen Prozesses ein gewichtiges Problem.

79 Vgl. Burkard Eberlein / Edgar Grande, »Die Europäische Union als Regulierungsstaat«
in: Jachtenfuchs / Kohler-Koch (Hg.), Europäische Integration, aaO. (FN 6), S. 417-
447, S. 438ff.

80 Münch weiter: »Demokratie ist hier nicht die Herrschaft eines imaginären Volkes oder
die Herrschaft seiner Repräsentanten oder die Verwirklichung des Allgemeinwillens
durch repräsentative Organe, sondern ein endloses Verfahren, bei dem es darauf
ankommt, dass der Ball im Spiel bleibt und niemand so aus dem Spiel geworfen wird,
dass er die Lust am Weiterspielen verliert und womöglich zu einer Gefahr für die Fort-
führung des Spieles wird.« (Richard Münch, »Politik in der globalisierten Moderne« in:
Armin Nassehi / Markus Schroer (Hg.), Der Begriff des Politischen (Soziale Welt Son-
derband 14), Baden-Baden 2003, S. 117-131, S. 126); dann auch würde sich die Frage
nach einer kollektiven Identität in der Tat kaum mehr stellen.

04_Schwaabe  Seite 443  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU444

Formen von Legitimation und Öffentlichkeit zu vergessen. Neben den »elitären«
und den »funktionalen« Öffentlichkeiten sind damit unverändert auch die (massen)
»medialen« Öffentlichkeiten von Bedeutung.81 Hier hätten jene »großen Debatten«
über grundlegende Entscheidungen und das eigene europäische Selbstverständnis
stattzufinden, die allein bei der Masse der Europäer und ihrer strapazierten Auf-
merksamkeitsökonomie auf Resonanz stoßen können. Solche europäischen Debat-
ten müssten zudem »in europaweit vernetzten nationalen Öffentlichkeiten synchro-
nisiert, also zur selben Zeit über dieselben Themen geführt werden, sodass sich eine
europäische Bürgergesellschaft […] bilden kann.«82 Europäisierung bedeutet dabei
nicht, dass auf diesem Wege die eine europäische Öffentlichkeit entstünde, sondern
dass sich die (intakt bleibenden) nationalen Arenen lediglich füreinander öffnen.
Transnationale Interdiskursivität in der europäischen (Massen-) Medienöffentlich-
keit erfordert vor allem eine transnationale Reichweite und die argumentative Be-
zugnahme auf die Diskursteilnehmer anderer Länder. Es gibt mittlerweile eine gan-
ze Reihe empirischer Studien, die auf das Entstehen solcher europäischer
Teilöffentlichkeiten aufmerksam machen und das oft beklagte Öffentlichkeitsdefizit
in vielerlei Hinsicht bestreiten.83 Ohne Zweifel aber besteht hier noch großer Nach-
holbedarf. Das – wie gezeigt – schwierige Thema einer europäischen Identität ge-
hört dabei zu eben jenen Topoi, deren breite Diskussion auch ohne eine klare Ant-
wort eben das befördern könnte, wonach gefragt und gesucht wird – Identität
durch Verfahren, wenn man will.

Der Bedarf an diskursiver Europäisierung ist also auch deshalb so groß, weil es in
der erwünschten transnationalen europäischen Öffentlichkeit um mehr gehen muß
als die Legitimierung kollektiv bindender Entscheidungen: »Zur Leistung von Öf-
fentlichkeit jenseits des Nationalstaates gehört nicht nur die Herstellung von Kon-
sens und Dissens, sondern auch die permanente Herstellung gemeinsamer Problem-
wahrnehmungen und geteilter Relevanzstrukturen.«84 Und das eben ist nach den
obigen Definitionen mit der Erzeugung einer politischen Identität gleichzusetzen.
In Verschränkung mit den anderen genannten Dimensionen europäischer Identität

81 Diese Dreiteilung bei Hans-Jörg Trenz, »Auf der Suche nach einer europäischen
Öffentlichkeit« in: Ansgar Klein u.a. (Hg.), Bürgerschaft, Öffentlichkeit und Demokra-
tie in Europa, Opladen 2003, S. 161-168, S. 162f.

82 Habermas, »Euroskepsis, Markteuropa oder Europa der (Welt-)Bürger« in: ders., Zeit
der Übergänge, aaO. (FN 34), S. 85-103, S. 102.

83 Vgl. u.a. Klaus Eder / Cathleen Kantner, »Transnationale Resonanzstrukturen in Eur-
opa. Eine Kritik der Rede vom Öffentlichkeitsdefizit« in: Bach, Maurizio (Hg.), Die
Europäisierung nationaler Gesellschaften, Wiesbaden 2000, S. 306-331; Hans-Jörg
Trenz, Zur Konstitution politischer Öffentlichkeit in der Europäischen Union. Zivilge-
sellschaftliche Subpolitik oder schaupolitische Inszenierung?, Baden-Baden 2002; Wim-
mel, Andreas, »Transnationale Diskurse. Zur Analyse politischer Kommunikation in
der europäischen Medienöffentlichkeit« in: Zeitschrift für Internationale Beziehungen,
11. Jg. (2004), H. 1, S. 7-25; beispielhaft die empirischen Studien in: Ansgar Klein u.a.
(Hg.), Bürgerschaft, Öffentlichkeit und Demokratie in Europa, Opladen 2003.

84 Klaus Eder, »Öffentlichkeit und Demokratie« in: Jachtenfuchs / Kohler-Koch (Hg.),
Europäische Integration, aaO. (FN 6), S. 85-120, S. 116.

04_Schwaabe  Seite 444  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


ZfP 52. Jg. 4/2005

Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU 445

könnten dann sogar die beklagten Defizite fruchtbar gemacht werden, denn, so
Trenz: gerade die »Sensibilisierung für das Demokratie- und Öffentlichkeitsdefizit
der EU generiert Öffentlichkeit und demokratische Praxis«.85 Das mag allzu opti-
mistisch anmuten. Der hier anklingende prozedural-konstruktivistische Tenor aber
trifft sich mit dem, was die heutige (spätmoderne) Identitätsforschung behauptet.
»Das transnationale Publikum muss sich im Räsonieren selbst konstituieren. Öf-
fentlichkeit wird zu einer durch Räsonieren sich selbst erzeugenden Kommunikati-
onsgemeinschaft.«86 Auf die »Substanz einer europäischen öffentlichen Meinung«
käme es dann, so Trenz, gar nicht mehr an.87 Läge also am Ende der performative
Sinn einer tastenden Identitätsdebatte darin, ihr vermeintliches Ziel nach Möglich-
keit nie zu erreichen?

Europäische Identität, eine »Leerstelle«

Europa hat beides aus sich hervorgebracht: das Phänomen der Konstruktion und
emphatischen Bejahung kollektiver nationaler Identitäten wie auch das Phänomen
selbstreflexiver Dekonstruktion, die Erfindung der Nation wie auch die Entde-
ckung des »Postnationalen«. Schon dies ist beinahe ein europäisches Proprium. Das
hat mit den historischen Lehren Europas zu tun wie auch mit seinen philosophi-
schen und kulturellen Traditionen. Und es manifestiert sich im relativ weit fortge-
schrittenen Posttraditionalismus der europäischen »Spätmoderne«. Europa hat sich
auf diesem Wege in besonderem Maße – und weiter stärker als andere Regionen,
Staaten oder Kulturkreise, stärker auch als die USA – jenem Typus spezifisch mo-
derner Kultur angenähert, als dessen beiden Grundmerkmale Schnädelbach »De-
zentrierung« und »vollständige Reflexivität« beschreibt.88 Dezentrierung bedeutet
den Verlust der Mitte, der harmonischen Einheit des Lebens und des Denkens, der
seit der Romantik als Entzweiung und Entfremdung beklagt wird – der aber ande-
rerseits gerade Voraussetzung individueller Freiheit ist. Reflexiv sind Kulturen,
»wenn sie einen Begriff von sich als Kultur haben«, d.h. wenn sie Kulturkritik als
»unvermeidlichen Begleitdiskurs reflexiv gewordener Kulturen« ausbilden. Moder-
ne reflexive Kulturen müssen ihre Normativität »aus sich selber schöpfen«.89 Und
gerade die Frage nach der eigenen Identität stellt sich überhaupt erst in solchen Kul-

85 Trenz, Zur Konstitution politischer Öffentlichkeit in der Europäischen Union, aaO. (FN
83), S. 11.

86 Eder, Öffentlichkeit und Demokratie, aaO. (FN 84), S. 115f.
87 Trenz, Zur Konstitution politischer Öffentlichkeit in der Europäischen Union, aaO. (FN

83), S. 197.
88 Vgl. zum folgenden: Herbert Schnädelbach, Philosophie in der modernen Kultur. Vor-

träge und Abhandlungen 3, Frankfurt a.M. 2000, S. 15ff.
89 Jürgen Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt a.M. 1985, S. 16;

»Die Moderne sieht sich, ohne Möglichkeit der Ausflucht, an sich selbst verwiesen. Das
erklärt die Irritierbarkeit ihres Selbstverständnisses, die Dynamik der ruhelos bis in
unsere Zeit fortgesetzten Versuche, sich selbst ‚festzustellen’.« (ebd.).

04_Schwaabe  Seite 445  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU446

turen, in denen das ehemals Selbstverständliche fragwürdig, jedenfalls begrün-
dungsbedürftig geworden ist.

Dem Politischen werden durch diese Relativierung der Tradition, die Infragestel-
lung vormals evidenter Essenzen wie auch die Schwächung vorpolitischer Zugehö-
rigkeitsgefühle alte Handlungsräume genommen wie auch neue eröffnet. Moderne
Gesellschaften haben sich mit einem relativ dünnen »sozialen Band« zu begnügen.
Mit Blick auf ihre spätmodernen Bürger muß die Politik bei jedem Versuch schei-
tern, Surrogate für die »verlorene Kommunion«90 alter kollektiver Gemeinschaft zu
stiften. Die Gemeinschaft ist »undarstellbar« geworden (Nancy). Die französische
Postmoderne hat daraus gefolgert, dass das Politische als »Leerstelle« begriffen wer-
den muß.91 Es gehe darum, das Politische in einem »flüssigen« Zustand zu halten,
um dem Menschen wie auch der Gesellschaft als Produzenten ihrer Identität ge-
recht zu werden. Demokratische Gesellschaften könnten nur existieren, wenn ihre
symbolische Reproduktion als offener Prozess verstanden wird. Was hier als nor-
matives Ideal vertreten wird, scheint in abgewandelter Form für die EU schlicht
Tatsache zu sein – in den Augen vieler eine problematische Tatsache: Die Suche nach
einer europäischen Identität kreist um eine eben solche »Leerstelle«.

Der »unvermeidliche Begleitdiskurs« über diese Identität, so wurde gezeigt, kann
und muß an Verschiedenartigstes anknüpfen. Diesseits kulturphilosophischer Refle-
xivität wie auch postmoderner Radikalität hat man dabei durchaus auch sehr kon-
ventionelle und unspektakuläre, keineswegs immer reflektierte Identitätsvorstellun-
gen zu berücksichtigen. Unverrückbar oder ungestaltbar im Sinne vorgefundener
Essentialität ist dabei kaum etwas – völlig beliebig aber ebenso wenig (darin hat
Lübbe ganz recht). Die durchaus vorhandenen vorpolitischen, wenn auch keines-
wegs »abendländischen« Gemeinsamkeiten könnten sich, so wurde weiter gezeigt,
als brauchbare Grundlage einer politischen Identität erweisen. Gerade auf diesem
Gebiet ist es bereits zu einer gleichsam schleichenden Europäisierung gekommen.
Und es ist davon auszugehen, dass sich diese kulturell-mentalen und transaktiona-
len Lern- und Gewöhnungsprozesse weiter fortsetzen und vertiefen. Ob es im Zuge
dieser Europäisierung dann auch zu verstärkten politischen spill-over-Effekten
kommt, ist ebenso offen, wie es für die politische Zukunft Europas wichtig wäre.
Allen europäischen Verfassungspatrioten und Anhängern vertiefter Integration
wird dabei indes ein hohes Maß an Geduld abverlangt: Identitäten und Mentalitäten
folgen dem Gesetz der trägen »longue durée«. Verordnen lassen sie sich nicht. Und
darin könnte denn auch der eigentliche Kern der »europäischen Misere« (Weiden-
feld) liegen: Das cultural lag läßt sich nicht so schnell schließen, wie es die Agenda
der anstehenden europäischen Grundsatzentscheidungen zu erfordern scheint.

90 Jean-Luc Nancy, Die undarstellbare Gemeinschaft, Stuttgart 1988, S. 45.
91 Vgl. Willem van Reijen, »Das Politische – eine Leerstelle. Zur politischen Philosophie in

Frankreich« in: Transit, Heft 5, 1993, S. 109-122; sowie: Ulrich Rödel (Hg.), Autonome
Gesellschaft und libertäre Demokratie, Frankfurt a.M. 1990.

04_Schwaabe  Seite 446  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421


ZfP 52. Jg. 4/2005

Christian Schwaabe · Politische Identität und Öffentlichkeit in der EU 447

Zusammenfassung

Die Frage nach einer europäischen Identität, nach ihrer politischen Notwendigkeit
ebenso wie nach ihren möglichen Gehalten, wird seit einigen Jahren auch in einer
breiteren Öffentlichkeit immer intensiver diskutiert. Mit Blick auf die aktuelle Iden-
titätsforschung wie auch die Legitimationsproblematik der EU werden in diesem
Beitrag zunächst die unterschiedlichen Konzepte europäischer Identität kritisch dis-
kutiert. Europa, so die These, ist ein »post-abendländischer« Kontinent mit durchaus
diffuser kultureller Identität. Dass indes auch eine politische Identität sehr stark von
lebensweltlichen Gemeinsamkeiten der »europäischen Gesellschaft« abhängt und
keineswegs in einen europäischen Verfassungspatriotismus münden dürfte, wird vor
allem bei einer Analyse der europäischen Öffentlichkeit(en) deutlich. Die europäi-
schen Identitätsdiskurse kreisen um eine »Leerstelle« – und eben darin könnten sie
sich als nützlich erweisen.

Summary

Over the past years the question on the political necessity and potentials of a „Euro-
pean identity«, or the like, has been under increasingly intense debate among scho-
lars and a broader public alike. Taking into account the current research on personal
and collective identity as well as the contested legitimacy of EU institutions, this ar-
ticle examines the diversity of common concepts of European identity. With reference
to the Treaty establishing a Constitution for Europe it will be shown that a political
rather than cultural concept seems to represent the only realistic perspective of a Eu-
ropean identity. The idea of the Christian occident („Abendland«) will no longer suf-
fice to clarify the diffuse and pluralistic cultural identity of Europe. Yet the reality of
European public sphere(s) reveals that political identity will not lead to a strong re-
publican identity of European citizens either. It is rather certain aspects of low-cultu-
re and every-day-life mutuality that are all-important but usually underestimated in
political debates and the concepts favoured there. If in the end there cannot be found
anything like a clear and solid European identity, the debate about it might never-
theless contribute to a growing sense of belonging together.

04_Schwaabe  Seite 447  Donnerstag, 24. November 2005  2:54 14

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:54:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-4-421

