5  Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und
Suizidbeihilfe

Suizide und Suizidbeihilfe konnen aus verschiedenen Beobachtungspo-
sitionen kommunikativ aufgegriffen und bewertet werden. Hinsichtlich
systemtheoretischer Uberlegungen sind oft die banalsten Unterscheidun-
gen charakteristisch fiir die jeweilige perspektivische Herangehensweise
an den Gegenstand. Systeme sind aufgrund ihrer Doppelkodierung dazu
in der Lage, Argumente gegenseitig zu konstituieren; ein Fall kann nur
wahr sein, wenn er auch unwahr, oder nur recht, wenn er auch unrecht
sein konnte. Die Optionen ermdglichen sich somit gegenseitig und sind
Teil der systemspezifischen Operationen. Aufgrund der hohen Aussage-
kraft von scheinbaren Subtilititen werden daher im Folgenden die drei
entscheidenden Perspektiven auf Suizide und Suizidbeihilfe im Deutschen
Ethikrat aufgezeigt und gewissermafien karikierend dargestellt, um diver-
gierende Ansatzpunkte zu verdeutlichen. Zuvor wird ein Blick auf den
spezifischen Ort und seine Funktionen geworfen, an dem sich die Spre-
cherpositionen treffen. Zu diesem Zweck beziehe ich mich auf die Ana-
lysen von Barth, Nassehi und Saake und spiegle diese an konkreten For-
mulierungen aus den entsprechenden Tagungen des Ethikrats.

51 Charakterisierung und Funktion des Deutschen Ethikrats
Im Zuge sich ausdifferenzierender Gesellschaften steigen die Anspriiche,
auftretende Probleme in gemeinschaftlicher und partizipativer Diskus-

sion zu 16sen. Dennoch gibt es wenige Orte, an denen Perspektivendif-

31

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und Suizidbeihilfe

ferenzen gezielt aufeinandertreffen (vgl. Barth/Nassehi/Saake 2020: 275).
Insofern leisten sich einige westliche Regierungsformen einen Ethikrat
(ER), der es sich als besondere kommunikative Ordnungsform zur Aufga-
be macht, die perspektivische Vielfalt verfahrensmaflig hervorzubringen
und zu beruhigen. Probleme werden demnach zugleich konstruiert und
zulosen versucht (vgl. ebd.: 277). Im Vergleich zur Politik handelt es sich
um eine eigenlogische Institution mit bestimmtem Bezugsrahmen. Thre
spezielle Verfahrensform dient der Konfliktmilderung, sodass Entschei-
dungsfindungen zwar méglich, aber nicht mit der formalen Organisati-
on oder inhaltlichen Diskussion verkniipft sind. Das eigentliche Ziel ist
vielmehr die Offenlegung eines differenzierten Themenkomplexes auf der
Basis gleichberechtigter, strukturierter Kommunikation (vgl. ebd.: 2801F.).

Jedes zeit- und ortsspezifisch organisiertes Verfahren befolgt eine ,,feste
Dramaturgie® (ebd.: 281), die 4quivalente Redebeitrige vorsieht (vgl. ebd.:
282). Dabei richten sich alle Mitglieder nach einer internen Geschiftsord-
nung und miissen beispielsweise zu Beginn jeder Sitzung der entsprechen-
den Tagesordnung zustimmen (vgl. PS: 2f.). Grundsitzlich verfiigt der ER
tiber eigene Experten (vgl. RS: 2) oder sucht nach ,,hochkompetenten Refe-
rentinnen und Referenten® (PS: 3), die bestimmte Funktionslogiken repri-
sentieren (vgl. Barth/Nassehi/Saake 2020: 283) und mit fachlich ausgereif-
tem Wissen (vgl. PS: 56) den Sachkomplex auf einen funktionalen Bereich
reduzieren (vgl. Barth/Nassehi/Saake 2020: 283). In den offenen Gespré-
chen auf Augenhohe (vgl. PS: 57; RS: 55) geht es um die ,,Arbeit an den
Perspektiven (Barth/Nassehi/Saake 2020: 283), die nebeneinander pri-
sentiert und spezifiziert werden und an die im Zeitverlauf immer wieder
angeschlossen wird (vgl. ebd.: 283). In einem spielenden ,,Nebeneinander
im Miteinander® (ebd.: 287) laufen Verhandlung zwischen unvergleich-
baren, unvereinbaren und eigens inszenierten Positionen.

Ohne den Anspruch zu erheben, politische Lager zu spiegeln, ermdog-
licht die Mobilisierung parallel legitimer Perspektivitit eine differenzierte
und fachliche Aufschliisselung von Sachlagen (vgl. ebd.: 2881L.): ,Gerade
weil der Ethikrat keine politischen Kapazitaten zur Herstellung bindender
Entscheidungen hat, offenbart sich in seiner (schwachen) Verfahrensform
seine latente Funktion® (ebd.: 290). Sein Potential liegt in der gezielten
Suche nach Komplexitit und in der Offenlegung von ,, Spannungsfelder[n]“

32

- am 17.01,2026, 16:21:43,



https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Charakterisierung und Funktion des Deutschen Ethikrats

(RS: 55): ,,Wir als Ethikrat gehen natiirlich in die Bereiche, die besonders her-
ausfordernd sind“ (PS: 2) und ,,durften heute das Privileg der produktiven
Kontroverse hier erleben® (RS: 55). Es sollte angemerkt werden, dass die
zentrale ethische Perspektive die stabilisierten Expertenmeinungen aus-
gleicht, indem sie sich selbst auf eine Ebene mit allen anderen stellt (vgl.
Barth/Nassehi/Saake 2020: 291f.). Aufgrund dessen liegt die Kompetenz
des ER unter anderem darin, ,als verfahrensgebundene, sich in Organi-
sationen realisierende Form ethischer Expertenkommunikation® (ebd.:
292) mit Komplexitit zu rechnen und ohne Entscheidungsdruck ,.eine
Art der Institutionalisierung von Dauerreflexion® (ebd.: 292) zu betreiben.

Um die spezielle Handlungslogik des ER nachzuvollziehen, lohnt sich
ein Blick auf die ethischen Debatten um Suizide und Suizidbeihilfe. Sui-
zide sind seit jeher gesellschaftlich kontrovers. Im letzten Jahrzehnt fiihr-
ten sie nicht nur zu zwei Ad-hoc-Empfehlungen im Jahr 2014 und 2017,
sondern auch zu zwei 6ffentlichen Sitzungen im Jahr 2020 aufgrund des
im selben Jahr fiir verfassungswidrig erklérten § 217 Strafgesetzbuch hin-
sichtlich des strafrechtlichen Verbots der geschiftsméfligen Forderung
der Selbsttotung (vgl. PS: 2f,; RS: 2, 55). Angesichts dessen wurde in den
Tagungen des ER die Perspektivenvielfalt der differenzierten Beobachtun-
gen und Betroffenheiten offengelegt und eine breit gefacherte Diskussion
ermoglicht (vgl. RS: 2, 55). Ziel der ausfiihrlichen Thematisierung war die
Entlastung des suizidalen Gegenstandes (vgl. PS: 57) und die Anregung
ethischer Debatten in der Gesellschaft (vgl. PS: 58; RS: 2, 55). Dies gelang
unter anderem durch den Einbezug der Offentlichkeit mithilfe eines par-
allellaufenden Online-Chats (vgl. PS: 2f.,, 57; RS: 2f.). Dabei zeigten die
Mitglieder zum einen ihr Interesse an Feedback und Kritik an der philo-
sophischen und theoretischen Gespréachsform (vgl. RS: 56) und betonten
zum anderen den weiteren Gesprichs- und Handlungsbedarf aufgrund
offen gebliebener Fragen (vgl. RS: 55f.): ,,Das heif$t, das Gesprdch, das
Reden wird weitergehen® (PS: 58). Zuletzt verwies die Vorsitzende auf das
Potential ,,interdisziplindre[r] Verbundbegriffe“ (RS: 55), die sich perspek-
tiveniibergreifend in den Diskussionen herauskristallisierten. Diese sind
in ihren Augen besonders zielfithrend angesichts der zentralen Funkti-
on der legislativen Vorbereitung, die sich auch im Ethikrats-Gesetz spie-
gelt: ,Die Hauptaufgabe ist die ,Erarbeitung von Stellungnahmen sowie

33

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und Suizidbeihilfe

von Empfehlungen fiir politisches und gesetzgeberisches Handeln™ (vgl.
§ 1, Abs. 1 EthRG in Barth/Nassehi/Saake 2020: 276).

Um dieser Aufgabe gerecht zu werden, wird die Komplexitit der Sui-
zidthematik, wie oben beschrieben, in den Ausfithrungen und Diskussi-
onen der funktionsvertretenden Expert*innen entfaltet. Einen Grof3teil
der Redezeit beanspruchten Mediziner*innen und Wissenschaftler*in-
nen, die Sterbe- und Suizidwiinsche in den unterschiedlichsten Lebens-
lagen umfinglich charakterisierten und entsprechende Implikationen
und (therapeutische) Interventionsmoglichkeiten darlegten. Eine weite-
re Vertiefung der Thematik erfolgte durch die juristische Beurteilung der
individuellen, relationalen Selbstbestimmung hinsichtlich des Gerichts-
urteils mit dementsprechenden strafrechtlichen Forderungen. Zu guter
Letzt iibernahm die philosophisch- und theologisch-ethisch begriindete
Bewertung der moralischen (Un-)Zuléssigkeit von Suizid/-beihilfe einen
ebenso relevanten Stellenwert.

Im Folgenden werden die drei eingdngigen Perspektiven im Detail
und im Vergleich miteinander typisiert und anhand derselben drei Kate-
gorien umrissen. Zunichst geht es um die berufsspezifische und -prak-
tische Verortung der Expert*innen, die mit typischen Ausdrucksweisen
verbunden ist. Denn bevor inhaltliche Aussagen analysiert werden kon-
nen, ist es wichtig festzuhalten, um wen es sich eigentlich handelt und
welche Hintergriinde eine Rolle spielen. Anschlieflend stellt sich die Fra-
ge, welche Themen angesprochen werden, also in welcher Form kommu-
nikativ an die funktionalen Bezugsprobleme angeschlossen wird. Zuletzt
liegt der Fokus auf den daraus folgenden Implikationen und den eigenlo-
gischen Bewiltigungsstrategien hinsichtlich der Kontingenz.

5.2 Rechtliche Einordnung und Regelung von Suizidbeihilfe

Zunichst wird die rechtliche Perspektive niher erlautert. Es wird sich zei-
gen, inwiefern die juristische Berufspraxis der beiden Rechtsexpert*in-
nen ihre typischen Kommunikationsformen beeinflusst, welche Aspekte
sie ansprechen, wenn es um Suizide und Suizidbeihilfe geht, und welche
Schlussfolgerungen sie aus ihren Darlegungen ziehen.

34

- am 17.01,2026, 16:21:43,



https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rechtliche Einordnung und Regelung von Suizidbeihilfe

5.2.1 Juristische Berufspraxis und Kommunikation

Zur rechtlichen Einschitzung des Themenkomplexes duflern sich zwei
Jurist*innen, die selbst Teil des ER sind. Zundchst beginnt Stephan Rixen,
Professor fiir Offentliches Recht, Sozialwirtschafts- und Gesundheitsrecht
(vgl. RS: 27). Sein Vortrag wird von einer Selbstverortung im rechtlichen
System eingeleitet:

»Liebe Zuhdorende, ich mdchte einen Blick auf unsere Thematik wer-
fen anhand einer verfassungsrechtlichen Perspektive, die ich entwi-
ckeln mochte am Leitfaden des Urteils des Bundesverfassungsgerichts
vom 26.2.2020“ (RS: 27).

Er stellt sich als Experte fiir einen speziellen Fachbereich vor, da er nicht

nur vor Gleichgesinnten spricht, sondern mit der Professionsvielfalt des

ER konfrontiert ist. Zuhorende kénnen mit einem rechtlich verfassten

Redebeitrag rechnen, bei dem sich ein verfassungsorientierter Jurist pri-
mér mit den Formulierungen und Implikationen des Gerichtsurteils beziig-
lich des Rechts auf Selbsttétung auseinandersetzt. Als Teil des Rechts-
systems fokussiert er sich auf die Unterscheidung zwischen Recht und

Unrecht (vgl. Luhmann 1999: 35) und bezieht sich auf rechtlich instituti-
onalisierte Mechanismen (vgl. ebd.: 20). Dieselbe Pragung spiegelt sich

in der strafrechtlichen Perspektive, die Frauke Rostalski, Professorin fiir
Strafrecht, Strafprozessrecht, Rechtsphilosophie und Rechtsvergleichung

ibernimmt (vgl. RS: 27). In ihrer Argumentation beruft sie sich auf spezi-
fische Gesetze und rechtliche Institutionen wie zum Beispiel die ,, Brand-
stiftungsdelikte (RS: 39) oder die , Totungsdelikte des Strafgesetzbuchs“
(RS: 37). Sie spricht explizit von Recht und Unrecht oder von Tétern und

Opfern (vgl. RS: 32, 36, 41):

Wann kann Freiverantwortlichkeit vorliegen und was ist ein erlaub-
tes Verhalten fiir den Dritten? Das ist die Perspektive, aus der her-
aus ich als Strafrechtlerin auf das Problem schaue, ndmlich: Was
ist erlaubtes Verhalten einer anderen Person, ob sie nun Hilfe leis-
tet oder das tatsdchlich durch die eigene Hand vornimmt?“ (RS: 41)

35

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und Suizidbeihilfe

Auch hier kann sich das Publikum auf ein fachliches Statement einstel-
len, bei dem es um die rechtlichen Hintergriinde und Auswirkungen des
Urteils geht. Demnach kommen die beiden Expert*innen ihrer funktio-
nalen Aufgabe nach, verfahrensméflig Entscheidungsregeln und -griinde
zu stabilisieren. Das bedeutet, dass sie vertieft tiber die rechtlichen Grund-
lagen der Suizidthematik diskutieren mit dem Ziel, festzulegen, welche
konkreten Handlungen rechtlich zulissig oder unzuléssig beziehungs-
weise erlaubt oder strafbar sind (vgl. Luhmann 1999: 20).

Die Aushandlung rechtlicher Sitze und Begriffe vor dem Hintergrund
der juristischen Berufspraxis und wissenschaftlichen Ausbildung steht
der praktischen Umsetzung und Anwendbarkeit des Rechts gegeniiber.
Deshalb ist die juristische als besondere Profession neben anderen exis-
tent und funktionsfihig. Der berufliche Hintergrund schlégt sich nicht
nur in den typischen Kommunikationsformen nieder, sondern auch in
der Herangehensweise an ein bestimmtes Bezugsproblem, das im Folgen-
den ndher erldutert wird.

5.2.2 Erlduterung und kritische Beurteilung des Bundesverfassungs-
gerichts

Die Thematik der Suizide und Suizidbeihilfe ist komplex. Nicht nur zwi-
schen, sondern auch innerhalb der Funktionssysteme haufen sich Beob-
achtungspositionen und Normvorstellungen, welche die Sachlage aus-
differenzieren. Ein einzelnes Statement kann nicht den Anspruch einer
umfassenden Darstellung erheben. Jurist*innen miissen sich in ihren
Ausfithrungen begrenzen und kénnen nicht auf jeden rechtlichen Aspekt
eingehen, der mit dem Thema in Verbindung steht. Sie konnen bei juris-
tischen Debatten stets auf bereits ausgehandelte und stabilisierte Errun-
genschaften der prozesshaften Rechtsevolution zuriickgreifen, also auf
bewihrte Losungen und Regelungen (Luhmann 1999: 18f.). Unter laten-
ter Voraussetzung verfassungs- und strafrechtlicher Grundpfeiler the-
matisieren sie spezifisch rechtliche Bezugsprobleme. Das heif3t, dass sie
zwei rechtliche Artefakte heranziehen, diese beschreiben und anschlie-
Bend bewerten. Auf diese Weise ist es ihnen moglich, die vorliegende
Komplexitit zu bewiltigen.

36

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rechtliche Einordnung und Regelung von Suizidbeihilfe

Verfassungsrechtler Rixen erldutert zunichst die zentralen Punkte des
Urteils des Bundesverfassungsgerichts vom 26.02.2022, welches das Verbot
der geschiftsmiafligen Forderung der Selbsttotung authob, mit dem Einwand
des Rechts auf selbstbestimmtes Sterben. Das Gericht bezieht sich auf ein
grundlegendes Personlichkeitsrecht unter Annahme der Menschenwiirde
in Artikel 1 Absatz 1 Grundgesetz. Demzufolge ist es gewdhrleistet, selbstbe-
stimmt tiber die bewusste und willentliche Beendigung des eigenen Lebens
zu entscheiden und auch die (angebotene) Unterstiitzung Dritter (nicht zwin-
gend medizinischer Expert*innen) in Anspruch zu nehmen (vgl. RS: 27).
Die rechtliche Moglichkeit der Suizidbeihilfe darf hinsichtlich des Selbstbe-
stimmungsrechts somit nicht untersagt werden (vgl. RS: 33, 42), wobei Hil-
feleistungen nicht verpflichtend sind (vgl. RS: 28). Um den Geltungsbereich
zu spezifizieren, beruft sich das Gericht auf die sogenannten ,, Einwilligungs-
regeln (RS: 32), wonach Freiverantwortlichkeit heif3t, dass Personen fahig
sind, frei, selbstbestimmt und eigenverantwortlich zu agieren und zu ver-
stehen, was ihr Wunsch bedeutet und bewirkt (vgl. RS: 32). Dies ist jedoch
nichtimmer gegeben, denn ,,Selbstbestimmung ist immer relational verfasst“
(RS: 30), sodass in den Augen des Gerichts Beratungs- und Aufkldrungs-
angebote notwendig sind, um durchdachte und stabile Entschliisse ohne
Druck, Einfluss oder Zwang zu ermdglichen (vgl. RS: 28). Die Legislative
kann in diesem Kontext ein ,,prozedurales Schutzkonzept® (RS: 29) entwer-
fen, das auch strafrechtlich gestaltbar ist (vgl. RS: 29). Dennoch bedarf der
Wunsch nach Suizidbeihilfe keiner Rechtfertigung und soll als verniinfti-
ger Entschluss unbewertet bleiben: ,, Die Entscheidung fiir den Suizid ist im
Ausgangspunkt von Staat und Gesellschaft zu respektieren” (RS: 40). Auch
Palliativpflege ist keine verpflichtende Mafinahme und deren Ablehnung
nicht unverantwortlich. Uneigenntitzige Griinde, wie die Selbstwahrneh-
mung als familidre oder gesellschaftliche Last, sollen akzeptiert werden
(vgl. RS: 28). Zuletzt ist die Inanspruchnahme des Rechts in allen Lebens-
phasen legitim (vgl. RS: 40) auch ohne die Notwendigkeit einer gravieren-
den, irreversiblen Krankheit: , Das heifst, das Urteil befasst sich generell mit
Suizid [...] wir miissen das Urteil im Gesamtkontext der Suizidproblematik
betrachten® (RS: 29). Solange keine eindeutigen Bedrohungen der Autono-
mie oder des Lebens vorliegen oder die Moglichkeit zur Suizidbeihilfe eine
Normalisierung von Suiziden bewirkt (vgl. RS: 29), ist sie rechtlich zuldssig.

37

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und Suizidbeihilfe

Das Urteil veranschaulicht die juristische Funktion, Verhaltenserwar-
tungen zu stabilisieren, um soziale Interaktionen zu strukturieren (vgl.
Luhmann 1999: 37). In diesem Fall geht es um die rechtlichen Vorausset-
zungen fir Suizidbeihilfe. Andere Systeme profitieren davon oder sind
zumindest an gesetzliche Vorlagen gebunden. Somit bedingt das Recht
in funktional differenzierten Gesellschaften deren Evolution und Kom-
plexititssteigerung (vgl. ebd.: 41ff.). Die detaillierten Erlduterungen der
Expert*innen sind ein Versuch, sich der komplexen Ausgangslage zu
nihern und in einem weiteren Schritt Stellung zum Urteil und dessen
Folgen zu nehmen.

Verfassungsrechtler Rixen stimmt der normativen Positionierung im
Sinne einer individualistischen, menschenrechtlichen und antipaternalis-
tischen Haltung zunichst zu (vgl. RS: 29). Auch fiir Strafrechtlerin Rost-
alski ist der Tod als Teil des Lebens ebenso schutzwiirdig (vgl. RS: 48):

»Zu einem freien Leben gehort das freie Sterben. Es liegt in der Ent-
scheidung jedes Einzelnen, ob, wann und auf welche Weise er sei-
nem Leben ein Ende setzt. Hierzu gehort es auch, sich der Unterstiit-
zung anderer zu bedienen, und zwar selbst dann, wenn dies bedeutet,
durch die Hand des anderen zu sterben® (RS: 37).

Ahnlich wie im Urteil geht es um die konkrete Festlegung auf rechtliche
Begriffe und Sitze mit dem Versuch, normative Erwartungen zu formu-
lieren. Die dabei mitschwingende freiheitliche und liberale Perspektive
der beiden speist sich aus ihrer Eingebundenheit in die Gegenwart der
modernen Gesellschaft. Auch das Rechtssystem reagiert auf gesellschaftli-
che Verhiltnisse und schliefit wiederum an externe Reaktionen auf recht-
liche Kommunikationen an (vgl. Luhmann 1999: 32).

Neben der grundlegenden Zustimmung kommen beide Expert*in-
nen auf Kritikpunkte zu sprechen. Es zeigt sich erneut, wie schwierig es
ist, die diffuse und verflochtene Sachlage zu explizieren. Rixen positi-
oniert sich ausdriicklich gegen die doch teils paternalistischen Beweg-
griinde des Gerichts, das eine Normalisierung von Suiziden verhindern
mochte (vgl. RS: 32). Dahingehend wirkt ein legislatives Schutzkonzept
bevormundend fiir Suizidwillige (vgl. RS: 29) oder gar abschreckend fiir

38

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rechtliche Einordnung und Regelung von Suizidbeihilfe

Mediziner*innen (vgl. RS: 36£.). Als Verfassungsrechtler liegt sein Augen-
merk auf menschenrechtlichen Begrenzungen sowie auf dem Schutz des
menschlichen Lebens. Trotz seiner freiheitlichen Einstellung betont er
die relational verfasste Selbstbestimmung, also die mégliche Einschrin-
kung des freien Willens bei der Aulerung von Suizidwiinschen. In die-
sem Zusammenhang begriifit er die Potentiale aufkldrender und beraten-
der Gespriche zur Absicherung tatsichlich freiwilliger und durchdachter
Entscheidungen (vgl. RS: 30f). Dennoch hebt er einige Inkompatibilita-
ten im Urteil hervor, die auf sein spezifisches Bezugsproblem verweisen.
Er bemingelt nicht nur die implizit angenommene Menschenwiirde in
der juristischen Argumentation (vgl. RS: 27), sondern auch die fehlenden
begrifflichen Konkretisierungen sowie die zu rechtlich verfassten Formu-
lierungen (vgl. RS: 27ff.). Angesichts der differenzierten Ethikratsdiskus-
sionen geniigen die gewohnten Begrifflichkeiten nicht, um der Sachlage
gerecht zu werden. Abgesehen davon verweist er auf einen weiteren Aspekt,
der aus rechtlicher Perspektive einen konkreten Handlungsbedarf aufwirft:

»Eigentlich kann das arztliche Berufsrecht nicht durch den Bundesge-
setzgeber geregelt werden; das hingt mit dem Katalog der Gesetzge-
bungskompetenzen zusammen. Aber das Verfassungsgericht macht
doch deutlich, dass - Stichwort: Das Recht muss faktisch realisier-
bar sein - hier etwas geschehen muss auf der Ebene des drztlichen
Berufsrechts“ (RS: 30).

Sein letzter Bezugspunkt liegt also in der Widerspriichlichkeit der zugrun-
deliegenden Rechtssitze und in deren praktischer Umsetzbarkeit. Wie
erwidhnt ist die empirische Anwendung rechtswissenschaftlicher Kennt-
nisse ein zentraler Bestandteil des juristischen Berufsbildes. Aufgrund des-
sen schlief3t Rixen unmittelbar an das noch bestehende Spannungsfeld an
und kritisiert die paradoxe Aussage des Gerichts. Insgesamt ist bei seiner
Présentation die Liberalisierung des Rechtssystem spiirbar. Im Vergleich
zu fritheren Gesellschaftsformationen ist das Spektrum des Denk- und
Sagbaren gewachsen. Suizide oder Suizidbeihilfe werden nicht unmittelbar
tabuisiert und rechtlich verunmaoglicht, da das Rechtssystem nicht mehr
dariiber entscheidet, welche Handlungen normativ korrekt, sondern wel-

39

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und Suizidbeihilfe

che legal sind. Es geht darum, die vorteilhafteste Lage zu finden, sodass
auch rechtlich weniger Anschlussfihiges erwartbar und auch Unwahr-
scheinlicheres entscheidbar wird (vgl. Luhmann 1999: 201t.).

Die besondere Abstellung auf eine einheitliche rechtliche Hermeneu-
tik und die Fokussierung auf konkrete Begrifflichkeiten wird ebenso bei
Strafrechtsprofessorin Rostalski sichtbar. Sie kann nicht nachvollziehen,
dass es nach rechtlicher Definition auch Angehorigen erlaubt ist, Beihil-
fe zur Selbstt6tung zu leisten (vgl. RS: 35). Gerade in diesen Fillen ist die
Freiverantwortlichkeit besonders gefihrdet - sei es angesichts der person-
lichen Nihe oder der eventuell komplexen Familienverhiltnisse (vgl. RS:
39). Sie betont, dass Freiverantwortlichkeit nie eindeutig festgestellt wer-
den kann und ihre Beurteilung stets normativ ist: ,,Das Problem ist, dass
der andere fiir uns irgendwo immer ein Geheimnis bleibt und wir nicht alles
durchschauen konnen“ (RS: 48). Aus juristischer Sicht stellt dies tatsdch-
lich ein Problem dar, an das nur schwer angeschlossen werden kann. Die
individuellen und psychologischen Hintergriinde bei Suizidwiinschen
konnen nur beobachtet, erfragt oder vermutet, jedoch niemals extern
nachempfunden werden. Wie sich spiter zeigen wird, kommen Medizi-
nerfinnen diesem Versuch zumindest etwas naher, da sie sich unmittel-
bar mit Betroffenen auseinandersetzen. Jurist*innen kénnen ,,nur® die
rechtlichen Grundlagen von Suizidbeihilfe bearbeiten und nach Losun-
gen suchen, um die eigentlich nicht l6sbare Ausgangslage zu bewéltigen.
In diesem Zusammenhang verweist Rostalski auf die Paradoxien der
gegenwirtigen Rechtslage, der zufolge zwar Suizidbeihilfe straffrei, hin-
gegen die ,,Totung auf Verlangen nach Paragraph 216 StGB“ (RS: 34), dar-
unter auch Sterbehilfe, strafbar ist, da die Tétung in letzterem Falle immer
durch fremde Hénde geschieht. Die Unterscheidung zwischen eigenen
und fremden Handlungen tbersieht, dass Freiverantwortlichkeit, wie
erwihnt, nicht eindeutig nachweisbar ist (vgl. RS: 35):

~Wie dargelegt gibt es auch im Kontext von durch andere ausgefiihr-
ten konsentierten Totungshandlungen normativ relevante Griinde
fiir die Erlaubtheit des Verhaltens. Ein pauschales Verbot samtli-
cher Fremdtitungen, die von der Einwilligung des Rechtsgutsinha-
bers gedeckt sind, erweist sich aus meiner Sicht als Simplifizierung,

40

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rechtliche Einordnung und Regelung von Suizidbeihilfe

die der in diesem Fall bestehenden komplexen Interessenlage nicht
im Ansatz gerecht wird“ (RS: 35).

Als Strafrechtlerin mochte sie mit der Problematisierung der widerspriich-
lichen Gesetzeslage auf einen fiir ihr Fachgebiet typischen Aspekt hin-
aus, der bei bisherigen Urteilen und Rechtsanpassungen offensichtlich
zu kurz kam. Thr spezifisches Bezugsproblem liegt in der strafrechtlichen
Liicke hinsichtlich der gefihrlichen Situation unfreiwilliger Suizidbeihil-
fe, sodass sie vor fahrldssigen Totungen beziehungsweise einer ,, Form des
fahrldssigen Versuchs“ (RS: 39) warnt, der nur bei einem Nachweis der
Unfreiwilligkeit strafbar ist. Immerhin handelt es sich, so Rostalski, um
eine irreversible Tat, sodass im Nachhinein schwer festzustellen ist, ob
die Suizident*innen tatsdchlich eingewilligt haben.

Insgesamt zeigt sich, dass beide Jurist*innen konkrete verfassungs-
und strafrechtliche Aspekte thematisieren und damit konkrete Bezugs-
probleme ausleuchten, die vornehmlich in juristischen Augen Prioritét
haben. Wie sie mit der Problemlage umgehen, wird in ihren Vorschligen
fiir rechtliche Anpassungen des Urteils und legislative Umsetzungsmog-
lichkeiten sowie in der Vorlage eines konkreten Gesetzentwurfs ersichtlich.

5.2.3 Vorschlage fiir rechtliche Anpassungen und Gesetzesentwurf
Unterlagen Gesellschaften keinen historischen und kontextgebundenen
Einfliissen, wiren Rechtsverinderungen tiberfliissig. Vor dem Hintergrund
funktional verfasster Gesellschaftssysteme, die sich in laufenden Reakti-
onen auf ihre Umwelt entwickeln, kann auch das rechtliche System nicht
im Stillstand verharren. Zwangsldufig kommt es zu Irritationen, die von
Jurist*innen bearbeitet werden. Sie beobachten die Widerspriichlichkeiten
und beschiftigen sich mit der praktischen Anpassung des Rechts, um ihr
eigenes System zu erhalten (vgl. Luhmann 1999: 39). Zum Teil stimmen
die Forderungen der beiden Jurist*innen im ER tiberein, jedoch schlagt
sich ihre fachspezifische Orientierung am Verfassungs- beziehungsweise
am Strafrecht in divergierenden Schlussfolgerungen nieder. Beide bezie-
hen sich auf verschiedene rechtliche Bezugsprobleme und bieten entspre-
chende Losungsmoglichkeiten und Empfehlungen an.

41

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und Suizidbeihilfe

Fiir Verfassungsrechtler Rixen ist die konkrete Umsetzung des Urteils
entscheidend, weshalb er groflen Wert auf die Konkretisierung von Unklar-
heiten und den Ausbau herangezogener Begriffe legt (vgl. RS: 28ff.). In
seinen Augen soll die individuelle Selbstbestimmung zwar ohne Recht-
fertigung festgestellt, aber dennoch sensibel begrenzt werden. Hinsicht-
lich ihrer Relationalitdt und des begrenzten medizinischen Aufklarungs-
und Erlaubnisanspruchs (vgl. RS: 30f.) pladiert er fiir ein prozedurales
Schutzkonzept. In verbindlichen Beratungen sollen die ,, suizidale Vulne-
rabilitdt“ (RS: 30) und Alternativen besprochen werden, um die Stabilitat
von Suizidwiinschen zu garantieren (vgl. RS: 31). Zuvor problematisiert
Rixen die relational verfasste Selbstbestimmung, die in diesem Kontext
die Gefahr instabiler Suizidwiinsche in sich birgt. Indem er die genannte
Selbstbestimmung als eine gewisse Vulnerabilitit auslegt, gelingt es ihm,
eine klare Formulierung fiir sein Bezugsproblem zu finden. Anschlie-
flend ist dessen Bearbeitung in Form von Beratungsgesprachen moglich.
Mit dieser Losung sichert er sich gegen mogliche verfassungswidrige Ver-
haltensformen ab, also konkret gegen Menschenrechtsverletzungen bei
vorschneller und ungepriifter Suizidbeihilfe. Ob sein Vorschlag realitits-
tauglich ist, spielt zunéchst keine Rolle, da er aufgrund seiner verfassungs-
rechtlichen Brille primir alle Verstofle gegen die zugrundeliegende Ver-
fassung vermeiden mochte.

Im Vergleich dazu ist Strafrechtlerin Rostalski kritisch gegeniiber
einem absichernden Schutzkonzept eingestellt und plddiert fiir eine ein-
zelfallspezifische Beurteilung des freien Willens, das heif3t fiir eine kon-
text- und personenbezogene Gewihrleistung von dauerhaften, inner-
lich gefestigten Entschliissen. Suizidbeihilfe soll keinen Altersgrenzen
oder generellen (psychischen) Einschriankungen unterliegen. Daher sind
auch Entscheidungen aufgrund externer, nicht erzwungener Einfliisse
anzuerkennen, die vielleicht nach medizinischen oder anderen Maf3sti-
ben unverniinftig wirken (vgl. RS: 34). Thr Blick fillt viel weniger auf die
moglichen verfassungsrechtlichen Folgen von Suizidbeihilfe, was die per-
spektivische Problemkonstruktion und -l6sung Rixens nochmals unter-
streicht. Geméfd ihrer Fachverortung duflert sie sich in Zusammenhang
mit § 217 StGB zur unterstiitzten selbstbestimmten Selbsttétung (vgl. RS:
32) und ist besonders aufmerksam fiir strafrechtliche Zusammenhénge.

42

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rechtliche Einordnung und Regelung von Suizidbeihilfe

Thr geht es stets darum, im Einzelfall festzustellen, ob ein freiverantwort-
lich begriindeter Sterbewunsch zugrunde liegt oder ob es sich bei geleis-
teter Suizidbeihilfe um einen straftrichtigen Bestand handelt, der den
Schutz des Lebens gefahrdet. In diesem Kontext warnt sie auch vor poten-
tiell ideologischen Beeinflussungen (vgl. RS: 40). Wie ausgefiihrt, nahert
sie sich der komplexen Situation mit einer Beschreibung der verflochte-
nen Rechtsgrundlage und kritisiert die strafrechtliche Liicke hinsichtlich
der Gefahr unfreiwilliger Suizidbeihilfe. Wie Rixen wirft sie Licht auf ein
spezifisch verfasstes Bezugsproblem, das sie nur aufgrund ihrer Professi-
on sehen und bearbeiten kann:

,»Ich schlage daher folgende Vorschrift vor. Sie soll lauten: Wer einen
anderen Menschen auf dessen Verlangen hin totet, obwohl er nach
den Umstinden nicht davon ausgehen darf, dass die Selbsttotung
frei von wesentlichen Willensmdngeln ist, wird [...] bestraft. Eben-
so wird bestraft, wer unter diesen Voraussetzungen die Selbsttotung
eines anderen oder deren Versuch veranlasst oder fordert™ (RS: 36).

Mit der Vorlage dieses Gesetzesvorschlags sichert sie sich gegen die Gefahr
ab, dass Suizidbeihilfe tatsdchlich ohne Einwilligung erfolgt oder dass Hel-
fende sich nicht wirklich der Freiverantwortlichkeit vergewissert haben,
auch wenn diese im Nachhinein nicht mehr nachweisbar ist (vgl. RS: 33).
Hier begriindet sich die eigentliche Unlosbarkeit ihres Bezugsproblems.
Zum einen ist der freie Wille nicht eindeutig belegbar, zum anderen kann
nicht iiberpriift werden, inwieweit sich Beihilfe Leistende tatsidchlich um
eine Einwilligung bemiiht haben. Rostalski kann nur mit juristischen Mit-
teln arbeiten und darauf hoften, dass die Drohung einer strafrechtlichen
Verfolgung geniigt, um Rechtsbriiche vorzubeugen.

In Anbetracht ihres freiheitlichen Menschen- und Gesellschaftsver-
stindnisses figt sie ihren Forderungen ausdriicklich hinzu, dass zum einen
besondere Vorsicht bei irrtiimlich angenommener Unfreiwilligkeit geboten
ist (vgl. RS: 39, 48) und zum anderen die bewilligte Tétung durch Frem-
de nicht generell verboten sowie die Verhinderung von selbstbestimmten
Suizidwiinschen sogar verboten und strafbar sein sollte (vgl. RS: 35). Bei-
hilfe wiirde demnach weder unter ein Verbot fallen noch eine Verpflich-

43

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und Suizidbeihilfe

tung darstellen (vgl. RS: 42). Letztendlich fordert sie eine Anpassung des
Strafgesetzbuchs, um die geltende Rechtslage anzupassen (vgl. RS: 37, 39,
48). Thre Ergianzungen und Losungsvorschldge sind ein Versuch, das brei-
te Spektrum der Handlungsméglichkeiten im Hinblick auf Suizidbeihilfe
abzudecken. Als Juristin ist es Teil ihres Aufgabengebiets, gewissermafien
Recht bereitzustellen, sodass moglichst viele soziale Interaktionen bewer-
tet werden konnen. Da diesen Interaktionen kontextspezifische Norm-
vorstellungen zugrunde liegen, muss sich das Rechtssystem diesbeziiglich
austauschen. Das heifst, dass dariiber entschieden werden muss, inwie-
fern Normen in rechtlichen Sitzen eingearbeitet werden (vgl. Luhmann
1999: 38f). In diesem Zuge wird die funktionale Normenvielfalt zunichst
offengelegt und in anschlielenden Diskussionen gepriift und verhandelt
(vgl. ebd.: 171.). Angesichts des hohen Sinniiberschusses in funktionalen
Gesellschaften erschweren sich Selektionen und Entscheidungen fiir das
Rechtssystem (vgl. ebd.: 29ff.). Verfassungsrechtler Rixen benennt die ,,kom-
plexe Interessenslage” (RS: 35), die sich in den Ethikratssitzungen und den
divergierenden Normvorstellungen der Professionsvertreter*innen wie-
derfindet. In seinen Augen impliziert dies eine stirkere Aufgabenvertei-
lung (vgl. RS: 27, 29), die Luhmann sicherlich begriif3en wiirde. Auch er
sieht das Potential in der gemeinschaftlichen Offenlegung und reflektier-
ten Diskussion universeller Gesellschaftsprobleme (Luhmann 1999: 52).
Jurist*innen sind im vorliegenden und dhnlichen Fillen dazu aufgeru-
fen, die Realitdtstauglichkeit verfassungs- und strafrechtlicher Leitlinien
kritisch zu begutachten und das Urteil in Bezug auf differenzierte Kontex-
te zu reflektieren (vgl. RS: 54). Sie konnen fachliche Diskussionen rahmen
und fachinterne Debatten anfeuern (vgl. RS: 31), dies aber nur in begrenz-
tem Mafle (vgl. RS: 47). Dessen ist sich Rixen bewusst: ,Wir konnen nicht
so tun, als sei das etwas, was Juristinnen und Juristen alleine schaffen” (RS:
42). Insofern verweist er auf die zentralen Funktionen des parlamentari-
schen Gesetzgebers, den er primir fiir die explizite Gestaltung des Urteils
verantwortlich macht (vgl. RS: 27, 42) und somit zunéchst auf die Refle-
xion paternalistischer Beweggriinde ohne verfassungsrechtlichen Bezug
verweist (vgl. RS: 47). Zum einen sind Verhandlungen zwischen recht-
lichen Positionen und Antrigen notwendig, zum anderen aber auch ein
Ausgleich der gesellschaftlichen Pluralitdt. Normative Standpunkte miis-

44

- am 17.01,2026, 16:21:43,



https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rechtliche Einordnung und Regelung von Suizidbeihilfe

sen unter Beriicksichtigung divergierender, polarisierender, kultureller
Kontexte ausbalanciert werden (vgl. RS: 47f). Das heif3t, dass suizidkriti-
sche Perspektiven anerkannt und zugleich selbstbestimmte Sterbewiin-
sche umsetzbar sein miissen (vgl. RS: 40). In diesem Zusammenhang
steht laut Rixen eine ,, Ausweitung bundesrechtlicher Kompetenzen® (RS:
30) aus, um das drztliche Berufsrechts anzupassen (vgl. RS: 30). Am Bei-
spiel der Menschenwiirde verdeutlicht er die Notwendigkeit einer kom-
plementiren Verteilung von Aufgaben. Insofern bietet die Verfassung die
Grundlage fiir den Schutz der Menschenwiirde, ohne sie semantisch zu
definieren. Je nach zeithistorischem Kontext muss sie rechtlich neu ver-
handelt und parlamentarisch gestaltet werden (vgl. RS: 42, 48). Seine kon-
krete Forderung ist daher die Neuverortung der Menschenwiirde, um die
relational und vulnerabel verfasste Selbstbestimmung praziser und dif-
ferenzierter aufzuschliisseln: ,, Begriffe wie Vulnerabilitit und Relationali-
tit sind gelungene interdisziplindre Verbundbegriffe“ (RS: 31), die sich vor
allem aus den fachiibergreifenden Diskussionen im ER ergaben. Aus sei-
nem Standpunkt und seiner vorhergehenden Thematisierung und Aus-
handlung eines verfassungsrechtlich gepriagten Problems ergeben sich
entsprechende Schlussfolgerungen. Er kommt der juristischen Erwar-
tung nach, ein moglichst differenziertes Abbild des Suizidkomplexes im
Rechtssystem zu formulieren. Er geht von expliziten Verantwortlichkei-
ten aus und legt die Umsetzung seiner Empfehlungen und Hinweise in
gesetzgeberische Hinde. Wihrend Rostalski die komplexe Sachlage und
das konkrete Bezugsproblem einer Liicke im Strafrecht mit gesetzlichen
Anpassungen bewiltigen mochte, dient Rixen die selbstreflexive Abstel-
lung und Responsibilisierung fiir den rein rechtlichen Bereich letztlich
als Mittel zur Komplexititsbewaltigung.

Zusammenfassend ist anzumerken, wie stark der juristische Hinter-
grund die Argumentationen der beiden Expert*innen beeinflusst. Sie
fokussieren sich explizit auf rechtliche Institutionen und Grundlagen sowie
auf aktuelle Rechtsverdnderungen. Auch wenn sie sich teils der Perspek-
tivenvielfalt und ihrer Standortgebundenheit bewusst sind, schlief3en sie
immer wieder an dieselben Aspekte an, um ihr Bezugsproblem zu the-
matisieren. Interessant ist auch, wie sehr sie sich um eindeutige Begrif-
fe und Formulierungen bemiithen, um zum einen die normative Plurali-

45

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und Suizidbeihilfe

tit abzudecken und zum anderen festzulegen, welche Verhaltensweisen
rechtlich zuldssig oder unzuléssig sind.

5.3 Medizinisch-wissenschaftliche Herangehensweise
an Suizidalitat

Der hohe Stellenwert des beruflichen Hintergrunds macht sich auch bei
den Mediziner*innen bemerkbar. Nicht nur die medizinisch-psycholo-
gische Berufspraxis, sondern auch der wissenschaftliche Hintergrund
beeinflusst ihre spezifische Herangehensweise an den Themenkomplex.
Anschlieflend an differenzierte suizidale Beschreibungen formulieren sie
therapeutische Reaktions- und Interventionsmoglichkeiten. Sie thematisie-
ren ebenso ein bestimmtes Bezugsproblem, das sie eigenlogisch bearbeiten.

531 Medizinische Profession sowie Forschungspraxis und -beziige

Die Medizin hat ein breites Spektrum an Disziplinen zu bieten, das sich
eindriicklich in den beiden Ethikratssitzungen widerspiegelt. Die fach-
spezifischen Expert*innen kommen aus verschiedenen klinischen Insti-
tutionen und beschiftigen sich mit unterschiedlichen Altersgruppen und
Krankheitsbildern. Im Laufe ihrer Vortrage stellen sie sich und ihre Fach-
richtungen vor, sodass deutlich wird, in welchen Kontexten sich ihre Per-
spektiven situieren. Zum einen gibt es Palliativmediziner*innen:

,»Ich kann natiirlich nur aus der Erfahrung berichten, die ich mitbrin-
ge, und das ist die Palliativsituation [...]“ (PS: 18).

»Ich bin Internistin mit der Zusatzbezeichnung Palliativmedizin

und seit iiber 30 Jahren engagiert in der Hospiz- und Palliativver-
sorgung”“ (PS: 39).

46

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medizinisch-wissenschaftliche Herangehensweise an Suizidalitat
Zum anderen zeichnen sich rein psychologische Perspektiven ab:

»Ich habe 18 Jahre lang als Psychotherapeut und Psychiater Krisenin-
terventionen und Psychotherapien mit Patienten durchgefiihrt [...]*
(PS: 45).

»Ich bin Psychiater und das Thema Suizidalitit hat mich eigentlich
das ganze Berufsleben tiber begleitet (PS: 27).

Und zuletzt tauchen Mischformen auf:

,Ich bin Fachdrztin fiir Psychiatrie und Psychotherapie und Epide-
miologin“ (PS: 9).

»Ich habe das Thema der Kinder und Jugendlichen tibertragen bekom-
men, weil es natiirlich mein Kernfeld ist, als Kinder- und Jugendpsy-
chiater friiher an der Uni Ulm, jetzt in Wien® (PS: 22).

Thre Selbstbeschreibungen verweisen nicht nur auf spezifische Berufsbe-
reiche, sondern auch auf ihre medizinische Kompetenz, sodass es nicht
verwunderlich ist, warum gerade sie als Expert*innen eingeladen wur-
den. Nur ein Mediziner sitzt bereits im ER und beteiligt sich mit seiner
»~medizinisch-psychologische[n] Betrachtung“ (RS: 4) an den Diskussionen.
Alle sind in der Lage, etwas tiber Suizide und Suizidbeihilfe zu erzahlen,
und bringen in ihren Pridsentationen Evidenzen und Beispiele aus ihrer
medizinischen Berufspraxis mit (vgl. PS: 13f,, 28, 39f,, 47ff.). In diesem
Kontext verfiigen sie nicht nur tiber alltdgliche, sondern auch tiber lang-
jahrige Erfahrungen (vgl. PS: 41, 45f.). Thre Zugriffsmoglichkeiten auf
spezifisch verortete Wissensbestinde machen sie gewissermafien zu Sui-
zidexpert*innen und unterstreichen ihre medizinische Autoritit und Deu-
tungshoheit (vgl. Luhmann 1991: 126f.).

Als Teil des medizinischen, des ,Versorgungssystems“ (RS: 5) sind sie
institutionell eingebunden. Sie sprechen nicht nur das &rztliche Berufs-
recht an (vgl. PS: 56), sondern auch die ,, Deutsche Gesellschaft fiir Pallia-
tivmedizin“ (PS: 42) oder diejenige ,, fiir Psychiatrie, Psychotherapie, Psycho-

47

- am 17.01,2026, 16:21:43,



https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und Suizidbeihilfe

somatik und Nervenheilkunde“ (RS: 8). Des Weiteren driicken sie sich mit
typisch medizinischen Fachbegriffen aus und gehen zum Beispiel auf das
»prisuizidale Syndrom® (RS: 8) ein oder beschreiben die ,,Symptomatolo-
gie“ (RS: 4) suizidaler Personen. Auch lateinische Termini wie ,, Amygda-
la, limbisches System, Nucleus accumbens® (PS: 23) oder englische Benen-
nungen wie beispielsweise die ,,synaptic prunings“ (PS: 22) gehoren zum

tiblichen Jargon. Ein Grof3teil arbeitet zudem in klinischen Kontexten,
was sich bildhaft an folgender Erzdhlung ablesen lésst: ,, Die psychothera-
peutischen Gespriche fanden zundchst in der Klinik statt, in der ich auch

drztlich, das heifst mit weifem Kittel arbeitete und die Patientin im Bett
lag“ (PS: 49). Hier wird nicht nur die eindeutige Rollenverteilung sicht-
bar, sondern erneut die Charakteristik und Dominanz der medizinischen

Profession, vor allem in klinischen Organisationen. Passend dazu heben

die meisten die ,,hohe Relevanz® (PS: 22) ihrer Expertise hervor, die ethi-
sche Diskussionen beeinflussen sollte (vgl. RS: 4). Gerade bei kontrover-
sen Themen schalten sich nicht-medizinische Expert*innen ein, die oft
als Last empfunden werden (vgl. Luhmann 1990: 183). Daher positionie-
ren sie sich bewusst neben anderen Perspektiven und grenzen beispiels-
weise den ,, suizidologischen und suizidpriventiven Diskurs“ (PS: 48) expli-
zit von rechtlichen und politischen Debatten ab. Immer wieder bestehen

sie auf ihr Funktionsmonopol, denn ,,die Konstruktion der Krankheit,
also Diagnose und Behandlung, Auskunft und Beratung bleibt Sache der

Medizin“ (Luhmann 1990: 195).

Die Betonung ihres Alleinstellungsmerkmals im gesellschaftlichen
Diskurs ist eine Moglichkeit, mit der Komplexitit des Suizidphdnomens
umzugehen. Wie andere Professionen stehen die Mediziner*innen vor
einem zunéchst uniibersichtlichen Themenfeld, dem sie sich in eigenty-
pischer Weise anndhern. Im Riickgriff auf medizinische Institutionen und
im Rahmen ihrer fachlichen Expertise und Berufserfahrung ist es ihnen
moglich, Suizide und ihre Hintergriinde mit medizinischen Begriffen auf
den Punkt zu bringen. Selbst die Autoritéts- und Rollenverteilung in kli-
nischen Kontexten ist ein Mittel, um ihre eigene Positionierung zu legi-
timieren und ihre Relevanz zu untermalen.

Zu Beginn dieser Arbeit ging es um die zunehmende Risikofokussie-
rung, die dazu fithrt, dass auch Suizide verstarkt als Risiken wahrgenom-

48

- am 17.01,2026, 16:21:43,



https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medizinisch-wissenschaftliche Herangehensweise an Suizidalitat

men werden. Dieser Beobachtungsposition zufolge ist Suizidalitdt nicht

nur zurechenbar, sondern kann im Zuge der fortschreitenden Medizin als

Phdnomen erforscht, beschrieben und statistisch abgebildet werden (vgl.
Luhmann 1991: 119). In diesem Zusammenhang ist der Suizid nicht nur
Sache der Medizin, sondern auch Gegenstand wissenschaftlicher Betrach-
tungen, die ihn als Phdnomen greifbar und zuganglich machen. Insofern

ist dieses Kapitel mit ,Medizinisch-wissenschaftliche Herangehensweise

an Suizidalitat® tiberschrieben. Selbstverstidndlich basiert auch die juristi-
sche Berufspraxis auf rechtswissenschaftlichen Erkenntnissen, jedoch spielt

der wissenschaftliche Hintergrund vor allem bei der Medizin eine signi-
fikante Rolle. Bei der Ethikratssitzung zur ,,Phanomenologie der Sterbe-
und Selbsttotungswiinsche® fillt er wiederholt ins Gewicht. Immer wieder

wird zwischen wahren und falschen Sitzen unterschieden, um kommu-
nikativ an diese anzuschlieflen (Luhmann 1992: 619f.). Hierbei versuchen

die Expert*innen, die Komplexitit zu reduzieren, indem sie die Thematik
mit differenziertem Blick beobachten: ,,Suizidalitit ist ein sehr komplexes

Phénomen und einzelne Bereiche benotigen deswegen auch unterschiedli-
che Betrachtungsweisen® (PS: 9). Als Wissenschaftler*innen sind sie sich

der Beobachtungsabhingigkeit ihrer Statements bewusst (vgl. Luhmann

1992: 629). Dennoch kommen sie ihrer Aufgabe nach, weiterhin Wissen

zu produzieren und zu verbreiten (vgl. ebd.: 650f.), um das wissenschaftli-
che und das gesellschaftliche System in ihrem reziproken Verhiltnis zuei-
nander aufrechtzuerhalten (vgl. ebd. 616): ,,Ich beschiftige mich mit dem

Thema Suizidalitit schon sehr lange, seit mehr als iber 30 Jahren. Ich habe

zu dem Thema habilitiert, zahlreiche wissenschaftliche Arbeiten dazu ver-
fasst und Studien durchgefiihrt“ (PS: 9).

Neben Verweisen auf die eigene Forschungspraxis beziehen sich die
meisten medizinischen Sprecher*innen auf , wissenschaftlich fundierte
Erkenntnis(se) der Suizidologie® (PS: 46). Im Vergleich zu anderen Aus-
drucksweisen definieren sie Suizid als neutralen wissenschaftlichen Begriff
(vgl. PS: 10), den sie iberwiegend mit quantitativen Mitteln beschreiben
(vgl. PS: 9). Die ersten Bezugspunkte sind mehrheitlich statistisch erfass-
te Suizidgedanken (vgl. PS: 25, 27, 33), -versuche (vgl. PS: 11, 14) oder tat-
sachliche Suizide (vgl. PS: 11, 24, 28) beziehungsweise ,,Suizidopfer (PS:
30). Daneben differenzieren sie zwischen geschlechts- und altersspezifi-

49

- am 17.01,2026, 16:21:43,



https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und Suizidbeihilfe

schen Zahlen (vgl. PS: 11, 24f., 29, 34) oder verweisen auf Landerunter-
schiede hinsichtlich gesetzlicher Regelungen von Suizidbeihilfe (vgl. PS: 11f,
25, 32, 35). In diesem Kontext werden auch die verfiigbaren und gewihl-
ten Suizidmethoden numerisch charakterisiert (vgl. PS: 25, 291, 35). Im
Wesentlichen interessieren sie sich fiir die Erforschung von Suizidrisiken
und -ursachen, weswegen sie unter anderem medizinische Fachliteratur
zitieren und vergleichen (vgl. PS: 26; RS: 8) und sich auf (internationale)
Studien berufen (vgl. PS: 24f,, 30, 41, 47): ,Das beruht nicht auf meiner
eigenen Einschitzung, sondern ich habe diese hoch publizierte Ubersichts-
arbeit zitiert“ (PS: 51). Auch einschldgige Theorien werden thematisiert
(vgl. PS: 46) oder Zusammenhinge mit der Hirn- (vgl. PS: 22f,, 37) oder
»Resilienzforschung® (RS: 7) hergestellt.

Aufgrund ihrer universitiren Laufbahn ist es ihnen moglich, auf Wis-
sensbestinde dieser Art zuzugreifen. Dieses Wissen hilft ihnen bei der
Eingrenzung des Phinomens, um in einem weiteren Schritt die instituti-
onell vermittelten Kenntnisse praktisch anzuwenden (vgl. Luhmann 1990:
187). Es werden zum Beispiel empirische Belege aus der eigenen Berufs-
praxis herangezogen, um theoretische Begriffe zu fiillen oder Hypothe-
sen an konkreten Beispielen zu aktualisieren (vgl. PS: 46). Beobachtungen
sind bereits durch Theorien vorstrukturiert, sodass bestimmte Aspek-
te unmittelbar wahrgenommen werden, andere hingegen zunichst kei-
ne Rolle spielen. Fiir Mediziner*innen stehen im Vergleich zu Jurist*in-
nen ganz andere Dinge im Fokus. Sie interessieren sich nicht primér fir
die rechtlichen Regelungen von Suizidbeihilfe, sondern betrachten den
Suizid als potentiellen Krankheitszustand, an den sie anschliefen kon-
nen. Auf der Basis der alltdglichen Kommunikation mit Patient*innen
differenzieren sie zwischen Gesunden und Kranken und kommen ihrer
zentralen Aufgabe nach, Krankheiten zu diagnostizieren, in ihrem eige-
nen Zeithorizont zu beurteilen und schlieflich zu heilen (vgl. Luhmann
1990: 191f.). ,,In diesem Sinne ist Medizin ein System des Umgangs mit
Krankheit und nicht ein System der Herstellung von Gesundheit® (ebd.:
190). Therapien basieren jedoch auf wissenschaftlichen Erkenntnissen
und entwickeln sich nur mittels der permanenten Erforschung suizida-
ler Zusammenhange und Ursachen weiter. Kein Wunder, dass sich auch
die Expert*innen nach mehr Forschung in diesem speziellen Themen-

50

- am 17.01,2026, 16:21:43,



https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medizinisch-wissenschaftliche Herangehensweise an Suizidalitat

bereich sehnen (vgl. PS: 47). Die bisherigen Ergebnisse reichen offenbar
noch nicht aus, um entsprechend auf das Bezugsproblem der Suizidalitat
zu reagieren. Fiir das medizinische Berufsbild und den damit einherge-
henden lebensbejahenden und -erhaltenden Anspruch bleiben suizidale
Patient*innen Teil der komplexen Sachlage und Gegenstand von Inter-
ventions- und Praventionsmafinahmen.

5.3.2 Differenzierte Beschreibung von Suizidalitat

Bevor niher auf medizinische Reaktionen eingegangen werden kann, ist
es notwendig, die Ansatzpunkte der Expert*innen nachzuvollziehen. Mit
welchen Verstindnissen von Suizidalitat arbeiten sie und welche Teilas-
pekte bilden die Grundlage ihrer Problemldsungen? Dies wird im Fol-
genden nidher erldutert.

Hinsichtlich des Begrifts der Suizidalitit gibt es vielfiltige, nicht all-
umfingliche Definitionen, sodass nicht konkret feststeht, welche Hand-
lungen und Bedeutungen in diesen Kontext fallen. Eine Psychiaterin wagt
den Versuch einer begrifflichen Eingrenzung als Denk- und Handlungs-
option (vgl. PS: 10):

»Phinomenologisch kann sich Suizidalitit duflern in dem Wunsch
nach Ruhe, Pause, Unterbrechung im Leben, als Todeswunsch, als
Suizidgedanke, der impulsartig, spontan auftreten kann, der mit und
ohne Plan auftreten kann, der sich zwanghaft aufdringend bemerk-
bar macht, machen kann oder auch nicht, in Suizidabsichten und in
Suizidhandlungen® (PS: 10).

Mit der Verwendung des Begriffs der Phianomenologie deckt sie ein mog-
lichst breites Spektrum ab. Vermutlich kann sich jede*r etwas unter Sui-
zidalitit vorstellen. Auflern sich hingegen Arzt*innen zum Thema, wird

eine gewisse wissenschaftliche Fundierung erwartet. Als Teil des medizi-
nischen Systems stehen sie in reziproken Verhéltnissen zu anderen Syste-
men, weshalb sie duf3ere Einfliisse zulassen und verarbeiten miissen (vgl.
Luhmann 1992: 637f.). Wenn sie immer wieder an wissenschaftliche Sitze

anschlieffen und Wissen generieren, sollte dies fiir andere Beobachter ver-

51

- am 17.01,2026, 16:21:43,



https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und Suizidbeihilfe

standlich sein (vgl. ebd.: 654). In diesem Sinne bleibt ihnen nichts anderes
tibrig, als sich teils mit komplexititsreduzierenden Aussagen abzufinden,
um ihr Funktionsmonopol zu behalten und als autopoietisches System
aufrechtzuerhalten (vgl. ebd.: 626). Fiir den Kontext des ER bedeutet dies,
dass die medizinischen Definitionen den Suizidkomplex zwar moglichst
differenziert und fachlich einschlielen, jedoch immer noch fiir das Pub-
likum verstdndlich sein miissen. In diesem Zusammenhang gehen die
Expert*innen ausfiihrlich auf die multiplen Griinde und Risikofaktoren
tiir Suizidwiinsche ein, um ihr spezifisches Bezugsproblem auszubreiten.
Nur anhand ihrer Risikowahrnehmung lassen sich anschlieflende Inter-
ventionen und Priventionen nachvollziehen.

Laut den Arzt*innen bergen vornehmlich , biographische Faktoren®
(PS:12) und individuelle Lebensumstinde die groften Suizidrisiken (vgl.
PS: 5, 12f,, 18, 41). Die Wahrscheinlichkeit steigt vor allem in ,, Krisensitu-
ationen” (RS: 5; PS: 10), zum Beispiel aufgrund menschlicher oder exis-
tentieller Verluste (vgl. PS: 12). Auch bei unheilbar schweren physischen
Erkrankungen mit begrenzter Lebenszeit und hoher Sterbewahrschein-
lichkeit (vgl. PS: 4f.), beispielsweise bei einer , Tumorerkrankung® (RS: 4)
oder Demenz-Diagnose, sind Suizidwiinsche keine Seltenheit (vgl. RS:
5). Zudem spielen potentielle Traumatisierungen oder frithere Suizid-
versuche sowie der allgemeine emotionale Zustand eine signifikante Rol-
le (vgl. PS: 12).

Da tiberwiegend psychologisch ausgebildete Sprecher*innen auftre-
ten, benennen sie psychische Krankheiten wie Depressionen, Borderline
oder Schizophrenie als Hauptursache fiir Suizide (vgl. PS: 26, 28, 30, 31f,,
35f., 37; RS: 4). Die Risiken variieren je nach psychiatrischem Krankheits-
bild (vgl. PS: 28) und kénnen auch bei voriibergehenden, behandelbaren
Zustinden bestehen bleiben (vgl. PS: 31, 39). Einen Grund dafiir sehen
die Sprecher*innen in der oft fehlenden familidren Unterstiitzung psy-
chisch Erkrankter (vgl. PS: 31). Im Zentrum stehen Depressionen, die bei
ohnehin korperlichen Krankheiten Suizidwiinsche erhdhen kénnen und
tiberwiegend die Ursache, nicht die Folge von Lebenskrisen sind (vgl. PS:
30f., 38). Um die differenzierten Griinde und Lebenslagen darzustellen,
erhalten Psycholog*innen verschiedener Fachbereiche das Wort, sodass
der eingeladene Neurologe und Jugendpsychiater entsprechend ,,jugend-

52

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medizinisch-wissenschaftliche Herangehensweise an Suizidalitat

spezifische Risikofaktoren® (PS: 22) und ,adoleszentenspezifische Stressoren”
(PS: 26) thematisiert. Gerade in jener Lebensphase gibt es neurologische
Risiken, wie die noch nicht ausgereifte Impulskontrolle oder der Fokus
auf negative Affekte. Des Weiteren zeigen sich im Jugendalter oftmals die
ersten Hinweise auf psychische Krankheiten (vgl. PS: 23f.).

Ein weiterer Psychologe definiert den Bilanzsuizid als zwar marginale,
aber besondere Form neben anderen (vgl. PS: 48), der mit spezifischen
personlichen und sozialen Einfliissen einhergeht (vgl. PS: 47). Die Sterbe-
wiinsche erfolgen meist aufgrund des ,,korperlichen Verfalls“ (PS: 51) und
dessen Folgen, das heif3t, bei altersbedingten korperlichen und/oder psy-
chischen Einschriankungen. Weitere Risikofaktoren sind fehlende Unter-
stiitzungen im Alltag, soziale Isolationen oder gesellschaftliche Diskurse
um die Suizidbeihilfe (vgl. PS: 47, 49). Jedoch kénnen Bilanzsuizidwiin-
sche auch altruistisch begriindet sein (vgl. PS: 47), etwa um Angehori-
gen nicht zur Last zu fallen (vgl. RS: 8).

In diesem Atemzug sollte erwidhnt werden, dass auch die Moglichkeit
gesellschaftlich begriindeter Suizidrisiken angesprochen wird (vgl. RS:
7f.). Zum einen konnen ,,soziodemographische Faktoren® (PS: 12) wie der
Beziehungs- oder Berufsstatus oder geschlechtsspezifische Aspekte eine
Rolle spielen (vgl. PS: 15), zum anderen sind materielle Lebensverhiltnis-
se aufgrund sozialer Ungleichheiten nicht zu vernachldssigen (vgl. RS: 8).
Interessant ist, dass diese Punkte tiberwiegend im Vortrag des Mediziners
und Psychologen vorkommen, der selbst Teil des ER ist. Offensichtlich ist
er an funktionsiibergreifende Diskussionen gewohnt, wodurch sein Blick
auch auf nicht medizinische Bereiche fillt. Im Vergleich zu den explizit
eingeladenen Gisten betont er wesentlich ausfithrlicher den sozialen Kon-
text, der die Einstellung zum Leben und Sterben gravierend beeinflussen
kann (vgl. RS: 5). Er warnt vor steigenden Suizidraten in bestimmten Kon-
texten und problematisiert die Vernachlédssigung gesellschaftlicher Teilbe-
reiche, die fiir Isolationen und den Verlust gesellschaftlicher Werte, zum
Beispiel der Lebensbejahung, sorgen kann (vgl. RS: 8ff.).

Uberwiegend liegen die Ankniipfungspunkte allerdings wie zu erwar-
ten im medizinischen Bereich. Trotz fachgebietsspezifisch begriindeter
Risikofaktoren stellen korperliche oder psychische Erkrankungen die
Hauptursache von Suizidalitat dar. Wie bei den Jurist*innen sorgen der

53

- am 17.01,2026, 16:21:43,



https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und Suizidbeihilfe

berufliche Hintergrund und die institutionelle Verortung fiir eine beson-
dere Thematisierung der zugrundeliegenden Thematik. Mit der Charak-
terisierung krankheitsbedingter Suizidrisiken als priméres Bezugsprob-
lem sichern die Mediziner*innen ihre Anschlussfihigkeit und legitimieren
praventive und intervenierende Mafinahmen. Gleichzeitig reagieren sie
damit auf die gesellschaftliche Erwartung, Hilfeleistungen zu organisie-
ren und Risiken zu minimieren (vgl. Luhmann 1991: 113).

Im ersten Schritt sind Mediziner*innen also mit der Aufgabe konfron-
tiert, Suizidrisiken bei Patient*innen zu erkennen und einzuschitzen. In
den meisten Fillen ist dies leichter gesagt als getan, weshalb sie wieder-
holt auf die Ambivalenz von Suizidwiinschen aufmerksam machen (vgl.
PS: 11,16, 41, 47f., 50). Je nach individuellem Verhiltnis von Lebenswillen
und Sterbewunsch kommt es zu widerspriichlichen Aussagen (vgl. PS: 7f.):

»Viele Menschen mit linger anhaltenden Suizidgedanken wigen den
Suizid ab, sind ambivalent, hin und her gerissen zwischen der Erfah-
rung, so nicht mehr leben zu wollen und doch meist iiber Beziehun-
gen an das Leben gebunden zu sein® (PS: 48).

Zudem beeinflussen personliche Lebensumstdnde und -wahrnehmungen
die Kontinuitit und Stabilitit der Wiinsche, die latent oder akut auftre-
ten konnen (vgl. PS: 6) und sich kontextabhidngig weiterentwickeln (vgl.
PS:11,19). Aufgrund der Herausforderung, Patient*innen einzuschitzen,
bleibt deren Suizidalitdt zum Teil unentdeckt (vgl. PS: 11, 13f.). Zunéchst
handelt es sich hierbei um ein Risiko fiir Betroffene, die womdoglich tiber
psychologische Behandlungen dankbar wiren. Nun gibt es aber auch Sui-
zident*innen, die sich ihrer Wiinsche sicher sind und medizinische Reak-
tionen ablehnen. Thre Risikowahrnehmungen stimmen letztlich nicht
zwingend mit denen der Spezialist*innen iiberein (vgl. Zimmermann
2012: 219), die unbedingt an ihr Bezugsproblem der Suizidalitit anschlie-
flen mochten. Trotz des ihrem Denken zugrundeliegenden freiheitlichen
und autonomen Menschenverstdndnisses verfiigen sie {iber eine eigene
normative und fachgebundene Expertenvorstellung und schlief3en je nach
Verortung und Uberzeugung entsprechend an die individuellen Wiin-
sche an. Dass Betroffene folglich vor begrenzten Entscheidungsgrundla-

54

- am 17.01,2026, 16:21:43,



https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medizinisch-wissenschaftliche Herangehensweise an Suizidalitat

gen stehen (vgl. Cottrell/Duggleby 2016: 709f.), spiegelt sich in der ethi-
schen Position eines Mediziners im ER:

Wenn Sie mich fragen, wie wir uns einem Menschen, der den Wunsch
nach Selbsttotung aullert, zu stellen haben, dann wiirde ich Ihnen
antworten: Zuerst spreche ich iiber das Leben |[...]. Es ist bedeutsam
fiir jeden Menschen, dass er auf einen Menschen trifft, der sagt: ,Ich
stehe fiir das Leben™ (RS: 9).

In seinen Augen ist jeder Mensch an sein Leben gebunden (vgl. RS: 5)
und mehr oder weniger dazu verpflichtet, es als Teil der Menschheit zu
bejahen, wobei auch das Lebensende im Rahmen gesellschaftlicher Nor-
men als biographische Abrundung gilt (vgl. RS: 8f.). Als medizinischer
Fachmann betont er auf der einen Seite den Respekt vor einem wiirde-
vollen und selbstbestimmten Leben, wonach es keine Verpflichtung zu
leben gibt und jede Person das Recht auf einen bewussten, freiwilligen
und eigenhédndigen Suizid hat (vgl. RS: 4, 6). Auf der anderen Seite ver-
weist er auf die relationale und vulnerable Selbstbestimmung (vgl. RS: 7).
Wie bereits angerissen, geht die medizinische Berufspraxis mit der Ver-
pflichtung zum Lebenserhalt und der Férderung, ja sogar dem Kampfum
die Lebensbejahung einher (vgl. RS: 4, 7). Es ist also kaum verwunderlich,
dass sich die Arzt*innen tiber die ,, schine Kurve“oder den ,,tolle(n) Riick-
gang“ (PS: 28) von Suizidraten und die ,,Gott sei Dank relativ niedrigen
Absolutzahlen“(PS: 5) freuen. Auf der Grundlage ihres lebensbejahenden
und -erhaltenden Anspruchs thematisieren sie ihr eigenes Bezugsprob-
lem der Suizidalitdt, an das sie immer wieder ankniipfen:

L Fiir die Medizin ist nun die Frage wichtig: Was konnen wir tun - und
das ist jetzt Respekt vor dem Leben —, um einen Patienten oder eine
Patientin mit einer schweren kirperlichen bzw. seelischen Erkran-
kung dafiir zu gewinnen, den Wunsch nach Selbsttotung noch ein-
mal zu reflektieren bzw. Ja zum Leben zu sagen?“ (RS: 4)

Anschlielend daran geht es um die medizinischen Reaktionen und Stra-
tegien zur Bewiltigung des Suizidkomplexes.

55

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und Suizidbeihilfe

5.3.3 Medizinische Reaktionen und Interventionen

Kommt eine Person mit Suizidwiinschen in eine Klinik oder eine Pra-
xis, wird sie hdufig unmittelbar mit Behandlungsoptionen konfrontiert.
Wie wichtig hingegen das Zuho6ren und die , intensive Zuwendung“ (PS:
46) ist, kann den Statements der Medizinexpert*innen entnommen wer-
den. Sie riicken die Patient*innen in den Mittelpunkt und setzen sich
mit ihren Anliegen auseinander (vgl. PS: 5). Inwiefern sie diese letzt-
lich umsetzen, ist eine andere Frage. Doch zu Beginn kommen zumin-
dest ein paar Sachverstandige auf individuelle Wiinsche zu sprechen: Fiir
Schwerkranke oder Personen in hohem Alter ist der Suizid oftmals ein
Ausweg fiir lang gehegte Sterbewiinsche, die sich in anderen Fillen auch
in der Angst vor dem eigenen Autonomieverlust oder einer Isolation am
Lebensende begriinden (vgl. PS: 41, 53). Betroffene wiinschen sich, dass
ihre durchaus bedachten Entscheidungen respektiert werden, und haben
teils die Befiirchtung, nicht geachtet oder unerwiinscht therapiert zu wer-
den (vgl. PS: 41): ,,Und heute besteht auch bei den Betroffenen Angst, nicht
ernst genommen zu werden, als psychisch krank abgestempelt zu werden
oder auch zwangsweise behandelt zu werden® (PS: 13).

Aus medizinischer Sicht ist daher ein kompetenter, interdisziplindrer
und verantwortungsbewusster Umgang mit Suizidwiinschen wiinschens-
wert, bei dem Betroffene respektvoll behandelt werden (vgl. PS: 16, 18, 45f.,
48, 52). Nicht zu vergessen ist die erforderliche Aufmerksamkeit und Sen-
sibilitdt bei ,, suizidaler Kommunikation® (PS: 13). An dieser Stelle beginnt
die praktische Anwendung wissenschaftlicher Kenntnisse, die zur Vor-
aussetzung fiir die medizinische Profession wird. Es reicht nicht aus, nur
ein offenes Ohr zu haben, denn suizidale Patient*innen sind immer noch
das zentrale Bezugsproblem. Die érztliche Intervention beginnt bei einer
professionellen Einordnung der Suizident*innen und ihrer Wiinsche (vgl.
PS: 5, 47f.,, 53; RS: 4): ,Es geht nicht um Sie, es geht nicht um uns, sondern
es geht um unser Gegentiber, damit wir wissen, wo er oder sie steht“ (PS: 5).
Ein in sich paradoxer Satz, denn die fachliche Einstufung dient eigent-
lich nur den Expert*innen als Ankniipfungspunkt. Es geht ihnen darum,
individuelle Kontexte nachzuvollziehen (vgl. PS: 10, 12, 16, 18f.) und der
funktionalen Bedeutung (vgl. PS: 6f.) suizidaler Gedanken nachzugehen.
In diesem Zuge schitzen sie nicht nur den Lebenswillen ein (vgl. PS: 5),

56

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medizinisch-wissenschaftliche Herangehensweise an Suizidalitat

sondern unterscheiden zwischen Sterbe- und Suizidwiinschen (vgl. PS:
50f.). Des Weiteren identifizieren sie alle emotionalen, affektiven oder
materiellen Griinde und duf8eren Einfliisse, welche die Selbstbestimmung
einschrinken (vgl. RS: 6) und die Lebensbejahung verhindern (vgl. RS:
11). Zuletzt diagnostizieren sie mogliche psychologische Erkrankungen
und versuchen festzustellen, ob die Suizidwiinsche ein Teil oder eine Fol-
ge derselben sind (vgl. PS: 5, 48f, 50f,; RS: 5f.).

Erneut macht sich die medizinische Autoritit und Deutungshoheit
bemerkbar, da davon ausgegangen wird, tatsdchlich alle Hintergriin-
de und Auswirkungen von Suizidwiinschen aufdecken zu konnen. Was
sich bereits in den juristischen Formulierungen zeigt, ist auch hier auffil-
lig: Obwohl Suizidwiinsche und deren Stabilitat nicht eins zu eins nach-
vollzogen werden konnen, versuchen beide Professionen, das komplexe
Bezugsproblem auf den Punkt zu bringen. Erst dann ist es ihnen mog-
lich, je eigenlogisch zu reagieren und nach Losungen zu suchen. Wih-
rend den Jurist*innen unter anderem die rechtlichen Begrifflichkeiten
und Beziige auf das Urteil des Verfassungsgerichts bei der Eingrenzung
der Suizidthematik halfen, strukturiert sich die medizinische Herange-
hensweise in dezidierten suizidalen Beschreibungen sowie in der fach-
lichen Einordnung von Betroffenen im Rahmen intervenierender und
praventiver Mafinahmen: ,,Suizidprivention, so ldsst sich zusammenfas-
sen, steht auf einem humanistischen, die Freiheit des Menschen fordern-
den und ermoglichenden Konzept® (PS: 49). Laut den Sachverstindigen
handelt es sich um ein ,, Angebot der reflektierenden Begleitung® (PS: 49),
das selbstbestimmte und rationale Entscheidungen ermdéglichen soll (vgl.
PS: 8,19, 42; RS: 9). Allerdings bedeutet die Ausweitung der individuel-
len Selbstbestimmung auch ein umfingliches Intervenieren und Thema-
tisieren aller Lebensdimensionen. Innerhalb vertraulicher Beziehungen
werden die Suizidwiinsche bewusst und wiederholt angesprochen (vgl.
PS: 1316, 18, 42, 49, 50, 53, 56; RS: 5):

LSuizidprivention bedeutet, in dieser Situation nicht jemanden von
irgendetwas manipulativ oder sonst wie zu Uberzeugen, sondern
mit jemandem die Moglichkeiten zu besprechen, die in der einen
oder anderen Situation bestehen, aber nicht kiihl und sachlich, son-

57

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und Suizidbeihilfe

dern innerhalb einer therapeutischen oder beraterischen oder sonst
wie, auf einen lingeren Zeitraum angesiedelten Beziehung (PS: 56).

Um auf die eingangs ausgefiihrte These in klinischen Kontexten zuriickzu-
kommen: Sobald der Suizid als Risiko beobachtet wird, folgen risiko- und

folgenbehaftete Entscheidungsketten fiir alle Beteiligten (vgl. Luhmann

1991: 120ft.). In diesem Zusammenhang orientieren sich medizinische

Fachkrifte iberwiegend an dem gegenwirtigen Sterbeideal, ,,gut“ zu ster-
ben (vgl. Streeck 2016: 143fF.). Entsprechend werden ,,bestmégliche® Ent-
scheidungen in kritischen, lebensbedrohlichen Situationen angestrebt (vgl.
Zimmermann 2012: 220ft.). Ebenso wie Sterbeprozesse konnen auch sui-
zidale Phasen organisiert und optimiert werden (vgl. Streeck 2016: 146).
Das spiegelt sich etwa in einem Forschungsprojekt wider, auf das ein Pal-
liativmediziner aufmerksam macht:

,Ich beziehe mich auf Ergebnisse eines grofsen vom BMBF [Bundesmi-
nisterium fiir Bildung und Forschung] geforderten Forschungsprojekts
bei uns, DeDiPOM [The desire to die in palliative care: Optimizati-
on of management, Optimierung des Umgangs mit Todeswiinschen
in der Palliativversorgung]“ (PS: 4).

Er selbst konnte an der Entwicklung von Kompetenztrainings fiir ver-
schiedene sterbebegleitende Professionen mitwirken mit dem Ziel, den
Umgang mit Suizidwiinschen zu optimieren (vgl. PS: 4,20). Am Ende wur-
de ein Gesprichsleitfaden fiir Betroffene und Angehorige gestaltet (vgl.
PS: 4, 8f., 181f.), bei dem unter anderem das Verhiltnis von Lebenswillen
und Todeswunsch gemessen werden soll (vgl. PS: 15, 19f.). Suizidalitat
wird unmittelbar als Krankheitszustand wahrgenommen, der behandel-
bar ist und in immer besser funktionierenden klinischen Organisationen
ausgehandelt wird. Einen hohen Stellenwert besitzt die ausfiihrliche Pati-
entenkommunikation (Luhmann 1990: 190). Zum routinierten Vorgehen
gehort das explizite Nachfragen, das mehrmals mit dem positiven Nut-
zen fiir Betroffene legitimiert wird (vgl. PS: 4, 7, 8, 18, 21f., 49f.): ,,Reden
iiber Suizidalitit entlastet, reduziert den suizidalen Handlungsdruck (PS:
13). Dass die professionelle, sozial-psychologische Begleitung in einzel-

58

- am 17.01,2026, 16:21:43,



https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medizinisch-wissenschaftliche Herangehensweise an Suizidalitat

nen Fillen auch erwiinscht ist, belegen die Expert*innen mit Erlebnissen
aus ihrer personlichen Klinikerfahrung (vgl. PS: 50, 54):

»Das Interessante an den Gesprdichen, die ich mit suizidalen Men-
schen gefiihrt habe, ist, dass man natiirlich in diesem Kontext mitei-
nander sprechen kann, aber doch rasch das Bediirfnis kommt, tiber
Dinge, iiber Beziehungen, tiber Menschen, iiber das eigene Leben in
einer sehr praktischen Weise zu reden (PS: 54).

Eine Patientin begrif3t auch die explizite Thematisierung:

wIch erwiderte, dass ich gern die Hintergriinde ihres Wunsches ver-
stehen wolle. Dariiber wollte sie sprechen® (PS: 49).

Offensichtlich tiberschneidet sich ihre Beobachtung mit der ihres Psycho-
logen, sodass sie die eigene Suizidalitét als Risiko wahrnimmt und auto-
matisch in die Rolle einer Suizidentin rutscht. Sie fiigt sich gewisserma-
Ben den organisationalen Strukturen und akzeptiert die medizinischen
Interventionen, sodass sie als Patientin uiiber die Risiken ihres Krank-
heitszustandes aufgeklart werden kann (vgl. Samerski/Henkel 2015: 85).
Bevor Entscheidungen zum weiteren Vorgehen getroffen werden konnen,
erfolgen Informations- und Beratungsgespriche (vgl. PS: 6). Die Offen-
legung moglicher Behandlungsoptionen verlagert die Verantwortung auf
die Betroffenen, fiir die sich der Druck erhoht, Entscheidungen zu tref-
fen und deren risikobehaftete Folgen zu tragen (vgl. Samerski/Henkel
2015: 85). Allerdings miissen sie sich im Kontext spezifischer medizini-
scher Moglichkeiten auf vorkalkulierte Risiken verlassen (vgl. ebd.: 106t.).
Dementsprechend fungiert die Patientenresponsibilisierung als medizini-
sches Mittel, um die komplexe Sachlage zu bewiltigen und sich schlief3-
lich abzusichern, bestméglich auf die Suizidalitdt reagiert zu haben. Die
Einwilligung zu Aufklarungsgesprachen wird erwartet, denn so oder so
geht es darum, entweder gut zu sterben oder gut weiterzuleben. Letzte-
res ist aus medizinischer Sicht wesentlich anschlussfihiger, sodass betreu-
ende Arzt*innen zunichst alle Alternativen zum Suizid oder zur Beihil-
fe vorstellen und ihrer Aufgabe nachkommen, auf die Gleichzeitigkeit

59

- am 17.01,2026, 16:21:43,



https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und Suizidbeihilfe

von Korper und Bewusstsein zu reagieren (Luhmann 1990: 190), um das
Leben zu erhalten: Zum einen besteht die Moglichkeit der Schmerz- bzw.
Symptomlinderung, auch bei schweren Krisen oder Krankheiten (vgl. PS:
8, 42f; RS: 5). Zum anderen werden Gestaltungsmaoglichkeiten und die
potentielle Lebensqualitit hervorgehoben, auch beispielsweise bei einer
Demenzdiagnose oder im hohen Alter (vgl. PS: 32; RS: 9). Unabhingig
von personlichen Anliegen wird den Betroffenen vor Augen gefiihrt, dass
medizinisch-therapeutische Interventionen fiir nachlassende Suizidwiin-
sche sorgen konnen (vgl. PS: 6; RS: 11). Bevor Suizidbeihilfe zur Sprache
kommt, werden sie auf palliative Versorgungsmaoglichkeiten sowie auf
das Potential von Psychotherapien und therapeutischen Beziehungen
aufmerksam gemacht (vgl. PS: 38, 43, 48, 51):

,Und hier wird bedeutsam, dass wir den Menschen darlegen, was
eigentlich eine Therapie, eine Rehabilitation, eine Pflege, eine umfas-
sende psychologische und spirituelle Begleitung bewirken kann®(RS: 6).

Dies untermalen die Psycholog*innen mit entsprechenden Evidenzen tiber
Erfolgserlebnisse aus ihrer alltiglichen Berufspraxis, die von bewéhrten
Interventionen zeugen:

LWir erfahren es taglich, dass Menschen nach sechs, acht oder zehn
Wochen wieder nach Hause gehen und das Leben als lebenswert
empfinden” (PS: 27).

Entscheidend ist hierbei der klinische Kontext, in dem optimierte Orga-
nisationsstrukturen auf individuelle Suizidwiinsche einwirken, und zwar
stets mit dem Ziel der Genesung und des Lebenserhalts. Wie bei anderen
Professionen ist auch die medizinische Betrachtung des Geschehens per-
spektivisch und konzentriert sich auf einen expliziten Handlungsbereich,
sodass sich die Fachvertreter*innen nicht auf unbehandelte Suizidwiin-
sche auflerhalb des klinischen Umfeldes beziehen konnen. Ihre Zugriffs-
moglichkeiten erstrecken sich speziell auf ihren Praxis- oder Klinikall-
tag. Um moglichst zielfithrend mit der problematischen und komplexen
Suizidalitdt umzugehen, klammern sie sich an ihre bewdhrten Ressour-

60

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medizinisch-wissenschaftliche Herangehensweise an Suizidalitat

cen und Losungsstrategien. In ihren Augen ist primir die aktive Beein-
flussung von suizidalen Personen hilfreich und funktional. Sie férdern
nicht nur deren Resilienzaufbau, sondern auch die Krisenbewiltigung
und erinnern sie zudem an ihre Lebensbindungen und -verpflichtungen
oder -verantwortungen (vgl. RS: 7, 12):

~Wir als Menschen konnen scheinbar paradoxe Dinge gleichzeitig
denken. Das ist véllig normal. Und das ist auch beim Thema Todes-
wunsch und Lebenswille so. Und wir konnen das beeinflussen®(PS: 7).

Dass ihre Interventionen bevormundend und abschreckend wirken kén-
nen, ist einigen Expert*innen durchaus bewusst (vgl. PS: 32). Demzufol-
ge ist es ihnen besonders wichtig, Suizidwiinsche nicht unmittelbar zu
pathologisieren (vgl. PS: 15, 46; RS: 11), sondern unbewertet zu respek-
tieren und anzuerkennen (vgl. PS: 10, 18, 19, 42, 46, 50, 56; RS: 7, 9). Die
starke Thematisierung jener Einstellung zeigt, dass sie ebenso wie ande-
re Berufsgruppen in die Strukturen moderner Gesellschaften eingebun-
den sind, in denen immer mehr sag- und denkbar wird: ,,, Ich wiinschte, es
wire alles vorbei.“ Das darf man sagen diirfen. Punkt. Pause. Keine Akti-
on. Uberhaupt keine Aktion“ (PS: 6). In diesem Sinn ist auch die zuneh-
mende Akzeptanz selbstbestimmter Individuen bei praventiven Mafinah-
men gestiegen (vgl. PS: 10):

»In Gesprichen ist immer eine Akzeptanz des suizidalen Erlebens der
Betroffenen notwendig. Suizidprdiventiv hat sich die Entwicklung einer
auf Vertrauen basierenden Beziehung erwiesen. Interventionen diir-
fen nie wertend sein und miissen immer die Selbstbestimmung des
Suizidalen achten® (PS: 13).

Dennoch stoflen die Spezialisten auf Grenzen ihres medizinischen Han-
delns, wenn beispielsweise Suizidwiinsche trotz kompetenter Begleitung
stabil bleiben (vgl. PS: 6, 42f.). Thre Zugriffsmoglichkeiten auf den kom-
plexen Sachstand beschrinken sich auf ihr Fachgebiet, sodass sie keinen
Einfluss auf Suizidwiinsche ohne den Hintergrund einer psychischen
oder physischen Krankheit besitzen: ,,[...] dann werden wir maoglicher-

61

- am 17.01,2026, 16:21:43,



https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und Suizidbeihilfe

weise diesen Suizidwunsch, so schwer es uns fallt und so sehr wir gekimpft
haben, annehmen miissen” (RS: 7).

Abgesehen davon konnen Beratungs- und Versorgungsangebote frei-
willig in Anspruch genommen werden (vgl. PS: 46; RS: 5). Sie abzuleh-
nen ist ebenso eine anschlussfihige Entscheidungsmoglichkeit im klini-
schen Organisationskontext. Interessant ist, dass erst an dieser Stelle die
Suizidbeihilfe ins Spiel kommt. Angesichts der lebenserhaltenden Gesin-
nung handelt es sich um eine zutiefst widerspriichliche Option. Es ist nicht
verwunderlich, dass sie erst in Betracht gezogen wird, wenn keine ande-
ren Handlungsmoglichkeiten mehr denkbar sind. Fiir die meisten Medi-
ziner*innen ist es eine Herausforderung, sich von ihrem Bezugsproblem
zu l6sen und die Suizidalitdt einer Person hinzunehmen. Vor allem vor
dem Hintergrund zunehmend ausdifferenzierter palliativer Moglichkeiten
wird der Kampf um den Lebenserhalt nur ungern aufgegeben. Durch das
Urteil des Bundesverfassungsgerichts sehen sie sich jedoch zunehmend
gezwungen, sich mit den gesetzlichen Rahmenbedingungen der Suizid-
beihilfe auseinanderzusetzen, selbst wenn sie der palliativen Praxis klar
entgegenstehen (vgl. Gerson et al. 2021: 3536f.).

Das Urteil verpflichtet zunachst niemanden dazu, Beihilfe zu leisten.
Diese ist, wie in den juristischen Ausfithrungen beschrieben, im Moment
noch nicht ausdriicklich im &rztlichen Berufsrecht geregelt. Frither oder
spiter werden sich Arzt*innen vermutlich dennoch fiir oder gegen diese
Moglichkeit entscheiden miissen und Patient*innen diesbeziiglich infor-
mieren und aufkldren (vgl. Seale 2010: 681). Bisher sprechen nur weni-
ge Expert*innen im ER mit Betroffenen tiber Alternativen zur therapeu-
tischen und versorgenden Praxis und beraten sie zur Suizidbeihilfe oder
erwihnen andere Auswege, wie zum Beispiel Sedierungen, den Verzicht
auf Nahrungsaufnahme oder das Stoppen lebenserhaltender Mafinahmen
(vgl. PS: 8, 42). Letztlich ist die Beihilfe fiir einige kein Ausschlusskriteri-
um, obwohl sie nicht in ihrem Zustandigkeitsbereich liegt:

»Der assistierte Suizid ist keine Aufgabe der Hospiz- und Palliativver-
sorgung [...]. Das schlief$t nicht aus, dass Palliativmedizinerinnen
und -mediziner in Einzelsituationen Suizidbeihilfe geleistet haben
oder auch in Zukunft bereit sind, Suizidbeihilfe zu leisten“(PS: 42).

62

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medizinisch-wissenschaftliche Herangehensweise an Suizidalitat

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass Mediziner*innen
ebenso stark wie Jurist*innen von ihrem beruflichen Hintergrund beein-
flusst werden, jedoch zusitzlich stark an wissenschaftliche und klinische
Institutionen gebunden sind. Sie fokussieren sich viel weniger auf Sui-
zidbeihilfe, sondern beginnen mit einer phdnomenologischen Beschrei-
bung von Suizidalitit mit explizit medizinischen Begriffen und fachspe-
zifischen Vertiefungen. Die ausfiihrliche Differenzierung ist ein Mittel,
um den Suizidkomplex in medizinische Worte zu fassen, und wird zum
Ankniipfungspunkt fiir den Umgang mit Suizident*innen. Deren Suizid-
wiinsche bekdmpfen sie mit all ihren medizinischen Mitteln. Der Einsatz
und die optimierende Weiterentwicklung therapeutischer Interventionen
und Praventionsmafinahmen unterstiitzen sie letztlich bei der Bewilti-
gung der Kontingenz und der Losung ihres Bezugsproblems. Erst wenn
keine lebenserhaltenden Mafinahmen mehr greifen, ist die Suizidbeihil-
fe eine trotz ihrer paradoxen Wirkung hinsichtlich der eigentlich lebens-
bejahenden und heilenden Professionslogik mégliche Option.

5.4  Moralische Bewertung von Suizid und Suizidbeihilfe

In den letzten beiden Kapiteln wurden zwei Perspektiven dargestellt und
analysiert, die mit eindeutigen Berufsbildern verkniipft sind. Grob gesagt
beschiftigen sich Jurist*innen mit Rechtsangelegenheiten und Medizi-
ner*innen mit Krankheiten. Die jeweiligen Sachverstindigen tragen mit
ihren Ausfithrungen zu einer dezidierten Aufschliisselung des Suizidkom-
plexes bei. Bisher ging es nicht nur um die gesetzlichen Grundlagen der
Suizidbeihilfe und die Implikationen des Urteils des Bundesverfassungs-
gerichts, sondern auch um medizinisch-wissenschaftliche Erkenntnisse
und therapeutische Reaktionen auf Suizidalitit. Selten enthielten die State-
ments allerdings eine moralische Komponente. Es wurde nur diskutiert,
ob Suizide und Suizidbeihilfe rechtlich legitim sind, jedoch nicht, ob sie
moralisch zuléssig sind. Daher soll der Fokus im dritten Kapitel auf ethi-
schen Uberlegungen liegen und sich den moralischen Bewertungsoptio-
nen der Suizidthematik widmen.

63

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und Suizidbeihilfe

5.41 Ethisch-philosophische und theologische Bezlige und
Argumentation

Im Verlaufe der Ethikratssitzung zum ,,Recht auf Selbsttotung® erhalten
zwei Ethiker das Wort, die sich im Vergleich zu den tibrigen Expert*innen
nicht als eindeutige Vertreter bestimmter Berufsbilder présentieren. Carl
Friedrich Gethmann, Professor fiir Wissenschaftsethik am Forschungs-
kolleg der Universitit Siegen, beginnt mit einer philosophisch-ethischen
Perspektive, an die Franz-Joseph Bormann, Inhaber des Lehrstuhls fiir
Moraltheologie an der Katholisch-Theologischen Fakultit der Universitét
in Tiibingen, mit einem theologisch-ethischen Blickwinkel anschlief3t (vgl.
RS: 13). Beide sind im wissenschaftlichen System verortet und einerseits
an der philosophischen, andererseits an der theologischen Wissenschaft
orientiert, weshalb ihre Ausfithrungen ebenso von fachlicher Expertise
zeugen. Sie beobachten die Thematik mit fachspezifischen Blicken, um
sich auf den Sachkomplex zuzubewegen: ,, Das Thema der Erlaubtheit oder
der moralischen Bewertung von Selbsttotung ist ein aufSerordentlich kom-
plexes Thema® (RS: 18). Als Wissenschaftler sind sie sich nicht nur der all-
gemeinen Komplexitdt, sondern auch ihrer eigenen Standortgebunden-
heit bewusst (vgl. Luhmann 1992: 629):

»Ich habe jetzt aus der individualethischen Perspektive gesprochen
mit Blick auf Regularien, als Gesetzgebung, usw. All diese individual-
und tugendethischen Reflexionen miissen natiirlich durch rechtliche
und sozialethische Reflexionen erginzt werden® (RS: 24).

Suizide sind nicht nur Gegenstand medizinischer und rechtlicher Wissen-
schaft, sondern finden auch ihren Platz in der theologischen und philoso-
phischen Tradition. Es wird ebenso anhand der Unterscheidung wahrer
und falscher Sitze Wissen produziert und dementsprechend zum gegen-
seitigen Erhalt des Wissenschafts- und Gesellschaftssystems beigetragen
(vgl. Luhmann 1992: 616ff.). Aufgrund ihrer akademischen Verwurzelung
ist es beiden Ethikern méoglich, wiederholt wissenschaftliche Zusammen-
hinge herzustellen. Der Theologe Bormann beginnt beispielsweise mit
einem geschichtlichen Riickblick auf Suizidalitit von der Antike bis in
die Gegenwart, wobei er die teils emanzipierte und teils bedingte Willens-

64

- am 17.01,2026, 16:21:43,



https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moralische Bewertung von Suizid und Suizidbeihilfe

freiheit als grofiten Einflussfaktor auf mogliche suizidale Gedanken defi-
niert (vgl. RS: 18ff.). Der Philosoph Gethmann hingegen nimmt explizit

auf philosophische Klassiker wie Kant oder Seneca Bezug (vgl. RS: 15f.)

und stellt die ,, Handlungsurheberschaft“ (RS: 16) bei Suiziden in den Mit-
telpunkt. Seine wissenschaftliche Orientierung ist im Vergleich zu Bor-
mann starker ausgeprigt, sodass er in typisch philosophischer Manier auf
Fachbegrifte wie den ,, Illegitimitdtsverdacht“ (RS: 15) oder den ,, Inkompa-
tibilismus“ (RS: 16) zu sprechen kommt. Des Weiteren iibt er Kritik hin-
sichtlich eines ,, naturalistischen Handlungsverstindnisses“ (RS: 16), wonach

Suizide eindeutig identifizierbare Ursachen aufweisen. In klarer Abgren-
zung zu den Mediziner*innen definiert er Suizide nicht als kausal erklar-
bare und priventiv verhinderbare Ereignisse, sondern betont vielmehr
die Relevanz, sie individuellen Personen zuzurechnen. Nur so konnen sie

auch normativ bewertet werden (vgl. RS: 46). Aus philosophisch-ethischer
Sicht ist die Zuschreibung einer Handlungsurheberschaft die entscheiden-
de Voraussetzung, um generell an Suizidalitit anschliefen zu konnen (vgl.
RS: 16). In diesem Zusammenhang verweist Gethmann auch auf die zu

gering ausfallenden moralischen Reflexionen der Suizidthematik, die alle

tibrigen Kommunikationen diesbeziiglich erst ermdglichen (vgl. RS: 14).
Auch wenn die ethische Disziplin keinen Anspruch auf Deutungshohei-
ten erhebt und sich regelmif3ig im ER gleichwertig neben anderen Pro-
fessionen einordnet (vgl. Barth/Nassehi/Saake 2020: 291f.), spiegelt sich in

der Aussage von Gethmann eine gewisse Dominanz. Letztlich handelt es

sich auch bei seiner Betrachtung um eine perspektivische Realitdtskonst-
ruktion und einen besonderen Zugriff auf die Suizidthematik.

Ebenso wie die medizinischen und rechtlichen Expert*innen profi-
tieren beide Professoren von ihrer universitiren Laufbahn, die es ihnen
ermoglicht, auf fachspezifische Kenntnisse zurtickzugreifen und institu-
tionell erlernte Fahigkeiten praktisch anzuwenden (vgl. Luhmann 1990:
187). Dies zeigt sich bei Gethmann, wenn er mithilfe logischer Argumen-
tationen den komplexen Sachverhalt verbotenen oder erlaubten Verhal-
tens zu vereinfachen versucht:

»Eine Handlung ist genau dann erlaubt, wenn sie nicht verboten ist.
Das heifst, es wird nach den hinreichenden moralischen Verbotsgriin-

65

- am 17.01,2026, 16:21:43,



https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und Suizidbeihilfe

den gefragt. |...] ein Argument ist umso schwiicher, je stirker die Prd-
missen sind, die man braucht, um es plausibel zu machen® (RS: 15).

Zu Beginn legt er die moralischen Bewertungsoptionen hinsichtlich des
Suizids und der Suizidbeihilfe offen: Ist der Suizid moralisch erlaubt, ist
der Zwang weiterzuleben unzuléssig. Ist der Suizid jedoch verwerflich,
bleibt der Zwang zu leben fraglich. Nur in erstem Falle ist auch die Bei-
hilfe ethisch und rechtlich zuléssig (vgl. RS: 13ff.). Ohne die Thematik
zu beurteilen, beschreibt Gethmann beide Optionen und zieht jeweilige
Schlussfolgerungen daraus. Mithilfe des Riickgriffs auf die wissenschaft-
liche Disziplin der Logik gelingt es ihm, ein klares Bezugsproblem ein-
zugrenzen und zu thematisieren: Suizide und Suizidbeihilfe kénnen aus
verschiedenen Positionen heraus interpretiert werden und in divergie-
renden Normvorstellungen miinden.

Insbesondere in modernen Gesellschaften treffen funktional differen-
zierte Sprecherpositionen in zunehmend gleichberechtigten Arenen auf-
einander (vgl. Luhmann 1992: 635f.). In diesem Kontext wachsen Mog-
lichkeitsrdaume und verkomplizieren homogene Entscheidungsfindungen.
Ein Beispiel sind die kontroversen Debatten um den Suizidkomplex, der
ungeachtet der Schwierigkeiten eine Losung verlangt. Interessant ist, dass
der Theologe Bormann es sich nicht zur Aufgabe macht, die entsprechen-
de Sach- und Entscheidungsgrundlage zu explizieren, was seine doppelte
Verortung in Religion und Wissenschaft verrit. Offensichtlich ist eine der
beiden Bewertungen fest in der Weltkonstruktion verankert, die seinen
Ausfithrungen zugrunde liegt, sodass seine Argumentation von Beginn
an einseitig ausgelegt ist. Doch abgesehen von ihren personlichen Positio-
nierungen beanspruchen beide Experten den ethischen Bereich, um ihre
Argumentationen zu rahmen, sodass die Frage im Raum steht, ob Suizi-
de und demnach auch Suizidbeihilfe zuléssig oder unzuldssig sind. Auf
unterschiedliche Weise schlief3en sie kommunikativ an die konstruierte
Doppelkodierung des Gegenstandes an und bearbeiten ihn mit eigenen
Mitteln. Wie schon bei den anderen ,,Beobachterpositionen” (Luhmann
2002: 198) stehen sie vor der Herausforderung, ihr konkretes Bezugspro-
blem der moralischen Zu- oder Unzuldssigkeit in Angrift zu nehmen.

66

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moralische Bewertung von Suizid und Suizidbeihilfe

5.4.2 Spannungsfeld der moralischen (Un-)Zul3ssigkeit
von Suizid/-beihilfe

Keiner der beiden Professoren manifestiert eine Positionierung innerhalb
des moralischen Spannungsfeldes oder entscheidet sich unmittelbar fiir
eine der beiden moglichen Bewertungen. Ob sie Suizide oder Suizidbei-
hilfe befiirworten oder ablehnen und inwiefern sie mit der kontingen-
ten Sachlage umgehen, spiegelt sich allenfalls in ihren Argumentations-
strukturen: Der Ethiker Gethmann nihert sich dem Themenkomplex,
indem er differenzierte Begriindungen der moralischen Zu- und Unzu-
lassigkeit definiert. Wie beschrieben, liegt ihm insbesondere die univer-
selle Zuschreibung der Handlungsurheberschaft am Herzen, die morali-
sche Beurteilungen erst ermdoglicht. Sie begriindet die Menschenwiirde
und steht jeder zweckrational handelnden Person zu, sodass sie beispiels-
weise auch Sterbenskranken nicht abgesprochen werden kann (vgl. RS:
16, 40f, 46). Auf der Basis seines grundlegenden Menschen- und Hand-
lungsverstandnisses strukturiert er seine weiteren Ausfithrungen und
identifiziert Legitimitits- und anschlieflend Illegitimitétsgriinde fiir ent-
sprechende Handlungen: Aus seiner Perspektive sind Suizide mafigeblich
moralisch zuléssig, da es kein (rechtliches) Verbot gibt, sich das Leben zu
nehmen. Seine logische Erklirung fundiert er mit dem Umstand iiber-
wiegend schwacher Gegenargumente fiir mogliche Verbotsgriinde (vgl.
RS: 15). Sie fallen in seinen Augen nicht ins Gewicht, sodass er nur einen
nennt, den oft beftirchteten Freiheitsverlust aufgrund eines Suizids, den
er aber verneint (vgl. RS: 16). Entsprechend seiner logischen Schlussfol-
gerung geht mit der moralischen Zuldssigkeit suizidaler Handlungen die
Unzuldssigkeit des Lebenszwangs einher, die bereits durch das Fehlen
institutionell bereitgestellter Suizidmittel unterlaufen wird (vgl. RS: 43f.).
Angesichts dessen ist Suizidbeihilfe moralisch zuldssig (vgl. RS: 25) und
sollte laut Gethmanns straflos sein:

~Wenn der Suizident klar der Handlungsurheber ist oder, wie die Juris-
ten vielleicht lieber sagen, die Tatherrschaft hat, dann ist die Beihil-
fe erst mal erlaubt, unter Umstinden sogar geboten, denn es gibt ein
allgemeines Hilfegebot“ (RS: 25).

67

- am 17.01,2026, 16:21:43,



https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und Suizidbeihilfe

Dies ist allerdings nur die eine Seite seiner doppelt strukturierten
Argumentationsfigur. Seine Uberlegungen sind ethisch begriindet und
erheben den Anspruch, den Moglichkeitsraum der moralischen Bewer-
tungen neutral offenzulegen, ohne sich unmittelbar auf eine bestimmte
Normvorstellung zu fokussieren. Aus diesem Grund findet sich in seinem
Vortrag keine Formulierung, in der er sich ausdriicklich fiir oder gegen
Suizidbeihilfe ausspricht. Das wire eine Reduktion der komplexen Sach-
lage, die sich nicht nur in den zwei Bewertungsmaoglichkeiten entfaltet,
sondern auch in deren Schlussfolgerungen und Implikationen. Um die
Kontingenz dennoch auf den Punkt zu bringen, stellt er die Kontextbe-
zogenheit von Suiziden und Suizidhilfe ins Zentrum, die je nach Situa-
tion moralisch zulédssig oder unzulidssig sein konnen. Unter gewohnli-
chen Umstidnden spricht aus seiner Sicht nichts gegen die Erlaubtheit
und Straflosigkeit, aber es gibt Ausnahmen. Erneut stiitzt er sich auf sein
Menschenverstindnis und kommt auf die individuelle Selbstbestimmung
zu sprechen. Zwar ist sie ebenso eine zentrale Bedingung der Menschen-
wiirde, sie unterliegt allerdings natiirlichen Schwankungen, weswegen sie
relational verfasst ist und situationsbezogen begrenzt sein kann (vgl. RS:
17). Demgemaf fallen Suizide nicht mehr unter die moralische Legitimi-
tit, wenn die Willensfreiheit der Betroffenen eingeschrankt ist (vgl. RS:
15), sei es durch duflere Zwinge, unbegriindete Angste oder Isolationen
(vgl. RS: 25, 42, 51): ,,Den in Liebeskummer befindlichen Werther wollen
wir gerade nicht anerkennen® (RS: 50). In diesen und in Féllen starker nor-
mativer oder sachlicher Lebensverpflichtungen, so Gethmann, greift die
relationale Pflicht weiterzuleben (vgl. RS: 17, 43). Und auch hier folgt er
seiner logischen Grundstruktur, wonach zwar offenbleibt, ob der Zwang
weiterzuleben erlaubt, jedoch die Beihilfe in allen Fallen illegitim ist. Das
bedeutet auch, dass Helfende, die mit instabilen, nicht nachvollziehba-
ren Griinden konfrontiert werden, der moralischen Unterlassungspflicht
unterliegen (vgl. RS: 47).

Als Universitétsprofessor im Bereich der Wissenschaftsethik ist Geth-
mann Experte fiir die philosophisch-ethische Ausleuchtung kontroverser
Gegenstinde. Seine Herangehensweise ist durchwegs von aufeinander auf-
bauenden logischen Gedanken geprigt, die dazu dienen, komplexe Verstri-
ckungen zu l6sen. Immer wieder schlief3t er an seine fachlichen Aussagen

68

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moralische Bewertung von Suizid und Suizidbeihilfe

an mit dem Ziel, Wissen zu generieren und das moralische Spektrum der
Suizide und Suizidbeihilfe auszuleuchten. Da seine Sitze auch fiir andere

Professionen nachvollziehbar sein miissen (vgl. Luhmann 1992: 654), expli-
ziert er zundchst sein philosophisches Handwerkszeug und wendet es in

einem zweiten Schritt praktisch auf die Suizidthematik an. Von Anfang

an kann sich das Publikum im ER auf einen ethisch orientierten Vortrag

einstellen, um Gethmanns eigenlogischer Betrachtung zu folgen und in

anschlieflenden Diskussionen kommunikativ darauf zu reagieren. Denn

nur in Reaktion auf duflere Einfliisse und deren Verarbeitung kénnen die

vertretenen Expert*innen ihre jeweiligen Funktionssysteme in Abhingig-
keit zu anderen autopoietisch erhalten (vgl. ebd.: 637f.).

Professor Bormanns Beobachtungs- und Bearbeitungsmethode hin-
gegen ist etwas anders strukturiert. Zwar sind seine Sétze ebenso philo-
sophisch verfasst, jedoch beschrinken sie sich auf eine der beiden mora-
lischen Bewertungsoptionen. Zu Beginn betont er, dass traditionelle

»konvergente suizidkritische Einstellungen® (RS: 18) in Gesellschaft, Religi-
on und Philosophie in Quantitdt und Qualitat iiberwiegen. Auch hier lasst
sich keine eindeutige personliche Positionierung finden, wobei sich sei-
ne Argumentation fast ausschliefSlich auf die Ablehnung des Suizids und
der Beihilfe bezieht. Als Theologieprofessor ist er nicht nur Teil des wis-
senschaftlichen, sondern auch des religiosen Systems, sodass sich seine
Perspektive parallel in philosophischen und religiosen Aussagen erstreckt.
Eine Verkniipfung der beiden funktionalen Bereiche ist erst mit Beginn
funktional differenzierter Gesellschaften moglich geworden. Mit der neu-
en Gesellschaftsformation und der damit einhergehenden Komplexitéts-
steigerung hat das religiose Bewusstsein um den Verlust der universellen
Deutungsmacht der Religion sowie um ihre Parallelitdt neben anderen,
gleichwertigen Systemen zugenommen. Luhmanns Interpretationen zufol-
ge wird die Ethik daher zum ,neutralen Terrain“ (Luhmann 2002: 220),
auf dem tiber erlaubte und verbotene Verhaltensweisen diskutiert wird.
Innerhalb der objektiven Gegeniiberstellung moglicher Normvorstellun-
gen und Bewertungsoptionen wird weder auf wahren wissenschaftlichen
Satzen noch auf religiosen Erkenntnissen bestanden (vgl. ebd.: 220). In
diesem Kontext erweist sich der ER als idealer Ort, um iber die Zu- oder
Unzuléssigkeit von Suiziden und Suizidbeihilfe zu debattieren und sich

69

- am 17.01,2026, 16:21:43,



https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und Suizidbeihilfe

in Abkehr von universalisierten Perspektiven vielmehr einer differenzier-
ten Offenlegung aller Entscheidungsprimissen zu widmen. Die moder-
ne Einstellung hinsichtlich des religiosen Stellenwerts zeichnet sich auch
bei Bormann ab, der in seiner Prisentation sachlich zwischen philoso-
phischen und religiosen Beweggriinden unterscheidet. In diesem Sinne
macht er auf zwei mogliche suizidkritische Positionen aufmerksam, ohne
sich selbst darin zu verorten. Ihm ist es besonders wichtig, seine theologi-
sche Beweisfithrung philosophisch zu begriinden und neben Argumen-
ten fiir die moralische Zuléssigkeit des Suizids auch gegenldufige vorzu-
stellen (vgl. RS: 20, 44). Mit diesen beginnt er seinen Vortrag:

»Ich mdochte jetzt eine kleine Tour d’horizon machen im Blick auf
eine ideengeschichtliche Aufhellung des Hintergrunds fiir unsere
Frage® (RS: 18).

Neben Argumenten im Kontext des Werts menschlichen Lebens spricht
er die moralische Pflicht an, sich als sittliches Wesen selbst zu lieben und
zu erhalten (vgl. RS: 20, 44). Er beruft sich auf ein etwas anders ausgerich-
tetes Freiheitsverstindnis als Gethmann und definiert Handlungen einer-
seits als freiwillig und damit zurechenbar und andererseits als zielgerich-
tet: ,Freiheit ist immer auch Freiheit zu etwas, hat eine positive Dimension”
(RS: 18). Somit reicht es nicht aus, Suizide zu rechtfertigen, nur weil sie
freiwillig geschehen (vgl. RS: 18). In seinen Augen widerspricht der Sui-
zidwille dem personlichen Lebenswert und fithrt zum Verlust von Selbst-
zweck und Freiheit (vgl. RS: 21). Das extrem selbstschddigende Verhalten
hat nur das Ziel der unwiederbringlichen , Selbstzerstérung“ (RS: 18), die
gegen die Menschenwiirde verstofit und dem Sterbeideal eines Reifepro-
zesses widerspricht (vgl. RS: 21f.). Fiir ihn gilt die ,, kategorische Unterlas-
sungspflicht“ (RS: 44) nach Kant, wonach Suizide per se moralisch unzu-
lassig sind. Dennoch rdumt er ein, dass angesichts dieser Bewertung
niemand zum Weiterleben gezwungen ist, selbst wenn Suizidmittel und
-beihilfe unzuginglich sind (vgl. RS: 26, 44).
Bormanns Schilderungen bilden den philosophischen Gegenpart zu
Gethmanns Ausfithrungen, sodass sich divergierende Aussagen zur Zu-
und Unzuldssigkeit von Suizidbeihilfe gegeniiberstehen. Wie bereits ange-

70

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moralische Bewertung von Suizid und Suizidbeihilfe

sprochen, geht es nicht darum, auf den jeweiligen Griinden zu bestehen,
sondern die Aufmerksamkeit auf das entsprechende Spannungsfeld zu
lenken. Sie kontrastieren in ihren Statements gewissermafen bildhaft die
divergierenden Ansichten gesellschaftlicher Interessengruppen.

Aus diesem Grund zieht Bormann in einem weiteren Schritt religiose
Beweggriinde heran, die seine philosophisch-wissenschaftliche Beweis-
fithrung untermauern. Er stiitzt sich auf das Christentum, den Islam und
das Judentum, die zwar im Zuge der Ausdifferenzierung des Religionssys-
tems mit unterschiedlichen Dogmen und Organisationsstrukturen aus-
gestattet sind (vgl. Luhmann 2002: 197), jedoch in diesem Kontext tiber-
einstimmende Vorstellungen umfassen. Alle drei hegen missbilligende
Haltungen gegeniiber Suiziden, die aus dieser Sicht dem individuellen
Lebenswert und der sozialen Verbundenheit gegeniiberstehen (vgl. RS:
22). Genau wie andere Systeme verfiigen sie iiber eine eigene Weltbeschrei-
bung in zeitlicher, sachlicher und sozialer Dimension, an die sie permanent
anschlielen (vgl. Luhmann 2002: 2001t.). Im Vergleich zu anders Mogli-
chem machen sie ihren Glaubigen das Angebot einer religiosen Weltbe-
obachtung (vgl. ebd.: 214), innerhalb derer sie religios motiviert handeln
und sprechen konnen (vgl. ebd.: 206). In diesem Zusammenhang sind
Religionsangehorige jedoch auch an die semantischen Glaubens- und
moralischen Verhaltensvorstellungen der jeweiligen Religion gebunden
(vgl. ebd.: 196t.). Sie befinden sich in einem vertraglichen Verhiltnis mit
Gott, sodass sie zur personlichen Lebensgestaltung verpflichtet und nicht
zur Uiberheblichen Selbstzerstorung berechtigt sind. In Achtung und Pfle-
ge des heiligen Lebens wird demnach ein wiirdevolles Sterben erwartet,
und angesichts des normativen Sterbeideals eines natiirlichen Todes sol-
len medizinische Moglichkeiten verniinftig genutzt und die kiinstliche
Lebensverldngerung nur begrenzt in Anspruch genommen werden (vgl.
RS: 22f.). Zuletzt betont Bormann die personlichen Moglichkeiten und
Grenzen der religiosen Sterbegestaltung, die auf die Dominanz der religi-
osen Deutungshoheit und den Wunsch nach Kontrolle iiber die Bediirf-
nisse und Glaubensausrichtung der Angehdorigen verweisen:

71

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und Suizidbeihilfe

»Das heifSt, da sind Limitationen eingebaut und es gibt einen indivi-
duellen Gestaltungsspielraum, aber das heifSt nicht, dass das gren-
zenlos sein kann“ (RS: 23).

Doch wie erwidhnt, sinkt der religiose Stellenwert in modernen Gesell-
schaften aufgrund der Parallelitit andere Systeme mit alternativen und
attraktiven Realitdtskonstruktionen. Auch die religiose Weltanschauung
ist schlieSlich nur eine Perspektive neben anderen (vgl. Luhmann 2002:
208f.). Dessen ist sich auch Bormann bewusst, weshalb er nicht auf die
Universalitdt seiner Darlegungen besteht, sondern sie als eine mogliche
Handlungs- und Denkform présentiert. Er schliefdt auf andere Art und
Weise an dasselbe Bezugsproblem wie Gethmann an und entscheidet sich
tiir die Bewertungsoption der moralischen Unzuldssigkeit von Suiziden
und Suizidbeihilfe, auf deren Basis er seine Argumentation aufbaut. Mit-
hilfe seiner expliziten Inbezugnahme auf suizidkritische Positionierungen
gelingt es ihm, auf die Kontingenz des Gegenstandes zu reagieren und sei-
ne Komplexitit zu bewiltigen. Aber welche l6sungsbasierten Schlussfol-
gerungen ergeben sich aus seiner und Gethmanns Thematisierungsform?

5.4.3 Umgang mit Suizidwiinschen und Suizidpravention

Im Verlauf gehen beide Professoren ausfiihrlich auf den zugrundliegenden
Themenkomplex ein und beschiftigten sich mit der moralischen Bewer-
tung von Suiziden und Suizidbeihilfe. Im spezifischen Kontext des ER
iibernehmen sie eine besondere Rolle, da sie als Ethikexperten auftreten
und den Gegenstand neben medizinischen und rechtlichen Aspekten mit
philosophischen Uberlegungen erhellen. Dennoch verfiigen beide iiber
individuelle und perspektivische Beschreibungs- und Bearbeitungsmittel,
sodass sie im Vergleich zu den anderen Referent*innen keinen hoheren
Stellenwert besetzen. Ihre Implikationen oder Forderungen hinsichtlich
des Umgangs mit Suizidwiinschen ergeben sich aus ihren eigenen Bezugs-
punkten und Problemkonstruktionen. Gethmann beginnt mit einer detail-
lierten logischen Beschreibung der zwei moglichen Bewertungsoptionen
und kommt zu dem Schluss, dass Suizidwiinsche hinsichtlich differen-
zierter Hintergriinde kontextspezifisch zu beurteilen sind (vgl. RS: 53).

72

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moralische Bewertung von Suizid und Suizidbeihilfe

Seine Aussagen sind von einem freiheitlichen Menschenrechtsverstand-
nis gepragt, das vor allem in den anschlieffenden Diskussionen von einer
die Zuléssigkeit von Suizid eher beftirwortenden Haltung zeugt. Suizide

konnen in seinen Augen auch Ausdruck der natiirlichen Selbstliebe sein
und sich im Rahmen méglicher menschlicher Wiinsche ergeben. Jeman-
den zum Weiterleben zu zwingen, hilt er fiir dufSerst kritisch (vgl. RS: 25).
Somit appelliert er an die medizinische Hilfsbereitschaft und erinnert dar-
an, dass der drztliche Aufgabenbereich Suizidbeihilfe nicht zwingend aus-
schliefdt (vgl. RS: 14f.). Zudem schwicht er die Angst vor normalisierten

Suiziden ab, die kein Sterbeideal darstellen. Sich das Leben zu nehmen
ist eine freie Entscheidung, weswegen er vor der hdufig verdeckten, reli-
gios oder sozial begriindeten Illegitimitdt von Suiziden warnt (vgl. RS:
15f). Zwar ist das Individuum Teil der Gesellschaft, aber eben nicht nur:

»Der Suizidwille des Einzelnen hat zundchst Anspruch auf Respekt,
und wenn er stabil ist und die Griinde, die er darlegt, nachvollzieh-
bar, wenn auch nicht verallgemeinerbar sind, dann miissen wir einen
solchen Wunsch akzeptieren und diirfen nicht sofort pathologisieren®
(RS:17; vgl.: 47, 49).

Im selben Atemzug lenkt er die Aufmerksamkeit auf die teils selektive medi-
zinische Sicht, die moglicherweise tibersieht, dass nicht nur und nicht alle
Sterbenskranke suizidwillig sind und nicht alle Suizidwilligen psychisch
erkrankt sind oder sich in Behandlung befinden (vgl. RS: 14). Erneut zeigen
sich seine Bemiihungen, das Themenfeld auszudifferenzieren und moglichst
viele Kombinationsmdglichkeit unterschiedlicher Lebenslagen offenzule-
gen. Damit kommt er unter anderem seiner Aufgabe nach, die Diskussions-
grundlagen auszuweiten, um der komplexen Sachlage gerecht zu werden.
Im Einklang damit fordert auch Bormann eine differenzierte Beurtei-
lung von Suiziden. Obwohl seine Argumentationsstruktur von Beginn an
suizidkritisch orientiert ist, bleibt er sich der begrenzten Anwendbarkeit
traditioneller Sitze bewusst. Dass er ebenso auf die Kontextabhingigkeit
von Suizidwiinschen und -motiven zu sprechen kommt (vgl. RS: 18, 23f,,
54), begriindet sich in seiner doppelt orientierten Positionierung in Phi-
losophie und Theologie — oder anders gesagt im wissenschaftlichen und

73

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und Suizidbeihilfe

im religiosen System. Mit der ausfithrlichen Thematisierung von Griin-
den, die gegen die moralische Zuldssigkeit von Suiziden und Suizidbei-
hilfe sprechen, verfolgt er nicht den Zweck, alle Handlungen in suizidalen

Zusammenhingen zu verbieten. Vielmehr startet er den Versuch, die Plu-
ralitit der Normvorstellungen zu reprasentieren und aufzuzeigen, dass

nicht alle gesellschaftlichen Interessengruppen demselben freiheitlichen

und autonomen Menschenverstidndnis folgen:

»Angesichts der Verschiedenheit der erwihnten Konstellationen, die wir
im Blick auf eine mdgliche Clusterung von suizidalen Phinomenen
beriicksichtigen miissen, miissen wir auch die Passung der durch die
Tradition bereitgestellten Argumente fiir jedes Cluster kritisch reflek-
tieren. Da ergeben sich unterschiedliche Konfigurationen (RS: 23).

Aus diesem Grund ist es in seinen Augen notwendig, die Suizidthematik
umfassend theoretisch und interdisziplinér zu reflektieren (vgl. RS: 18).
Dies ist ein Ausweg, um sich dem Bezugsproblem der Zuldssigkeit oder
Unzulissigkeit von Suizidwiinschen zu stellen. Wie von beiden Ethikern
dargelegt, gibt es Griinde, die Suizidwiinsche befiirworten oder ablehnen,
sodass weder die einen noch die anderen eine hohere Relevanz beanspru-
chen kénnen. Es kommt schliefllich jeweils auf den individuellen Lebens-
und Handlungskontext der Betroffenen an.

In einem ersten Schritt 16st Bormann die kontingente Sachlage, indem
er fiir die situations- und personenspezifische moralische Beurteilung von
Suizidwiinschen pliddiert. Um einen geeigneten Umgang mit den indi-
viduellen Anliegen zu finden, kommt es ihm, dhnlich wie den Medizi-
ner*innen, auf eine detaillierte Bestimmung von Suizidalitét an (vgl. RS:
22). Sein Augenmerk liegt allerdings nicht auf medizinisch-psychologi-
schen, sondern primér auf moralischen Bewertungskriterien:

~Was da iiberhaupt ein Grund ist, muss strikte wissenschaftsphiloso-
phische Kriterien erfiillen. Das ergibt sich jedenfalls nicht aus Nei-
gungen, subjektiven Stimmungen, aus keinem Geseier usw. Das sind
alles wolkige Kategorien, die wiirde ich handlungstheoretisch und
normativ-ethisch nicht anerkennen (RS: 26).

74

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Moralische Bewertung von Suizid und Suizidbeihilfe

Seine fachliche Expertise konzentriert sich vornehmlich auf ethische
Uberlegungen und Reflexionen, die den Suizidkomplex genau wie andere
Funktionsvertreter*innen aus einer moglichen Perspektive heraus beob-
achten. Neben seiner philosophisch-ethischen Herangehensweise bear-
beitet er das zugrundeliegende Bezugsproblem in einem zweiten Schritt
auch mit theologischen und religits begriindeten Mitteln. Im Gegensatz
zu Gethmann lasst sein Vortrag auf eine suizidkritische Haltung schlie-
Ben, sodass ihm praventive Mafinahmen am Herzen liegen. Um indivi-
duelle und relationale Faktoren auszugleichen, die beide einen Einfluss
auf Suizidwiinsche haben, fordert er, den Lebenswillen der Betroffenen
zu motivieren, wobei nicht nur der Lebenswert betont, sondern auch all-
gemein nachvollziehbare Griinde fiir die Lebensbindung dargelegt wer-
den sollen (vgl. RS: 25f.): ,,Es miissen positive Erlebnisrdume von sittlicher
Subjektivitit geschaffen werden, damit der Betreffende Lust am Leben wie-
dergewinnen kann [...]“ (RS: 27). In einem letzten Versuch 16st er schlief3-
lich das Problem der fehlenden universellen moralischen Bewertung von
Suiziden, indem er seinen Fokus auf das menschliche Leben legt. Im Sin-
ne seines lebensbejahenden Anspruchs lassen sich demnach viel unmit-
telbarer allgemeine Griinde fiir den menschlichen Lebenswert finden.
Restimierend lésst sich sagen, dass die beiden Ethiker im Vergleich
zu den Jurist*innen und Mediziner*innen keinen Einfliissen bestimmter
Berufspraktiken unterliegen, sondern wesentlich stirker an das Wissen-
schafts- und Religionssystem gebunden sind. Mithilfe akademisch erlern-
ter Fahigkeiten beobachten sie den Gegenstand mit differenziertem Blick
und stellen die moralische Bewertung von Suiziden in den Mittelpunkt
ihrer Vortrége. In ihren Augen bilden ethische Reflexionen die Grundla-
ge, um sich tiber den differenzierten Sachverhalt austauschen zu konnen.
Sie legen nicht nur eine Reihe moglicher Legitimitéts- und Illegitimitéts-
griinde offen, sondern explizieren ebenso deren logische Folgen. Indem
sie darauf bestehen, Suizidwiinsche kontextspezifisch zu evaluieren, ent-
falten sie das paradoxe Spannungsfeld der doppelten Bewertungsopti-
onen und losen ihr eigens konstruiertes Bezugsproblem. Aus ethischer
Perspektive muss weder die moralische Zuldssigkeit noch die Unzulis-
sigkeit von Suiziden und in logischer Folge von Suizidbeihilfe universell
begriindet werden. Anhand dieser Grundlage ist es beiden moglich, eine

75

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Perspektiven im Ethikrat auf Suizid und Suizidbeihilfe

Bewertung zu bevorzugen und sogar als Wissenschaftler normative Sitze
zu produzieren, ohne an Expertise oder Autoritit zu verlieren.

76

- am 17.01,2026, 16:21:43,


https://doi.org/10.5771/9783828851757-31
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	5.1 Charakterisierung und Funktion des Deutschen Ethikrats
	5.2 Rechtliche Einordnung und Regelung von Suizidbeihilfe
	5.2.1 Juristische Berufspraxis und Kommunikation
	5.2.2 Erläuterung und kritische Beurteilung des Bundesverfassungsgerichts
	5.2.3 Vorschläge für rechtliche Anpassungen und Gesetzesentwurf

	5.3 Medizinisch-wissenschaftliche Herangehensweise an Suizidalität
	5.3.1 Medizinische Profession sowie Forschungspraxis und -bezüge
	5.3.2 Differenzierte Beschreibung von Suizidalität
	5.3.3 Medizinische Reaktionen und Interventionen

	5.4 Moralische Bewertung von Suizid und Suizidbeihilfe
	5.4.1 Ethisch-philosophische und theologische Bezüge und Argumentation
	5.4.2 Spannungsfeld der moralischen (Un-)Zulässigkeit von Suizid/-beihilfe
	5.4.3 Umgang mit Suizidwünschen und Suizidprävention


