
II. Theorie und Methode

Nach diesenGegenstandsbestimmungen und erstenmethodischen Ableitungen fällt die

Wahl mit der Morphologischen Psychologie auf ein Untersuchungskonzept, das seine

Untersuchungsgegenstände als in einer Entwicklung begriffen versteht. Ihre besonde-

re Eignung zur Exploration von Kunstwerken (im engeren Sinne von Bildern) lässt sich

von drei Seiten her umreißen: Sie geht von einer Selbstbehandlung des Seelischen aus,

die ihrerseits kunstvoll ist. Das Kunstwerk wird als eine Formenbildung verstanden, in

der sich diese Selbstbehandlungszüge überspitzt zum Ausdruck bringen und ein Auf-

sich-selbst-Schauen ermöglichen. Ihre Methode entspricht der kunstvollen Selbstbe-

handlung des Seelischen und folgt kunstanalogen Prinzipien. Aufgrund dieser beson-

deren ›Passung‹ zählen Bildwirkungsanalysen zu einem eigenständigen Forschungsfeld

der Morphologischen Psychologie.1

Vor einer Explikation der drei Seiten ihres kunstanalogen Vorgehens, wird die Mor-

phologische Psychologie zunächst vor dem Hintergrund ihrer geisteswissenschaftli-

chen Tradition vorgestellt. Die Theorie (1) umfasst die Beschreibung der philosophi-

schen Fundamente, sowie der Einflüsse verschiedener psychologischer Schulen. Auf

eine ausführliche Darlegung der Geschichte der Morphologischen Psychologie wird

verzichtet, da sie den Rahmen der Untersuchung sprengen würde.2 In einem zwei-

ten Kapitel wird die Spezifität der Morphologischen Kunstpsychologie, Gegenstand,

Theorie- und Methode-übergreifend erläutert (2). Die Vorstellung des methodischen

Programms (3) und der Untersuchungsaufbau der Bildwirkungsanalyse der Narziss-

Darstellung schließt hieran an.

1 Zwingmann, Björn: Begegnung mit dem Ungeheuren. Selbsterfahrungsprozesse mit Goyas Schwarzen

Bildern, Bd. 7, Berlin: HPB University Press 2019 (Schriften zur Morphologischen Psychologie); vgl.

Fitzek, Herbert: »Von der Figur zur Figuration«.

2 Die Geschichte der (Psychologischen) Morphologie ist ausführlich durch Fitzek erforscht, vgl.

Fitzek, Herbert: Der Fall Morphologie. Biographie einer Wissenschaft, Bd. 4, Bonn: Bouvier 1994

(Schriften zur Morphologischen Psychologie); vgl. Fitzek, Herbert: Inhalt und Form von Ausdrucks-

bildungen als Zugangswege zur seelischen Wirklichkeit, Lengerich: Pabst Science Publishers 2008,

S. 259-303.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006 - am 14.02.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Ein Bild und sein Doppelgänger

1. Grundlagen der Morphologischen Psychologie

Die Morphologische Psychologie zählt zur Schule der Gestaltpsychologie. Sie sucht Er-

leben und Verhalten von anschaulichen Gestalten her zu verstehen, die charakteristi-

sche Sinneinheiten ausbilden und sich doch stetig weiterentwickeln. Danach stecken in

jeder Formenbildung bereits ein Überschreiten und Wandeln in anderes. Die psycholo-

gische Morphologie überträgt die als Naturwissenschaft konzipierte Morphologie von

Johann Wolfgang von Goethe auf seelisches Geschehen. Neben der frühen Gestalttheo-

rie von Goethe, der Übertragung des Gestaltgedankens auf seelisches Geschehen durch

Ehrenfels bildet auch die Phänomenologie, die in enger Verwandtschaft mit dem Ge-

staltgedanken steht, eine theoretische Grundlage der Morphologischen Psychologie.3

Sie ist als phänomenologisch zu bezeichnen, da sie Erleben und Verhalten als einen

Zusammenhang begreift, der keine scharfe Trennlinie zwischen einem Innen und ei-

nemAußen erlaubt. Erleben und Verhalten vollziehen sich vielmehr untrennbar imUm-

gangmit Dingen.Wie die Phänomenologie so nähert sich auch die PsychologischeMor-

phologie beschreibend ihrem Gegenstand. Sie gründet darüber hinaus auf einer kon-

struktivistischen Wirklichkeitsauffassung. In ihrem Konzept der Gegenstandsbildung

stellt sie seelisches Geschehen jeweils als ‘hergestellt´ heraus. Die Forscherperspekti-

ve nutzt sie explizit zur Exploration des Gegenstandes und hebt sich damit von der

Experimental-Psychologie ab, die eine solche Beteiligung oder Einflussnahme grund-

sätzlich als Störvariable erachtet. Methodisch folgt sie einem kreisförmig hermeneuti-

schen Vorgehen und trennt von daher nicht strikt zwischen Datenerhebung und Daten-

auswertung. Sie ist zudem tiefenpsychologisch fundiert und entlehnt viele ihrer empi-

rischen Explorations-Verfahren der Psychoanalyse.

1.1 Methodische Paradigmen der Morphologie

Die psychologische Morphologie stützt sich in ihrer Theoriebildung auf die Morpho-

logie von Johann Wolfgang von Goethe, der als ihr Begründer gilt. Wenngleich seine

morphologische Naturforschung – er befasste sich mit Pflanzen, dem Knochenbau von

Tieren, sowiemit den Phänomenen Licht und Farbe – nicht die gleiche Aufmerksamkeit

wie sein literarisches Werk erhalten hat, so zeigt sich doch ein Fortleben des morpho-

logischen Gedankens im Bereich der Geisteswissenschaft. Hierzu zählt die psycholo-

gische Philosophie von Friedrich Nietzsche, von ihm als Morphologie (des Willens zur

Macht)4 betitelt, gleichermaßen wie die Schule der Morphologischen Psychologie, ge-

gründet von Wilhelm Salber.

 

 

 

3 Diese Nähe wird besonders in der Schrift von Merleau-Ponty zu Fragen der (Sinnes-)Wahrneh-

mung offenbar, vgl. Merleau-Ponty, Maurice: Das Primat der Wahrnehmung, übers. von. Schrö-

der, Jürgen, Deutsche Erstausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003.

4 Vgl. Würzbach, Friedrich: Das Vermächtnis Friedrich Nietzsches, Anton Pustet 1945, S. XV.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006 - am 14.02.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 99

1.1.1 Anschauung und Mitbewegung (Goethe)

Goethe entdeckt als Naturforscher ein Entwicklungsprinzip an konkreten, in der Na-

tur beobachtbaren Gegenständen (Pflanzen,Wirbeln, Farben). Diese Gestalt-Wandlung

setzt nach Goethe eine grundsätzliche Einheit von Gestalt voraus. Diese Prinzipien,

Wandlung und Einheit, finden sich auch in der etymologischen Herkunft des Begriffs

Morphologie. Der Terminus vereint zwei Begriffe: griechisch: morphē ́(μορφή) für ›Form,

äußerlicher Gestalt, Ansehen‹ und griechisch: -lógos () für ›Sinn, geistiges Vermögen,

Definition, Logik‹. Auf eine Formel gebracht beschreibt Morphologie also anschauli-

che Formen, die eine Sinneinheit bilden. Der Wortstamm ›morph‹ steht zudem für

Unteilbares – so in dem von der Linguistik geprägten Begriff ›Morphem‹ als kleinster

sprachlicher Einheit. Der Wandlungsaspekt dieser anschaulichen Gestalt tritt u.a. im

Verb ›Morphen‹ hervor. Wir verstehen darunter, dass sich etwas gestaltlich transfor-

miert und sich doch darin gleichbleibt. Dieses Wandlungsprinzip der Gegenstände als

Gestalteinheiten erfordert nach Goethe ein diesen Eigenschaften angemessenesmetho-

disches Vorgehen. So würde das Einheitsprinzip zwangsläufig verborgen bleiben, wenn

die Untersuchungsgegenstände nicht erst beobachtet, sondern sogleich in ihre Einzel-

teile zerlegt würden. Die stetigeWandlung wiederum erfordert vonseiten des Forschers

eine ebenso ausgeprägte Beweglichkeit wie der Gegenstand der Untersuchung. Aus die-

ser Sicht sind Begriffe aus der Erfahrung mit dem Gegenstand erst herauszubilden. Sie

sind in einer Wandlungswirklichkeit in ihrer Funktion als vorübergehend festigende

Elemente bewusst zu machen.

»Wollen wir also eineMorphologie einleiten, so dürfen wir nicht von Gestalt sprechen,

sondern wenn wir das Wort brauchen, uns allenfalls dabei nur die Idee, den Begriff

oder ein in der Erfahrung für den Augenblick Festgehaltenes denken. Das Gebildete

wird sogleich wieder umgebildet, und wir haben uns, wenn wir einigermaßen zum

lebendigen Anschaun der Natur gelangen wollen, selbst so beweglich und bildsam zu

halten, nach dem Beispiele, mit dem sie uns vorgeht.«5

Diese Anleitung zumForschen rückt einenwichtigenmethodischen Aspekt in den Blick:

Die Methoden müssen ihren Gegenständen angemessen sein. Wenn sich also die Ge-

genstände in einer stetigen Entwicklung befinden, so muss auch die Exploration ent-

sprechend beweglich diesen Prinzipien folgen.

Die Morphologie von Goethe ist phänomenologisch. Denn »Anschauung« wird zum

zentralen Medium der Exploration von Wirklichkeit. Goethes »anschauliches Denken«

ergänzt das Vorgehen, den Untersuchungsgegenstand ›ganz‹ bzw. unzerteilt zu lassen.

Sie erfordert kein Dahinter- oder ein Hineinblicken in die Gebilde. Goethes berühmter

Satz, »Nichts ist innen, nichts ist außen, denn was innen ist, ist außen« setzt Vertrau-

en darein, was sich unmittelbar und ohne Eingriffe als Erscheinungsform (Phänomen)

beobachten lässt. Mit anderen Worten: im jeweiligen ›Außen‹ bildet sich ein ›Inneres‹

ab; es bedarf dieses Außen, um etwas zu werden. Und auch die sogenannte »Innen-

schau« oder Vorstellung ist nach Goethe untrennbar auf ein ›Außen‹ bezogen. Dass

Ineinanderwirken erübrigt schließlich die künstliche Trennung. Diese Auffassung bil-

det eine zentrale Grundlage der psychologischen Morphologie. Sie beschreibt seelische

5 Goethe zit.n. Fitzek, Herbert: Der Fall Morphologie. Biographie einer Wissenschaft, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006 - am 14.02.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Ein Bild und sein Doppelgänger

Wirklichkeit von sinnschaffenden Erlebensgestalten her, die nicht als bloße Innenschau

zu verstehen, sondern jeweils auf die Welt in ihrer phänomenalen Fülle bezogen sind.

Das Erleben vergegenständlicht sich in einem Umgang, einem Tun und wird darin

entsprechend anschaulich. Sinneinheit, Anschaulichkeit und der Entwicklungsaspekt

seelischen Geschehens bilden entsprechende Beschreibungskriterien. Die von Goethe

beschriebene Aufhebung der Trennung birgt wichtige Implikationen in der Frage der

Position des Forschers zu seinem Forschungsgegenstand. So gründet die Methode der

Mitbewegung bis hin zum idealen »Identisch-Werden« auf diesem Gedanken. Sie er-

hebt die Aufhebung eines Innen von einem Außen zum Prinzip von Forschung, an der

sie sich messen lässt: Wie stark ist die Mitbewegung als eine Annäherung an den Ge-

genstand gelungen?

Fitzek arbeitet in einer Analyse des morphologischen Denkens Goethes die jewei-

ligen gegenstandsspezifischen Methoden heraus, die sich im Übergang zwischen dem

befinden, wie sich der Gegenstand zeigt und welche »Bewegungen« der Forscher voll-

zieht, um ihmzu folgen (Mitbewegung).Dieses Vorgehen habeGoethe, so Fitzek, jedoch

zu stark als ausschließlich in den Gegenständen begründet angesehen. In der Forde-

rung den Gegenständen zu folgen – so als liege ›alles‹ in ihnen begründet – sei ihm

verdeckt geblieben, dass der Forscher selbst eine Art Gegenstandsbildung betreibt, die

aus einem spezifischen Interesse oder einer spezifischen Perspektive heraus eben nicht

nur ›den‹ Gegenstand zeigt, sondern ihn in spezifischer Weise hervorbringt.

»Denn mit der Auffassung der letztlich erreichbaren Einheit von Sache und Rekon-

struktion erschließt sich zum einen das Können dermorphologischen Rekonstruktion,

die sich ihrem Gegenstande gleichsam bis zur Unkenntlichkeit – methodischer Ope-

rationen – anverwandelt, zum anderen aber erschließt sich darin die Gefährdung der

morphologischenRekonstruktion, die der quasi vorgegebenenNatur der Sache schein-

bar nur rezeptiv zu folgen imstande ist.«6

Die Psychologische Morphologie folgt in ihrer Gegenstandstreue einerseits der Metho-

de der Mitbewegung, wie es dem morphologischen Verständnis Goethes entspricht.

Andererseits vertritt sie eine konstruktivistische Sicht im Hinblick auf ihre eigene wis-

senschaftliche Tätigkeit: Danach sind Gegenstände nie ›als solche‹ zu haben bzw. ›als

solche‹ der Natur zu entnehmen. Sie hat also ihre eigene Gegenstandsbildung, will sie

wissenschaftlichen Anspruch haben, zu beschreiben und dokumentieren. Ihr Entwurf

muss dem Gegenstand angemessen und in sich stimmig sein. Und gleichzeitig arbeitet

sie gestalterisch an ihrer Formenbildung, die sich als eine Rekonstruktion des Anschau-

lichen versteht und zugleich die Aktivität des Forschenden miteinbezieht. Sie steht da-

mit im Spannungsfeld einer phänomenologischen und konstruktivistischen Wirklich-

keitsauffassung.

 

 

 

6 Ebd., S. 43-44.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006 - am 14.02.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 101

1.1.2 Konstruktion und Drehbarkeit (Nietzsche)

Als Vordenker dieser zweiten philosophischen Einflusslinie, dem Konstruktivismus7,

ist Friedrich Nietzsche zu nennen. Seine Philosophie, die er selbst mal als Psychologie,

mal explizit als Morphologie bezeichnet, steht einerseits in der Tradition des morpho-

logischen Entwicklungsgedankens, befreit sich jedoch von der Vorstellung, dass wie

auch immer geartete Seins-Einheiten (ob Idee, Seele, Wesenheit, Göttliches, Natur)

diese Entwicklung bewegen würden.8 Hierzu zählt auch ›das Subjekt‹, das in philoso-

phischer Tradition nach seiner Konstitution und Erkenntnisfähigkeit befragt wird. Die

Diskussion um ›Subjektivität‹ oder ›Objektivität‹ von Forschung sieht Nietzsche glei-

chermaßen in einem Denken begründet, das zu letzten Wahrheiten kommen will. Er

entlarvt das Sprechen vom ›Subjekt‹ als ein Dahinterstecken von etwas, das tatsächlich

keinen festen Ort besitzt bzw. nicht fest umrissen ist. Diese Kritik zielt sowohl auf das

erkenntnisfähige Cogito (Descartes), als auch auf die Vorstellung des nicht erkenntnis-

fähigen Subjekts, das seiner eigenen ›Subjektivität‹ verhaftet bleibe. Das Subjektive und

Objektive sind demnach gleichermaßen nach Nietzsche unbrauchbare Kategorien. Und

auch das Erleben, das gemeinhin als ›subjektiv‹ angesehen wird, ist nach Nietzsche mit

diesem Begriff nicht adäquat beschrieben.

Die Psychologische Morphologie teilt diesen Gedanken und betont in der Explora-

tion des Erlebens seinen apersonalen Charakter. Sie macht dies in Form von Beschrei-

bungen anschaulich, die interviewübergreifend eine überindividuelle Erlebensgestalt

zum Vorschein bringt (s.o.). Wie Nietzsche, der sich vehement gegen den Positivismus

und dessen Objektivitätsanspruch wendet, wird Wirklichkeit in der morphologischen

Psychologie jeweils als hergestellt betrachtet. Sie widerspricht dem Wirklichkeitsver-

ständnis des Positivismus, wonach sich Fakten als objektive Daten vom Prozess des

Forschens abheben ließen.

»Gegen den Positivismus, welcher bei den Phänomenen stehenbleibt, ›es gibt nur Tat-

sachen‹, würde ich sagen: nein, gerade Tatsachen gibt es nicht, nur Interpretationen.

Wir können kein Faktum ›an sich‹ feststellen; vielmehr ist es ein Unsinn, so etwas zu

wollen. ›Es ist alles subjektiv‹, sagt ihr: aber schon das ist Auslegung. Das ›Subjekt‹

ist nichts Gegebenes, sondern etwas Hinzu-Gedichtetes, Dahinter-Gestecktes. – Ist es

zuletzt nötig, den Interpreten noch hinter die Interpretation zu setzen? Schon das ist

Dichtung, Hypothese.«910

7 Insbesondere der radikale Konstruktivismus nach Glasersfeld.

8 Hierin unterscheidet sich seine Philosophie von der Tradition.

9 Nietzsche, Friedrich: Umwertung aller Werte (1886), 2. Aufl., München: Deutscher Taschenbuch

Verlag 1977, S. 281.

10 Diese Aussage Nietzsches scheint der Phänomentreue, wie wir sie in der Morphologie Goethes

kennen, zu widersprechen. Tatsächlich aber unterscheidet sich eine Phänomenologie, die ›zu den

Dingen selbst‹ gelangen will (Husserl) diametral vom Positivismus. Denn Phänomenologie ver-

steht sich als Beschreibungslehre, die die Dinge – wie Goethe – mitbewegend exploriert und nicht

vom Menschen abspaltet. Anders als im Positivismus unterscheidet sie kein Innen von einem Au-

ßen – Unterscheidungskriterien, die als synonym zur klassischen Unterscheidung des Subjektiven

vom Objektiven gelten.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006 - am 14.02.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Ein Bild und sein Doppelgänger

Die Antipathie Nietzsches gegenüber festgewordenen Kategorien – er argwöhnt an ih-

nen jeweils Unfreiheit und gedankliche Starre – begründet eine Morphologie, die ihren

Spaß (fröhliche Wissenschaft) daran hat, alle gedanklichen Haltepunkte immer noch

ein Stückchen weiter zu drehen. Diese Drehbewegungen bilden zugleich keine wissen-

schaftlichen Artefakte, sondern stehen bei Nietzsche in Analogie zu den beobachteten

und scharf analysierten seelischen Tendenzen. Die Psychologische Morphologie sys-

tematisiert diese Drehungen und stellt als Gestaltpsychologie – in Anlehnung an Goe-

the – nicht nur die Bewegung und stetige Wandlung, sondern auch die figurativen, ge-

staltbildenden Elemente seelischen Geschehens heraus.11

Das Entwicklungsprinzip von Gestalt, sowie die gegenstandsspezifischen metho-

dischen Ableitungen, zu denen Goethe gelangt, wenn er den Entwicklungsprinzipien

auf die Spur kommen will, die Morphologie Nietzsches, die allen vorgefertigten Ein-

heiten (wie Sein, Ich, Idee) misstraut und an ihnen Idealisierung bemängelt, bewegt

sich auf eine Psychologische Morphologie zu, die – trotz aller Beweglichkeit – den An-

spruch hat, zu einer Formenbildung zu gelangen und diese Formenbildung sowohl als

vorgefunden, wie auch als gemacht anerkennt. Fitzek arbeitet heraus, wie die Mor-

phologie Goethes und Nietzsches in einem Ergänzungsverhältnis zueinanderstehen12.

Aus methodischer Sicht handelt es sich um einen Spagat zwischen der Forderung einer

gegenstandstreuen Mitbewegung und einem konstruktivistisch-analytischen Vorgehen

im Sinne einer Gegenstandsbildung.

Wenn Salber hinsichtlich der notwendigen Konstruktion eines Gegenstandes von

der »Fiktion einer Gegenstandsbildung«13 spricht, meint dies kein Eingeständnis ge-

genüber demWahrheitsanspruch wissenschaftlicher Forschung. Vielmehr kommt dar-

in das konstruktivistischeWissenschaftsverständnis zumTragen,wonach das Beobach-

ten, Beschreiben und Miteinbeziehen der eigenen wissenschaftlichen Tätigkeit, sowie

die Explikation der Forschungsrichtung eine besondere wissenschaftliche Güte hervor-

bringen. In diesem Sinne bilden »Gegenstandsgewinnung« und »Problemrealisierung«

zwei Seiten einer Gegenstandsbildung, welche neben sechs weiteren Kriterien nach Fit-

zek als Methodenstandards für qualitative Forschung gelten können. Letztlich oszillie-

ren alle Standards grundsätzlich zwischen der Objekt- und Konstruktebene; die Güte

qualitativer Forschung geht aus dem stimmigen Bezug dieser Ebenen zueinander her-

vor.14 Im methodischen Programm des Versionengangs vereinen sich beide Ansprüche

an morphologische Forschung, das weiter unten ausgeführt wird.

11 Vgl. Salber, Wilhelm: »Friedrich Wilhelm Nietzsches Morphologie«, in: Zwischenschritte 1/1995, S. 4-

23, hier S. 19.

12 Vgl. Fitzek, Herbert: Der Fall Morphologie. Biographie einer Wissenschaft, S. 118-119.

13 Salber, Wilhelm: Der psychische Gegenstand, 4. Aufl., Bonn: Bouvier 1975, S. 8.

14 Die insgesamt acht Methodenstandards qualitativer Forschung nach Fitzek sind ausführlich dar-

gelegt In vgl. Fitzek, Herbert: Inhalt und Form vonAusdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen

Wirklichkeit, S. 309-366.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006 - am 14.02.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 103

1.2 Theoretische Fundamente und Leitsätze der Morphologischen Psychologie

1.2.1 Das Primat der Ganzheit (Ehrenfels): 

Morphologie als Ganzheitspsychologie

Die Gestalttheorie von Christian von Ehrenfels, circa 100 Jahre nach Goethes morpho-

logischer Schrift veröffentlicht, kann als eine erste theoretische Systematisierung und

Übertragung des Gestaltbegriffs Goethes auf seelisches Geschehen gelten.Wie nunwei-

ter ausgeführt wird, rücken in der Methoden-Frage eines adäquaten Herangehens an

den Gegenstand die Frage seiner Teilbarkeit in den Fokus gestalttheoretischer Über-

legungen. Goethe hatte sie bereits damit beantwortet, dass die Gegenstände ungeteilt

bleiben müssten, um an ihnen die Entwicklungsprinzipien beobachten zu können.15

Indem er methodisch fordert, vom Ganzen der Erscheinung auszugehen, greift Goe-

the der sich zumEnde des 19. Jahrhunderts etablierenden Gestalttheorie vor. Danach ist

ein Ganzes nicht von seinen Einzelteilen her zu verstehen, sondern umgekehrt die Teile

vom Ganzen her.16 Der berühmte Satz des Gestalttheoretikers Christian von Ehrenfels,

»Das Ganze ist mehr und anders als die Summe seiner Teile«, beschreibt, dass sich

von den Einzelteilen nicht auf ein Ganzes schließen lässt, sondern dass die Teile erst

ihren Sinn in Bezug auf ein Ganzes erhalten. Dieses Gestaltkriterium der »Übersum-

mativität«17 wird anschaulich in einem Gedankenexperiment von von Ehrenfels, nach

dem eine Melodie zwar aus Einzeltönen ›gebaut‹ ist, aber eine von ihnen unabhängige,

übergreifende Qualität aufweist.18 Darüber begründet er, warum wir uns an eine Me-

lodie erinnern können und sie bereits beim Anspielen erkennen und auch gedanklich

zu transformieren vermögen.19

VomGanzen auszugehen – diesmeint im übertragenen Sinn Kontexte, Zusammen-

hänge in den Blick nehmen – wird zu einemWissenschaftsparadigma qualitativer For-

15 Die Frage von Einheit und Teilung bildet den Kern der Auseinandersetzung Goethes mit seinen

Kollegen aus der Zoologie und Botanik. Im Gegensatz zum Zeitgeist, einer durch Sammlung und

Kollektivierung enzyklopädischenWissens geprägten Zeit und einer Forschungspraxis, die im Be-

reich der Naturforschung darin bestand, Pflanzen in ihre Einzelteile zu zerlegen, setzt Goethe dar-

auf, seineUntersuchungsgegenstände ›ganz‹ zu lassen. So betrachtet er die Pflanze nicht als etwas

Zusammengesetztes, sondern als Gebilde, das einer Eigenlogik (Morphologie) folgt und sich in ei-

ner stetigen Entwicklung befindet.

16 Die unaufhörliche Drehbarkeit von Gestalt, die bei Nietzsche zu keinem Ende führt und zu kei-

ner Entität gerinnt, bildet zum Primat der Ganzheit, das der Gestalttheoretiker Ehrenfels vertritt,

einen scheinbaren Widerspruch. Teilbarkeit und Wandelbarkeit sind jedoch unterschiedliche As-

pekte von Gestalt. Morphologie in ihrer etymologischen Herkunft macht auf die Wandelbarkeit

einer Einheit aufmerksam, die trotz ihrer Entwicklungsstruktur mit sich identisch bleibt.

17 Vgl. Fitzek, Herbert und Salber, Wilhelm: Gestaltpsychologie. Geschichte und Praxis, Darmstadt:

Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1996, S. 18.

18 Vgl. Christian von Ehrenfels: »Über Gestaltqualitäten (1890)«, in: Vierteljahresschrift für wissen-

schaftliche Philosophie, Jahrgang 13 (Leipzig), S. 249-292, hier S. 252.

19 Vgl. ebd., S. 259. »Man müsste einen eigens hierauf konstruierten psychischen Mechanismus an-

nehmen, welcher vollkommen überflüssig erscheint, sobald man einsieht, daß, wer sich an eine

Melodie erinnert, etwas ganz anderes reproduziert, als einen Komplex von Einzelvorstellungen:

nämlich eine Tongestalt, an welche sich unter Umständen die absolute Tonhöhe in welcher sie

zuerst vernommen wurde, assoziieren lässt, aber nicht muß.«, S. 259

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006 - am 14.02.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Ein Bild und sein Doppelgänger

schung überhaupt. Das Primat der Ganzheit, von Christian von Ehrenfels als gestalt-

haftes Wirklichkeitsprinzip formuliert, mündet in eine Psychologie, die vor dem Hin-

tergrund von Kontexten Einzelerscheinungen verstehen will. Dass sich die Entdeckung

der gestalthaften Eigenlogik von natürlichen Gebilden (Pflanzen, Knochen) und Na-

turerscheinungen (Farbe, Licht) auf seelische Zusammenhänge übertragen lässt, belegt

zudem auf anschauliche Weise das zweite Ehrenfels-Kriterium des Satzes, die »Trans-

ponierbarkeit«20 von Gestalt: Denn das Ganze ist nicht nur ›mehr‹ als die Summe sei-

ner Teile – in dem Sinne, dass sie sich nicht summieren lassen und dann ein Ganzes

ergeben. Das Ganze ist auch ›anders‹ als die Summe seiner Teile.21 Das eigentümliche

»Anderssein« als die Teile verweist auf eine Gestaltqualität des Ganzen, die die Über-

tragbarkeit einer solchen Qualität in ein anderes Feld, Material etc. erlaubt.

Gestaltqualitäten bilden nach Ehrenfels ein Einheitsprinzip und sie vermögen die

Wahrnehmung von Ähnlichkeiten zu begründen – denn als ähnlich kann nur etwas

empfunden werden, das auf ein Allgemeines-Gleiches zurückgeht, von dem es Variatio-

nen gibt. Gestaltqualitäten vereinen sinnliche Qualitäten als physikalische Grundlage

mit psychischen, assoziativen Vorgängen. An diversen Beispielen zeigt von Ehrenfels

die vielfältige Variationsmöglichkeit und das beständige Entstehen neuer Gestaltqua-

litäten, die einfache Elementarvorstellungen übersteigen und auf ein Gesamtbild hin

bündeln.22 Er spezifiziert dieses Entstehen von Gestaltqualitäten als einen Prozess, der

zum einen aus dem Zusammenwirken der psychisch-physischen Qualitäten der Wahr-

nehmung hervorgeht und in dem zum anderen ein Abstraktionsprozess wirksam ist,

der eine Übertragbarkeit der jeweiligen Gestaltqualität erst erlaubt.

Die generelle Übertragbarkeit von Gestalt ist jedoch auf Ganzheitsqualitäten und

nicht auf quantitative Sätze bezogen. So gilt der Satz, »Das Ganze ist mehr und anders

als die Summe seiner Teile« zum Beispiel nicht für einen mathematischen Satz, wie

diesem: Die Zahl 2 (als ein Ganzes gesetzt) ›ist‹ die Summe seiner Teile (1+1). Und auch

dies birgt wichtige Implikationen im Verständnis der Morphologischen Psychologie.

Sie versteht sich als qualitative Forschung in Abgrenzung zu psychologischen Schulen,

die dem naturwissenschaftlichen Paradigma in der Linie einer quantitativ-deduktiven

Wissenschaftspraxis folgen.23 Sie geht davon aus, dass sich seelisches Geschehen ge-

genstandsbezogen und gestalthaft zuHandlungs- undWirkungseinheiten formiert, die

durch spezifische Gestaltqualitäten zusammengehalten werden. Anstatt zu zerteilen

setzt sie, wie Goethe und Ehrenfels, Ganzheit in ihrer Gestaltlogik an den Anfang ihrer

20 Vgl. Fitzek, Herbert/Salber, Wilhelm: Gestaltpsychologie. Geschichte und Praxis, S. 20.

21 Vgl. Christian von Ehrenfels: »Über Gestaltqualitäten (1890)«, S. 257. Ehrenfels macht dies wie-

derum an dem Gedankenexperiment anschaulich, nach der wir eine Melodie, auch wenn sie in

einer anderen Tonart gespielt wird, also mit verschiedenen Tönen als in der ursprünglichen Dar-

bietungderMelodie, als die ›gleiche‹Melodie (wieder-)erkennen.Das »Andersein« amBeispiel der

Melodie, in verschiedenen Tonarten gespielt, belegt wiederum die Übersummativität und damit

die Existenz von Gestaltqualitäten.

22 Vgl. ebd., S. 262.

23 Wenngleich aus der Morphologie Goethes und Nietzsches ein wissenschaftsübergreifender, weil

wirklichkeitsimmanenter Verwandlungsgedanken, spricht, so ist dennoch eine Übertragung nicht

in alle wissenschaftlichen Disziplinen möglich – dies macht der Ehrenfels-Satz deutlich, will man

ihn auf mathematische Sätze übertragen.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006 - am 14.02.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 105

Überlegungen und Untersuchungen. Sie eruiert an ihren Untersuchungsgegenständen

durchgehende Grundqualitäten, von denen aus sie – gemäß des Ehrenfels-Satzes – erst

zu einer Zergliederung gelangt.

1.2.2 Die Evidenz seelischen Geschehens (Dilthey): 

Morphologie als beschreibende Psychologie

1894, vier Jahre nach dem Erscheinungsjahr des Aufsatzes von Ehrenfels »Über Gestalt-

qualitäten«, verfasst Wilhelm Dilthey eine Schrift zur theoretischen Fundierung einer

beschreibenden und zergliedernden Psychologie zur psychologischen Grundlegung der

Geisteswissenschaften. Er stellt darin die ganzheitliche Struktur des Seelenlebens, das

uns als Erleben unmittelbar und in seiner Fülle gegeben ist, heraus. Damit wendet sich

Dilthey gegen die Vorstellungen der sich als »akademische Psychologie« etablierenden

Elementenpsychologie, von ihm auch als »konstruktive Psychologie« bezeichnet. Sein

Vorwurf bezieht sich auf die Anlehnung dieser psychologischen Richtung an den Me-

thodenkanon der Physik. Er kritisiert an ihr, dass sie eine Zerteilung des Seelenlebens

in verschiedene Vermögen vornimmt, um diese dann einzelheitlich unter streng kon-

trollierbaren experimentellen Bedingungen untersuchen zu können.DerHauptvorwurf

Diltheys gegen ein solches Vorgehen liegt in der Gegenstandsunangemessenheit der

Methode. Der Gegenstand sei unter dem Primat der Methode verbogen worden. Die

Vorstellung des Seelenlebens als einem teilbaren Kuchen, dessen Teile sich getrennt

voneinander untersuchen ließen, entspreche nicht der Ganzheitlichkeit des Seelischen,

so Dilthey.Danach sei keine genaue Unterteilung dessenmöglich,was als Denken, Füh-

len,Wollen begrifflich separiert erscheint. Die Untrennbarkeit dieser Seelen-Vermögen

macht er in seiner Kant-Kritik als unhaltbare Sonderung von Anschauung und Denken

wiederum besonders anschaulich:

»Aber in dem, was er Anschauung nennt, wirken überall Denkvorgänge oder ihnen

äquivalente Aktemit. So das Unterscheiden, Abmessen von Graden, Gleichsetzen, Ver-

binden und Trennen. Daher hat man es hier nur mit verschiedenen Stufen imWirken

derselben Prozesse zu tun. Dieselben elementaren Prozesse von (Assoziation, Repro-

duktion), Vergleichung, Unterscheiden, Abmessung der Grade, Trennung und Verbin-

dung, des Absehens vom einen und Heraushebens des anderen, worauf dann die Abs-

traktion beruht, wirken in der Ausbildung unsererWahrnehmungen, unserer reprodu-

zierten Bilder, der geometrischen Gestalten, der Phantasievorstellungen, welche dann

auch in unserem diskursiven Denken walten.«24

Dilthey beklagt an der Elementenpsychologie eine ebensolche Aufteilung und spricht

hier von »Verstümmelung« eines Seelenlebens, das uns unmittelbar und in einem Zu-

sammenhang gegeben sei. Eine Anlehnung an die Methoden der atomisierten Physik

erklärt er für gegenstandsunangemessen. Insbesondere die Stellung der Hypothesen

im jeweiligen Forschungskontext müsse eine andere sein. So habe es die Physik von

24 Dilthey, Wilhelm: Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie (1894), S. 149.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006 - am 14.02.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Ein Bild und sein Doppelgänger

vornherein mit messbaren Einheiten zu tun25, sodass sie deduktiv, hypothesengelei-

tet forschen könne, während die Psychologie ihre Hypothesen erst generieren müsse.

Dilthey betont eindrücklich die Differenz zwischen Natur- und Geisteswissenschaft:

»Immer bleibt zwischen dem höchsten Grade von Wahrscheinlichkeit, welchen eine

induktiv begründete Theorie erreicht und der Apodiktizität, welche den mathemati-

schen Grundverhältnissen zukommt, eine unüberbrückbare Kluft.«2627

Die Wissenschaftslandschaft der erklärenden Psychologie nennt er ein »Schlachtfeld«,

auf welchem vorgefertigteHypothesen gegen andere antreten.DasHauptproblem eines

solchen Vorgehens beschreibt er darin, dass diese Hypothesen zu Fundamenten wür-

den,wodurch die erklärende Psychologie in Anlehnung an die strengeWissenschaft nur

scheinbar den Rang vonWissenschaftlichkeit erhalte, tatsächlich aber hypothetisch sei.

Neben der Gegenstandsunangemessenheit richtet sich ein weiterer Kritikpunkt gegen

die deduktiven, hypothesengeleiteten Untersuchungssettings der Elementenpsycholo-

gen.Hier teilenDilthey undHusserl die Ansicht, dass dieHypothesen jeweils von außen

Begriffe an denGegenstand herantragen, die erst einmal gebildet werdenmüssten. Eine

solche falsche Setzung an der Ausgangsstelle psychologischer Forschung könne folglich

auch keine psychologische Erkenntnis hervorbringen. Die Unbekanntheit und zugleich

das Selbstverständnis des Gegenstands erfordert nach Dilthey ein induktives Vorgehen.

Und so werden Beobachtung und Beschreibung dessen, was sich im Erleben zeigt, zu

zentralen Explorationsverfahren seelischen Geschehens. Gemäß der Forderung, dass

die Methode dem Gegenstand angemessen sein müsse, bereits bei Goethe eindringlich

formuliert, gelangt Dilthey zu der Überzeugung, dass Psychologie eine beschreibende

Wissenschaft sein müsse. Er fordert mit seinem berühmten Satz, »Die Natur erklären

wir, das Seelenleben verstehenwir«28 vom Seelischen als einem Zusammenhang auszu-

gehen, der uns unmittelbar gegeben ist. Ausgehend vom Primat der Ganzheit, wie auch

von Ehrenfels formuliert, ist ein beschreibender Zugang zu seelischer Wirklichkeit die

Methode der Wahl. Denn Ganzheit meint auf seelisches Geschehen übertragen, vom

Seelischen als einem Zusammenhang auszugehen, der sich selbst versteht (»Evidenz«)

und sich am besten mitbewegend/beschreibend fassen lässt29.

25 Ergänzend sei erwähnt, dass die Physik vor ähnlichen Fragen der Messbarkeit bzw. Nicht-

Messbarkeit steht. Dies wird an demberühmtenDoppelspaltexperiment der Quantenphysik (Hei-

senberg) deutlich.

26 Dilthey, Wilhelm: Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie (1894), S. 141.

27 DieMorphologischeNaturforschung von Goethe, die Übertragbarkeiten seiner Gedanken auf eine

philosophische undpsychologischeMorphologie, zeigt zumeinendie nicht klar zu setzenden Linie

zwischen Natur- und Geisteswissenschaft. Gleichzeitig macht der Diskurs zwischen Goethe und

Newton in der Farbenlehre auf eben diesen Unterschied zwischen einer mathematischen Sicht

und einer geisteswissenschaftlichen Sicht auf (Natur-)Phänomene aufmerksam.

28 Dilthey, Wilhelm: Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie (1894), S. 144.

29 Vgl. hierzu der Begriff der »Evidenz« bei Husserl

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006 - am 14.02.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 107

1.3 Morphologische Gegenstandsbildung

Die Frage nach der ›Beschaffenheit‹ seelischen Geschehens stellt eine zentrale Frage

der Theoriebildung der Morphologischen Psychologie durch Wilhelm Salber dar. Sie

bewegt sich im Spannungsfeld zwischen der Gegenstandstreue und methodischen Ge-

genstandsangemessenheit (Goethe, Dilthey) und den notwendigen (Re-)Konstruktions-

schritten wissenschaftlicher Forschung, in welcher die Perspektivität ihrer spezifischen

Gegenstandsbildung durchscheint (Nietzsche). In diesem Sinn ist ein »psychischer Ge-

genstand« nie als solcher gegeben, sondern trägt den Charakter eines Artefakts. Dies

bedeutet für die beschreibende Psychologie, nicht ›blind‹ drauf los zu beschreiben, son-

dern dies unter spezifischen, vom Bezugssystem herkommenden Fragen zu tun. Die

Richtung der Beschreibung erfordert Setzungen, die sich nur von einem Bezugssystem

ausgehend finden lässt. Somit meint Gegenstandsbildung in der Morphologischen Psy-

chologie nicht nur die Gegenstandstreue im Sinne eines erkenntnisoffenen Beschrei-

bens dessen, was sich in der Anschauung offenbart, sondern ein Herausmodellieren des

Gegenstands auf spezifische Fragestellungen hin.

In der Konzeption eines psychischen Gegenstands steht die Morphologische Psy-

chologie auf den geisteswissenschaftlichen Fundamenten der Gestalttheorie, Phäno-

menologie und des Konstruktivismus, wie sie bis hierher in den relevanten Aspekten

skizziert wurde. Als phänomenologisch fundierte Wissenschaft gründet sie auf der

Anschauung und der unmittelbaren Erfahrung und nimmt die alltägliche vorwissen-

schaftliche Erfahrung zum Ausgangspunkt ihres Forschens. Salber bezeichnet diesen

Zugang als »Erlebnisebene« und »Seherfahrung«.30 Die vorwissenschaftliche Erfah-

rung ist ein Fundus, der bereits Erklärungssysteme beinhaltet, mit dem Unterschied,

dass diese Erklärungen unsystematisch und pragmatisch auf spezifische Alltagsabläufe

bezogen sind.31 Der Übergang zu einer wissenschaftlichen Praxis vollzieht sich über ei-

ne »begriffliche Bewältigung«32 dessen, was sich in der unmittelbaren Anschauung vor-

findet – von Salber als »Logifizierung«33 benannt. Salber betont hier die Notwendigkeit

eines »Bezugssystem«, aus dem heraus die Richtung, in der die Phänomene zu befra-

gen sind, festgelegt wird. Ein psychologisches Bezugssystem erfordert wiederum den

Entwurf eines ›Bildes‹ seelischen Geschehens. Von ihm leiten sich seine Forschungs-

richtung und Methoden ab.

30 Vgl. Salber, Wilhelm: Der psychische Gegenstand, S. 18ff.

31 »Was wir zunächst vorfinden, ist ein unpersönlicher Umgang vonWirklichkeit mitWirklichkeit; es

denkt, es regt sich, es drängt auf Ausdruck. Seelisches wird erst in der Entwicklung von Formen der

Selbstbehandlung zu einem bestimmten ›selbst‹«. Salber zit.n. Fitzek, Herbert: Inhalt und Form

von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischenWirklichkeit, S. 318.

32 Vgl. Salber, Wilhelm: Der psychische Gegenstand, S. 14.

33 Vgl. ebd., S. 23ff.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006 - am 14.02.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Ein Bild und sein Doppelgänger

1.3.1 Psychoanalytische Einflüsse auf die morphologische 

Gegenstandsbildung

Wilhelm Salber betont in seiner Konzeption des psychischen Gegenstands die Ver-

wandtschaft mit den frühen »Seherfahrungen« der Psychoanalyse.34 Sie teilt das

›Bild‹ vom Seelischen als einem spannungsvollen Geschehen, das durch bewusste, wie

unbewusste Tendenzen, Kompromisshandlungen, Widerstände und Übertragungen

geprägt ist, in Paradoxien hineinführt und deren komplexe Formenbildung einen

besonderen ›Witz‹ dieser komplexen seelischen Formenbildung durchscheinen lässt.

Dieses ›Bild‹ ergänzt das gestaltpsychologische Verständnis seelischen Geschehens. So

dürfen der gestaltpsychologische Begriff der ›Ganzheit‹ und der phänomenologische

Begriff der ›Evidenz‹ aus Sicht der Morphologischen Psychologie nicht unhinterfragt

bleiben. Die notwendigen forscherischen ›Eingriffe‹ werden bereits bei Dilthey The-

ma, wenn dieser nicht nur Beschreibung, sondern auch Zergliederung fordert. Die

Morphologische Psychologie setzt einerseits auf das Sich-Selbst-Verstehen (›Evidenz‹),

muss jedoch diese Ebene durchbrechen, um zu verstehen, wie und was sich wie ›von

selbst‹ versteht. Dabei erweist sich die mühelos erscheinende ›Evidenz‹ der Erfahrung

in der Zergliederung als ein komplexes Gebilde, das sich geschichtlich entwickelt hat.

Zu den ersten und für die Theoriebildung entscheidenden (Seh-)Erfahrungen Sig-

munds Freud zählt das Phänomen, dass seine Patienten nicht oder nur zum Teil Zu-

griff zu ihrem Erleben zeigen. Freud wird auf Erinnerungslücken, auf ein Stocken im

Erzählensfluss aufmerksam und lernt aus den Erfahrungen mit seinen Patienten gra-

duell zwischen bewusstseinsfähigeren und weniger bewusstseinsfähigen Tendenzen zu

unterscheiden. Zugleich widmet er seine Aufmerksamkeit auch denjenigen Tendenzen,

die sich unmittelbar zeigen (›dürfen‹). Er bemerkt, dass beides relevant ist – Verbotenes

und Erlaubtes – und versteht die Phänomene bald als Kompromissbildungen aus ein-

ander widerstrebenden Tendenzen.35 Der »seelische Apparat« offenbart sich Freud als

ein spannungsvolles Gebilde, in welchem es zu einem Ringen gegensätzlicher Strebun-

gen und Ansprüche des Seelischen kommt – bekannt als die Grundrivalität aus Trieb-

ansprüchen und Triebverboten. Es handelt sich dabei um ein komplexes Triebgesche-

hen, bei dem spätere Formen der Entwicklungen aus früheren hervorgehen und sich

teils nicht transformieren, sondern nebeneinander bestehen bleiben.36 Es sind »Trieb-

schicksale«, in denen er die Formenvielfalt der Verwandlungssorten von triebbedingten

seelischen Spannungen vorführt.37 Erhaltung und Verschiebung werden zu zentralen

34 Vgl. Salber,Wilhelm:Der psychische Gegenstand; vgl. Fitzek, Herbert: »Beschreibung und Interview.

Entwicklungen von Selbstbeobachtung in der morphologischen Psychologie«, in: Journal für Psychologie

7/2 (1999), S. 19-26.

35 Besonders plastisch wird dies in Freuds Abhandlungen über die Fehlleistungen. Die Schrift ver-

deutlicht zudem, dass die psychoanalytische Theorie weit über die Erklärung pathologisch-neu-

rotischer Phänomene hinausgeht und die Grundlage einer Allgemeinen Psychologie bildet. vgl.

Freud, Sigmund: »Die Fehlleistungen (1916)«, Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse Und

Neue Folge, Bd. I, Limitierte Lizensausgabe Aufl., Frankfurt a.M.: Fischer 2000 (Studienausgabe),

S. 41-100.

36 Vgl. Freud, Sigmund: »Das Unbehagen in der Kultur (1930)«, S. 201.

37 Vgl. Freud, Sigmund: »Triebe und Triebschicksale (1915)«, Psychologie des Unbewussten, Bd. III, 8. Aufl.,

Frankfurt a.M.: Fischer-Verlag 1975 (Studienausgabe), S. 75-102.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006 - am 14.02.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 109

Begriffen, die eine Behandlung des seelischen Geschehens erlauben – denn libidinöse

Triebenergie kann, wenn sie sich nicht direkt entladen darf – sowohl in kulturell an-

nehmbare Bahnen fließen (Sublimierung) oder in eine Form der Einkapselung führen

(Neurose). Dieser Idee der Wandlung und der Dynamik seelischen Geschehens folgt

auch die Morphologische Psychologie, während sie die Triebtheorie nicht übernimmt.

Gegenüber einer Rückführung auf Triebe bei Freud gelangt dieMorphologische Psycho-

logie empirisch zu allgemeinen seelischen Tendenzen, die miteinander ringen und sich

zugleich ergänzen.38 Sie formieren sich in den sogenannten »Wirkungseinheiten« zu

drei Gegensatz- und Ergänzungsverhältnissen, die sich in jeder seelischen Ausdrucks-

bildung vorfinden lassen. Diese Dimensionen sind nicht erdacht, sondern gründen auf

einer Durchsicht empirischer Untersuchungen auf durchgängige, wiederkehrende Zü-

ge hin.39 Damit akzentuiert die Morphologie als Gestaltpsychologie im Vergleich zur

Psychoanalyse nicht nur den Gegensatz, sondern das Ineinanderwirken seelischer Di-

mensionen.40

Eine weitere besondere Qualität psychoanalytischer Forschung – und in Fortset-

zung zu ihr morphologischer Forschung – besteht in der immer wieder hergestellten

Entsprechung phylogenetischer und ontogenetischer Entwicklungsaspekte, mit der die

Psychoanalyse in der Exploration der Genese des Einzelindividuums immer schon Kul-

turpsychologie betreibt. Die Morphologische Psychologie folgt diesem Beispiel. Sie be-

fragt aufmehreren Ebenen ihrer Beschreibung denGegenstand auf ein kulturelles ›Bild‹

hin, das ihn bestimmt. So betont Fitzek, dass Bilder sowohl »überdauernde Vereinheit-

lichungen«, als auch »Entwicklungsangebote« für das Erleben anbieten.41 Bilder sind

verlockend oder abschreckend, da sie als entschiedene Gestalt unserer Verwandlungs-

wirklichkeit eine Richtung geben oder einen Ausbruch aus vorherigen Festlegungen

versprechen.

Auf der Ebene ihrer Erklärungskonstruktion greift die Morphologische Psychologie

wie Freud auf mythologische Bilder und in Ergänzung zu Freud bevorzugt auf Märchen

zurück. Diese Bilder unterscheiden sich nochmals von der allgemeinen Bildhaftigkeit

der Dinge und unserer Alltagshandlungen. Denn sie machen Daseins-Fragen anschau-

lich, die den Menschen seit jeher beschäftigen oder verdichten bildhaft komplexe Ent-

wicklungs-/Verwandlungsproblematiken.

1.3.2 Der Subjektbegriff in der Morphologie

Die Morphologische Psychologie versteht Seelisches als ein Geschehen, das sich nicht

im Einzelindividuum fest verorten lässt, sondern präziser als ein Zwischenraum zu be-

zeichnen ist. Für sie ist das ›Ich‹ oder das ›Selbst‹ jeweils etwas »Dahintergestecktes«

und somit den metaphysischen Entitäten vergleichbar, gegen das sich bereits das mor-

phologische Denken Friedrich Nietzsches stellt (s.o.).

38 Vgl. Salber, Wilhelm:Wirkungseinheiten.

39 Vgl. ebd.

40 Vgl. ebd., S. 25.

41 Vgl. Fitzek, Herbert: Inhalt und Form von Ausdrucksbildungen als Zugangswege zur seelischen Wirk-

lichkeit, S. 289.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006 - am 14.02.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Ein Bild und sein Doppelgänger

So wie auch Freud das ›Ich‹ als ein späteres Stadium in der Entwicklung des Ein-

zelindividuums begreift, so lässt sich aus morphologischer Perspektive lediglich von

einem ›Ich-Bewusstsein‹ sprechen, das sich aufgrund spezifischer seelischer Notwen-

digkeiten herstellt42, als Einheit behauptet und empfindet. Die Rede vom ›Subjekt‹ da-

gegen zielt begrifflich – und hier findet sich ein breiter Konsens in einschlägigen Sub-

jekttheorien – auf das Einzelindividuum in seiner tatsächlichen Unabgegrenztheit so-

wohl gegenüber den ihm zugehörigen, aber nicht greifbaren Bewusstseinsschichten,

als auch zu den Dingen, mit denen es verwoben ist. Der Subjektbegriff markiert also

bereits den Übergang und die Verbundenheit. Er wird in Abgrenzung zum Ich-Begriff

zu einer Kampfansage gegenüber Bewusstseinspsychologien verwendet, die Seelisches

Geschehen von einem intentionalen Ich her entwickelt.43

Eine empirische Grundlage der unauflöslichen Subjekt-Objekt-Relation liefert Jean

Piaget in seinen Studien zur geistigen Entwicklung des Kindes. Seine kognitive Ent-

wicklungspsychologie mündet in eine »genetische Epistemologie« und gilt als empiri-

sche Grundlage des Radikalen Konstruktivismus.44 Einschlägige gestaltpsychologische

Studien zu Beginn des 21. Jahrhunderts belegen den psycho-physischen Zusammen-

hang. So weist Wertheimer in einem Experiment zum sogenannten ›Bewegungssehen‹

nach, wie seelische Tätigkeit ergänzend auf ihre Formenbildungen einwirkt.45 Gegen-

über der Vorstellung eines einfachen Reagierens auf Reize, wie sie etwa zeitgleich zur

frühen gestaltpsychologischen Forschung die sogenannte Elementenpsychologie ver-

tritt, belegt u.a. Wolfgang Köhler, dass physikalische Gegebenheiten je nach Kontext

einen sehr unterschiedlichen Bedeutungsgehalt erlangen können.46

42 Bei Freud sind es Unlusterfahrungen, die einen Prozess in Gang setzen, die Leiderfahrungen nach

außen zu wenden und Lustempfindungen nach innen. Somit sind, wie Anna Freud zeigt, das ›Ich‹

und die Abwehrmechanismen eng miteinander verzahnt.

43 Die äußersten Positionen innerhalb des psychoanalytischen Diskurses beziehen Adler und Lacan.

So erfolgt bei Lacan, in freud’scher Tradition die Exploration des ›Subjekts‹ vom Unbewussten her,

während Adler das ›Ich‹ in seinen Abgrenzungsleistungen und Selbstregulierungsprozessen be-

tont.

44 »Zwei deutliche Folgerungen ergeben sich aus diesen vielfältigen Fakten. Die erste ist, daß schon

vom Niveau der Handlung an die Beziehung zwischen Subjekt und Objekt unauflösbar erscheint.

Jede Handlung beruht auf einem Schematismus und einer Koordination mit den anderen Hand-

lungen wodurch die Aktivität des Subjektes gekennzeichnet ist: dieses erleidet weder passiv die

Anreize äußerer Objekte, nochmodelliert es automatisch die Formen seines Handelns nach deren

Besonderheiten. Das Objekt ist somit nie als solches bekannt, sondern wird immer an Schemata

assimiliert, die seine Erkenntnis bedingen. Umgekehrt jedoch sind weder dieser Schematismus,

noch auch diese Koordinationen (von Handlungen) jemals unabhängig vom Objekt. (…) Assimila-

tion und Akkomodation werden somit nicht unabhängig voneinander wirksam, was eine zentrale

Erkenntnis ist; es folglich unmöglich ist, eine feste Grenze zu ziehen zwischen dem, was sich aus

der eigenen Aktivität ergibt und dem, was äußere Objekte bewirken.« vgl. Piaget, Jean: Gene-

tische Erkenntnistheorie (1950), übers. von. Kubli, Fritz, Neuausgabe Aufl., Stuttgart: Klett-Cotta

2015, S. 80.

45 Dieser phänomenologische Grundgedanke der Untrennbarkeit äußerer Erscheinungsformen von

einem seelischen Innenleben wird in einem berühmten Experiment zum sogenannten Bewe-

gungssehen, dem Phi-Phänomen, experimentell belegt. vgl. Wertheimer, Max: »Experimentelle

Studien über das Sehen von Bewegung (1912)«, in: Zeitschrift für Psychologie 61/1 (Leipzig), S. 161-236.

46 Vgl. Fitzek, Herbert/Salber, Wilhelm: Gestaltpsychologie. Geschichte und Praxis.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006 - am 14.02.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 111

Die Morphologische Psychologie, in dieser gestaltpsychologischen Tradition ste-

hend, führt diesenGedanken konsequent fort und verabschiedet sich vom intentionalen

Ich. Als Gestaltpsychologie verortet sie das Erleben nicht im Einzelindividuum, son-

dern in einem Zwischenraum. Das Subjektive fasst sie als etwas auf, das sich nicht vom

Objektiven scharf abgrenzt, sondern als etwas, das sich in den Objekten erst realisiert,

formiert, erfährt und sich in ihnen behandelt.47 Es muss sich zwangsläufig in Anderem

brechen. Diese Grundannahme, wiederum auf Goethes Morphologie (hier die Farben-

lehre) zurückgehend, macht die Morphologische Psychologie zu einer »neuen Version«

der Gestaltpsychologie.

1.3.3 Morphologie als Gestaltpsychologie

Die Morphologische Psychologie ist eine Gestaltpsychologie, die auf den wesentlichen

Paradigmen gestalttheoretischer und gestaltpsychologischer Forschung aufbaut. Ange-

fangenmit der Gestalttheorie von Christian von Ehrenfels richtet sich der Blick gestalt-

psychologischer Forschung auf grundsätzlich wirksame »Gestaltqualitäten«, die dem

Ganzen einen Charakter verleihen, welcher sich über die Addition seiner Einzelteile

nicht ergibt (s.o.). Dieses Primat wurde durch die Eruierung von Gesetzmäßigkeiten

ausdifferenziert, nach denen sich Gestalten bilden und ausrichten.48 Gestalt konnte an

Wahrnehmungsprozessen, an Figürlichem erprobt werden, ließ sich aber im Folgenden

auf dieMechanismen von Erlebensentwicklungen49 und aufHandlungen übertragen50.

Dass sich hier jeweils Gestalten zu schließen suchen – ein Kreis wird imaginär ergänzt,

eineHandlung drängt darauf abgeschlossen zuwerden etc. – belegt sowohl das Gestalt-

schließungsgesetz, als auch die grundsätzliche »Transponierbarkeit« der Gestaltgesetze

in verschiedene Kontexte (s.o., zweites »Ehrenfels-Kriterium«).

Die Weiterentwicklung der Gestaltpsychologie durch die Morphologie besteht zum

einen, wie bereits beschrieben wurde, in der übergreifenden Bildkonzeption ihres Ge-

genstands und zum anderen in der Betonung der Metamorphose von Gestalt. Während

die Gestalttheorie Phänomene auf Verhältnisse von Einzelheit und Ganzheit bezieht

und die Gestaltbildung durch eine »Tendenz zur guten Gestalt« motiviert sieht, ist eine

weitere, vonseiten der Gestaltpsychologie vernachlässigte Tendenz seelischer Formen-

bildung wirksam: die immanente Entwicklungslogik von Gestalt(-bildung). Gestalten

47 Vgl. Heubach, FriedrichWolfram:Das bedingte Leben. Eine Theorie der psycho-logischenGegenständ-

lichkeit der Dinge (1987), 3. Aufl., München: Fink-Verlag 2002; vgl. Fitzek, Herbert und Marlovits,

Andreas: Zum Stand der Dinge. Annäherung an das Gegenständliche, Berlin: Braus 2015.

48 Hierzu zählen die berühmten Gestaltgesetze nach Wertheimer, vgl. Wertheimer, Max: »Unter-

suchungen zur Lehre von der Gestalt«, in: Psychologische Forschung. Zeitschrift für Psychologie und ihre

Grenzwissenschaften 4 (1923), S. 301-350.

49 Vgl. Fitzek, Herbert/Salber, Wilhelm: Gestaltpsychologie. Geschichte und Praxis, S. 76-92.

50 Hierzu zählt die Forschung von Köhler, sowie Lewin und seinem Lehrstuhl, vgl. Köhler, Wolf-

gang: »Intelligenzprüfungen an Menschenaffen (1917)«, in: Psychologische Forschung 1 (1921), S. 2-46;

vgl. Lewin, Kurt: »Die Bedeutung der ›Psychischen Sättigung‹ für einige Probleme der Psychotechnik.«,

in: Psychotechnische Zeitschrift 3 (1928), S. 182-188; vgl. Ovsiankina, Maria: »Die Wiederaufnahme

unterbrochener Handlungen (1928)«, in: Psychologische Forschung 11 (3/4), S. 302-379; vgl. Fitzek, Her-

bert/Salber, Wilhelm: Gestaltpsychologie. Geschichte und Praxis, S. 42-60; 93-108.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006 - am 14.02.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Ein Bild und sein Doppelgänger

sind demnach beständig in Bildung und Auflösung begriffen.51 Hinzu kommt, dass es

sich dabei nicht nur um ein zeitliches Nacheinander, sondern um eine immanente Ent-

wicklung handelt – Gestalten sind also grundsätzlich in keinem Punkt zu fixieren. Die

generelle Endlosigkeit von Metamorphosen – also die Problematik, sie zu fassen – mag

ein Grund für die Vernachlässigung des Morphologischen durch die frühen gestalt-

psychologischen Schulen sein.52 Das Hervorheben der Wandlung von Gestalt kann als

Hauptunterschied oder »neue Version« gegenüber der tradierten Gestaltpsychologie

gelten. Danach werden Bildung und Umbildung als zwei Pole angesehen, zwischen de-

nen sich jede Formenbildung vollzieht. Dies macht sie, in Anlehnung zu Goethes Mor-

phologie, zu einer Psychologischen Morphologie.

Die Morphologische Psychologie geht wie Goethe von einer grundsätzlichen »Ver-

sa(ti)lität« von Gestalt aus. Dieses Urphänomen entdeckte Goethe in seinem Studium

der Wirbel-Knochen. Beim Betrachten des Wirbels als einer Drehfigur ließ sich danach

fragen, wie viele Drehungen und Wendungen ein Ganzes aushält, um seinen einheitli-

chen Gestaltcharakter zu bewahren. Versalität steht damit der Planmäßigkeit von Ge-

stalt, von ihm ebenfalls als Urphänomen entdeckt, als Tendenz einer vielfältigen, ten-

denziell unendlichenMetamorphose der Einzelerscheinung entgegen. Die Bezogenheit

der beiden Urphänomene aufeinander (Bauplan und Versalität) wird umso deutlicher,

führt man sich die beiden Extrempole vor Augen, zwischen denen sich Formenbildung

ereignet.

»Wenn Goethes Vorbehalt den Plänen gegenüber das Risiko des Erstarrens von Ge-

genstandsbildungen durchspielt, so offenbart der ›fetischartige‹ Reiz des Wirbels nun

im Gegenlauf den ›Wahn‹ einer in ihnenmanifestierten Endlosigkeit des Drehens und

Weiterdrehens.«53

Somit gelangt Goethes Morphologie, vergleichbar mit den gestalthaften Wirklichkeits-

Prinzipien von Ehrenfels‹, zu zwei Extrempolen, zwischen denen sich Wirklichkeit in

einem Kontinuum gestalthaft formiert. Ein Pol wäre das Erstarren, der andere der

Wahn eines endlosen sich Weiter-Drehens.

Versalität übertragen auf seelisches Geschehen beschreibt das grundsätzliche Di-

lemma einer jedweden Formenbildung, die, um eine Gestalt auszubilden, andere (kon-

51 Christian von Ehrenfels formulierte in seiner Schrift »Kosmogonie« (1916) ein hiermit vergleich-

bares Qualitätenkontinuum von Gestalt. Wirklichkeiten formieren sich demnach zwischen zwei

Polen. Sie folgen einerseits einem »henogenen Prinzip«, das eine Tendenz des Fortführens, Gleich-

werdens und der Beständigkeit beschreibt und einem »chaotegenen Prinzip«, das auf ein Zerstö-

ren,DeformierenundAnderswerdenderGestaltbildungendrängt.DieseÜberlegungen, verwandt

mit der Morphologie Goethes, sind jedoch kaum von den frühen Schulen der Gestaltpsychologie

aufgegriffen worden. Erst die morphologische Psychologie knüpft konsequent an dieses dialekti-

sche und wirklichkeits-übergreifende Modell seelischer Gestaltbildungsprozesse an. vgl. Fitzek,

Herbert/Salber, Wilhelm: Gestaltpsychologie. Geschichte und Praxis, S. 26.

52 So bleibt selbst die Gestaltpsychologie Sanders, der es mittels einer experimentellen Anordnung

gelang, Einblicke in die Prozesse und Übergänge von Gestaltbildung zu erhalten, dennoch bei so-

genannten »Endgestalten« und somit bei einem starren Konzept von Gestalt stehen. Die Rede von

»kalten« Endgestalten macht deutlich, dass das Morphologische an den Gestalten an einer be-

stimmten Stelle ›eingefroren‹ werden sollte. vgl. ebd., S. 92.

53 Vgl. Fitzek, Herbert: Der Fall Morphologie. Biographie einer Wissenschaft, S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006 - am 14.02.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 113

kurrierende) Formen ausschließen muss. Denn jeder Formenbildung steht ein locken-

des Verwandlungstotal der Vielfalt der denkbaren Metamorphosen entgegen. Mit an-

deren Worten: Ohne Ausschluss lässt sich nichts bilden, wohingegen eine Formenbil-

dung ohne Entwicklung die Kehrseite der Starre und Unbeweglichkeit offenbart. Im

Ausloten der Grenzen einer jedweden Formenbildung lebt die versatile Frage nach dem

jeweiligen Verwandlungsspielraum der Gestalt.54 Dies lässt sich gut daran vor Augen

führen, wieviel ›Störung‹ beispielsweise ein Unterricht verträgt oder wann sprichwört-

lich etwas ›aus dem Rahmen‹ fällt, den Rahmen sprengt. Vom Gedanken der Versalität

her werden auch die Umbildungsprozesse einer jeden Formenbildung verständlich: Die

notgedrungen ausgeschlossenen Formen setzen sich in anderem fort. Ganzheiten pro-

duzieren Reste und bleiben auf sie bezogen – sie sind in diesem Sinne niemals ›ganz‹.

Das Versalitätsproblem bildet als Grundparadox seelischer Formenbildung eine axio-

matische Grundlage der Psychologischen Morphologie. Jede Exploration eines Gegen-

standesmuss somit die jeweilige, Gegenstands-spezifische Ausprägung des Versalitäts-

problems benennen.55

1.3.4 Die Untersuchungseinheiten der Morphologischen Psychologie

Die Morphologische Psychologie unterscheidet zwischen verschiedenen Untersu-

chungseinheiten, den Handlungseinheiten, Wirkungseinheiten/Figurationen und der

Komplexentwicklung. Diese Unterschiede haben mit der Charakteristik der Unter-

suchungsgegenstände, wie sie in der ›natürlichen Einstellung‹ vorgefunden werden

und der spezifischen Setzung vonseiten des Forschers zu tun. Sie verbindet, dass

54 Vgl. Salber, Wilhelm:Wirkungseinheiten, S. 25.

55 Als Beispiel eignet sich eine Analyse des Alltags durch Heubach. Das Sprechen vom ›grauen All-

tag‹ als einemHamsterrad, in welches sich jeder gezwungenermaßen hineinbegibt, verweist nach

Heubach bereits auf eine Leistung des Alltags.Während er tatsächlich von uns hergestellt und frei

gewählt ist, können wir getrost Unliebsames auf den Alltag schieben und uns der quälenden Au-

torenschaft entziehen. Gemäß der Versalität von Formenbildung kann der Alltag in zwei Extrem-

zustände führen, die Monotonie und die Zerstreuung. Ein Hin- und Hergehen zwischen den Polen

ist seelisch notwendig, denn die Zerstreuung als ein gelegentliches Ausbrechen (kulturell rituali-

siert als Sonntag, Feiertag etc.) huldigt der Einmaligkeit des Lebens und demWunsch nach freier

Entfaltung in alle Verwandlungsrichtungen. Die Monotonie dagegen geht als Extrempol aus der

Notwendigkeit eines täglichenVollzugs unseres Lebens hervor, dass auf StabilisierungundVerein-

fachungdes täglichen Einmaleins drängt. Umdies zu gewährleisten,muss jeweils die Einmaligkeit

und das lockende Verwandlungstotal ausgeblendet werden. Beinahe ketzerisch kommt Heubach

zu dem Schluss, dass die Mühen des Tages – folgt man dem Versalitätsproblem der Alltagsstruk-

tur – nicht im anstrengenden Tagewerk liegt, sondern in einer »ungeheuren Entwirklichungsleis-

tung« die darin besteht, den vielen seelischen konkurrierenden Strebungen nicht nachzugehen

und zugleich den zur Monotonie hin tendierenden Alltag durch ein Setzen von Enden und An-

fängen, sowie Ausnahmen lebendig zu halten. vgl. Heubach, Friedrich-Wolfram: »Der Alltag als

Kunststück. Zur Artistik des täglichen Lebens«,Wirklichkeit als Ereignis. Das Spektrum einer Psychologie

von Alltag und Kultur, Bd. 2, Bonn: Bouvier 1993 (Zwischenschritte, hg. v. Fitzek, H./Schulte.A.).

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006 - am 14.02.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Ein Bild und sein Doppelgänger

sie allesamt apersonale Gegenstandsbildungen sind. Sie benötigen »kein personales

Aktionszentrum (›Selbst, ›Person‹, ›Individuum‹).«5657

Erhebt die Psychologische Morphologie Alltagsfigurationen zum Gegenstand wie

z.B. den Theaterbesuch, so vermag sie diese in Form einer Handlungseinheit zu unter-

suchen. Als Handlungseinheit folgt sie beschreibend und rekonstruierend der spezifi-

schen Abfolge der Einzelhandlungen in ihrem prozessualen Nacheinander. In diesem

Sinne kann sie als eine, bezogen auf den Alltagslauf, weitgehend ›natürliche‹ Gegen-

standsbildung angesehenwerden.58 Stehen im Sinne einer Gewichtung eher Bilder und

Bedeutungen im Vordergrund ließe sich der Theaterbesuch auch als Wirkungseinheit

untersuchen. Die Wirkungseinheit befragt ihren Gegenstand auf sechs seelische Di-

mensionen hin, die sich wiederum zu drei Gegensatz- und Ergänzungsverhältnissen

formieren.59 Diese Wirkungstendenzen stützen sich gegenseitig ab und fordern sich

als Gegensätze im Seelischen heraus.60

Eine Wirkungseinheit lässt sich zudem auf ihre haupt- und nebenfigurativen Zü-

ge hin befragen.61 Dabei fasst die Hauptfiguration die dominanten und prägnanten

Wirkungszüge, während die Nebenfiguration Hintergründiges in den Blick rückt, das

den hauptfigurativen Zügen entgegenläuft.62 Aus der einen Richtung (Hauptfigurati-

on) nimmt sie das unmittelbar sich Zeigende in den Blick und stellt die prägnanten

Gestaltzüge an ihrem Gegenstand heraus; aus der anderen Richtung rechnet sie mit

Gegenläufen und Brüchen, die eine Gestalt – morphologisch betrachtet – erst lebendig

56 Fitzek, Herbert: »Morphologische Beschreibung«, in:Mey, G. undMruck, K. (Hg.):Handbuch derQua-

litativen Forschung in der Psychologie, Bd. 2, 2. Aufl., Wiesbaden: Springer Fachmedien 2020, S. 711-

731, hier S. 714.

57 Vgl. apersonales Paradgima, S. 93

58 Vgl. Salber,Wilhelm:Morphologie seelischenGeschehens, 3.überarb. Aufl., Bonn: Bouvier 2009., S. 55

59 Die sechs Dimensionen des Wirkungsraumes (Aneignung-Umbildung, Einwirkung-Anordnung,

Ausbreitung-Ausrüstung) haben sich als seelische Tendenzen auf der Grundlage empirischer Un-

tersuchungen herauskristallisiert. vgl. Salber, Wilhelm:Wirkungseinheiten.

60 »In allenWirkungseinheiten stehen sich eine Tendenz des Habens undHaltens (›Aneignung‹) und

eine Tendenz zum Anders-Werden (›Umbildung‹) gegenüber, Tun undMachen (›Einwirkung‹) lau-

fen einem Eingliedern und Kategorisieren (›Anordnung‹) entgegen, Wünschen undWollen (›Aus-

breitung‹) der Wirkungsrichtung des Könnens und Sicherns (›Ausrüstung‹).« Fitzek, Herbert:

»Morphologische Beschreibung«, S. 718.

61 Teils (nicht immer) tritt diese Auswertungsart an die Stelle der Wirkungseinheiten. Dies hat zum

einenmit der Spezifität des Gegenstands zu tun. Zumanderenmit den Transformationen dermor-

phologischen Theoriebildung. So rückt Wilhelm Salber in einer dritten Wendung seiner Theorie-

bildung vom Konzept der Wirkungseinheiten ab (ohne sich gänzlich zu distanzieren) und spricht

vermehrt von »Trans-Figuration«, um den Metamorphosen- und Übergangscharakter der Gestalt-

bildungen zu betonen und einem ›Kästchen-Denken‹, zu dem das Auswertungsschema der sechs

seelischen Dimensionen im Wirkungsraum verführen mag, entgegenzuwirken. Die Diskussion

kann in folgenden Quellen nachverfolgt werden. vgl. Zwingmann, Björn: Begegnung mit dem Un-

geheuren. Selbsterfahrungsprozesse mit Goyas Schwarzen Bildern, S. 32.

62 Der Begriff »Figuration« ist der Soziologie von Norbert Elias entlehnt und wurde von Wilhelm

Salber zunächst zur Beschreibung der Übergänge von Alltagspraktiken, den sogenannten »Stel-

lenwechseln« verwandt. Der Alltag im Ganzen ist nach Salber somit eine »Trans-Figuration«, in

der sich einzelne Alltagsfigurationen ineinander brechen, einander ablösen, aufeinander aufbau-

en etc.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006 - am 14.02.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Theorie und Methode 115

und entwicklungsfähig hält (Nebenfiguration). Sie wird damit seelischer Formenbil-

dung gerecht, die sich zwischen Vordergründigem und Hintergründigem, zwischen

Bewusstem und Unbewusstem, zwischen Richtung und Gegenlauf bewegt und durch

diese Gegensätze hindurch jeweils zu einer Sinngestalt formiert.

Die Auswertung eines Untersuchungsgegenstands mithilfe der Haupt- und Ne-

benfiguration verzichtet teils auf das standardisierte Auswertungs-Schema der Wir-

kungseinheiten gemäß der drei Gegensatz- und Ergänzungsverhältnisse. Ein Beispiel

sind die Morphologischen Märchenanalysen von Wilhelm Salber, die das Märchen

ausschließlich auf seine haupt- und nebenfigurativen Züge hin befragen.63 Auch die

morphologischen Kunstwirkungsforschung folgt dieser ›freieren‹ Analyseform als

Figuration, die sich in Haupt- und Nebenfiguration aufspannt.64 Als Figurationen

entsprechen sie der starken Eigengestaltlichkeit des Kunstwerks als Morphologie,

seinem Metamorphosen-Charakter und zugleich ›Figürlichen‹. Sie wird auch hier als

Untersuchungseinheit zur Exploration der Bildwirkung der Narziss-Darstellung ge-

wählt (s.u.). Die besondere Eignung der Morphologischen Psychologie zur Exploration

einer Kunsterfahrung/Kunstwirkung wird im Folgenden dargelegt.

2. Morphologische Kunstpsychologie

»Irgendwie liegt es nahe, einemKunstwerk nachzusagen, daß ihmeine organische Ein-

heit innewohne, eine Gestalteinheit: morphé, Morphologie ist der sprachliche Hinter-

grund.«65

Wilhelm Salber, Begründer der Morphologischen Psychologie, fasst seelisches Gesche-

hen als eine beständige Gestaltverwandlung auf, die sich zwischen den Polen von Ge-

staltbildung und Umbildung bewegt. Die Bestimmung des Kunstwerks als Morpholo-

gie, die sich nur im »Vollzug« erschließen lässt, entspricht Seelischem Geschehen, das

durch eine kunstvolle Selbstbehandlung gekennzeichnet ist. Danach ist nicht nur ›jeder

Mensch ein Künstler‹ (Beuys), sondern der Mensch selbst ein Kunstwerk (Salber). Nach

Salber folgen die menschlichen Formenbildungen allesamt psychästhetischen Gesetzen

und sind darin den Eigenschaften von Kunstproduktionen verwandt: »Das Seelische ist

eine erste Kunst, die Kunst eine zweite Seele.«66

Die Morphologische Psychologie macht die Kunstnähe ihrer Wissenschaft explizit.

Da sie das seelische Geschehen als ein kunstvolles System der Selbstbehandlung ent-

deckt, so müssen auch ihre Methoden dieser Kunst entsprechen. Sie sitzt rekonstruie-

rend den kunstvollen Formenbildungen des seelischen Geschehens auf und gelangt als

Wissenschaft ebenfalls zu einer Gegenstandsbildung. Diese steht als Konstruktion nie

für sich, sondern immer im Bezug ihrer eigenen Entwürfe und Bilder vonWirklichkeit.

63 Vgl. Salber:Märchenanalyse (1987).

64 Eines von vielen Beispielen sind die Bildwirkungsanalyse der Schwarzen Bilder von Goya vgl.

Zwingmann, Björn: Begegnung mit dem Ungeheuren. Selbsterfahrungsprozesse mit Goyas Schwarzen

Bildern, S. 32.

65 Gadamer, Hans-Georg: »Bildkunst undWortkunst«, S. 99.

66 Salber, Wilhelm: Kunst-Psychologie-Behandlung, S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006 - am 14.02.2026, 09:21:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

