72

Kritik der ethischen Institution

einem Scherz, den Hegel in seiner Rechtsphilosophie zum Besten gibt, und der
diese Artsverstindige< Logik aufs Korn nimmt: »Wem Gott ein Amt gibt, dem gibt
er auch Verstand, ist ein alter Scherz, den man wohl in unseren Zeiten nicht gar
fiir Ernst wird behaupten wollen.« (GPhR, Vorrede [22])

Zweifellos erfiillt der Vater eine auf formaler Ebene zweckdienliche, struk-
turelle Funktion. Doch bewegen wir uns hier immer noch allein im symbo-
lischen und imagindren Register. Wenn also bislang die Rede davon war, in-
wiefern die Vaterschaft eine formale Funktion innerhalb der institutionellen
Logik erfillt, dann ist damit noch nicht genug iiber die inhaltliche Bestim-
mung des Vaterbegriffs selbst gesagt. Hegels Scherz lenkt unsere Aufmerk-
samkeit nun genau auf die inhaltliche Frage: Was ist eigentlich ein Vater?
Wofiir steht die Vaterschaft, wenn sie gar als Amt bezeichnet wird? Worauf
fufdt die Annahme von der Macht und Weisheit des Vaters jenseits der sym-
bolischen Ordnung? Es wire schliefilich eine sehr unbefriedigende Antwort,
wenn sie allein auf dem symbolischen Referenznetz der Institution beruhen
wiirde. Wir kénnen die Frage also auch so formulieren: Was ist das Reale der
Vaterschaft, das vom symbolischen und imaginiren Vater verdeckt wird?

4. Inkonsistenz und Konsequenzen der Vaterfunktion

In seinem monumentalen Roman Ulysses lisst James Joyce sein literarisches
Konterfei Stephen Dedalus tiber das Wesen der Vaterschaft risonieren:

Ein Vater, sagte Stephen, gegen Hoffnungslosigkeit ankimpfend, ist ein
notwendiges Ubel. [..] Vaterschaft, im Sinne der bewuften Zeugung, ist
dem Menschen unbekannt. Sie ist ein mystischer Zustand, eine apostolische
Nachfolge, von einzig Erzeuger zu einzig Gezeugtem. Auf dieses Mysteri-
um und nicht auf die Madonna, die der gerissene italienische Intellekt
dem Pobel Europas hinwarf, ist die Kirche gegriindet und unverriickbar
gegriindet, weil gegriindet, wie die Welt, Makro- und Mikrokosmos, auf
die Leere. Auf UngewifRheit, Unwahrscheinlichkeit. Amor matris, subjektiver
und objektiver Genetiv, ist vielleicht das einzig Wahre im Leben. Vaterschaft
kann durchaus eine Legal-Fiktion sein. (Joyce 1981, 290f.)

Joyce gelingt es, in diesem Absatz das ganze Problem der Vaterschaft zusam-
menzufassen. Schliisseln wir Stephens Gedanken auf: Dass ein Vater ein »not-
wendiges Ubel« sei, ist nicht einfach biologisch zu verstehen. Der Vater ist
immerhin mehr als einfach nur der Besamer. Und dennoch ist er kein reines

14.02.2026, 09:57:53. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839462119-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

Naturphinomen. Die Vaterschaft ist vielmehr eine kulturelle Erscheinung,
genauer gesagt eine des Rechts. Im Unterschied zur Mutter erfillt der Vater
nimlich eine symbolische Funktion hinsichtlich der genealogischen Ordnung
menschlicher Gesellschaften, wobei es keine Rolle spielt, ob sich diese nun
patri- oder matrilinear strukturiert.*® Die Rolle des Vaters ist deshalb sym-
bolischer Art, weil die Vaterschaft nicht einfach naturgegeben ist, sondern
erst iibernommen werden muss — »bewufSte Zeugung« gibt es nicht. Dass die-
se Angelegenheit grundsitzlich juridischer Natur ist, lisst sich gut anhand
des romischen Rechts nachvollziehen, das gewissermafien die Blaupause fiir
das abendlandische Verstindnis der Vaterfunktion bildet.

Das rémische Prozedere zur Bestimmung der Vaterschaft ist denkbar
simpel (vgl. zum Folgenden Legendre 2011, 38-40). Wird ein Kind geboren
steht eines fest, nimlich die Mutterschaft: Mater semper certa est. Mutter
und Kind bilden in den ersten neun Monaten einen mehr oder weniger
symbiotischen Organismus. Das »Wahre« der »amor matris« ist daher von be-
sonderer Qualitit (und nicht zuletzt zentraler Aspekt des Odipuskomplexes
— »subjektiver und objektiver Genitiv«). Die Mutterschaft wire entsprechend
nur durch héchsten Aufwand geheim zu halten oder zu verleugnen. Nun
gilt aber gerade das Gegenteil fiir den Vater: Pater semper incertus est. Er ist
nicht unmittelbares Subjekt der Geburt. Wie also den Vater bestimmen?
Pater est, quem nuptiae demonstrant. Der Vater wird folglich erst durch ein
symbolisches Verhiltnis zur Mutter, nimlich durch die Hochzeit, angezeigt.
Erneut zeigt sich die Vaterschaft also als symbolische Funktion und nicht als
reale. So gilt etwa auch heute noch in der Bundesrepublik Deutschland, dass
der verheiratete Mann automatisch als Vater des Kindes, das seine Ehefrau
zur Welt bringt, gilt (vgl. BGB, § 1592) — selbst dann, wenn er es im Falle
eines Falles genetisch betrachtet gar nicht ist. Auch das szientifische Urteil
der Genetik bleibt unweigerlich nachgeordnet. Die Inanspruchnahme der
modernen Genetik bei der Bestimmung der Vaterschaft verweist insofern
auch vielmehr auf die Unhintergehbarkeit jener symbolischen Priorisierung.
Dies wird deutlich, wenn man sich z.B. den Trend der Vaterschaftstests vor
laufender Kamera am Anfang der 2000er Jahre vor Augen fithrt. Das Urteil
der Genetik lautet zwar: >Du bist der Vater.c Aber der genetische Datensatz

48  »Man gewahrte, dafl in einem mutterrechtlichen System ebenso wie in einem vater-
rechtlichen die Autoritat bei den Mannern liegt. Der einzige Unterschied bestehtdarin,
dafd sie im einen Fall von den Briidern der Miitter und im anderen von ihren Eheman-
nern ausgelibt wird.« (Lévi-Strauss 2017b, 188f.)

14.02.2026, 09:57:53. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -

73


https://doi.org/10.14361/9783839462119-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Th

Kritik der ethischen Institution

ist nur Vehikel des eigentlichen legalistischen bzw. ethischen Urteils: >Du bist
verantwortlich.< Die Vaterschaft entpuppt sich daher als »Legal-Fiktion«, wie
es bei Joyce heifdt. In diesem Sinne tritt der reale Vater erneut hinter seiner
Funktion als symbolischer Vater zuriick. Der reale Vater fungiert lediglich als
die Personifikation der fundamentalen gesellschaftlich-juridischen Referenz
und im >Namen des Vaters« (nom-du-pére) wird das Kind im symbolischen
Netzwerk verortet.

In der blofSen Tatsache, dafd ich mich in der Beziehung auf einen bestimm-
ten Herren als seinen Sohn definiere und daR ich ihn als meinen Vater de-
finiere, liegt etwas, das, so immateriell es erscheinen mag, genauso schwer
wiegt, wie die fleischliche Zeugung, die uns verbindet. Und, praktisch, in der
menschlichen Ordnung, wiegt das sogar schwerer. Denn, selbst bevor ich fa-
hig wire, die Worter Vater und Sohn auszusprechen, und selbst wenn er ver-
trotteltist und jene Worte nicht mehr aussprechen kann, definiert uns schon
das ganze menschliche System rundum, mit allen Konsequenzen, die es mit
sich fihrt, als Vater und Sohn. (Lacan 2015b, 202)

Dieser Sachverhalt hingt einmal mehr mit der uns bekannten zirkuliren
Struktur zusammen, auf die Legendre gezielt hinweist: »Ein lebendes Bild
ist er [der reale Vater; Anm. T.M.] deswegen, weil er die Referenz in der
gegebenen Ordnung der Legalitit reprisentiert, die ihm seine Qualitit als
Vater erst verleiht.« (Legendre 2011, 78)

Joyces Verweis auf die »apostolische Nachfolge« bringt dabei klar zum
Ausdruck, dass diese symbolische Ubernahme von Patriarchat und Paterna-
lismus an die Fiktion eines imaginiren »einzig[en] Erzeuger[s]« gekniipft ist.
Der reale Vater, dessen Vaterschaft eben noch vollkommen im Dunkeln lag,
wird plotzlich zum Ankerpunkt der gesamten >menschlichen Ordnung«. Das
ist aber nur eine Kleinigkeit gegen das, was noch kommt, denn mit diesem
symbolischen Einschnitt geht eine patriarchale Umdeutung von Geburt und
Zeugung einher. Wie Mary Daly zeigt, gilt nun nicht linger die Frau als die
eigentliche fruchtbare Gebirerin, sondern der Fokus wird verlegt auf die >be-
wuflte Zeugung< durch den Vater; der Mann wird zum Gebirenden, wie es
der biblische Mythos von Evas Geburt aus Adams Rippe, d.h. seinem Kor-
per, durch den ultimativen Vater (Gott) eindriicklich veranschaulicht (vgl. Daly
2009; Armbruster 2013). Von daher ist der symbolische Akt des Handauflegens
in der apostolischen Sukzession letztlich als minnlicher Geburtsakt zu verste-
hen. Auch die Taufe, wodurch das Kind erst in die >wahrhaftige Welt« gelangt,
um nicht als Ungetauftes im Limbus zu landen, ist ein symbolischer Geburts-

14.02.2026, 09:57:53. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839462119-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

akt im Geiste des Patriarchalismus. Die Institution des Patriarchats bleibt
aber letztlich — mit Joyces Worten — »gegriindet und unverriickbar gegriindet
[...] auf die Leere« der realen Vaterschaft, die ganz und gar vom imaginiren
Vater getragen wird, wihrend dieser wiederum von seinen symbolischen Ver-
tretern, den realen Viter-Séhnen getragen wird. Eine paradoxe Ordnung sui
generis, die zudem auf unhintergehbare Differenz und Hierarchisierung ab-
zielt.

Die Problematik setzt sich dann aber innerhalb der neu gewonnenen Ord-
nung fort: Denn der symbolische Charakter der Vaterschaft mag innerhalb
dieser patriarchalen Ordnung den Eindruck der Natiirlichkeit erwecken, denn
gerade iiber den Weg des Symbolischen wird die Genealogie tiberhaupt erst
reprasentierbar, wihrend die Frage nach dem Realen der Vaterschaft ins Hin-
tertreffen gerit. Hier ein etwas niederschwelliges Beispiel: Das >Geschlecht«
nicht nur eines Adelshauses, sondern auch des einfachen Tagelohners erhilt
sich traditionell iiber den Namen des Vaters, indem es sein Name ist, der von
einer Generation zur nichsten weitergegeben wird. Im Sinne des nom-du-peére
bildet diese symbolische Funktion einen Einschnitt, wodurch ein ansonsten
chaotisches >Jeder-mit-jedemc« einer patri-archalen — vom Vater ausgehenden
- Ordnungsfunktion unterworfen wird.*? Die Legitimitit des pater familias
rithrt dabei vom imaginiren Vatergott her.

Exkurs IV: Die Bedeutsamkeit dieses Einschnitts ist psychologischer Natur und
als solcher zeitigt er auch folgendes Paradox: Der nom-du-pere dient der Ein-
fithrung des kleinen Kindes in die Gesellschaft und schlieRlich auch der Ab-
sicherung ebendieser bestimmten Gemeinschaft, wobei er aber offensichtlich
im Vollzug des Einschnitts das vorgangige, universale und unstrukturierte Ge-
meinschaftliche verneint, um es durch eine minimal strukturierte symbolische
Cemeinschaft zu ersetzen. Das Paradox liegt nun darin, dass jede weitere Be-
statigung und jeder weitere Erhaltungsversuch dieser strukturierten Gemein-

49  Wenn es injiingeren Zeiten selbstverstandlich geworden ist, dass auch der Name der
Frau bei der EheschliefRung von beiden Eheleuten iibernommen wird, dann mag dies
zwar vordergriindig als Durchbrechung der traditionellen Ordnung erscheinen, effek-
tiv fungiert aber der Name der Frau hier nur als Substitut fiir den (metaphysischen)
Namen des Vaters/Mannes, wahrend sich das Prozedere nach wie vor innerhalb der
patriarchalen Struktur abspielt. Kurz, der Name der Frau erfllt hier die patriarchale
Funktion. Dies ist ein sehr einfaches Beispiel fir Lacans provokanten — und weitrei-
chenden — Gedanken, dass>Frauc einer der Namen-des-Vaters ist.

14.02.2026, 09:57:53. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -

75


https://doi.org/10.14361/9783839462119-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Kritik der ethischen Institution

schaft sich per definitionem (buchstablich >durch Abgrenzung<) von jeder ande-
ren Gemeinschaft, die dem unerschoépflichen, unstrukturierten realen Mit-Seins
ihrerseits per definitionem entspringt, unterscheiden muss. Anders gesagt, zur
>Rettung«der symbolischen Gemeinschaft muss jederzeit die allgemeine, reale
Gemeinschaftlichkeit verneint werden. Das Phanomen des Rassismus verdeut-
lichtdieses Paradox in seiner ganzen psycho-pathologischen Tiefe: Die Abgren-
zung nach Innen bzw. die Ausgrenzung >der anderen« soll gerade der Bewah-
rung der>eigenen<Gemeinschaftdienen. Die»Berufungauf die Rasse«zeigtsich
daher als »paradoxer Wunsch«, denn sie ist ein Symptom eines unbewussten
»Wunsches nach Gemeinschaft« (Mbembe 2019, 70-77, hier 73). Dieser Wunsch
ist durch den urspriinglichen Einschnitt selbst hervorgerufen worden, indem
dieser die »Ur-Teilung« (vgl. Holderlin 1962b, 226) markiert, in der sich eine Ge-
meinschaft ihrer selbst bewusst wird und dadurch die unstrukturierte Univer-
salitat der Gemeinschaftlichkeit als solcher auf den Schauplatz des Unbewuss-
ten verweist, von wo diese in Richtung des (Vor-)Bewussten drangt. So treibt
der Rassismus auch das Phanomen des »Anteils der Anteillosen«auf die Spitze:
Das Opfer des Rassismus mag zwar seine spezifische, despektierliche Bezeich-
nung haben, was den Eindruck vermitteln mag, es habe einen Platz in der sym-
bolischen Ordnung des Rassismus —wenn auch den schlechtesten —, doch tat-
sachlich steht es in seiner Ausnahmefunktion gerade aufierhalb der Ordnung

t.5° D.h. auch, dass die symboli-

und bildet die Ausnahme, die die Regel bestitig
schen Funktionen der rassistischen Ordnung vom Opfer des Rassismus nicht in
Anspruch genommen werden kann. »Geburt und Abstammung verleihen kei-
nerlei Recht auf soziale Zugehorigkeit.« (Mbembe 2019, 74) Das Opfer befindet
sichim»Status der Elternlosigkeit (kinlessness)« (ebd.). Indem ihm die anthropo-
logische und gesellschaftliche Fundamentalkategorie der Familienzugehorig-
keit aberkannt wird, wird es in die Leere verbannt. An diesem Beispiel zeigt sich
die immense Wirkmacht des Symbolischen, das sogar das Reale der Geburt zu
Ubertrumpfen imstande ist. Zugleich zeigt sich auch, dass dieses Symbolische
immer von dem gemeinsamen Glauben einer Gemeinschaft an die Wahrhaf-
tigkeit seiner Geltung getragen sein muss. Das Imaginare bildet dabei den refe-

renziellen Endpunkt dieses gemeinschaftlichen Glaubens.

50  Tatsdchlich kursiert im juristischen Diskurs das auf den Rechtswissenschaftler Giin-

ther Jakobs zurlickgehende Konzept des sogenannten »Feindstrafrechts«, dessen Lo-
gik ganz der Logik des Rassismus entspricht, mit dem Unterschied, dass das Feind-
strafrecht juristisch sanktioniert ware. Der Gedanke steckt jedoch voller Widersprii-

14.02.2026, 09:57:53. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839462119-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

Um den imaginiren Vatergott vorauszusetzen, muss die Gesellschaft aller-
dings keineswegs im traditionellen Sinne religids sein, sie kann sich auch als
sdkular verstehen. Denn es lisst sich feststellen, »dass die sikulare Ordnung
den Pontifex und den Beichtvater ausléscht, dabei jedoch zur Erhaltung der
zivilen Gesellschaft zwei Biirger, zwei Stellvertreter der alten Instanzen ein-
setzt: den Staat, Herr und Meister iiber jede Polizei (im Sinne der Juristen:
iiber jede Regelung), und den Familienvater, Herr und Meister eines ande-
ren Absolutismus« (Legendre 2016, 229). Die sikulare Gesellschaft assimiliert
die »Omniprisenz eines allmichtigen Vaters« im Sinne eines polizeilich-pa-
ternalistischen Panoptikums, in dem sich in jeder Falte die patriarchalisch
strukturierte Macht finden ldsst. »Auf diesem Wege hat die sikulare Idee
die verschiedenen Bereiche der Macht buchstiblich eingenommen: Der Vater-
Vorgesetzte und der Vater-Lehrer sind dem Vater-Erzeuger nachgebildet, der wie-
derum in einem symmetrischen Verhiltnis zu diesem Staat-Souverin steht

che: Denn den Begriff des Feindes zu einem rechtsgiiltigen und das einzelne Recht
tragenden Begriff zu machen, wiirde bedeuten, gerade das Subjekt, das jenseits des
bestimmten Rechts(-systems) steht, nimlich den Feind, zum fundamentalen Refe-
renzwert dieser Rechtsordnung zu machen (vgl. Mausfeld 2019, 32-34). Dann wiirde
namlich jedes Mal das Ausnahmeelement (iber die Regel entscheiden und das gelten-
de Recht lieRe sich nur via negativa bestimmen. Der Feindesbegriff selbst ist nun aber
alles andere als eindeutig bestimmt: Das Feindstrafrecht sieht namlich vor, dem Sub-
jekt, das als Feind betrachtet wird, das Person-Sein abzusprechen, wodurch es aber
nicht langer unter das Verdikt der Menschenrechte und -wiirde fiele. Damit stellt sich
aberdiejuristische Frage, wie man liber ein Subjekt richten kdnne, das prinzipiell nicht
als Person betrachtet werden kann, denn bei der Rechtsprechung gilt es schliefSlich,
die Zurechnungsfihigkeit des Subjekts zu bericksichtigen. Ein zurechnungsfihiges
Subjekt ist aber offensichtlich dazu imstande, verninftig zu denken und die Konzepte
Recht und Unrecht zu begreifen und auch auf sich selbst anzuwenden. Dann ware es
aberim hochsten Mafde ungerecht, ihm seine Wiirde und Rechte prinzipiell abzuspre-
chen. Gleichsam problematisch ist es auch, dass Jakobs den Feind nicht klar definiert,
sondern schlichtweg zum Angstfeind macht: »Wer keine hinreichende kognitive Si-
cherheit personalen Verhaltens leistet, kann nicht nur nicht erwarten noch als Person
behandelt zu werden, sondern der Staat darf ihn auch nicht mehr als Person behan-
deln [..].« Jakobs 2004, 93) Dadurch wird dem auf eine gewaltaustibende Institution
reduzierten »Staat« die zweifelhafte Verantwortung zur Zwangsausiibung auferlegt
(vgl. ebd.). Endgtltig perfide wird dieser Gedanke Jakobs durch seine Berufung auf
Kant. Denn man muss sich dariiber im Klaren sein, dass Gewaltanwendung bei der
Umsetzung von Gerechtigkeit in Kants Augen ausgesprochen problematisch ist und
dass sie auf keinen Fall rechtlich fixiert werden kann (vgl. dazu Maus 1994, 66f.107-114,
bes. 111).

14.02.2026, 09:57:53. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -

71


https://doi.org/10.14361/9783839462119-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Kritik der ethischen Institution

[..].« (Ebd.; Herv. T.M.) Der Staat wird so selbst zum »Totemc, »dieser >wil-
den« Form des souveranen Herrschers, des genealogischen Garanten der Fi-
liation und folglich des Garanten der subjektiven und sozialen Bindung, die
itber eine Montage von Interpretationsmustern (die Hermeneutik der Ver-
bote) funktioniert« (Legendre 2010b, 42f.). Dadurch kann »[e]r ... als ein s>na-
tiirliches Objekt« gelten, aber im Sinne des >primitiven< Denkens, das man
im Mittelalter bekimpfte [..] und das durch die Moderne eigentlich beseitigt
werden sollte« (ebd., 43).

Es darf nun allerdings nicht vergessen werden, dass der symbolische Ein-
schnitt, das konstitutive Nein bzw. der nom-du-peére allerdings eine notwendi-
ge Bedingung einer wie auch immer gearteten Ordnung einer Gesellschaft ist.
Ohne die Geste eines realen Griindungsereignisses, lasst sich keine menschli-
che Ordnung herstellen. Auch Joyces Held Stephen sieht das ein, doch es stellt
sich nun die Frage, ob es sich hierbei auch um ein notwendiges Ubel handeln
muss, wie er annimmt.

Es versteht sich von selbst, dass eine menschliche Gesellschaft, gerade
wenn sie auf die eine oder andere Weise (zusammen-)wichst — und seit der
Neuzeit existiert die Idee vom globalen Kosmopolitismus —, eine gewisse Ord-
nung benétigt. Eine solche Ordnung ist jederzeit an das Symbolische gebun-
den. Und selbst wenn wir diese Ordnung im neuzeitlich-humanistischen Re-
gister eines Naturrechts oder im Sinne des modernen Gedankens der unver-
juferlichen Menschenrechte verstehen wollen, haben wir es hierbei nicht mit
einer realen Ordnung zu tun, sondern stets mit einem normativen Netzwerk,
das die Symbolisierung durchlaufen hat. Um die >Ordnung des Lebens< im
Sinne von Natur- oder Menschenrecht zu postulieren, sind wir dazu gezwun-
gen (bewusst oder unbewusst) einen fundamentalen, imaginidren Ankerpunkt
des zugrundeliegenden Welthilds vorauszusetzen. Jener muss nicht immer
mit den Termen >Gott, >Vater< oder mit einem ihrer vielen Synonyme bezeich-
net werden, so kann z.B. auch im humanistischen Duktus >der Mensch«an die
Stelle der fundamentalen Referenz gesetzt werden. Einmal mehr stellt sich
aber die Frage nach dem Realen: Was ist denn eigentlich der Mensch? Sofort
entstehen sagenhafte Probleme, denn die Anschlussfrage lisst nicht lange auf
sich warten und fithrt uns direkt wieder auf den unhintergehbaren Aspekt der
Sexuierung: Ist er wesentlich Mann? Ist er wesentlich Frau?** Miisste der Be-

51 Schon Freud stellt in seiner Vorlesung tber das »Ratsel der Weiblichkeit« fest, dass
die allererste Distinktion, die wir bei der Begegnung mit einem anderen Menschen
machen, die zwischen >mannlich<und >weiblich<ist. Kénnen wir eine Person zunachst

14.02.2026, 09:57:53. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839462119-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ethik und Institution

griff des Menschen nicht hermaphroditisch verstanden werden?5* Zeigt sich
die Frage nach dem Menschlichen hier nicht als noch einmal schwieriger zu
beantworten, als die Frage nach dem Gottlichen? Und wirkt diese Frage nicht
sogar auf die Frage nach dem Géttlichen zuriick? Wenn das Géttliche nicht
ratselhafter ist als das, was man unter dem Menschlichen versteht, dann emp-
fiehlt es sich vielleicht, diese Begriffe, die die Tradition siuberlich voneinan-
der getrennt wissen will, als analoge Begriffe zu behandeln.>?

Fassen wir zusammen: Die Frage nach dem Realen der Vaterschaft fithrt
uns in letzter Konsequenz zuriick zur fundamentalen Frage nach Mensch und
Gott. Mit der Problematisierung der Idee der Vaterschaft geht folglich auch
die Problematisierung des Gottesbegriffs einher. Nun haben wir aber auch
nachvollziehen konnen, dass die in Frage stehende Vaterfunktion den Kno-
tenpunkt des ethisch-politischen Diskurses bildet, wobei wir einsehen muss-
ten, dass sie in dieser Hinsicht inhaltlich iiberdeterminiert ist, und zwar ge-
rade weil sie an den institutionellen Diskurs der (politischen) Theologie ge-
bunden ist, wodurch sie in erster Linie ihren innerweltlichen Riickhalt ge-
winnt, um als >Legal-Fiktion< wirksam zu werden. Die offensichtliche Selbst-
geniigsambkeit der Kategorie der Vaterschaft und ihr fundamentaler Einfluss
auf das Ethisch-Politische, d.h. die selbstbewusste Sittlichkeit, sind daher als
hochproblematisch einzustufen und bediirfen offensichtlich einer kritischen
Revision. Gerade die Dimension des Imaginiren — genauer gesagt des ima-
giniren Vaters —, da sie als Achsenpunkt des gesamten Komplexes fungiert,
kann nicht ohne Kritik bleiben. Denn wo sie als (quasi-)dogmatische Letzt-
begriindung fir eine inhaltlich geschlossene Institutionelle Ordnung herhilt,

nicht Uber ihr Korperbild einordnen, erwischen wir uns selbst auf dem falschen Fufd
(vgl. Freud 1969b, 545).

52 Diese Logik findet sich gleich am Anfang der Geschichte des Monotheismus, ndmlich
bei dem agyptischen Pharao Echnaton, der in seiner Funktion als Pharao den einen
Gott (Aton) auf Erden vertritt. Mit der Aufhebung des dgyptischen Polytheismus durch
Echnaton wird aber auch die Trennung der Geschlechtlichkeit der Gotter aufgehoben,
was sich dann in der Selbstdarstellung Echnatons zeigt. Denn die Darstellungen des
Pharaos zeigen diesen als androgyne Figur.

53  Dieszumindest scheint Wilhelm Schapp (2004, 188) zuimplizieren—und die Logik be-
statigt es: Solange das (abendldndische) Denken ausschliefllich der zweiwertigen Lo-
gik verhaftet bleibt —und zwar in der Weise, dass auch ihre dreiwertige (trinitarische)
Logistik jener verpflichtet bleibt —, kann diese Frage gar nicht zureichend beantwortet
werden, da sie falsch gestellt wird (vgl. Ginther 1976b, bes. 31-35). »Was im dreiwerti-
gen System logisiert erscheint, ist nur der dreieinige Gott, der diese zweiwertige Welt
substantiell tragt und in ihr erscheint.« (Giinther 1991, XXVI)

14.02.2026, 09:57:53. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -

79


https://doi.org/10.14361/9783839462119-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Kritik der ethischen Institution

da verdringt sie das Reale des ethisch-politischen Prozederes der Sittlichkeit.
Anders gesagt, sie verdringt das ethische Ereignis. Sie verdringt den realen
ethischen Akt, der seinerseits als die Bedingung der Mdglichkeit der Insti-
tutionalisierung fungiert und die Einfithrung einer fundamentalen Referenz
iiberhaupt erst ermdglicht, und insofern verdrangt sie das (Selbst-)Bewusst-
sein dieses Akts. Als solcher verschwindet der ethische Akt hinter der symboli-
sierten Form des konstitutiven Neins, dem nom-du-pére. In diesem Sinne geht
es bei der anstehenden Analyse also auch um die Frage nach der Funktion des
konstitutiven Neins, nimlich im Bewusstsein davon, dass es sich hierbei um
einen Grenzbegriff im eminenten Sinne handelt.>* Wir beginnen die kritische
Revision mit dem Rekurs auf Kant.

54  Der Term Grenzbegriff mag hier an seine Verwendung bei Carl Schmitt erinnern. Das
ist durchaus beabsichtigt, da auf diese Weise die Frage der Souverdnitit im Hinter-
grund bereits auftaucht. Wir werden sehen, dass wir diese Frage im ethischen Diskurs
nicht umgehen kdnnen (siehe insbesondere Kapitel 111.6).

14.02.2026, 09:57:53. https:/Iwwwlnilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839462119-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

