
72 Kritik der ethischen Institution

einem Scherz, den Hegel in seiner Rechtsphilosophie zum Besten gibt, und der

diese Art ›verständige‹ Logik aufs Korn nimmt: »WemGott ein Amt gibt, dem gibt

er auch Verstand, ist ein alter Scherz, denman wohl in unseren Zeiten nicht gar

für Ernst wird behaupten wollen.« (GPhR, Vorrede [22])

Zweifellos erfüllt der Vater eine auf formaler Ebene zweckdienliche, struk-

turelle Funktion. Doch bewegen wir uns hier immer noch allein im symbo-

lischen und imaginären Register. Wenn also bislang die Rede davon war, in-

wiefern die Vaterschaft eine formale Funktion innerhalb der institutionellen

Logik erfüllt, dann ist damit noch nicht genug über die inhaltliche Bestim-

mung des Vaterbegriffs selbst gesagt. Hegels Scherz lenkt unsere Aufmerk-

samkeit nun genau auf die inhaltliche Frage: Was ist eigentlich ein Vater?

Wofür steht die Vaterschaft, wenn sie gar als Amt bezeichnet wird? Worauf

fußt die Annahme von der Macht und Weisheit des Vaters jenseits der sym-

bolischen Ordnung? Es wäre schließlich eine sehr unbefriedigende Antwort,

wenn sie allein auf dem symbolischen Referenznetz der Institution beruhen

würde. Wir können die Frage also auch so formulieren: Was ist das Reale der

Vaterschaft, das vom symbolischen und imaginären Vater verdeckt wird?

4. Inkonsistenz und Konsequenzen der Vaterfunktion

In seinem monumentalen Roman Ulysses lässt James Joyce sein literarisches

Konterfei Stephen Dedalus über das Wesen der Vaterschaft räsonieren:

Ein Vater, sagte Stephen, gegen Hoffnungslosigkeit ankämpfend, ist ein

notwendiges Übel. […] Vaterschaft, im Sinne der bewußten Zeugung, ist

demMenschen unbekannt. Sie ist einmystischer Zustand, eine apostolische

Nachfolge, von einzig Erzeuger zu einzig Gezeugtem. Auf dieses Mysteri-

um und nicht auf die Madonna, die der gerissene italienische Intellekt

dem Pöbel Europas hinwarf, ist die Kirche gegründet und unverrückbar

gegründet, weil gegründet, wie die Welt, Makro- und Mikrokosmos, auf

die Leere. Auf Ungewißheit, Unwahrscheinlichkeit. Amor matris, subjektiver

und objektiver Genetiv, ist vielleicht das einzigWahre im Leben. Vaterschaft

kann durchaus eine Legal-Fiktion sein. (Joyce 1981, 290f.)

Joyce gelingt es, in diesem Absatz das ganze Problem der Vaterschaft zusam-

menzufassen. Schlüsseln wir Stephens Gedanken auf: Dass ein Vater ein »not-

wendiges Übel« sei, ist nicht einfach biologisch zu verstehen. Der Vater ist

immerhin mehr als einfach nur der Besamer. Und dennoch ist er kein reines

https://doi.org/10.14361/9783839462119-005 - am 14.02.2026, 09:57:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 73

Naturphänomen. Die Vaterschaft ist vielmehr eine kulturelle Erscheinung,

genauer gesagt eine des Rechts. Im Unterschied zur Mutter erfüllt der Vater

nämlich eine symbolische Funktion hinsichtlich der genealogischen Ordnung

menschlicher Gesellschaften, wobei es keine Rolle spielt, ob sich diese nun

patri- oder matrilinear strukturiert.48 Die Rolle des Vaters ist deshalb sym-

bolischer Art, weil die Vaterschaft nicht einfach naturgegeben ist, sondern

erst übernommen werden muss – »bewußte Zeugung« gibt es nicht. Dass die-

se Angelegenheit grundsätzlich juridischer Natur ist, lässt sich gut anhand

des römischen Rechts nachvollziehen, das gewissermaßen die Blaupause für

das abendländische Verständnis der Vaterfunktion bildet.

Das römische Prozedere zur Bestimmung der Vaterschaft ist denkbar

simpel (vgl. zum Folgenden Legendre 2011, 38-40). Wird ein Kind geboren

steht eines fest, nämlich die Mutterschaft: Mater semper certa est. Mutter

und Kind bilden in den ersten neun Monaten einen mehr oder weniger

symbiotischen Organismus. Das »Wahre« der »amor matris« ist daher von be-

sonderer Qualität (und nicht zuletzt zentraler Aspekt des Ödipuskomplexes

– »subjektiver und objektiver Genitiv«). Die Mutterschaft wäre entsprechend

nur durch höchsten Aufwand geheim zu halten oder zu verleugnen. Nun

gilt aber gerade das Gegenteil für den Vater: Pater semper incertus est. Er ist

nicht unmittelbares Subjekt der Geburt. Wie also den Vater bestimmen?

Pater est, quem nuptiae demonstrant. Der Vater wird folglich erst durch ein

symbolisches Verhältnis zur Mutter, nämlich durch die Hochzeit, angezeigt.

Erneut zeigt sich die Vaterschaft also als symbolische Funktion und nicht als

reale. So gilt etwa auch heute noch in der Bundesrepublik Deutschland, dass

der verheiratete Mann automatisch als Vater des Kindes, das seine Ehefrau

zur Welt bringt, gilt (vgl. BGB, § 1592) – selbst dann, wenn er es im Falle

eines Falles genetisch betrachtet gar nicht ist. Auch das szientifische Urteil

der Genetik bleibt unweigerlich nachgeordnet. Die Inanspruchnahme der

modernen Genetik bei der Bestimmung der Vaterschaft verweist insofern

auch vielmehr auf die Unhintergehbarkeit jener symbolischen Priorisierung.

Dies wird deutlich, wenn man sich z.B. den Trend der Vaterschaftstests vor

laufender Kamera am Anfang der 2000er Jahre vor Augen führt. Das Urteil

der Genetik lautet zwar: ›Du bist der Vater.‹ Aber der genetische Datensatz

48 »Man gewahrte, daß in einem mutterrechtlichen System ebenso wie in einem vater-

rechtlichendieAutorität bei denMännern liegt.Der einzigeUnterschiedbesteht darin,

daß sie im einen Fall von den Brüdern der Mütter und im anderen von ihren Ehemän-

nern ausgeübt wird.« (Lévi-Strauss 2017b, 188f.)

https://doi.org/10.14361/9783839462119-005 - am 14.02.2026, 09:57:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Kritik der ethischen Institution

ist nur Vehikel des eigentlichen legalistischen bzw. ethischen Urteils: ›Du bist

verantwortlich.‹ Die Vaterschaft entpuppt sich daher als »Legal-Fiktion«, wie

es bei Joyce heißt. In diesem Sinne tritt der reale Vater erneut hinter seiner

Funktion als symbolischer Vater zurück. Der reale Vater fungiert lediglich als

die Personifikation der fundamentalen gesellschaftlich-juridischen Referenz

und im ›Namen des Vaters‹ (nom-du-père) wird das Kind im symbolischen

Netzwerk verortet.

In der bloßen Tatsache, daß ich mich in der Beziehung auf einen bestimm-

ten Herren als seinen Sohn definiere und daß ich ihn als meinen Vater de-

finiere, liegt etwas, das, so immateriell es erscheinen mag, genauso schwer

wiegt, wie die fleischliche Zeugung, die uns verbindet. Und, praktisch, in der

menschlichen Ordnung, wiegt das sogar schwerer. Denn, selbst bevor ich fä-

hig wäre, dieWörter Vater und Sohn auszusprechen, und selbst wenn er ver-

trottelt ist und jeneWorte nichtmehr aussprechen kann, definiert uns schon

das ganzemenschliche System rundum, mit allen Konsequenzen, die es mit

sich führt, als Vater und Sohn. (Lacan 2015b, 202)

Dieser Sachverhalt hängt einmal mehr mit der uns bekannten zirkulären

Struktur zusammen, auf die Legendre gezielt hinweist: »Ein lebendes Bild

ist er [der reale Vater; Anm. T.M.] deswegen, weil er die Referenz in der

gegebenen Ordnung der Legalität repräsentiert, die ihm seine Qualität als

Vater erst verleiht.« (Legendre 2011, 78)

Joyces Verweis auf die »apostolische Nachfolge« bringt dabei klar zum

Ausdruck, dass diese symbolische Übernahme von Patriarchat und Paterna-

lismus an die Fiktion eines imaginären »einzig[en] Erzeuger[s]« geknüpft ist.

Der reale Vater, dessen Vaterschaft eben noch vollkommen im Dunkeln lag,

wird plötzlich zum Ankerpunkt der gesamten ›menschlichen Ordnung‹. Das

ist aber nur eine Kleinigkeit gegen das, was noch kommt, denn mit diesem

symbolischen Einschnitt geht eine patriarchale Umdeutung von Geburt und

Zeugung einher. Wie Mary Daly zeigt, gilt nun nicht länger die Frau als die

eigentliche fruchtbare Gebärerin, sondern der Fokus wird verlegt auf die ›be-

wußte Zeugung‹ durch den Vater; der Mann wird zum Gebärenden, wie es

der biblische Mythos von Evas Geburt aus Adams Rippe, d.h. seinem Kör-

per, durch den ultimativen Vater (Gott) eindrücklich veranschaulicht (vgl.Daly

2009; Armbruster 2013). Von daher ist der symbolische Akt desHandauflegens

in der apostolischen Sukzession letztlich alsmännlicher Geburtsakt zu verste-

hen. Auch die Taufe, wodurch das Kind erst in die ›wahrhaftigeWelt‹ gelangt,

um nicht als Ungetauftes im Limbus zu landen, ist ein symbolischer Geburts-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-005 - am 14.02.2026, 09:57:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 75

akt im Geiste des Patriarchalismus. Die Institution des Patriarchats bleibt

aber letztlich –mit Joyces Worten – »gegründet und unverrückbar gegründet

[…] auf die Leere« der realen Vaterschaft, die ganz und gar vom imaginären

Vater getragen wird, während dieser wiederum von seinen symbolischen Ver-

tretern, den realen Väter-Söhnen getragen wird. Eine paradoxe Ordnung sui

generis, die zudem auf unhintergehbare Differenz und Hierarchisierung ab-

zielt.

Die Problematik setzt sich dann aber innerhalb der neu gewonnenen Ord-

nung fort: Denn der symbolische Charakter der Vaterschaft mag innerhalb

dieser patriarchalenOrdnung den Eindruck derNatürlichkeit erwecken, denn

gerade über den Weg des Symbolischen wird die Genealogie überhaupt erst

repräsentierbar, während die Frage nach dem Realen der Vaterschaft ins Hin-

tertreffen gerät. Hier ein etwas niederschwelliges Beispiel: Das ›Geschlecht‹

nicht nur eines Adelshauses, sondern auch des einfachen Tagelöhners erhält

sich traditionell über den Namen des Vaters, indem es sein Name ist, der von

einer Generation zur nächsten weitergegeben wird. Im Sinne des nom-du-père

bildet diese symbolische Funktion einen Einschnitt, wodurch ein ansonsten

chaotisches ›Jeder-mit-jedem‹ einer patri-archalen – vom Vater ausgehenden

– Ordnungsfunktion unterworfen wird.49 Die Legitimität des pater familias

rührt dabei vom imaginären Vatergott her.

Exkurs IV:Die Bedeutsamkeit dieses Einschnitts ist psychologischer Natur und

als solcher zeitigt er auch folgendes Paradox: Der nom-du-père dient der Ein-

führung des kleinen Kindes in die Gesellschaft und schließlich auch der Ab-

sicherung ebendieser bestimmten Gemeinschaft, wobei er aber offensichtlich

im Vollzug des Einschnitts das vorgängige, universale und unstrukturierte Ge-

meinschaftliche verneint, um es durch eineminimal strukturierte symbolische

Gemeinschaft zu ersetzen. Das Paradox liegt nun darin, dass jede weitere Be-

stätigung und jeder weitere Erhaltungsversuch dieser strukturierten Gemein-

49 Wenn es in jüngeren Zeiten selbstverständlich geworden ist, dass auch der Name der

Frau bei der Eheschließung von beiden Eheleuten übernommen wird, dann mag dies

zwar vordergründig als Durchbrechung der traditionellen Ordnung erscheinen, effek-

tiv fungiert aber der Name der Frau hier nur als Substitut für den (metaphysischen)

Namen des Vaters/Mannes, während sich das Prozedere nach wie vor innerhalb der

patriarchalen Struktur abspielt. Kurz, der Name der Frau erfüllt hier die patriarchale

Funktion. Dies ist ein sehr einfaches Beispiel für Lacans provokanten – und weitrei-

chenden – Gedanken, dass ›Frau‹ einer der Namen-des-Vaters ist.

https://doi.org/10.14361/9783839462119-005 - am 14.02.2026, 09:57:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Kritik der ethischen Institution

schaft sich per definitionem (buchstäblich ›durch Abgrenzung‹) von jeder ande-

ren Gemeinschaft, die dem unerschöpflichen, unstrukturierten realenMit-Seins

ihrerseits per definitionem entspringt, unterscheiden muss. Anders gesagt, zur

›Rettung‹ der symbolischenGemeinschaftmuss jederzeit die allgemeine, reale

Gemeinschaftlichkeit verneintwerden. Das Phänomendes Rassismus verdeut-

licht dieses Paradox in seiner ganzenpsycho-pathologischenTiefe:DieAbgren-

zung nach Innen bzw. die Ausgrenzung ›der anderen‹ soll gerade der Bewah-

rungder ›eigenen‹Gemeinschaftdienen.Die»BerufungaufdieRasse«zeigt sich

daher als »paradoxer Wunsch«, denn sie ist ein Symptom eines unbewussten

»Wunsches nachGemeinschaft« (Mbembe 2019, 70-77, hier 73). DieserWunsch

ist durch den ursprünglichen Einschnitt selbst hervorgerufen worden, indem

dieser die »Ur-Teilung« (vgl. Hölderlin 1962b, 226) markiert, in der sich eine Ge-

meinschaft ihrer selbst bewusst wird und dadurch die unstrukturierte Univer-

salität der Gemeinschaftlichkeit als solcher auf den Schauplatz des Unbewuss-

ten verweist, von wo diese in Richtung des (Vor-)Bewussten drängt. So treibt

der Rassismus auch das Phänomendes »Anteils der Anteillosen« auf die Spitze:

Das Opfer des Rassismus mag zwar seine spezifische, despektierliche Bezeich-

nung haben, was den Eindruck vermittelnmag, es habe einen Platz in der sym-

bolischen Ordnung des Rassismus – wenn auch den schlechtesten –, doch tat-

sächlich steht es in seiner Ausnahmefunktion gerade außerhalb der Ordnung

undbildet dieAusnahme,diedieRegel bestätigt.50D.h. auch, dassdie symboli-

schen Funktionen der rassistischen Ordnung vomOpfer des Rassismus nicht in

Anspruch genommen werden kann. »Geburt und Abstammung verleihen kei-

nerlei Recht auf soziale Zugehörigkeit.« (Mbembe 2019, 74) Das Opfer befindet

sich im»StatusderElternlosigkeit (kinlessness)« (ebd.). Indemihmdieanthropo-

logische und gesellschaftliche Fundamentalkategorie der Familienzugehörig-

keit aberkanntwird,wird es in die Leere verbannt. An diesemBeispiel zeigt sich

die immenseWirkmacht des Symbolischen, das sogar das Reale der Geburt zu

übertrumpfen imstande ist. Zugleich zeigt sich auch, dass dieses Symbolische

immer von dem gemeinsamen Glauben einer Gemeinschaft an die Wahrhaf-

tigkeit seinerGeltunggetragen seinmuss.Das Imaginärebildet dabei den refe-

renziellen Endpunkt dieses gemeinschaftlichen Glaubens.

50 Tatsächlich kursiert im juristischen Diskurs das auf den Rechtswissenschaftler Gün-

ther Jakobs zurückgehende Konzept des sogenannten »Feindstrafrechts«, dessen Lo-

gik ganz der Logik des Rassismus entspricht, mit dem Unterschied, dass das Feind-

strafrecht juristisch sanktioniert wäre. Der Gedanke steckt jedoch voller Widersprü-

https://doi.org/10.14361/9783839462119-005 - am 14.02.2026, 09:57:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 77

Um den imaginären Vatergott vorauszusetzen, muss die Gesellschaft aller-

dings keineswegs im traditionellen Sinne religiös sein, sie kann sich auch als

säkular verstehen. Denn es lässt sich feststellen, »dass die säkulare Ordnung

den Pontifex und den Beichtvater auslöscht, dabei jedoch zur Erhaltung der

zivilen Gesellschaft zwei Bürger, zwei Stellvertreter der alten Instanzen ein-

setzt: den Staat, Herr und Meister über jede Polizei (im Sinne der Juristen:

über jede Regelung), und den Familienvater, Herr und Meister eines ande-

ren Absolutismus« (Legendre 2016, 229). Die säkulare Gesellschaft assimiliert

die »Omnipräsenz eines allmächtigen Vaters« im Sinne eines polizeilich-pa-

ternalistischen Panoptikums, in dem sich in jeder Falte die patriarchalisch

strukturierte Macht finden lässt. »Auf diesem Wege hat die säkulare Idee

die verschiedenen Bereiche der Macht buchstäblich eingenommen: Der Vater-

Vorgesetzte und der Vater-Lehrer sind dem Vater-Erzeuger nachgebildet, der wie-

derum in einem symmetrischen Verhältnis zu diesem Staat-Souverän steht

che: Denn den Begriff des Feindes zu einem rechtsgültigen und das einzelne Recht

tragenden Begriff zu machen, würde bedeuten, gerade das Subjekt, das jenseits des

bestimmten Rechts(-systems) steht, nämlich den Feind, zum fundamentalen Refe-

renzwert dieser Rechtsordnung zu machen (vgl. Mausfeld 2019, 32-34). Dann würde

nämlich jedes Mal das Ausnahmeelement über die Regel entscheiden und das gelten-

de Recht ließe sich nur via negativa bestimmen. Der Feindesbegriff selbst ist nun aber

alles andere als eindeutig bestimmt: Das Feindstrafrecht sieht nämlich vor, dem Sub-

jekt, das als Feind betrachtet wird, das Person-Sein abzusprechen, wodurch es aber

nicht länger unter das Verdikt der Menschenrechte und -würde fiele. Damit stellt sich

aber die juristische Frage, wiemanüber ein Subjekt richten könne, das prinzipiell nicht

als Person betrachtet werden kann, denn bei der Rechtsprechung gilt es schließlich,

die Zurechnungsfähigkeit des Subjekts zu berücksichtigen. Ein zurechnungsfähiges

Subjekt ist aber offensichtlich dazu imstande, vernünftig zu denken und die Konzepte

Recht und Unrecht zu begreifen und auch auf sich selbst anzuwenden. Dann wäre es

aber im höchsten Maße ungerecht, ihm seineWürde und Rechte prinzipiell abzuspre-

chen. Gleichsam problematisch ist es auch, dass Jakobs den Feind nicht klar definiert,

sondern schlichtweg zum Angstfeind macht: »Wer keine hinreichende kognitive Si-

cherheit personalen Verhaltens leistet, kann nicht nur nicht erwarten noch als Person

behandelt zu werden, sondern der Staat darf ihn auch nicht mehr als Person behan-

deln […].« (Jakobs 2004, 93) Dadurch wird dem auf eine gewaltausübende Institution

reduzierten »Staat« die zweifelhafte Verantwortung zur Zwangsausübung auferlegt

(vgl. ebd.). Endgültig perfide wird dieser Gedanke Jakobs durch seine Berufung auf

Kant. Denn man muss sich darüber im Klaren sein, dass Gewaltanwendung bei der

Umsetzung von Gerechtigkeit in Kants Augen ausgesprochen problematisch ist und

dass sie auf keinen Fall rechtlich fixiert werden kann (vgl. dazuMaus 1994, 66f.107-114,

bes. 111).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-005 - am 14.02.2026, 09:57:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Kritik der ethischen Institution

[…].« (Ebd.; Herv. T.M.) Der Staat wird so selbst zum »Totem«, »dieser ›wil-

den‹ Form des souveränen Herrschers, des genealogischen Garanten der Fi-

liation und folglich des Garanten der subjektiven und sozialen Bindung, die

über eine Montage von Interpretationsmustern (die Hermeneutik der Ver-

bote) funktioniert« (Legendre 2010b, 42f.). Dadurch kann »[e]r … als ein ›na-

türliches Objekt‹ gelten, aber im Sinne des ›primitiven‹ Denkens, das man

im Mittelalter bekämpfte […] und das durch die Moderne eigentlich beseitigt

werden sollte« (ebd., 43).

Es darf nun allerdings nicht vergessen werden, dass der symbolische Ein-

schnitt, das konstitutive Nein bzw. der nom-du-père allerdings eine notwendi-

ge Bedingung einer wie auch immer geartetenOrdnung einer Gesellschaft ist.

Ohne die Geste eines realen Gründungsereignisses, lässt sich keine menschli-

che Ordnung herstellen. Auch Joyces Held Stephen sieht das ein, doch es stellt

sich nun die Frage, ob es sich hierbei auch um ein notwendiges Übel handeln

muss, wie er annimmt.

Es versteht sich von selbst, dass eine menschliche Gesellschaft, gerade

wenn sie auf die eine oder andere Weise (zusammen-)wächst – und seit der

Neuzeit existiert die Idee vomglobalen Kosmopolitismus –, eine gewisseOrd-

nung benötigt. Eine solche Ordnung ist jederzeit an das Symbolische gebun-

den. Und selbst wenn wir diese Ordnung im neuzeitlich-humanistischen Re-

gister eines Naturrechts oder im Sinne des modernen Gedankens der unver-

äußerlichenMenschenrechte verstehen wollen, haben wir es hierbei nicht mit

einer realen Ordnung zu tun, sondern stets mit einem normativen Netzwerk,

das die Symbolisierung durchlaufen hat. Um die ›Ordnung des Lebens‹ im

Sinne von Natur- oder Menschenrecht zu postulieren, sind wir dazu gezwun-

gen (bewusst oder unbewusst) einen fundamentalen, imaginären Ankerpunkt

des zugrundeliegenden Weltbilds vorauszusetzen. Jener muss nicht immer

mit den Termen ›Gott‹, ›Vater‹ odermit einem ihrer vielen Synonyme bezeich-

net werden, so kann z.B. auch im humanistischen Duktus ›derMensch‹ an die

Stelle der fundamentalen Referenz gesetzt werden. Einmal mehr stellt sich

aber die Frage nach dem Realen: Was ist denn eigentlich der Mensch? Sofort

entstehen sagenhafte Probleme, denn die Anschlussfrage lässt nicht lange auf

sich warten und führt uns direkt wieder auf den unhintergehbaren Aspekt der

Sexuierung: Ist er wesentlich Mann? Ist er wesentlich Frau?51 Müsste der Be-

51 Schon Freud stellt in seiner Vorlesung über das »Rätsel der Weiblichkeit« fest, dass

die allererste Distinktion, die wir bei der Begegnung mit einem anderen Menschen

machen, die zwischen ›männlich‹ und ›weiblich‹ ist. Können wir eine Person zunächst

https://doi.org/10.14361/9783839462119-005 - am 14.02.2026, 09:57:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ethik und Institution 79

griff des Menschen nicht hermaphroditisch verstanden werden?52 Zeigt sich

die Frage nach dem Menschlichen hier nicht als noch einmal schwieriger zu

beantworten, als die Frage nach dem Göttlichen? Und wirkt diese Frage nicht

sogar auf die Frage nach dem Göttlichen zurück? Wenn das Göttliche nicht

rätselhafter ist als das,wasman unter demMenschlichen versteht, dann emp-

fiehlt es sich vielleicht, diese Begriffe, die die Tradition säuberlich voneinan-

der getrennt wissen will, als analoge Begriffe zu behandeln.53

Fassen wir zusammen: Die Frage nach dem Realen der Vaterschaft führt

uns in letzter Konsequenz zurück zur fundamentalen Frage nachMensch und

Gott. Mit der Problematisierung der Idee der Vaterschaft geht folglich auch

die Problematisierung des Gottesbegriffs einher. Nun haben wir aber auch

nachvollziehen können, dass die in Frage stehende Vaterfunktion den Kno-

tenpunkt des ethisch-politischen Diskurses bildet, wobei wir einsehen muss-

ten, dass sie in dieser Hinsicht inhaltlich überdeterminiert ist, und zwar ge-

rade weil sie an den institutionellen Diskurs der (politischen) Theologie ge-

bunden ist, wodurch sie in erster Linie ihren innerweltlichen Rückhalt ge-

winnt, um als ›Legal-Fiktion‹ wirksam zu werden. Die offensichtliche Selbst-

genügsamkeit der Kategorie der Vaterschaft und ihr fundamentaler Einfluss

auf das Ethisch-Politische, d.h. die selbstbewusste Sittlichkeit, sind daher als

hochproblematisch einzustufen und bedürfen offensichtlich einer kritischen

Revision. Gerade die Dimension des Imaginären – genauer gesagt des ima-

ginären Vaters –, da sie als Achsenpunkt des gesamten Komplexes fungiert,

kann nicht ohne Kritik bleiben. Denn wo sie als (quasi-)dogmatische Letzt-

begründung für eine inhaltlich geschlossene Institutionelle Ordnung herhält,

nicht über ihr Körperbild einordnen, erwischen wir uns selbst auf dem falschen Fuß

(vgl. Freud 1969b, 545).

52 Diese Logik findet sich gleich am Anfang der Geschichte des Monotheismus, nämlich

bei dem ägyptischen Pharao Echnaton, der in seiner Funktion als Pharao den einen

Gott (Aton) auf Erden vertritt. Mit der Aufhebung des ägyptischen Polytheismus durch

Echnaton wird aber auch die Trennung der Geschlechtlichkeit der Götter aufgehoben,

was sich dann in der Selbstdarstellung Echnatons zeigt. Denn die Darstellungen des

Pharaos zeigen diesen als androgyne Figur.

53 Dies zumindest scheintWilhelm Schapp (2004, 188) zu implizieren – und die Logik be-

stätigt es: Solange das (abendländische) Denken ausschließlich der zweiwertigen Lo-

gik verhaftet bleibt – und zwar in der Weise, dass auch ihre dreiwertige (trinitarische)

Logistik jener verpflichtet bleibt –, kann diese Frage gar nicht zureichend beantwortet

werden, da sie falsch gestellt wird (vgl. Günther 1976b, bes. 31-35). »Was im dreiwerti-

gen System logisiert erscheint, ist nur der dreieinige Gott, der diese zweiwertige Welt

substantiell trägt und in ihr erscheint.« (Günther 1991, XXVI)

https://doi.org/10.14361/9783839462119-005 - am 14.02.2026, 09:57:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 Kritik der ethischen Institution

da verdrängt sie das Reale des ethisch-politischen Prozederes der Sittlichkeit.

Anders gesagt, sie verdrängt das ethische Ereignis. Sie verdrängt den realen

ethischen Akt, der seinerseits als die Bedingung der Möglichkeit der Insti-

tutionalisierung fungiert und die Einführung einer fundamentalen Referenz

überhaupt erst ermöglicht, und insofern verdrängt sie das (Selbst-)Bewusst-

sein dieses Akts. Als solcher verschwindet der ethische Akt hinter der symboli-

sierten Form des konstitutiven Neins, dem nom-du-père. In diesem Sinne geht

es bei der anstehenden Analyse also auch um die Frage nach der Funktion des

konstitutiven Neins, nämlich im Bewusstsein davon, dass es sich hierbei um

einen Grenzbegriff im eminenten Sinne handelt.54Wir beginnen die kritische

Revision mit dem Rekurs auf Kant.

54 Der Term Grenzbegriff mag hier an seine Verwendung bei Carl Schmitt erinnern. Das

ist durchaus beabsichtigt, da auf diese Weise die Frage der Souveränität im Hinter-

grund bereits auftaucht. Wir werden sehen, dass wir diese Frage im ethischen Diskurs

nicht umgehen können (siehe insbesondere Kapitel III.6).

https://doi.org/10.14361/9783839462119-005 - am 14.02.2026, 09:57:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462119-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

