[ll. Die Tragddie der Subjektivierung im Rechtsdiskurs und ihr Ende

Subjektkonstitution im Rechtsdiskurs

Daf} Foucault das Vorwort zu Wahnsinn und Gesellschaft fir die Neuausgabe
1972 streicht und durch ein neues ersetzt, wurde verschiedentlich als eine
Abkehr von seinem Tragikbegriff gedeutet. Richtig ist, daf} er sich allméh-
lich von Nietzsches frither Konzeption einer urspriinglichen tragischen
Trennung abwendet; ein Vokabular von Tragik und Tragodie indes ver-
wendet er weiterhin oder vielmehr aufs neue, denn mit der Verschiebung
seines Fokus vom Wahnsinn zum Recht, zu den juristischen Praktiken und
Strafsystemen, rickt das Subjekt als Subjekt des Rechtsdiskurses in sein
Blickfeld — und mit ithm die Tragodie. In seiner Vorlesung In Verteidigung
der Gesellschaft aus dem Jahre 1976 sagt Foucault: »Mir scheint, daf es eine
grundlegende und entscheidende Zusammengehérigkeit von Tragédie und
Recht, von Tragddie und offentlichem Recht gibt«,! eine Beobachtung, die
sich weniger explizit bereits in etwas fritheren Texten findet, etwa in Die
Wahrheit und die juristischen Formen (1973). In gewissem Sinne laufen auch
Foucaults frither Tragikbegriff und seine Konzeption des Wahnsinns letzt-
lich in ithrer Bezichung zum Rechtsdiskurs zusammen. Der Wahnsinn wird
im 19. Jahrhundert zum Gegenstand der Rechtsprechung (vgl. WG 468ft.;
US 30); Recht, Rechtsetzung und Rechtsprechung ihrerseits sind Gegen-
stand der Tragddie. So gesehen findet sich, noch bevor Foucault sich der
Untersuchung des Justizsystems zuwendet, im Tragikbegriff aus Wahnsinn
und Gesellschafi der tragische Zusammenhang von Subjekt und Recht bereits
angedeutet. Wahrend aber dieser frithe Tragikbegriff kein eigentlich gat-
tungstheoretischer, sondern, dhnlich wie bei Nietzsche, ein weltanschauli-
cher ist, in dem es weniger um die Tragédie als um das Tragische geht, tritt
in den Texten der siebziger Jahre ein stirker gattungstheoretisches Ver-
stdndnis des Tragischen als Tragédie in den Vordergrund, womit Foucault
niher an Hegel riickt.

1 Michel Foucault: In Verteidigung der Gesellschaft, S. 208. Diese Beobachtung an sich
ist nicht neu, sondern Forschungskonsens; vgl. Hans-Thies Lehmann: Theater und
Mythos. Die Konstruktion des Subjekts im Diskurs der antiken Tragddie, Stuttgart
1991, Kap. »Recht, Geschichte, Philosophie«, S. 157-167; Thomas Weitin: Recht und
Literatur, Miinster 2010, S. 20 u.v.a.m.

57

https://dol.org/10.5771/9783968216584-57 - am 13.01.2026, 08:50:49.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Wahrheit und die juristischen Formen

In Die Wahrheit und die juristischen Formen untersucht Foucault »juristische
Praktiken« in ihrer Bedeutung fir die »Entstehung neuer Formen des Sub-
jekts« (WjF 12) und stellt so die enge Beziehung zwischen der Ausbildung
von Rechtsformen und der Subjektkonstitution heraus. Aus der angenom-
menen Beziehung zwischen Recht und Tragédie folgt auf diese Weise auch
eine Verbindung von Subjekt und Tragédie, und tatsachlich riickt Foucault
die Bezichung von Rechtsformen und Subjektkonstitution in einen Tragé-
dienkontext, indem er sie an Sophokles’ Kinig Odipus veranschaulicht. Damit
greift er einen der >klassischen« Zusammenhénge von Subjektkonstitution
und Tragodie auf, ndmlich die Struktur der Rechtsetzung oder, allgemeiner,
rechtliche Strukturen tiberhaupt. Die Mechanismen der Subjektwerdung,
die Foucault hier beschreibt, juridischer Diskurs und Wahrheitsdiskurs,
entsprechen also den zentralen Themen der Tragddie, ndmlich Recht
und Selbsterkenntnis.

Oben (Kap. II) wurden die Ausschlufimechanismen in Walhnsinn und Gesell-
schaft als *Tragik der Individuierunge« bezeichnet. Hier nun zeichnen sich
Machttechniken ab, die sich als >Tragtdie der Subjektivierung« beschreiben
lassen. Die allgemeine Tragik der Individuumskonstitution wird durch eine
gattungstheoretisch naher bestimmte Tragodie der Subjektkonstitution ab-
gelost.

Foucault beschreibt drei verschiedene Typen juristischer Wahrheitsfin-
dung, die jeweils zugleich Machtpraktiken sind und bestimmte Subjektfor-
men hervorbringen: erstens die archaische griechische bzw. mittelalterliche
Probe (épreuve),? in der der Ausgang eines Zweikampfes oder andere Zei-
chen iber die (juristische) Wahrheit entscheiden, zweitens die Unter-
suchung (enquéte)® in der Zeugen befragt werden, und drittens die Priifung
(examen),* die sich auf Uberwachung stiitzt.> Im Rahmen der Argumentation
zugunsten tragischer Strukturen in der Subjektkonstitution soll hier zu-
néchst nur die Untersuchung betrachtet werden; Probe und Priifung kom-
men im Folgenden noch zur Sprache. Als Beispiel fiir die Ermittlungstechnik
der Untersuchung fithrt Foucault die Beweisfihrung in Sophokles’ Konig

2 Vgl. WiF 32f,, 55, 58-61.

3 Vgl. WiF 40, 53, 62.

4 Vgl. WiF 86. B

5 Zu diesen drei Begriffen und ihrer Ubersetzung vgl. WjF 53f., Anm. 28.

58

https://dol.org/10.5771/9783968216584-57 - am 13.01.2026, 08:50:49.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Odipus an. Seine These lautet, daf} sich in dieser Tragodie exemplarisch das
juristische Verfahren der Untersuchung herausbildet, ein Verfahren, das bis
heute Giiltigkeit besitzt. Er mochte

zeigen, dass die Tragddie des Odipus [...] reprisentativ und in gewisser Weise auch
grundlegend fiir eine bestimmte Beziehung zwischen Macht und Wissen, zwischen
politischer Macht und Erkenntnis ist, von der unsere Gesellschaft sich bis heute nicht

befreit hat. (WjF 30f.)

Indem sich in Odz])m erstmals Formen eines Rechtsdiskurses manifestieren,
die bis in die Gegenwart wirksam sind, besitzt die Tragodie auch fir Fou-
cault exemplarischen Charakter fiir die Entstehung des Subjekts. Und Fou-
cault geht noch weiter: Thm zufolge stellt Sophokles’ Odipus mit der Technik
der Untersuchung nicht nur bestimmte Macht- und Wahrheitsbeziehungen
dar, sondern ist »in gewisser Weise auch grundlegend« fiir sie; die Tragodie
erzeugt also erst bestimmte Beziehungen von Wahrheit und Macht, erzeugt,
in der Konsequenz, erst bestimmte Subjektivititsstrukturen oder eine be-
stimmte Form des Subjekts. Damit riumt Foucault der Tragédie des Odipus
eine weitreichende Bedeutung fiir die Subjektkonstitution ein. Dies darf als
ein weiterer Beleg fiir die enge Beziehung von Subjekt und Tragédie gelten,
denn die Entwicklung oder der Wandel von Rechtsformen und der Urteils-
findung ist Gegenstand weiterer sophokleischer Tragddien, wie Foucault
selbst betont: »Konig Odipus ist gleichsam eine Zusammenfassung der grie-
chischen Rechtsgeschichte. Mehrere Theaterstiicke des Sophokles, zum
Beispiel Antigone und Elektra, bilden gewissermaflen eine theatralische Ri-
tualisierung der Rechtsgeschichte.« (WjF 52f.) Der Begriff der Ritualisie-
rung zeigt hier an, dafl diese Tragédien jeweils nicht nur Ausdruck, sondern
auch Formung des Rechts und damit des Subjekts sind.

Was fiir ein Subjekt konstituiert wird, ist indes auch hier wieder schwer zu
bestimmen. Zundchst besteht die Beziehung zwischen juristischen Formen
und dem Subjekt darin, dafl Rechtsformen und Wahrheitsformen einander
bedingen, daf} »soziale Praktiken«, wie die »juristischen Formen« es sind,
»Wissensbereiche erzeugen, die [...] ginzlich neue Formen von Subjekten
und Erkenntnissubjekten [hervorbringen]«. (WjF 10) Gegenstand der Un-
tersuchung ist also die historische Verfafitheit des Subjekts als Erkenntnis-
subjekt: »Auch das Erkenntnissubjekt hat eine Geschichte; auch die Bezie-
hung zwischen Subjekt und Objekt, also die Wahrheit, hat eine Geschichte.«
(WjF 10) Gleichzeitig deutet die Wendung »Formen von Subjekten und
Erkenntnissubjekten« an, dafi es nicht allein um das Erkenntnissubjekt geht,

59

https://dol.org/10.5771/9783968216584-57 - am 13.01.2026, 08:50:49.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sondern auch um andere Begriffsbereiche von >Subjekts, die sich allerdings
mit dem >Erkenntnissubjekt« teilweise tiberschneiden, wie es auch schon im
obigen Kapitel zum Subjekt bei Foucault beschrieben worden ist. Der von
Foucault in Die Wahrheit und die juristischen Formen verwendete Begriff des
Erkenntnissubjekts ist um juristische und gesellschaftliche Bedeutungskom-
ponenten erweitert bzw. von diesen nicht zu trennen, so dafl Foucault die
Bedeutung von >Erkenntnissubjekt« ganz nebenbei vollkommen umbesetzt.6
Auch Uberwachen und Strafen wird Parallelen zwischen Episteme, Strafrecht
und Individualisierung bzw. Subjektivierung ziechen.

Nun ist es zwar so, dafl Foucault den Begriff der Tragodie hier nur im
Zusammenhang mit Sophokles’ Odipus selbst gebraucht, also als nihere
Textbezeichnung und in Abgrenzung zu anderen Versionen des Odipus-
mythos. Doch so wenig er allgemeine Aussagen tber die Tragodie als
Gattung trifft, so entschieden betrachtet er einen Text als nicht nur cha-
rakteristisch, sondern auch konstitutiv fiir heutige Machtstrukturen, die ein
Subjekt — im oben beschriebenen doppelten Verstindnis von Erkenntnis-
subjekt und gesellschaftlich-rechtlichem Subjekt — hervorbringen; und eben
dieser Text ist eine Tragddie. Zudem wird die gattungstheoretische Bedeu-
tung dadurch verstarkt, daf§ die Argumentation dem Verfahren der Unter-
suchung in Sophokles’ Odipus das Verfahren der Probe in einem Gesang von
Homers Ilias gegentiberstellt. Auf diese Unterschiede zwischen Tragodie
und Epos wird Kapitel IV noch zu sprechen kommen. Vorerst bleibt fol-
gendes festzuhalten: Auf seine Weise perpetuiert Foucault hier, wiewohl
implizit, die These der Korrelation von Subjektkonstitution und Tragédie,
und zwar im distinkten Sinne der Tragddie als literarischer Gattung und
nicht nur im Sinne einer allgemeinen Tragédie der Kultur.

Uberwachen und Strafen: Die Geschichte des Strafdiskurses als Tragddie

Der Zusammenhang von Recht, Subjekt und Tragédie, wie thn Foucault in
Die Wahrheit und die juristischen Formen gekniipft hatte, erfahrt in Uberwachen
und Strafen (1975) weitere Ausgestaltung. Die Konzeption einer als »Tragik
der Individuierungs, als Trennung verstandenen Subjektkonstitution aus

6 Vgl. dazu oben, Kap. I, Unterkap. »Das Subjekt bei Foucault«.

60

https://dol.org/10.5771/9783968216584-57 - am 13.01.2026, 08:50:49.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wahnsinn und Gesellschafi modifiziert und erweitert Foucault hier, wie in
seinen werkchronologisch mittleren, machtanalytischen Arbeiten der sieb-
ziger Jahre iiberhaupt, in wesentlichen Punkten. Das negative Konzept der
tragischen Trennung aus Wahnsinn und Gesellschafi, deren Ergebnis das Indi-
viduum war, wird durch ein positives Konzept der Produktion ersetzt,
deren Ergebnis das Subjekt ist.

Mit Uberwachen und Strafen schreibt Foucault eine Geschichte der juristischen
Strafpraxis und untersucht, wie sie sich seit der Frithen Neuzeit verdndert
hat. Dabei ist die Genealogie der Strafpraxis zugleich eine Genealogie des
modernen Subjekts; im Rechtsdiskurs sind die modernen Formen der Sub-
jektwerdung am Werk: »Thema dieses Buches ist eine Korrelations-
geschichte der modernen Seele und einer neuen Richtgewalt. Eine Genea-
logie des heutigen Wissenschaft/Justiz-Komplexes«, eine »Geschichte der
modernen Seele im Gerichtsurteil«. (US 33) Mit dieser Konzeption der
Subjektwerdung im Sinne eines Rechtssubjekts kntipft Foucault auch hier
wieder, wie bereits in Die Wahrheit und die juristischen Formen, an die >klassischex
Tradition von der Subjektkonstitution im Umfeld des Rechts an, wie die
Tragodie sie vorfithrt. Der Themenkomplex von Uberwacken und Strafen ist
damit, so lafit sich auf Grundlage der von Foucault beobachteten »grund-
legende[n] und entscheidende[n] Zusammengehérigkeit von Tragédie und
Recht« (VG 208) riickwirts schlieflen, ein charakteristischer Gegenstand
der Tragodie.

Tatséachlich 14t sich die Geschichte des Justizdiskurses und des Justizvoll-
zugs, die Foucault in Uberwachen und Strafen schreibt, insgesamt als tragischer
Prozef} lesen. Foucault zufolge besteht eine zentrale Entwicklung in dieser
Geschichte in dem, was gemeinhin als eine Humanisierung der Strafen
bewertet wird, ndmlich in einer fortschreitenden Abkehr von korperlichen
Strafen. Ausgehend von der Marter wird diese Abkehr mit der Aufklarung
im Laufe des 18. Jahrhunderts durch strafrechtsreformatorische Schriften
eingeleitet, die auf Abschreckungs- und Besserungsstrafen setzen und sich
im Code pénal von 1791 und im Code des deélits et des peines von 1795 nieder-
schlagen, und miindet schliellich in die Gefangnisstrafe.” Dabei verlduft der
Ubergang von der Marter iiber die Bestrafung zum Gefingnis wie eine
Tragodie und zeichnet den Ubergang vom Mythos zum Logos.

Es ist verschiedentlich darauf hingewiesen worden, dafl Foucault Ernst
Cassirer rezipiert und einige seiner zentralen Gedanken aufgenommen

7 Vgl. WiF 78£, 121; US 82ff.,, 113-149.

61

https://dol.org/10.5771/9783968216584-57 - am 13.01.2026, 08:50:49.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hat.® Die mythische Grundstruktur etwa, der Foucaults Marter folgt, weist
deutliche Parallelen zu Cassirers »Denken des Mythos« auf. Gassirer zufolge
»ist es dem Mythos eigentiimlich, dafi er, bei aller >Geistigkeit« seiner Ob-
jekte und Inhalte, in seiner >Logiks, in der Form seiner Begriffe, verhaftet an
den Korpern klebt.«® Rechtlicher Hintergrund der Marter ist das Recht der
Souverinitit, und dieses >geistige« Recht der Souverinitét bleibt dem Korper
des Souverins »verhaftet«, es »klebt« am Korper des Souverans. Die Ver-
nichtung des Verbrecherkérpers in der Marter stellt also den durch das
Verbrechen verletzten Kénigskérper und mit diesem das Recht des Konigs
wieder her. Das Recht der Souverdnitit ist mythisches Recht, und die
Marter folgt mythischen Strukturen.

Diese direkte, korperliche und mythische Verbindung zwischen Verbre-
chen und Strafe in der Marter werden die strafrechtlichen Reformbewegun-
gen des 18. Jahrhunderts 16sen. Deren rechtstheoretischer Hintergrund ist
die Entwicklung der Vertragstheorie, die das Recht der Souveranitit durch
das Recht bzw. den Schutz der Gesellschaft ersetzt (vgl. US 114). Es muf}
nicht mehr die Integritit des Konigskoérpers durch die Marter des Verbre-
cherkorpers wiederhergestellt werden, sondern der Gesellschaftsvertrag
durch die Demonstration seiner Geltung am Rechtsbrecher. Der Korper
des Verurteilten steht daher nicht mehr im Zentrum der Strafe, und folge-
richtig werden die bislang tiblichen Martern in Frankreich 1791 mit dem
ersten Strafgesetzbuch der Revolution abgeschafft und durch einfache To-
desstrafe ersetzt. Der Verurteilte ist nicht mehr in erster Linie Korper,
sondern vergleichsweise abstraktes Rechtssubjekt, tritt also, wie der tragi-
sche Held, vom Geltungsbereich des mythischen Rechts der Souverénitit in
den Bereich des positiven, kodifizierten Rechts des Gesellschaftsvertrags

8 Ernst Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen I (= Gesammelte Werke,
Bd. 11), Hamburg 2002, S. 19. Philipp Sarasin betont die Bedeutsamkeit Cassirers
fur Foucaults Denken (vgl. dazu auch Michel Foucault: S I, S. 703ff.), bezieht sich
dabei aber nicht, wie es hier geschieht, auf Parallelen zwischen Ahnlichkeit und
Mythos, sondern auf die Historisierung von Diskurs und Denken (vgl. Philipp
Sarasin: Michel Foucault zur Einfithrung, S. 101f.). Paul Geyer weist auf nicht durch
Zitate ausgewiesene »Anleihen« Foucaults bei Cassirer hin, allerdings mehr in bezug
auf die historische Phasierung von mythischem Denken und Episteme der Ahnlich-
keit denn auf inhaltliche Parallelen (vgl. Paul Geyer: Foucaults »Les mots et les
choses«, S. 248, 250).

9 Ernst Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen II (= Gesammelte Werke,
Bd. 12), Hamburg 2002, S. 73.

62

https://dol.org/10.5771/9783968216584-57 - am 13.01.2026, 08:50:49.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

iiber — analog zum in der Tragodie inszenierten Ubergang von Gewalt zu
Recht!? oder von mythischem zu >menschlichem« Recht.

Gegen die von den Strafreformern urspriinglich geplanten und dann auch
festgeschriebenen Strafen wie Zwangsarbeit, Deportation, Schande und
Demiitigung setzt sich seit dem 19. Jahrhundert schlieffllich die Gefangnis-
haft als allgemein gebrauchliche Strafe durch.!! Im Gefingnis nun geht es
nicht mehr um den Kérper des Verbrechers noch um das abstrakte Rechts-
subjekt, sondern um das konkrete einzelne Individuum und seine Psyche.
Wie der Ubergang vom Mythos zum Logos und vom mythischen zum
menschlichen Recht in der Tragddie mit einer Selbstbewufitseinswerdung
des Helden verbunden ist, tritt damit auch in die Geschichte der Strafen die
Subjektivitit: »Die Seele tritt auf die Bithne der Justiz«. (US 34)

Die Guillotine (l): Zwischen Mythos und Logos

Wie die reformierten Strafen nimmt seit der franzésischen Revolution auch
die Guillotine eine Zwischenstellung zwischen Marter und Gefangnisstrafe
ein; der Ubergang von der Marter zur Guillotine stellt eine Vorstufe oder
eine Variante des tragischen Ubergangs vom Mythos zum Logos und vom
Korper zur Seele dar. Wiahrend die Marter noch tiber die alten, mythischen
Ahnlichkeitsbezichungen funktioniert, lif}t sich die Guillotine, auch sie eine
Folge der Forderung nach humaneren Strafen, als ein erster Schritt hin zur
Abstraktion des Zeichens verstehen: Die — korperliche — Todesstrafe soll auf
moglichst unkorperliche Weise erfolgen, idealerweise ohne den Korper
iiberhaupt zu bertihren. Dadurch, daff die Guillotine in Sekundenbruch-
teilen den Hals durchtrennt, dabei aber Kopf, Rumpf und Glieder praktisch
unangetastet 1aflt, ist der Tod durch die Guillotine gewissermaflen keine
korperliche Strafe mehr. Sie ist zwar noch blutig, aber nicht mehr eigentlich
auf den Korper gerichtet:

10° Vgl. etwa Sophie Klimis: Archéologie du sujet tragique, Paris 2003, S. 191: »Le mythe
de passage de la violence a la justice«, u.v.a.m.

I Foucault bezieht sich in seinen Ausfithrungen auf Frankreich. Im Allgemeinen Landrecht
Siir die Preufsischen Staaten von 1794 dagegen zihlt die »Festungs«-, »Zuchthaus«- oder
»Gefangniflstrafe« bereits zu der am hiufigsten vorgesehenen Strafe (vgl. ebd., Zwei-
ter Teil, Zwanzigster Titel: Von den Verbrechen und deren Strafen).

63

https://dol.org/10.5771/9783968216584-57 - am 13.01.2026, 08:50:49.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Beinahe ohne den Korper zu bertihren, 16scht die Guillotine das Leben aus, so wie
das Gefingnis die Freiheit nimmt oder eine Geldbufie Besitztum. Sie soll das Gesetz
weniger an einem wirklichen, schmerzempfindlichen Kérper vollstrecken als viel-
mehr an einem juristischen Subjekt, das unter anderem das Recht auf Existenz
innehat. Sie muf} so abstrakt sein wie das Gesetz selber. (US 21f.)

Damit steht die Guillotine an der Schwelle zwischen der Souveranititsmacht
und der Disziplinarmacht. Man kénnte sie sogar als Symbol des neuzeitli-
chen Rationalismus und seiner Koérper/Seele-Dichotomie auffassen; in ihr
manifestieren sich gleichermaflen die materielle Trennung von Kérper und
Kopf wie die ideelle Trennung von Kérper und Seele.

Tragische Individuierung der Gefangenen

Das Gefingnis entspricht in seinen Strukturen und seiner Funktionsweise
zunichst der Individuumskonstitution durch praktischen Ausschlufy, wie sie
bereits in der Hospitalisierung der Wahnsinnigen erfolgt, und ist damit eine
Variation der Internierungstechniken des 18. Jahrhunderts, deren Bedeu-
tung fiir die Individuumskonstitution oben kurz beschrieben wurde.'? So
wie die Internierung in Wahnsinn und Gesellschaft »institutioneller Ausdruck«
der »groflen wesentlichen Trennung von Vernunft und Unvernunft«ist, die
Foucault als wesentlich tragische Trennung versteht, erweist sich auch das
Gefdngnis als Folge und Instrument jener tragischen Individualisierung
durch und als Trennung: Der korperliche Ausschluf3 des Hospitals bzw.
des Gefangnisses steht in Verbindung und wechselseitiger Bedingung zum
epistemischen Ausschluff durch psychologische Kategorisierung des Patien-
ten bzw. Delinquenten.

Die Seele des Verbrechers: Der Delinquent

Das Gefiangnis geht aber tiber die blofe Individuierung durch Trennung
weit hinaus. Die Ablésung des s talionis durch eine Strafe, die nicht mehr
Vergeltung, aber auch nicht mehr Belehrung des Volks durch Abschrek-
kung im Sinne der Generalprévention anstrebt, sondern Besserung des je

12 Zu den strukturellen Ahnlichkeiten zwischen (tragischem) Ausschlufl in Wahnsinn und
Gesellschaft und Gefingnis in Uberwachen und Strafen vgl. WjF 113, US 269.

64

https://dol.org/10.5771/9783968216584-57 - am 13.01.2026, 08:50:49.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

einzelnen Titers, also Spezial- oder Individualpravention bezweckt, betrifft
auch die Ebene der Rechtsprechung. Denn nicht nur die Strafe selbst,
sondern auch die Strafbemessung verlagert sich vom Korper auf die Seele:
Wihrend vormals das Verbrechen Bemessungsgrundlage des Strafmafles
war, riickt nun der Verbrecher in den Fokus. Geurteilt wird nicht mehr tiber
seine Tat, sondern iiber seine Beweggriinde, seine Begehren und Liiste,
seine Vernunft oder seinen Wahnsinn. »Die Strafe soll, wenn ich so sagen
darf, cher die Secle treffen als den Korper.« (US 26)13

Grundlage fiir diese Verschiebung des Strafziels vom Kérper auf die Seele
ist eine Ubertragung des mit dem Ausschluff des Wahnsinns gegriindeten
Wissens iiber den Wahnsinn auf den juridischen Bereich: Es findet eine
Psychologisierung des Verbrechers statt, wodurch er zum Delinquenten
wird. Der Delinquent unterscheidet sich vom Verbrecher dadurch, »daf}
weniger seine Tat als vielmehr sein Leben fiir seine Charakterisierung
entscheidend ist« (US 323), dafl er also »nicht bloff Urheber seiner Tat ist
[...], sondern daf} er an sein Verbrechen durch ein Biindel von komplexen
Fiden gekniipft ist (Instinkte, Triebe, Tendenzen, Charakter)«. (US 325)
Hiermit bedeutet die Individualisierung nicht mehr nur ausschliefende
Trennung, sondern, spezifischer, Psychologisierung. Dabei bleibt aber zu-
gleich die Tragik der Individuumskonstitution wirksam, denn Vorausset-
zung der Psychologisierung des Verbrechers ist die Entwicklung des Um-
gangs mit dem Wahnsinn, dessen Geschichte Foucault 15 Jahre vor
Uberwachen und Strafen geschrieben hatte, ist also auch hier die — urspriing-
liche und tragische — Trennung von Vernunft und Wahnsinn. Das Geféng-
nis basiert auf einer Konzentration auf die Psyche, und die Idee einer
Psyche, die es zu bessern gilt, setzt die Trennung von Wahnsinn und
Vernunft voraus.

Hierin stellt der Ubergang von der Marter zum Gefingnis eine weitere
Variante des Ubergangs vom Mythos zum Logos dar, der sich nicht, wie
der Ubergang von der kérperlichen zur seelischen Strafe, auf das Strafobjekt
bezieht, sondern auf die Stratbemessung: Der Ubergang zur psychologi-
schen Beurteilung des Verbrechers, zur Anwendung psychologischen Wis-
sens auf ihn, ist der Ubergang von einem richenden Mythos zu einem
Logos als einer auf medizinisches Wissen gegriindeten Vernunftpraxis.

13" Foucault zitiert hier aus Gabriel Bonnot de Mablys De la législation, ou: Principes de Loix
aus dem Jahre 1776.

65

https://dol.org/10.5771/9783968216584-57 - am 13.01.2026, 08:50:49.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Im medizinischjuridischen Diskurs tiber die Schuldfihigkeit des Verbre-
chers wird diesem eine Seele geschaffen und tiber diese Seele gerichtet.
Uberwachen und Strafen beschreibt also, wie die Seele im Zuge der Psycho-
logisierung der Strafbemessung und des Strafziels erst hervorgebracht
wird.

Tragddie der Selbsterkenntnis:
Verinnerlichung der Machtstrukturen im Panopticon

Das Gefiangnis stellt folglich die Ablésung des Zugriffs auf den Korper
durch Erschaffung der und Zugriff auf die Seele dar: Wie in der Tragodie
findet eine Subjektwerdung statt. Das Geféingnis in Uberwachen und Strafen
entspricht damit auf einer ersten Stufe zunichst der Hospitalisierung der
Wahnsinnigen, also der Individuumskonstitution durch tragische Tren-
nung, wie sie bereits in Wahnsinn und Gesellschaft dargestellt wird. Auch der
dort angedeutete Zusammenhang von Internierung und Psychologisierung
erfiahrt hier weitere Ausgestaltung und geht in einem zweiten Schritt tiber
den nur ausschlieBenden Mechanismus der Internierung aus Wahnsinn und
Gesellschaft hinaus, indem er gegentiber dem dortigen Subjektbegriff um ein
produktives Moment erweitert wird.!* Dieses produktive Moment ist der
dialektischen Selbstkonstitution Hegels nicht undhnlich: Es erfolgt eine
Verkniipfung und Gleichzeitigkeit aus passivem Unterworfenwerden und
aktivem Sichunterwerfen. In Jeremy Benthams Panopticon, das bei Fou-
cault exemplarisch fir die Subjektivierung des modernen Menschen steht,
geschieht das folgendermafien:

Die Individuierung resultiert zunéchst daraus, tiberhaupt Gefangener zu
sein. Das ist die Individuierung durch Ausschlufi, wie sie soeben fiir Hos-
pitdler, Gefingnisse etc. beschrieben wurde. Die Besonderheit des Panopti-
cons besteht darin, daf§ der Gefangene durch dessen besondere Architektur
»der Sichtbarkeit unterworfen« ist. Die Subjektivierung erfolgt dann im
nichsten Schritt: im Wissen darum, der stdndigen Sichtbarkeit unterworfen
zu sein.

4 Vgl. auch die zwei Varianten der Disziplin (¢inmal blof§ ausschlieRend und einmal
produktiv): WjF 113, US 269.

66

https://dol.org/10.5771/9783968216584-57 - am 13.01.2026, 08:50:49.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Derjenige, welcher der Sichtbarkeit unterworfen ist und dies weify, tbernimmt die
Zwangsmittel der Macht und spielt sie gegen sich selber aus; er internalisiert das
Machtverhiltnis, in welchem er gleichzeitig beide Rollen spielt; er wird zum Prinzip
seiner eigenen Unterwerfung. (US 260)

Der Gefangene, das durch Erfassung und Disziplinierung, hier durch In-
haftierung unterworfene und so konstituierte Individuum, muf§ im Pan-
opticon jederzeit annehmen, vom zentralen Wachturm aus beobachtet zu
werden, kann aber nie wissen, ob er tatsichlich beobachtet wird. Er wird
sich also immer so verhalten, als wiirde er beobachtet; er verinnerlicht auf
diese Weise den Blick des Aufsehers, den Blick des Anderen, und kehrt ihn
gegen sich selbst, verinnerlicht also die ihm zuvor duflerlichen Machtstruk-
turen. Der Gefangene weild sich als Objekt des Strafvollzugs und damit als
objektiviertes Individuum und sieht sich selbst mit dem Blick des — tatsach-
lich anwesenden oder auch abwesenden — Aufsehers. Wie das Hegelsche
Bewufitsein geht das Individuum aus sich heraus und kehrt mit dem Blick
des Anderen in sich zuriick, vollzieht also eine Art Anerkennungsbewegung
— allerdings eine pervertierte Anerkennungsbewegung, weil der Blick des
Anderen gar nicht stattfinden muf}: Die Anerkennung durch den Anderen
funktioniert ohne den Anderen. Das Individuum unterwirft sich auf diese
Weise im Wirkungsfeld weitergehender Strategien und Mechanismen,
niamlich im Wissen um den Anderen, um den Beobachter (bzw. im Nicht-
wissen um seine An- oder Abwesenheit), selbst — unterwirft sich sich selbst,
seinem eigenen Bewufitsein, das sich gleichzeitig erst dadurch konstituiert.
Wiederum in Anlehnung an Hegel und in Abgrenzung zur in Wahnsinn und
Gesellschaft beschriebenen einseitigen Ausschluflbewegung, die das Indivi-
duum hervorbringt, ist dann erst fiir das Ergebnis dieser doppelten Kon-
stitutionsbewegung vom eigentlichen Subjekt zu sprechen. Zu der trennen-
den Ausschluflbewegung aus Wahnsinn und Gesellschafi, durch die das
Individuum konstituiert wird, kommt also eine weitere, tiefer gehende
Komponente hinzu: Sie wird durch eine Unterwerfung erginzt, die sowohl
von auflen als auch von innen, vom Individuum selbst vollzogen wird,
indem dieses sich als Objekt des Wissens des Anderen, des Beobachters,
erkennt und anerkennt.15

15 Zu Anerkennungsstrukturen bei Foucault vgl. Judith Butler: Noch einmal: Kérper
und Macht, S. 63f. Es liefie sich einwenden, dafy Foucault das anerkennende Moment
der Selbstunterwerfung bereits in Wahnsinn und Gesellschaft andeutet, etwa, wenn er
zeigt, wie der internierte Wahnsinnige gezwungen wird, die (medizinische) Wahrheit

67

https://dol.org/10.5771/9783968216584-57 - am 13.01.2026, 08:50:49.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hiermit halt eine Bewegung der Selbsterkenntnis Einzug in Foucaults Sub-
jektkonzeption. Obwohl das Subjekt bei Foucault keine Substanz, kein
immer schon Zugrundeliegendes ist, vollzieht es eine Bewegung der refle-
xiven Selbsterkenntnis. Damit findet sich bei Foucault auch die zweite
mogliche Bedeutung der eingangs erwihnten geldufigen These einer Ver-
kntipfung von Subjektwerdung und Tragddie, namlich die der Subjektwer-
dung als Selbsterkenntnis. Nicht nur die Trennung (Individuation) ist tra-
gisch, sondern auch die darauffolgende Subjektivierung folgt tragischen
Strukturen, so wie auch bei Hegel das Wissen als Einsicht in das Recht
des anderen Rechts und in die eigene Schuld, d.h. die Selbsterkenntnis,
dasjenige ist, das das Individuum zum Subjekt werden laf3t.

Ende der Tragddie

Die sukzessive Abschaffung der kérperlichen Strafe von der Marter tiber die
reformierte Bestrafung zum Gefangnis laf3t sich demnach insgesamt analog
zum eingangs als fiir die Tragodie charakteristisch bezeichneten Ubergang
vom Mythos zum Logos lesen, vom Kérperlichen, als einer direkten wort-
lichen Ordnung, tiber das Abstrakt-Rechtliche, als einer vermittelten sprach-
lichen, symbolischen Ordnung, bis hin zum Seelischen, bis hin zum Subjekt.
Die beiden letztgenannten Punkte beziiglich der tragischen Strukturen des
panoptischen Gefingnisses, die Individuierung durch korperlichen Aus-
schluf} und die Verinnerlichung der Machtstrukturen, fithren aber zu einem
Ende dieser Tragddie.

Zum einen ist gesagt worden, das Gefidngnis stehe, in der Nachfolge der
Hospitaler aus Wahnsinn und Gesellschafi, bis zu einem gewissen Grade noch
im Zeichen der tragischen Trennung von Vernunft und Wahnsinn. Dies ist
die eine, frithere Spielart der Disziplin, »die Disziplin als Blockade, als
geschlossene Anstalt, die innerhalb bestimmter Grenzen auf negierende
Funktionen ausgerichtet ist«, das »Modell der Ausnahmedisziplin«. Im Pan-

tiber sich und die Wahrheit iiber seinen Wahnsinn zu sagen, d.h. ihn als Wahnsinn
anzuerkennen, wie dort tiberhaupt stellenweise auch bereits Foucaults spatere Macht/
Wissen-Konzeption und die Produktivitit der Macht vorweggenommen sind. In der
Tendenz bleibt die getroffene Unterscheidung von Individuumskonstitution durch
Trennung und Subjektkonstitution durch anerkennende und verinnerlichende
Selbsterkenntnis aber zutreffend.

68

https://dol.org/10.5771/9783968216584-57 - am 13.01.2026, 08:50:49.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

opticon dagegen tritt die Disziplin nicht mehr blofi in ihren »negierende[n]
Funktionen« auf, sondern »als Funktionszusammenhang, der die Austibung
der Macht verbessern, d.h. beschleunigen, erleichtern, effektiver machen
soll.« (US 269) Foucault unterscheidet auf diese Weise zwischen der Inter-
nierung des 18. und der des 19. Jahrhunderts, d.h. »zwischen der Eimschlie-
fung des 18. Jahrhunderts, deren Hauptaufgabe der Ausschluss der margi-
nalisierten Person oder die Verstirkung der Marginalisierung war, und der
Sequestrierung des 19. Jahrhunderts, deren Ziel Einbindung und Normali-
sierung ist«. (WjF 113) Der Ausschlufl des 18. Jahrhunderts ist ein vor-
nehmlich korperlicher, wihrend der des 19. Jahrhunderts sich in groflerem
Mafle auf die Seele bezieht, auf die Seele abzielt. Das Panopticon etwa
ermoglicht durch die Verinnerlichung des dufleren Blicks die korperliche
Loslosung der Gefangenen von ihren Ketten. Innerhalb ihrer Zellen kénnen
sie sich frei bewegen, da sie sich unter andauernder Beobachtung wissen.
Der korperliche Ausschluff als direkter Zugriff auf den Korper wird durch
den Zugriff auf die Seele verzichtbar. So wird die ausschlieflende Tragik der
Trennung und Individuation im Laufe des Prozesses der Subjektwerdung
von Entwicklungen tiberformt, die wesentlich untragisch sind und nicht
mehr in die Figur der urspriinglichen tragischen Trennung integriert wer-
den kénnen. Offenbar ist die Psychologisierung des Subjekts, also der Punkt
der Entwicklung, ab dem die Subjektivierung nicht mehr blof§ durch Aus-
schluf} des Wahnsinns, sondern auch durch Produktion emer Seele erfolgt,
nicht mehr mit der Figur der urspriinglichen tragischen Trennung vereinbar
— dies eine Variante der seit Hegel gingigen Begriindung fiir die Unver-
einbarkeit von Moderne und Tragddie, des Gegensatzes von Psychologie
und Tragik.16

Zum anderen setzt mit der — tragischen — Verinnerlichung der Machtmecha-
nismen im Panopticon, ihrer Kehrung gegen sich selbst und der auf diese
Weise vollzogenen (anerkennenden) Selbsterkenntnis bei Foucault ein Ende
des tragischen Prozesses ein; in diesem Stadium der Subjektwerdung ge-
langen Tragik und Tragédie an das Ende ihrer Moglichkeit, und zwar aus
zwel miteinander verbundenen Griinden.

Erstens ist Hegel zufolge »der Zweck und Inhalt einer Handlung dramatisch
nur dadurch, daf} er [...] in anderen Individuen andere entgegenstehende
Zwecke und Leidenschaften hervorruft.« (A III, 479f.) Soll er

16 Vgl. dazu ausfithrlicher Kap. V, Unterkap. »Die Trennung der tragischen Einheit
von Titer und Tat.

69

https://dol.org/10.5771/9783968216584-57 - am 13.01.2026, 08:50:49.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dramatisch erscheinen, so mufl er sich in seiner Besonderung als unterschiedene
Zwecke entgegentreten, so dafl iiberhaupt die Handlung Hindernisse von seiten
anderer handelnder Individuen zu erfahren hat und in Verwicklungen und Gegen-
sitze gerit, welche das Gelingen und Sichdurchsetzen einander wechselseitig bestrei-
ten. (A III, 480)

»Die dramatische Handlung beruht deshalb wesentlich auf einem ollidieren-
den Handelne. (A 111, 485) Durch die Verinnerlichung der Machtstrukturen
im Panopticon aber kann es keine dufiere und also dramatische Handlung,
kein >Entgegentreten< »unterschiedene[r] Zwecke«, keine Austragung des
tragischen Konflikts geben, weil der Gefangene die »entgegenstehende[n]
Zwecke« in sich vereint. Nicht nur fehlt im Panopticon ein entgegenstehen-
des Individuum, mit dem im Widerstreit sich der tragische Konflikt ent-
ziinden konnte (der an- oder auch abwesende Aufseher), sondern dieses
entgegenstehende Individuum ist in das eine Individuum, in den Gefange-
nen >hineingelegt«. Und diese Verinnerlichung ist genau das Argument, das
Hegel gegen die moderne Tragddie und ihre Figuren anfithrt: daff ndm-
lich,

wenn auch die tragische Handlung auf der Kollision beruhen mufi, dennoch das
Hineinlegen des Zwiespalts in ein und dasselbe Individuum immer viel Miflliches
mit sich bringt. [...] Es sind gedoppelte Menschen, die nicht zu fertiger und dadurch
fester Individualitit gelangen kénnen. (A III, 563)

Zum Argument der Unmdéglichkeit der Dramatisierung des tragischen Kon-
flikts kommt also, zweitens, hinzu, dafl der Charakter genau die Eigenschaft

verliert, die ihn zum tragischen Handeln erst befihigt: seine tragische Ein-
heit.17

17 Vgl. etwa G.W.F. Hegel: Vorlesungen iiber die Asthetik I (= Werke, Bd. 13), Frank-
furt a.M. 82003, S. 312 (im folgenden per Sigle A I im laufenden Text zitiert): »In
Corneilles Cidz.B. ist die Kollision der Liebe und Ehre eine gldnzende Partie. Solch in
sich selbst unterschiedenes Pathos kann allerdings zu Konflikten fithren; wenn es
aber als innerer Widerstreit in ein und denselben Charakter hineinverlegt wird, so
gibt dies zwar Gelegenheit zu brillanter Rhetorik und effektvollen Monologen, doch
die Entzweiung ein und desselben Gemiits, das aus der Abstraktion der Ehre in die
der Licbe und umgekehrt hiniiber- und heriibergeworfen wird, ist der gediegenen
Entschlossenheit und Einheit des Charakters in sich zuwider.« Vgl. auch A III, 485f.
etc. sowie, einschligig, das Kap. zur »sittlichen Handlung« in der P/zanomenologw des
Gestes, PG 342-354.

70

https://dol.org/10.5771/9783968216584-57 - am 13.01.2026, 08:50:49.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberwachen und Strafen beschreibt demnach einen dem Verlauf der Tragodie
analogen Ubergang vom Kérperlichen zum Seelischen und zum Subjekt,
zeichnet die Tragddie damit aber zugleich als an ihr Ende gelangt; der
Panoptismus fithrt zum Ende des Tragischen. Aus dem Gesagten geht dabei
deutlich hervor, daf} Foucaults Konstruktion vom Ende der Tragédie sich
eng an Hegels Begriindungen fiir das Ende der Tragddie anschliefen lafit.
Trotz aller Andersartig- oder Gegensitzlichkeit seiner Subjektkonzeption
stellt Foucault wie Hegel und wie Nietzsche die Entwicklung des modernen
Subjekts in unmittelbaren Zusammenhang zum Ende des Tragischen. Die
Verkniipfung von Subjektgenese und Tragodie schliefit daher das Ende der
Tragodie immer schon mit ein: Parallel zur Subjektkonstitution im Verlauf
der Tragddie vollendet sich die tragische Form und endet die Tragodie, als
einzelne wie als Gattung. Damit ist sowohl fiir Hegel als auch fiir Foucault
ein historisches (wiewohl bei Foucault kontingentes) Ende der Tragodie zu
konstatieren; es sicht demnach auch fiir Foucault ganz nach einer untragi-
schen Gegenwart aus.

71

https://dol.org/10.5771/9783968216584-57 - am 13.01.2026, 08:50:49.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968216584-57 - am 13.01.2026, 08:50:49.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-57
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Subjektkonstitution im Rechtsdiskurs
	Die Wahrheit und die juristischen Formen
	Überwachen und Strafen: Die Geschichte des Strafdiskurses als Tragödie
	Die Guillotine (I): Zwischen Mythos und Logos
	Tragische Individuierung der Gefangenen
	Die Seele des Verbrechers: Der Delinquent
	Tragödie der Selbsterkenntnis: Verinnerlichung der Machtstrukturen im Panopticon
	Ende der Tragödie

