
Rezensionen 265

eingesessenen und Flüchtlingen, die durch die Politik
internationaler Hilfsorganisationen häufig noch verstärkt
wird. Kroners facettenreicher Aufsatz lässt die vielen und
mitunter widersprüchlichen Dimensionen einer “palästi-
nensischen Identität” sehr plastisch hervortreten. Dass sie
aber in einem deutschsprachigen Beitrag ihre arabischen
Gesprächspartnerinnen in der – nicht von allen Informan-
tinnen perfekt beherrschten – Interviewsprache Englisch
zitiert, wirkt unangebracht.

Paulo Pinto, der sich mit einer Sufi-Gemeinschaft in
der syrischen Stadt Aleppo befasst, gelingt eine hervorra-
gende Ethnographie mit hohem theoretischem Anspruch.
Er hebt besonders die emotionale und körperliche Di-
mension von Sufi-Praktiken hervor und zeigt auf, wie
zentrale religiöse Werte sowohl diskursiv vermittelt als
auch körperlich erfahrbar gemacht werden. Neben dieser
angestrebten “Verinnerlichung” von Normen spielt da-
bei die Herstellung affektiver Bindungen zwischen den
Adepten und besonders zwischen Schüler und Lehrer ei-
ne wesentliche Rolle: Idealerweise sollten sich die An-
hänger ihrer Sufi-Gemeinschaft stärker verpflichtet füh-
len als ihrer Verwandtschaft, sozialen Schicht oder ethni-
schen Gruppe. Dieser Anspruch auf unbedingte Loyalität
kann allerdings, wie Pinto zeigt, zur Zerreißprobe werden
und zum Bruch mit der Gemeinschaft führen.

Nahda Shehadas Beitrag erkundet, wie palästinensi-
sche Frauen in Gaza islamische Rechtsnormen zu ihren
Gunsten umdeuten. Sie befasst sich konkret mit dem
Recht verheirateter Frauen auf Unterhalt (nafaqa) durch
den Ehemann, wofür ihm im Gegenzug Gehorsam zu
leisten ist. Wie ihr empirisches Material veranschaulicht,
zielen gerichtliche Unterhaltsklagen aber oft nicht auf ei-
ne finanzielle Versorgung ab. Vielmehr nutzen die Frauen
dieses Instrument zur Durchsetzung anderer Interessen:
um eine Ehescheidung zu erzwingen, um den Gatten zum
Auszug aus dem Haus seiner Eltern und zur Gründung
eines eigenen Haushalts zu bewegen oder um sexuelle
Bedürfnisse durchzusetzen. Mit ihrer stringenten Dar-
stellung gelingt es Shehada, dem Leser nachvollziehbar
zu vermitteln, wie eine Rechtsnorm, die die Machtvertei-
lung der Geschlechter innerhalb der Ehe festzuschreiben
sucht, zur Erweiterung weiblicher Handlungsspielräume
gebraucht wird.

Friederike Stolleis widmet sich im abschließenden
Beitrag des Bandes einer spezifischen Form der weib-
lichen Besuchskultur in Damaskus, den Empfangstagen
der altansässigen urbanen Mittelschicht. Ihr Augenmerk
gilt dabei vor allem dem dort stattfindenden “Kaffee-
klatsch”, bei dem das defizitäre Verhalten Abwesender
vom harmlosen Normverstoß bis hin zum Skandal aus-
gebreitet und kommentiert wird. Stolleis’ Aufsatz, der
sich durch genaue ethnographische Beobachtungen aus-
zeichnet, beleuchtet verschiedene Dimensionen dieses
Redens über andere, wobei besonders auf die Rolle von
Klatsch als einem Mittel der sozialen Kontrolle einge-
gangen wird, das der stetigen Bekräftigung der eigenen
Moralvorstellungen dient. Wie Stolleis betont, bieten die
Empfänge, die ohnehin von eher konservativen Kreisen
ausgerichtet werden, keine Plattform für das Infragestel-
len der geltenden Normen und Werte. Wer die dort vor-

herrschenden Moralauffassungen nicht teilt, erörtert dies
in intimeren Runden oder entzieht sich dem System der
Empfänge gänzlich.

Resümierend lässt sich festhalten, dass der Sammel-
band wertvolles Material “frisch aus dem Feld” vorlegt,
das sowohl für die theoretische Auseinandersetzung mit
der Interaktion lokaler, regionaler und globaler Bezugs-
systeme als auch für die Ethnographie des Nahen Os-
tens hochinteressant ist. Die thematische “Klammer” des
Bandes erweist sich allerdings als recht lose, und ange-
sichts der Bandbreite der verschiedenen Beiträge fällt es
schwer, den angekündigten roten Faden zu verfolgen –
ein so allumfassendes Thema wie “Normen und Werte”
ließ aber wohl nichts anderes zu. Auch bei der Wahl des
Titels hätte man dem Herausgeber und seinen Mitstrei-
tern ein glücklicheres Händchen gewünscht: “Verände-
rung und Stabilität” mutet reichlich trocken an und wird
der über weite Strecken spannenden Lektüre, die sich
hinter dem Umschlag verbirgt, gewiss nicht gerecht.

Anke Reichenbach

Herrou, Adeline: La vie entre soi. Les moines taoïs-
tes aujourd’hui en Chine. Nanterre: Société d’Ethnolo-
gie, 2005. 520 pp. ISBN 2-901161-72-3. (Recherches sur
la Haute Asie, 15) Prix: € 27.00

At 520 pages, this is a major study of the cultural
meanings as well as the social organizations and net-
works of monastic life in a Daoist temple in central
China. The Wengong Temple is a modest temple with
about 15 permanent clerics in Hanzhong City in southern
Shaanxi Province (to the south of Xi’an). The temple
has a long history, even though it had a humble begin-
ning as a temple dedicated to a locality god and did not
become a Quanzhen Order Daoist monastery until the
early 20th century. (The Quanzhen Order, founded in the
twelfth century, is the only monastic Daoist institution
in China, adopting the Buddhist celibate and communal
sangha model in its pursuit of self-perfection and im-
mortality.) Like most other religious sites in mainland
China, the Wengong Temple was not active during the
high-Maoist years of the 1960s and 1970s and was only
revived in the 1990s, thanks to the relaxed state religious
policies, activism on the part of the Daoists, and the ef-
forts of local lay devotees. What is unusual about this
(mini-)monastery is that both male and female monastics
live side by side of one another (in small one-person
cells), the overwhelming majority of Buddhist or Daoist
monasteries in China being single-sex (and overwhelm-
ingly male). Herrou spent a total of more than a year
in her fieldsite from 1993 to 2000 (18) and spoke to a
wide variety of natives from monastics to lay devotees
to ordinary worshipers. Though not permitted to actually
live in the temple because of state policy restrictions,
Herrou lived nearby and spent what must have been a
substantial amount of time in the temple. This book is
the first detailed ethnographic account of contemporary
Chinese monastic life in any language.

The Wengong Temple monastics do not live their lives
merely “among themselves,” as the book title might sug-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-265 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-265


266 Rezensionen

gest, because they are imbricated in a wide network of
Daoist monastics and temples as well as within the local
lay community. These monastics pursue two seemingly
contradictory tasks: self-cultivation and providing ritual
service to the lay community (not only chanting scrip-
tures during exorcistic rites but also doing divinatory
and fengshui consultations). But we were told that ac-
tually ritual service provision also contributes to deepen-
ing one’s self-cultivational pursuits, not least because the
more one chants the scriptures the better one understands
their deeper meanings. So the monastics are both monks
and priests. And one does not need to become a monastic
in order to “pursue the Dao.” Some of the local lay devo-
tees (lay adepts) are extremely dedicated to Daoist learn-
ing. For example, a certain devotee Zhu not only was
once a leader in the local Daoist association but has a per-
sonal set of the gigantic Daoist Canon at home, while the
Wengong Temple itself does not even have a set (109).

The book is at once a social history of the Wengong
Temple, the evolution of the cult of Han Yu (the main
deity enshrined in the temple), and Daoist networks in
the Hanzhong region; an ethnography of monastic life;
a social analysis of the complex relationships between
the temple and the locality, the monastics and the lay
community and the state (the Daoist Association and the
Religious Affairs Bureau); and a symbolic analysis of
the process of becoming a monastic as a rite of pas-
sage, monastic ritual kinship, and the monastics’ self-
cultivational pursuits. Different parts of the book will
appeal to anthropologists, comparativists, and scholars
in Chinese history and religious studies. A short review
such as this one will obviously not do justice to the
scope and depth of Herrou’s study. I will only briefly
highlight two areas where this book’s findings have made
important contributions to anthropology: ritual kinship
and gender identity.

The Chinese kinship system is known for its strong
pronatalist and patrilineal principles. Not forming a fam-
ily and not having male progeny are regarded as the worst
of unfilial acts, hence the early struggle of the Buddhist
sangha to get accepted by Chinese society. But Buddhist
monasticism did take root in Chinese society, and its
Daoist equivalent the Quanzhen Order flourished as well,
in time becoming the most dominant Daoist order and
with a national network of monasteries. Herrou expli-
cates in detail the ways in which the Quanzhen monastics
created a parallel ritual kinship system based on the trans-
mission of esoteric knowledge, communal living, and ties
between monasteries. This ritual kinship network turns
out to be much more extensive (temporally as well as
geographically), and most probably much more reward-
ing, than the consanguineous and affinal kinship network
that a person leaves behind (people in this part of China
rarely belong to large lineages). Though not able to pay
respect to his ancestors when alive or become an ancestor
himself when dead, a monastic dead or alive nevertheless
always has a place in his or her own lineage of transmis-
sion in the Quanzhen Order. Some of the monastics travel
widely, always expecting to be hosted by other temples in
a system of reciprocity in the big Daoist “family.” In fact,

the Daoist monastics even become “brothers” with the
Buddhist monastics.

Mixed-sex monastic living is a new phenomenon,
not found in traditional China. How do the monastics
reconcile celibate ascetic life with mixed-sex communal
living? Though the Wengong Temple monastics live in a
ritual kinship world without mothers, wives, or daughters
– they address one another purely in male terms – they
nonetheless wear unisex robes, behave in non-gender-
specific ways, and most importantly, strive to transcend
ordinary gender identity altogether so as to achieve a
genderless “oneness” with Dao.

An anthropology of an elite, literate institution such
as the Quanzhen Daoist Order in a highly sophisticated
literate society such as China is particularly challenging.
Firstly, one is required to have not only the keen ob-
servational and interview skills of an ethnographer but
also a high level of sinological and Daoist Studies train-
ing to make relevant and often difficult textual evidence
to bear upon the ethnographic data. Secondly, because
the subjects of inquiry, i.e., the monastic clerics, are of-
ten the very producers of sophisticated texts or are at
least eager reproducers of such texts (sometimes equally
eloquent orally), the ethnographer would inevitably be
pulled towards (or seduced by?) the literate and often
mystifying end of what might be called a “practice-
discourse spectrum” at the expense of more humble and
less “discursible” details of daily practice. In Herrou’s
study one discerns the sinologist and Daoist scholar in
her competing with the ethnographer in her to dominate
the descriptive and analytical space. For example, often
the Wengong Temple monastics are used to illustrate and
exemplify an idealized and normative Quanzhen Daoist
monastic lifestyle, all the while a systematic and schol-
arly Daoist apparatus is mobilized to interpret the Wen-
gong monastics’ practices. As a result the theories of
the most sophisticated and articulate informants, Daoist
masters (dead and alive), and Western Daoist Studies
scholars tend to dominate in Herrou’s interpretation of
Daoist practices. Yet Daoist esoterics is only half of the
story. Herrou is too good an ethnographer to let the social
world of her informants be obscured by symbolic con-
structs. This is an important book that deserves a wide
readership. Adam Chau

Heusch, Luc de : La transe et ses entours. La sorcel-
lerie, l’amour fou, saint Jean de la Croix, etc. Bruxelles :
Éditions Complexe, 2006. 241 pp. ISBN 2-8048-0059-8.
Prix : € 24.90

Pour s’engager dans ce débat de haute volée, Luc de
Heusch ne craint pas de dépasser les frontières arbitraires
entre disciplines et de transgresser les interdits acadé-
miques. “Cette entreprise de braconnage” (220), l’auteur
la mène admirablement en confrontant des notions ra-
rement considérées comme voisines : transe, charisme,
sorcellerie, amour fou, possession, chamanisme, extase.
L’anthropologue belge moissonne aussi bien dans les
champs de l’art lyrique et de la danse que dans l’histoire
des religions, dans la psychologie analytique ou dans la

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-265 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:01:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-1-265

