
 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 35 (2002) 494 

ANALYSEN UND BERICHTE 
 
 
 
 

Verfassungsrechtspluralismus in West Sumatra: 
Veränderungen in staatlicher und dörflicher Verfassung im 
Zuge der Dezentralisierung in Indonesien1 
 
Von Franz von Benda-Beckmann, Halle/Saale 
 
 
 
 
I. Einleitung 
 
Die Beziehungen zwischen staatlichem Verfassungsrecht und lokalen verfassungsrechtli-
chen Ideen haben in fast allen Ländern in der Dritten Welt eine lange Geschichte. Diese 
begann spätestens, als die dortigen politischen Organisationen in die neuen kolonialen 
Staatsverbände eingebunden wurden. Elemente lokaler Herrschafts- und Verfassungsfor-
men wurden zwar im Rahmen der indirekten Herrschaftspolitik der meisten Kolonialstaaten 
teilweise anerkannt, allerdings unter dem Primat der staatlichen Souveränität, welche nach 
staatlich rechtlichem Denken und Handeln die politische Dimension der lokalen politischen 
Organisationen absorbierte. Damit wurden diese traditionellen Herrschaftsstrukturen in 
vielen Staaten sehr geschwächt, in jedem Fall verändert; sie sind jedoch nur selten ganz 
verschwunden. Die in den letzten Jahren in vielen Staaten der Dritten Welt angestrebte 
Dezentralisierung hat die hiermit zusammenhängenden Probleme wieder deutlich in den 
Vordergrund gerückt.

2
 

 
1
  Leicht überarbeitete Fassung der Herbert-Krüger-Gedächtnisvorlesung auf der 27. Jahrestagung 

des Arbeitskreises für Überseeische Verfassungsvergleichung vom 28.-30. Juni 2002 in 
Halle/Saale. Er beruht überwiegend auf der gemeinsamen Forschung mit K. von Benda-Beckmann 
in West Sumatra und den bisher erarbeiteten Publikationen und Konferenzbeiträgen: F. und K. 
von Benda-Beckmann, Recreating the nagari: Decentralisation in West Sumatra, Halle, 2001; 
dies., Actualising history for binding the future: Decentralisation in Minangkabau, in: P. Hebinck 
/ G. Verschoor (eds.), Resonances and dissonances in development: Actors, networks and cultural 
repertoires, Assen, 2001, 33-47. 

2
  Für Afrika siehe unter anderem E.A.B. Rouveroy van Nieuwaal / D.I. Ray (eds.), The new 

relevance of traditional authorities to Africa’s future, Special Issue of the Journal of Legal Plural-
ism, Vol. 37-38 (1996); E.A.B. Rouveroy van Nieuwaal / W. Zips (eds.), Sovereignty, legitimacy, 
and power in West African societies: Perspectives from legal anthropology, Hamburg, 1998. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:50:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494


 495 

Dies ist auch in Indonesien der Fall. Seit dem Ende des Suharto-Regimes im Jahre 1998 
und dem Beginn der sogenannten Orde Reformasi verfolgt Indonesien eine Dezentralisie-
rungspolitik. Die Strukturen dieser Politik sind in zwei 1999 erlassenen Gesetzen – über 
regionale Autonomie und über die finanziellen Beziehungen zwischen Zentrum und den 
Regionen – niedergelegt. Das neue Autonomiegesetz kennt drei autonome Verwaltungs-
ebenen: den Zentralstaat, die Distrikte (Kabupaten) und die Dörfer. Nach dem neuen 
Gesetz wird die Zentralverwaltung reduziert. Nur die Bereiche der Außenpolitik, der 
Finanzpolitik, der Justiz, Religion und der Verteidigung bleiben zentrale Ministerien. 
Zusätzlich bleiben bestimmte Dienste auf zentraler Ebene tätig, wie die Regelung der staat-
lichen Verwaltung, der makroökonomischen Planung, der Technologiepolitik und des 
Umwelt- und Naturschutzes. Die anderen zentralen Ministerien werden abgeschafft, ihre 
Befugnisse und Aufgaben überwiegend den Distrikten übertragen. Die Provinzen, bis zur 
Verabschiedung der neuen Gesetze die zweitmächtigste Verwaltungsebene, haben keine 
eigenständige Autorität mehr und sind zur Außenstelle des Zentrums und zu Koordinatoren 
der Distrikte degradiert. Die früheren Sub-Distrikte (Kecamatan) sind als eigenständige 
Verwaltungseinheiten aufgehoben und direkt der Distriktsverwaltung unterstellt.

3
 

 
Diese Politik ist das Ergebnis von regionalen und globalen politischen Prozessen. Sie 
entspringt teils lokalen politischen und wirtschaftlichen Aspirationen, vor allem der reiche-
ren Regionen Indonesiens, die in einigen extremen Fällen mit Bestrebungen nach weitge-
hender Autonomie oder selbst Unabhängigkeit einhergehen. Vor allem die Regionen 
außerhalb Javas sind nicht länger zu den großen Abgaben an den Zentralstaat und der 
großen Umverteilung zwischen den Regionen bereit, wie sie während des Suharto-Regimes 
üblich waren. Seitens des Zentrums war die Wahl der Distrikte, und nicht der Provinzen, 
als wichtige neue autonome Einheit vor allem durch die Furcht eingegeben, dass sonst 
sezessionistische Bestrebungen unterstützt würden. Die Dezentralisierung ist jedoch auch 
weitgehend unter dem Druck internationaler Organisationen wie der Weltbank und des 
Internationalen Währungsfonds zu Stande gekommen. Diese und andere ausländische 
Geber, unter anderen die Gesellschaft für Technische Zusammenarbeit (GTZ), unterstützen 
die Dezentralisierung mit finanzieller und technischer Hilfe. Dezentralisierung, gerade in 

 
3
  Für weitere Informationen über die Dezentralisierung in Indonesien siehe Asia Research Centre, 

Decentralisation and development cooperation: Issues for donors, Asian Research centre, 
Murdoch University for The Australian Agency for International Development (AUSAID) of the 
Department of Foreign Affairs and Trade, 2001; D.F. Anwar, The fall of Suharto – Understanding 
the politics of the global. Paper presented at the 3rd EUROSEAS Conference in London, 6-8 
September 2001; H. Antlöv, Village governance and local politics in Indonesia. Paper presented at 
the 3rd EUROSEAS Conference in London, 6-8 September 2001; A. Booth, Indonesia: Will 
decentralisation lead to disintegration?, Paper presented at the 3rd EUROSEAS Conference in 
London, 6-8 September 2001; S. Usman, Indonesia’s decentralisation policy: Initial experiences 
and merging problems. Paper presented at the 3rd EUROSEAS Conference in London, 6-8 
September 2001. Siehe auch die sehr informative website der GTZ, http://www.gtzfdm.or.id. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:50:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494


 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 35 (2002) 496 

einem bislang sehr zentralistisch und autoritär regierten Staat, verspricht ein Mehr an 
Demokratie und Eigenverantwortung regionaler und lokaler Verwaltungseinheiten.

4
  

 
Die Situation in der Provinz West-Sumatra ist besonders interessant, weil die Dezentralisie-
rungspolitik hier aufgenommen wurde, um auch zu einer weitgehenden Reform der 
untersten, dörflichen Verwaltungsstrukturen zu kommen. Bis 1983 baute die unterste Ver-
waltungsstruktur auf den traditionellen politischen Einheiten der Minangkabauschen 
Gesellschaft auf, den Nagari, oft Dorfrepubliken genannt. 1983 wurde das Modell der 
Desa-Dörfer aus Java importiert, was dazu führte, dass alle Nagari in mehrere Desa aufge-
teilt wurden und damit die räumliche Kongruenz zwischen staatlichen und traditionellen 
Verwaltungseinheiten aufgehoben wurde. Im Zuge der Dezentralisierung kehrt man nun zu 
den Nagari als Dorfstrukturen zurück. Diese Reform lehnt sich stark an das Minangkabau-
sche Recht, das Adat Minangkabau, an. Adat ist eine umfassende Kategorie, die das kultu-
relle, symbolische und rechtliche Universum der Minangkabau andeutet. So kommt es zu 
einer in dieser Form neuen Begegnung von staatlich-rechtlichen Prinzipien von Demokratie 
und historisch älteren und nunmehr wieder aktualisierten Minangkabauschen verfassungs-
rechtlichen Prinzipien.

5
 Dieser „Minangkabausche Weg“ hat auch außerhalb West-

Sumatras viel Aufmerksamkeit auf sich gezogen, sowohl bei Gebern wie auch bei Vertre-
tern anderer ethnischer oder regionaler Organisationen in Indonesien. Er wird als ein wich-
tiger Ansatz betrachtet, in dem lokale traditionelle Strukturen und Führer wieder eine 
größere Rolle in einem Prozess bekommen, der zu mehr Demokratie und einer weiterge-
henden Einbeziehung der Bürger führen soll.

 6
  

 
Meine Frau und ich haben diese Prozesse seit 1999 ziemlich systematisch verfolgt.

7
 Wir 

kennen das Gebiet recht gut, da wir dort 1974 und 1975 eine 16-monatige Feldforschung 
gemacht haben.

8
 Seit 1999 sind wir jedes Jahr zwischen 4 und 8 Wochen dort gewesen und 

 
4
  Asia Research Centre, 2001 [Fn. 3]. 

5
  Für detailliertere Beschreibungen unserer Forschungsergebnisse siehe F. und K. von Benda-

Beckmann 2001 [Fn. 1]. 
6
  „The Governor of West Sumatra in consultation with the local governments is looking at restruc-

turing the administrative system along the lines of traditional governing structures in order to 
make local government more democratic, improve local government services and increase citizen 
involvement“; Asia Research Centre [Fn. 3], Appendix F. 

7
  Unsere Forschung geschieht in Zusammenarbeit mit der Andalas Universität in Padang. Wir 

danken Prof. Dr. Aziz Saleh, Alfan Miko MA, Erwin MA, Prof. Dr. Syahmunir, Prof. Dr. Syofyan 
Thalib, Narullah Dt. Parpatiah nan Tuo SH, MA, Dr. Takdir Rahmadi, and Tasman SH für ihre 
Hilfe. 

8
  Siehe F. von Benda-Beckmann, Property in social continuity: Continuity and change in the mainte-

nance of property relationships through time in Minangkabau, West Sumatra, The Hague, 1979, K. 
von Benda-Beckmann, The broken stairways to consensus: Village justice and state courts in 
Minangkabau, Dordrecht, 1984. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:50:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494


 497 

haben den Prozess der Dezentralisierung durch die Zeit verfolgen können; ein Prozess, der 
übrigens bei weitem noch nicht abgeschlossen ist. Aber wir haben sehen können, wie 
zunächst im Jahre 2000 die Dezentralisierungsgesetzgebung auf der Ebene der Provinzen 
konkretisiert wurde, unter anderem durch eine Rahmenverordnung über die neue Dorfver-
fassung.

9
 Im vorigen und in diesem Jahr (2002) konnten wir verfolgen, wie die Provinzver-

ordnung in Verordnungen der neuen Distrikte übersetzt und weiter konkretisiert wurde. 
Schließlich haben wir auch in manchen Dörfern die noch weitere Konkretisierung in der 
Dorfpolitik gesehen. In diesem Prozess werden die politischen und verwaltungstechnischen 
Befugtheiten und Legitimationen neu gestaltet. Auch kommt es zu einer Veränderung der 
Autorität über wirtschaftliche Ressourcen, vor allem der Verteilung von Steueraufkommen 
und der Nutzung der natürlichen Ressourcen. In meinem Beitrag werde ich vor allem auf 
die politischen, verfassungsrechtlichen Aspekte eingehen, weil es gerade hier zu einem 
neuen Nebeneinander, Ineinander und Gegeneinander von unterschiedlichen Konzeptionen 
von politischer Legitimität kommt. Zunächst werde ich die Grundprinzipien Minangkabau-
schen Verfassungsdenkens rekonstruieren, die in ihrer geschichtlichen Entwicklung vor die 
koloniale Zeit zurückreichen. Danach will ich die wesentlichsten Entwicklungen bis in die 
70er Jahre schildern, um dann etwas ausführlicher auf die jüngste Reform im Zuge der 
Dezentralisierung einzugehen.  
 
 
II. Die wechselhafte Geschichte der Nagari 
 
1. Nagari und Adat 
 
Die Minangkabauschen Nagari (das Wort stammt wie viele Worte der Indonesischen Spra-
che aus dem Sanskrit und bedeutet eigentlich Staat) werden meist als Dorfrepubliken 
gedeutet. Nicht jede Siedlung war ein Nagari.

10
 Um den Status eines Nagari zu haben, 

mussten Siedlungen eine Reihe von Bedingungen erfüllen. Das Gebiet musste ausreichende 
Ressourcen haben, Reisfelder und Waldgebiete, einen eigenen Markt, einen Versamm-
lungsplatz, ein Rathaus, eine eigene Moschee. Vor allem aber musste es durch zumindest 
vier Suku bewohnt werden. Suku sind die Minangkabauschen Matriklans, Abstammungs-
gruppen, deren Kern sich auf wirkliche oder putative gemeinschaftliche Abstammung in 
der weiblichen Linie gründet. Nach Nagari-Gründung Zugezogene müssen in die lokale 
Klanstruktur des Nagari aufgenommen werden, um eine, wenn auch nach Adat zweitran-
gige, Dorfbürgerschaft zu bekommen. Damit haben die meisten Suku eine intern differen-
zierte Struktur. Die Oberhäupter, Panghulu, der Matriklane, die sich zum Nagari zusam-

 
9
  Die Lage in den Städten ist einer eigenen Verordnung vorbehalten. Man erwägt, den Nagari-

Strukturen auch innerhalb der Städte eine größere Geltung zu verschaffen. Dies ist allerdings ein 
besonders umstrittener Punkt in der Regionalpolitik.  

10
  Das Minangkabausche Adat unterschied vier unterschiedliche Status für Siedlungen.  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:50:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494


 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 35 (2002) 498 

mengeschlossen hatten, bildeten zusammen den Dorfrat. Man war aber, wie gesagt, nicht 
sofort Nagari. Es konnte also gut sein, dass bei Nagari-Gründung die ursprünglichen 
Matriklans schon intern differenziert und oft in mehrere Klansegmente mit ihren eigenen 
Panghulu aufgeteilt waren, die einen ebenbürtigen verfassungsrechtlichen Status hatten. 
Der Dorfrat konnte so zwischen 30 und 60 Panghulu haben, die alle zusammen den Dorfrat 
konstituierten.

11
 

 
Die ursprüngliche verfassungsrechtliche Logik war, dass es sich um einen freiwilligen 
Zusammenschluss von im Prinzip unabhängigen und gleichwertigen Großgruppen handelte. 
Diese behielten auch nach dem Zusammenschluss weitgehend ihre Autonomie. Alle interne 
Angelegenheiten betreffenden Probleme wurden im Prinzip innerhalb der Gruppe entschie-
den. Der Nagari und der Dorfrat waren in Angelegenheiten zuständig, die das ganze Dorf 
betrafen. Beim Dorfrat lagen auch die politischen Kontrollrechte über die Dorf-Güter, vor 
allem der Teil des Dorf-Territoriums, das nicht permanent land- oder forstwirtschaftlich 
genutzt wurde (Ulayat).

12
 Der Dorfrat funktionierte auch als Berufungsinstanz in Angele-

genheiten, die innerhalb der Gruppe nicht friedlich und einverständlich beigelegt werden 
konnten. Auf dieser Basis beruhte auch das das Adatdenken beherrschende Prinzip, dass 
gültige Entscheidungen nur einvernehmlich getroffen werden konnten. Einverständnis, oder 
mupakat oder sakato, wie die Minangkabau sagen, war das Ergebnis eines oft langwierigen 
und sehr zeremonialisierten Unterhandlungsprozesses.

13
  

 
Entscheidungsfindung auf der Basis von politischer Gleichheit war also eines der grund-
legenden verfassungsrechtlichen Prinzipien. Neben diesem egalitären Prinzip gab es auch 
ein hierarchisches Prinzip, das an der segmentären Struktur der Klane orientiert war. Je 
umfangreicher das Klansegment, desto höher die politische Position des Gruppenvertreters, 
im matrilinearen System also des Mutterbruders, auf der Ebene der größeren Gruppen mit 
dem Adattitel eines Panghulu. Für die Entscheidung und Behandlung von Problemen und 

 
11

  Dabei gab es in Minangkabau zwei unterschiedliche Systeme. In einem, mehr egalitären, Bodi 
Caniago genannten, hatten all diese Panghulu die gleichen Rechte. In dem anderen, Koto Piliang 
genannten, gab es eine unterschiedliche Status. Hier wurde die höchste Gewalt durch die 
„Panghulu der 4 Suku“ ausgeübt, die Führer der 4 alten Suku oder Klanassoziationen. Unter ihnen 
bildeten dann die anderen Oberhäupter der Klansegmente bzw. Abstammungsgruppen, den Dorf-
rat im weiteren Sinne. Für mehr Informationen über die politische Organisation in Minang-
kabauschen Nagari, siehe T.A.L. Kroesen, Het inlandsch bestuur ter Sumatra’s Westkust, 
Tijdschrift Nederlands Indië, 4e serie (1973), deel 2, 81-109, 208-230; L.G. Willinck, Het Rechts-
leven bij de Minangkabausche Maleiërs, Leiden, 1909; G.D. Westenenk, De Minangkabausche 
Nagari, Mededelingen van het Bureau voor de Bestuurszaken der Buitenbezittingen, bewerkt door 
het Encyclopedisch Bureau, 3rd print, 1918; F. von Benda-Beckmann, 1979 [Fn. 8].  

12
  Das war in manchen Nagari allerdings schon seit langem unter der Hoheit der einzelnen Klane. 

13
  Siehe K. von Benda-Beckmann, 1984 [Fn. 8]; F. von Benda-Beckmann, Entscheidungsvorgänge 

in vorindustriellen Gesellschaften, in: A. Müller (ed.), Gesellschaftliche Entscheidungsvorgänge, 
Basel, 1977. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:50:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494


 499 

Konflikten galt das Prinzip, dass es zunächst auf der untersten Ebene unter der Leitung des 
Gruppenoberhaupts gelöst werden musste. Wenn das nicht glückte, ging man eine Stufe 
weiter bis zum Niveau des ganzen Klan und, wenn es auch da nicht glückte, zum Adat-
Dorfrat. Auf höherem Niveau genommene Entscheidungen gingen dann über dieselbe 
Hierarchie zu den Betroffenen zurück. Bajanjang naik, batanggo turun, wie die Minang-
kabau sagen. „Man geht die Stufen hoch, man kehrt über die Treppe zurück“. Auf jeder 
Entscheidungsebene griff aber wieder das egalitäre Prinzip des gemeinsamen Beratschla-
gens bis zum Konsensus. Diese Ideen formen das Grundverständnis von Adat-Demokratie 
und legitimer Herrschaft in Minangkabau.  
 
 
2. Die Integration des Islam in die Dorfverfassung 
 
Diese Regeln wurden durch das Aufkommen des Islam, wahrscheinlich im 16. Jahrhundert, 
erweitert. Der Islam wurde zunächst als offizielle Religion der Oberschicht angenommen, 
seine weltlichen Regeln jedoch nicht bzw. nur teilweise. Denn die islamischen Prinzipien 
von Herrschaft, Familienorganisation und Vererbung widersprachen natürlich den matri-
linearen Strukturen des Minangkabauschen Adat. Der Streit zwischen Adat und Islam hat 
dann auch die Geschichte Minangkabaus nachhaltig beeinflusst.

14
  

 
Zunächst mussten sich islamische Prinzipien dem Adat unterordnen. Religiöse Autorität 
wurde in das System der Matri-Gruppen eingepasst. Die Suku hatten ihre eigenen religiösen 
Ämter, die Malims und Chatibs, die, wie auch das Panghulu-Amt, matrilinear, vom Onkel 
auf Schwestersöhne, weitergegeben wurden. Zu Beginn des 19. Jahrhunderts kam es dann 
zu einem blutigen Bürger- bzw. Religionskrieg, in dem eine orthodoxe islamische Bewe-
gung, die Padri, die in ihren Augen ungläubige Gesellschaft reformieren wollten. Sie ver-
suchten, auch die Nagari-Verfassung auf ein theokratisches Modell umzustellen

15
. Auf 

Ersuchen einiger Adatführer intervenierten die Holländer, die bisher nur einen Handels-
posten an der Küste gehabt hatten, in diesen Krieg, schlugen die Padri-Einheiten und 
verleibten das Minangkabausche Hochland ihrem Kolonialreich ein. In der Zwischenzeit 

 
14

  Über die wechselhaften Beziehungen zwischen Adat und Islam in Minangkabau siehe T. Abdul-
lah, Adat and Islam: An examination of conflict in Minangkabau, Indonesia 2 (1966), 1-24; J. 
Prins, Adat en Islamietische plichtenleer in Indonesie, Den Haag, 1954; J. Kahn, Constituting the 
Minangkabau, peasants, culture and modernity in colonial Indonesia, Oxford, 1993; Dobbin, 
Islamic revivalism in a changing peasant economy: Central Sumatra, 1784-1847, London and 
Malmö, 1983; F. und K. von Benda-Beckmann, Adat and religion in Minangkabau and Ambon, 
in: H. Claessen / D. Moyer (eds.), Time past, time present, time future, Dordrecht, 1988; K. 
Young, Islamic peasants and the state: The 1908 anti-tax rebellion in West Sumatra, New Haven, 
1994. 

15
  In manchen Nagari, die teils 10 Jahre oder länger unter Padri-Herrschaft gestanden hatten, sieht 

man noch Erinnerungen an diese Zeit, zum Beispiel territoriale Einheiten innerhalb des Nagari 
mit den Moscheen als Zentrum, siehe F. von Benda-Beckmann, 1979 [Fn. 11]. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:50:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494


 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 35 (2002) 500 

hatten Adat und Islam zwar Frieden geschlossen, aber es war zu spät, um die politische 
Unabhängigkeit der Nagari zu gewährleisten. Aber es bildete sich nun ein neues ideologi-
sches Grundprinzip heraus, dass den Zusammenhalt von Adat und Islam zu dem zentralen 
Merkmal Minangkabauscher Kultur und Identität machte. „Adat beruht auf der Syarak, die 
Syarak auf Adat“.

16
 

 
 
3. Die Nagari im Staatsverband 
 
Zwar hatten die Holländer in ihren ersten Verträgen den Minangkabau zugesichert, sie 
würden sich nicht in die lokalen Angelegenheiten einmischen, aber, wie das so üblich war, 
hielt man sich nicht in die Verträge. Die Holländer unterstützten die Adatstruktur bewusst, 
um damit ein Gegengewicht zu dem politisch viel virulenteren Islam zu haben. Ihre 
indirekte Herrschaft nahm die Nagari als Basiseinheiten. Mit 60 gleichberechtigten Pang-
hulu zu unterhandeln, war ihnen jedoch auch zu viel. So wurde ein Dorf-Panghulu quasi 
als Bürgermeister eingesetzt.

17
 Man hielt sich jedoch zunächst mit Eingriffen in die Dorf-

struktur zurück. Vereinzelt kam es zu Veränderungen der territorialen Integrität einiger 
Nagari. In manchen Fällen wurden große Nagari geteilt oder kleine zu einem größeren 
zusammengefügt.

18
 1914 bekamen die Nagari dann eine Gemeinde-Verfassung, die auch 

einen Nagari-Rat installierte, dem allerdings nie alle nach Adat berechtigten Panghulu 
angehörten. 
 

 
16

  Syarak ist die Minangkabausche Übersetzung von syari’ah. Die Aussage Adat basandi syarak, 
syarak basandi adat, deutete auf eine prinzipielle Gleichwertigkeit. Die in jüngerer Zeit bevor-
zugte Ausdrucksweise adat basandi syarak, syarak basandi kitabullah („Adat beruht auf Syarak, 
die Syarak auf dem Koran“) will eine leichte Überlegenheit des religiösen Rechts angeben. Im 
heutigen West Sumatra wird das als ABSSBK abgekürzt. 

17
  Auch wurden zur Zeit des Cultuurstelsels, dem Zwangsanbau und Ablieferung von 

Handelsgewächsen – in Minangkabau war das Kaffee –, eine Reihe von hierfür verantwortlichen 
Panghulu (rodi) eingesetzt, die oft kein Recht nach Adat auf diese Position hatten. Über die Posi-
tion der Panghulu siehe auch M. Naim, Penghulu di Minangkabau (Penghulu as Traditional Elite 
in Minangkabau), Working Paper No. 14, Singapore: Department of Sociology, University of 
Singapore, 1973; I. Manan, A traditional elite in continuity and change: The chiefs of the matri-
lineal lineages of the Minangkabau of West Sumatra, Indonesia, PhD thesis, University of Illinois 
at Urbana-Champaign, Ann Arbor, 1984. 

18
  Auch verboten die Holländer die weitere Aufteilung der Panghulu-Gruppen, weil sie damit die bei 

der Gruppenspaltung regelmäßig auftretenden Konflikte unterbinden wollten. Dies half nur sehr 
bedingt, denn die Minangkabau handelten weiterhin nach Adat. Die Maßnahme introduzierte 
jedoch ein Element der Unklarkeit bezüglich der Frage, wer nun „wirklich“ welche adatrechtliche 
Position einnahm. Auch wurde zwischenzeitlich (von 1874 bis 1914) eine über den Nagari 
stehende Verwaltungsebene geschaffen, die Laras unter der Leitung eines Laras-Oberhaupts, 
siehe W.J. Leyds, Larassen in Minangkabau, Koloniale Studiën 10 (1926), 387-416. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:50:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494


 501 

Im Bereich des Boden- und Ressourcenrechts erkannten die Holländer das Minangkabau-
sche Adat im Rahmen ihres neuen kolonialen Rechtssystems weitgehend an. Im Zuge der 
Agrarreform in den 1870er Jahren wurden allerdings alle sogenannten „wüsten Gebiete“ 
(Holl. woeste gronden; Engl. waste lands) zur Staatsdomäne erklärt. Hierunter vielen nach 
Meinung der meisten Kolonialbeamten und -juristen all die Gebiete, auf die es keine dem 
holländischen Eigentumsbegriff mehr oder weniger entsprechenden Rechte gab, insbeson-
dere das Ulayat-Land, der nicht systematisch und permanent land- oder forstwirtschaftlich 
genutzte Teil des Nagari-Territoriums.

19
 

 
Seitdem hatten alle Nagari bis in die 70er Jahre des 20. Jahrhunderts eine mehr oder weni-
ger ausgeprägte dualistische politische Organisation, die auf unterschiedlichen Legitimatio-
nen beruhte.

20
 Auf der einen Seite die staatlich geregelte Dorfverwaltung, bei der neben 

dem Dorfbürgermeister unterschiedliche Formen von Räten und Parlamenten die Dorfbe-
völkerung repräsentieren sollten. In diesen waren die „Drei Säulen“ vertreten: die Adat-
ältesten (Niniek Mamak), die religiösen Führer (Alim Ulama) und die „Intellektuellen“ 
(Cerdik Pandai). Daneben gab es einen Dorfrat, der auch als streitschlichtende Instanz 
auftreten konnte und sollte. In diesem saßen mehrere, aber längst nicht alle Panghulu. 
Parallel dazu sah man jedoch die Fortsetzung einer, auf jeden Fall ideologisch „reinen“ 
Adatstruktur, mit dem Adatdorfrat als höchstem Organ, Kerapatan Adat Nagari (KAN) 
oder Rat der Panghulu genannt, der in Prinzip alle nach Adat berechtigten Panghulu 
umfasste.

21
 Diese Adatdorfräte waren über lange Perioden durch die Kolonialregierung und 

nach der Unabhängigkeit durch den Indonesischen Staat nicht offiziell anerkannt, wurden 
aber in der Verwaltungspraxis geduldet und durchaus geschätzt.

22
 

 
 

 
19

  Hierüber gab es allerdings heftige Diskussionen unter den Holländischen Juristen. Vor allem die 
Vertreter der Adatrechtsschule in Leiden setzten sich für die Anerkennung der Nagari-Ulayat-
Rechte ein. Siehe Van Vollenhoven, De Indonesier en zijn grond, Leiden, 1909; J.H.A. Logemann 
/ B. ter Haar, Het beschikkingsrecht der Indonesische rechtsgemeenschappen, offprint from 
Indisch Tijdschrift voor het Recht 125 (1927), 347-464. Für die Situation in West-Sumatra, siehe 
F. von Benda-Beckmann, 1979 [Fn. 11]. 

20
  Über die Politik in West-Sumatra siehe A. Kahin, Rebellion to integration. West Sumatra and the 

Indonesian polity, Amsterdam, 1999. 
21

  Siehe auch S. Thalib, Pemerintahan Nagari di Sumatera Barat Dewasa Ini; suatu tinjauan terhadap 
SK No. 15/GSB/1968, Padang, 1974. 

22
  H. Guyt, Kerapatan-adat, Indisch Tijdschrift voor het Recht 140 (1934), 127-135. Für die Situa-

tion in den 1970er Jahren in Nagari Candung Kota Lawas, siehe K. von Benda-Beckmann, 1984 
[Fn. 13]; F. von Benda-Beckmann, 1979 [Fn. 11]. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:50:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494


 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 35 (2002) 502 

III. Die Desa-Reform 
 
Das blieb im Prinzip so bis 1983, als die Desa-Verwaltung eingeführt wurde.

23
 Hiermit 

wurden die untersten Verwaltungsstrukturen für ganz Indonesien einheitlich nach dem 
Modell geregelt, das die Holländer und nach ihnen der indonesische Staat den Desa-Dör-
fern auf Java nachempfunden hatten. Es bedeutete, dass die Nagari in mehrere Desa auf-
geteilt wurden. Die 543 Nagari in West Sumatra Minangkabau wurden so zu 3.516 Desa. 
Es zeigte sich bald, dass diese Aufteilung zu allzu kleinen Einheiten führte. 1988/9 redu-
zierte man deshalb die Anzahl der Desa, wonach 1.744 Desa übrig blieben.

24
Alle Desa 

hatten einen Bürgermeister und ein Desa-Parlament. Politisch wurde diese Reform durch 
die staatliche Finanzierungsstruktur erleichtert. Jedes „Dorf“ bekam unabhängig von dem 
Bevölkerungsumfang eine einheitliche Finanzierung. Da die Minangkabauschen Nagari 
wesentlich größer als die Dörfer auf Java oder anderswo in Indonesien waren, war es auch 
aus der Sicht der Lokalpolitiker attraktiv, die Nagari aufzuteilen, um nicht viel weniger 
staatliche Subventionen zu bekommen.

25
  

 
Der Nagari war also abgeschafft. Aber wiederum auch nicht ganz. Denn auf Provinzebene 
sah man ein, dass das durch die Desa entstehende Adat-Vakuum irgendwie gefüllt werden 
musste. Eine Provinzverordnung von 1983 konstituierte und regelte deshalb einen Nagari-
Adat-Rat (Kerapatan Adat Nagari, KAN) und sprach vom Nagari als einer Adatrechts-
gemeinschaft, die durch den Nagari-Adat-Rat vertreten werde. Seine Aufgaben waren, die 
Einheit der Nagari-Bevölkerung zu bewahren, die ideellen und materiellen Werte des 
Nagari zu verwalten, und Adat-Streitigkeiten zu schlichten. Adat-Streitigkeiten waren im 
wesentlichen bodenrechtliche Fragen, Erbstreitigkeiten und Konflikte über Adat-Ämter und 
Panghulu-Titel. Ein Rundbrief des West-Sumatranischen Berufungsgerichts ordnete an, 
dass derartige Streitigkeiten von den Gerichten nicht akzeptiert werden sollten, wenn nicht 
zuvor der Adatrat eine Entscheidung getroffen habe. Auch für die dörfliche Entwicklungs-
politik wurde in einem ausführlichem Beschluss des Gouverneurs von 1990 auf die Nagari 
als die relevanten Einheiten zurückgegriffen. Schließlich wurden dem Nagari-Adat-Rat 
auch weitreichende Befugnisse über die Nagari-Ressourcen zugestanden. So hatte man eine 
interessante und beinahe paradoxe Situation. Der Nagari als offizielle Verwaltungseinheit 
war abgeschafft, als „informelle“ soziale Einheit jedoch anerkannt und sehr detailliert durch 
den Staat geregelt. Was als Nagari-Adat-Rat anerkannt und konstituiert wurde, war jedoch 
wiederum ein ganz anderes Gebilde als der seit langem nicht mehr anerkannte „reine“ 
Adatdorfrat, so wie wir ihn in den 1970er Jahren erlebt hatten. Vorsitzende des neuen Rates 

 
23

  Die Basis hierfür war in zwei Gesetzen von 1974 und 1979 gelegt worden. 
24

  Der Nagari, in dem wir 1974-75 geforscht hatten, wurde erst in 13, dann in 6 Desa aufgeteilt. 
25

  Siehe auch M. Galizia, Village institutions after the law No. 5/1979, Archipel 51 (1996), 135-160, 
T. Kato, Different fields, similar locusts, Indonesia 47 (1989), 89-114.  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:50:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494


 503 

wurden meist durch politisch gefällige und der Staatspartei GOLKAR ergebene Adatführer, 
oft Beamte, Lehrer etc. 
 
 
IV. Die Dezentralisierungsreform von 1999 und später: Zurück zum Nagari 
 
1. Allgemeine Entwicklung 
 
Die Desa-Reform wirkte sich nicht positiv auf das soziale und wirtschaftliche Leben aus. 
Die soziale Einheit des Nagari wurde geschwächt. Die neuen administrativen Grenzen 
liefen quer durch die sozialen und wirtschaftlichen Strukturen des Nagari. Die traditionell 
wichtigsten Gruppenmitgliedschaften und Familienbeziehungen basierten auf matrilinearen, 
über die weibliche Linie bestimmten Abstammungsbeziehungen. Kinder gehörten demnach 
nicht zu der Gruppe ihres Vaters, sondern zu der Mutter. Nicht der Vater oder Großvater 
war die Autoritätsperson, sondern der Onkel oder Großonkel mütterlicherseits. Zwar sind 
im Laufe der letzten 100 Jahre die sozialen Beziehungen innerhalb der Kleinfamilie sehr 
viel intensiver geworden, aber in Adat-Angelegenheiten, bei der Nachfolge in Führungs-
positionen und der Kontrolle und Nutzung des matrilinearen Erbvermögens, vor allem der 
Nassreisfelder, blieb die Mitgliedschaft in der matrilinearen Gruppe von größerer Bedeu-
tung. Auch war es, und ist es überwiegend auch heute noch im Dorf die (Adat- und statisti-
sche) Regel, dass ein Mann nach seiner Hochzeit in das Haus seiner Frau zieht, das auf dem 
Familienland seiner Frau steht. Dies war eines der Probleme, das die Autorität der Desa-
Bürgermeister tangierte. Denn sie wohnten oft in der Desa ihrer Frau, wo sie als Eingehei-
ratete kaum Autorität nach Adat beanspruchen konnten. Ihre Autorität, ihr Mitspracherecht 
war dort, in der Desa, wo ihre eigene Abstammungsgruppe ihre politische Residenz hatte 
und wo sich auch meist das Erbvermögen ihrer eigenen Abstammungsgruppe befand. Die 
bürokratische Desa-Verwaltung hatte also meist überhaupt keine Parallele in entsprechen-
den Befugnissen nach Adat, so wie das auf dem Niveau des Nagari noch weitgehend der 
Fall gewesen war, wenn, was durchaus üblich war, man innerhalb des Dorfes geheiratet 
hatte. Auch hatten die Desa-Bürgermeister keine Autorität über die Ressourcen des ehema-
ligen Nagari, die dem Adatdorfrat übertragen worden war. Aber auch diese Dorfräte waren 
kein Erfolg. Es häuften sich kritische Stimmen, die darauf hinwiesen, dass der Rat und die 
Panghulu zu leichtfertig, zu sehr im eigenen Vorteil und ohne Konsultationen mit ihren 
Gruppenmitgliedern über die Nagari-Ressourcen verfügten und oft zwielichtige Geschäfte 
mit Investoren oder Regierungsinstanzen machten. Auch als streitschlichtendes Forum 
schienen diese Dorfräte nicht besonders gut zu funktionieren. 
 
Die größere politische Freiheit nach dem Ende des Suharto-Regimes und die sich ankündi-
gende Dezentralisierungspolitik führten dazu, dass die Diskussionen über die Beziehungen 
zwischen und Vor- und Nachteile von Nagari und Desa wieder aufflammten. Schon vor 
Ausfertigung der nationalen Dezentralisierungsgesetze hatte sich die Provinz-Regierung 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:50:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494


 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 35 (2002) 504 

von West-Sumatra den Slogan „Zurück zum Nagari“ zu eigen gemacht, vor allem um 
gegenüber dem Javanisch beherrschten Zentrum die eigene kulturelle und politische Eigen-
ständigkeit zu betonen.

26
 Was das nun konkret heißen sollte, war jedoch undeutlich, und in 

der Folgezeit entwickelten sich heftige Diskussionen in unterschiedlichen Arenen, in der 
Verwaltung auf unterschiedlichen Verwaltungsebenen, in der regionalen Presse, der Uni-
versität und auch auf Dorfebene. Zu welchem Nagari würde man zurückkehren? Zu 
vorkolonialen Formen? Zu kolonialen Formen? Zu Konstruktionen, in denen politische 
Partien das politische Leben im Dorf dominiert hatten, zur Dorfverfassung, so wie sie vor 
der Desa-Reform existiert hatte? Wie würde sich das auf die Rolle der Panghulu und des 
Adatdorfrats auswirken? 
 
Es ist eine spannende Geschichte, die hier leider nicht in der Ausführlichkeit, die sie 
verdient, nacherzählt werden kann.

27
 Im Jahre 2000 wurde der, inzwischen 20. Entwurf der 

Provinzverordnung für die Dorfverfassung durch das Provinzparlament angenommen. Dies 
war ein Rahmengesetz, das die Kernstruktur der neuen Dorfregierung regelte. Diese wird 
aus einem Bürgermeister und einem Dorfparlament bestehen. Daneben soll es einen „Kon-
sultativen Adat- und Syarak-Rat“ und eine „Dorf-Adat-Institution“ geben. Die weitere 
Konkretisierung dieser Prinzipien wurde den Distrikten überlassen. 
 
Bei der inhaltlichen Ausarbeitung dieser Neugestaltung und dem an den Tag gelegten 
Tempo zeigten sich große regionale Unterschiede. Manche Distrikte haben zügig mit der 
Reorganisation und dem Aufbau der neuen Dorfverwaltungen begonnen. Andere sind eher 
passiv und sehen in der neuen Verwaltungsstruktur eine Bedrohung ihrer erworbenen 
politischen und wirtschaftlichen Privilegien.

28
 Die zwischen 2000 und April 2002 erlasse-

nen Distriktsverordnungen weisen auch deutliche Unterschiede in der Gewichtung von 
Adat gegenüber Islam auf. So wurde in einem Distrikt (Tanah Datar) auf die Errichtung 
des Konsultativen Adat- und Syarak-Rats verzichtet, und der Adatdorfrat mit weitergehen-
den Befugnissen ausgestattet. In zwei anderen Distrikten (Agam, 50 Koto) dagegen wurden 
neben dem Adatdorfrat auch ein eigener „Rat der religiösen Führer“ errichtet. 
 
Auch auf Dorfebene sieht man unterschiedliche Entwicklungen. In manchen Dörfern 
wollen sich nicht alle Anfang der 80er Jahre aufgeteilten Desa wieder zu einem Nagari 
zusammenschließen. Die meisten neuen Dörfer wissen noch nicht, woran sie finanziell sein 

 
26

  Schon 1998 teilte der Governeur der Provinz dem Innenministerium mit, dass man gedenke, im 
Rahmen der zukünftigen Möglichkeiten zur Nagari-Struktur zurück zu kehren, und damit auch zu 
einer besseren Anpassung der staatlicher Dorfverwaltung an Minangkabausche sozial-kulturelle 
Werte zu kommen. 

27
  Für mehr Details siehe F. und K. von Benda-Beckmann, 2001 [Fn. 1].  

28
  Distriktschefs, die große wirtschaftliche Interessen in der Holzindustrie haben, sind zum Beispiel 

sehr zurückhaltend, weil sich eine größere Dorfautonomie nur negativ für sie auswirken kann. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:50:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494


 505 

werden, da weder die benötigten Finanzregelungen noch die Regelungen der Dorfverwal-
tung schon existieren. Es gibt Dörfer, die sich schon vor der Gesetzesänderung weitgehend 
Gedanken darüber machen, wie sie ihre Verwaltungs- und Finanzstruktur gestalten wollten. 
In anderen Dörfern wird sehr abwartend auf die neuen Regelungen reagiert. Im Frühjahr 
2002 waren in zwei Distrikten in fast allen Dörfern die Bürgermeister und Dorfparlamente 
gewählt. Manche Distriktschefs waren bereits dazu übergegangen, den Nagari nach dem 
neuen finanziellen Modell Gelder zuzuweisen, andere noch nicht.  
 
Ich werde mich im folgenden vor allem auf drei Fragenkomplexe beschränken. Die Art der 
politischen Repräsentation in den offiziellen Organen der Dorfverfassung; die Rolle des 
Adatdorfrats; und die Probleme bei der Wiedervereinigung mancher Nagari, weil vor allem 
die darüber geführten Diskussionen und entsprechenden Praktiken viel über das unter-
schiedliche Demokratieverständnis in Minangkabau aussagen.  
 
 
2. Das Dorfparlament 
 
Die Provinzverordnung spricht von einem Dorfparlament, einem Rat von Repräsentanten 
der Dorfbevölkerung,

29
 die in freien, allgemeinen und geheimen Wahlen gewählt werden 

sollen. Diese Regel wurde jedoch in den Distriktsverordnungen und Dorfverfassungen in 
zweierlei Hinsicht modifiziert.  
 
Einmal wird eine Differenzierung der allgemeinen Kategorie von Dorfbürgern in eine 
Vielzahl von sozialen Kategorien von zu repräsentierenden Gruppierungen vorgenommen. 
Bei diesen Kategorien sind die drei klassischen Säulen: Adatälteste, religiöse Autoritäten 
und Intellektuelle allgegenwärtig und dominant. Fast immer gibt es daneben die Kategorien 
der „Adat-Frauen“ und der „Jungen“. Manche Distrikts- und Dorfverordnungen operieren 
zusätzlich mit den Kategorien „lokale Führer“, „Professionals“, „Bauerngruppen“ und 
„Migranten“, d.h. aus dem Dorf stammende, aber außerhalb des Dorfes lebende Dorfbür-
ger.

30
 Zum anderen kommt es zu einer Modifizierung des Wahlmechanismus, der von 

direkten und geheimen Wahlen bis zum nach Adat klassischen Selektionsverfahren durch 
gemeinschaftliche Beratschlagung bis zum Konsens (musyawarah untuk mupakat) reicht. 
Ein allgemeines Element ist, dass jede ehemalige Desa einen Repräsentanten in das Dorf-
parlament schicken kann. Die anderen Mitglieder werden meist nach sozialen Kategorien 

 
29

  Der Art des Parlaments und die maximale Anzahl seiner Mitglieder sind in der Provinzverordnung 
geregelt. Diese überlässt die weitere Ausgestaltung jedoch den Distriktsverordnungen. Einige 
derselben legen eindeutige Kriterien fest, z.B. x Vertreter pro 1.000 Einwohner; andere überlassen 
dies den Dorfverordnungen selbst. 

30
  Dabei sind die Einpassung in diese Kategorien flexibel. Ein junge Lehrerin kann zum Beispiel 

„Frau“ oder „Intellektuelle“ sein. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:50:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494


 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 35 (2002) 506 

ausgewählt, so wie die Provinzverordnung das eigentlich nur für den Konsultativen Adat- 
und Syarak-Rat vorsieht.

31
 Der Wahlmechanismus ist dabei meist ein Prozess der konsen-

sualen Entscheidungsfindung nach Adat. Das heißt, dass Adatrepräsentanten unter und 
durch die Adatältesten ausgesucht werden, die religiösen Führer ebenfalls aus dem eigenen 
Kreis, usw. 
 
Diese Auswahlverfahren werden auf allen Politik-Ebenen ausführlich diskutiert. Manche 
klagen über ein undemokratisches Verfahren, das durch die alten und neuen Eliten domi-
niert würde. Die Verteidiger des Adat protestieren vehement, wenn gesagt wird, diese 
Verfahren seien nicht demokratisch. Die Minangkabausche Demokratie sei besser als die 
westlichen Mehrheits-Demokratien. Es ist nicht nur eine altmodische traditionalistische 
Adat-Elite, die die Minangkabausche Demokratie preist. Auch in öffentlichen Diskursen 
„moderner“ Politiker wird die Minangkabausche Demokratie gepriesen. Der Rektor der 
Universität von Padang, Professor der Medizin, erklärte, dass die Bedingungen für und 
Auswahlverfahren von den Mitgliedern des Dorfparlaments nach Adat geschehen müsse. 
Und der Distriktschef von Solok, einer der dynamischsten Distriktschef in West Sumatra, 
und in ganz Indonesien als einer der fortschrittlichsten Umsetzer der Dezentralisierungs-
politik bekannt, meinte, dass die Demokratie nach Minangkabauschem Vorbild höher als 
die westliche Demokratie bewertet werden müsse. Die Nagari seien ja Republiken gewe-
sen, und das habe der Westen erst von Minangkabau gelernt.  
 
In einem Punkt sind sich jedoch, zur Zeit, alle einig. Parteiendemokratie soll es auf Dorf-
ebene nicht geben. Parteiendemokratie wird mit dem alten Regime assoziiert und als unde-
mokratisch empfunden.

32
 Eine ausbalancierte Vertretung könne eben am besten über die 

Adat-Mechanismen, soziale Kategorien und Konsensusfindung erreicht werden. Die 
heutige Regelung nimmt auch die drei klassischen Adat-Kategorien als Anknüpfungspunkt. 
Ihre Erweiterung ähnelt jedoch auch sehr dem Funktionalen-Gruppen-Modell, auf das sich 
während des Suharto-Regimes die GOLKAR Regierungspartei gründete.

33
 Diese Parallele 

 
31

  Der, politisch wohl nicht so wichtige Adat- und Syarak-Rat, repliziert die klassische Dreiteilung, 
die drei Säulen des Minangkabauschen Adat: Die Adatältesten, die religiösen Autoritäten und die 
Intellektuellen. Man spricht dann auch von dem „Rat der Drei Säulen“, vom Majelis Tungku Tigo 
Sajarangan, eine Nomenklatur, die auch in manche Distriktverordnungen übernommen ist. Die 
Provinz-Rahmenverordnung erwähnt weiter auch noch „die Frauen“ und „andere Komponenten 
der Gesellschaft“. Auf Dorfebene gibt es eine reichere Variationsbreite. Manche belassen es bei 
der klassischen Dreiteilung. Andere sind differenzierter in ihrer Kategorieformung; siehe F. and 
K. von Benda-Beckmann, Recreating the nagari, 2001 [Fn. 1]. 

32
  Auf allen höheren Ebenen gibt es sie natürlich, noch bzw. wieder in einem sehr schlechten Ruf 

wegen der alles durchdringenden money politics und der Tatsache, dass Parlamentarier offen-
sichtlich nichts besseres zu tun haben, um sich selbst erstaunliche Vergütungen zuzubilligen und 
sich mehr den Parteien als den Wählern verpflichtet zu zeigen. 

33
  Über die wechselhafte Geschichte dieser Kategorienbildung und ihrer politischen Instrumentali-

sierung während und nach der Kolonialzeit, siehe Kahn, 1993 [Fn. 14]. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:50:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494


 507 

wird jedoch nicht gesehen. Es geht um Adat. Und diese Verfahren Adat zu nennen, schließt 
auch gut an die dominante entwicklungspolitische Ideologie an, wonach die Partizipation 
lokaler Gemeinschaften, gestützt auf lokales Recht, einen hohen Stellenwert hat. Adat ist 
„Entwicklung von unten“. Viele Nicht-Regierungsorganisationen unterstützen deshalb auch 
diese Entwicklung; auch die GTZ, die die Indonesische Regierung in der Dezentralisie-
rungspolitik berät, und deren Mitarbeiter in drei ausgewählten Dörfern Workshops zur 
Erstellung von Dorfverfassungen organisierten.  
 
 
3. Der Adatdorfrat (KAN) 
 
In der Provinzverordnung hatte man sich nach vielen kontroversen Diskussionen nicht für 
den Namen Adat-Dorf-Rat (KAN) entschieden, sondern für „Adat-Dorf-Institution“ 
(Lembaga Adat Nagari, LAN). Der dafür angeführte Grund war, dass man sich vom KAN 
distanzieren wollte. Nicht, weil der KAN eine Adat-Institution war, sondern weil er, in den 
Augen dieser Betrachter, erst 1983 durch das Suharto-Regime eingeführt worden war und 
mit dem undemokratischen Regime und den regimehörigen Adatfunktionären assoziiert 
wurde. Wo also hier die Bindung und politische Verschmutzung des „alten“ KAN und der 
neue Charakter der Adatdorfinstitution hervorgehoben wird, betonen andere wieder die 
historische Tradition. Der KAN sei seit jeher ein zentrales Element im Nagari und Adat 
gewesen. Es sei Unsinn zu behaupten, es gebe ihn erst seit der Schaffung oder Anerken-
nung durch den Gouverneur im Jahre 1983. Diese Regelung habe lediglich die Legitimität 
und Funktion des KAN verstärkt. Wollte man nun den KAN abschaffen? Was wären denn 
die LAN, wenn nicht die KAN?  
 
Die provinzielle Rahmenverordnung ließ den Spielraum, andere institutionelle Namen zu 
wählen. Die meisten Distriktsverordnungen wählten dann auch KAN; nur zwei Distrikte 
entschieden sich für LAN. Auf Dorfniveau übernahm man im Prinzip die Nomenklatur der 
Distriktsverordnungen.  
 
Die KAN/LAN werden in allen Distriktsverordnungen qua Zusammensetzung und Funk-
tionen geregelt. Die Funktionen sind meist auf die Behandlung von Adatstreitigkeiten 
beschränkt und auf die Aufrechterhaltung und Stärkung von Adat. Aber obwohl deutlich 
durch den Staat geregelt, ist der KAN damit nicht zu einem Teil der offiziellen Dorfver-
waltung geworden. Manchen kommt das wie eine bewusste Diskriminierung vor, eine 
Ausschließung des KAN, und damit des Adat, aus der offiziellen Dorfpolitik; Ausschlie-
ßung auch von der formellen Teilnahme an Macht. Andere betonen demgegenüber, dass 
diese Nicht-Anerkennung gerade gut sei, weil sie dem KAN erlaube, unabhängig von offi-
ziellen politischen Zwängen zur Dorfpolitik und zu Adatfragen Stellung zu nehmen. 
 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:50:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494


 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 35 (2002) 508 

Hinzu kommt, dass die Regelung der KAN von 1983 durch die neue Provinzverordnung 
abgeschafft wurde. Das heißt, dass die dort niedergelegten Befugnisse des KAN über die 
Dorf-Ressourcen sich im förmlichen Recht nicht mehr finden. Und hierüber geht nun, je 
weiter der Gestaltungsprozess fortschreitet, der Streit. Wem gehören, und wer kontrolliert 
die Reichtümer des Nagari, die Aset Nagari, das Einkommen aus Verkauf oder Verpach-
tung von Nagari-Ressourcen, Holz, Steine, Sand, Wasser? Dem Nagari, nach Adat durch 
den KAN vertreten, oder dem Nagari, vertreten durch die neue Dorfregierung? Vor zwei 
und drei Jahren waren das noch ziemlich hypothetische Fragen. Aber bei unserem letzten 
Besuch im Frühjahr 2002, als manche Distrikte ihre ersten finanziellen Zuweisungen an die 
Dörfer gemacht hatten, die Nagari ihre ersten Budgetpläne machten, in manchen Distrikten 
die Kontrolle über die Märkte und Markteinkommen an die Nagari zurückgegeben bzw. 
delegiert wurden, waren sie zu Fragen von großer wirtschaftlicher Bedeutung geworden. 
Vor allem ist auch der alte Streit, wer rechtmäßiger Eigentümer der Ulayat-Ressourcen ist 
und ob Staatsland nicht wieder in Ulayat umgewandelt werden müsse, in neuer Heftigkeit 
losgebrochen. In Gerichtsprozessen, Unterhandlungen und manchmal gewalttätigen For-
men der Selbsthilfe verlangen Nagari bzw. Bewohner von Nagari ihre vom Staat „gestoh-
lenen“ und häufig an private Unternehmer übertragenen Ressourcen zurück, teils mit 
Erfolg.

34
 Das alte Adatrecht wird hier gegenüber dem staatlichen Recht mobilisiert. Diese 

ersten kleinen Erfolge in Ulayat-Angelegenheiten macht die Frage, wer diese Rechte im 
Nagari kontrolliert, wieder zu einem wichtigen Punkt in der Dorfpolitik. Soweit wir das 
während unseres letzten Besuchs sehen konnten, gibt es sehr unterschiedliche Praktiken, 
die von einem guten Einverständnis zwischen den neu gewählten Bürgermeistern und 
Dorfparlamenten und den Adatführern und den KAN bis hin zu offenen Konflikten reichen. 
 
 
4. Probleme bei der Wiedervereinigung der Desa zu Nagari 
 
Spannungen zwischen modernen Gleichheitsidealen und historischen Minangkabauschen 
sozialen und rechtlichen Unterschieden zeigten sich auch bei der Frage des Zusammen-
schlusses der Desa. Vorsichtshalber hatte die Provinzverordnung dekretiert, man müsse zu 
der Situation von vor 1983 zurückkehren. Eventuelle Aufteilungen oder Zusammenlegun-
gen von Nagari sollten unter bestimmten Bedingungen möglich sein, aber einem späteren 
Zeitpunkt vorbehalten bleiben. Es zeigt sich bald, dass nicht überall alle Desa wieder zu 
ihrem ursprünglichen Nagari zurück wollten. Es gab drei Arten von Problemen, zwei 
davon politisch eher unschuldig. Das waren erstens Fälle, in denen die wiedervereinigten 
Nagari viel zu groß geworden wären – teils mit einer Bevölkerung von 60.000 Einwoh-
nern. Zweitens wollten manche Desa, die einmal eigenständige Nagari gewesen, in der 

 
34

  Siehe F. und K. von Benda-Beckmann, 2001, [Fn. 1]; R. Biezeveld, Nagari, Negara dan Tanah 
Komunal di Sumatra Barat, in: F. and K. von Benda-Beckmann / J. Koning (eds.), Sumber Daya 
Alam dan Jaminan Sosial, Yogyakarta, 2001, 135-164. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:50:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494


 509 

kolonialen Zeit oder danach jedoch zusammengefügt worden waren, ihre ursprüngliche 
Identität zurückerlangen. Drittens, und am interessantesten und konfliktreichsten sind die 
Fälle, in denen Desa überwiegend durch Personen oder Gruppen bewohnt werden, die im 
Adatsystem Zugezogene und/oder die Nachkommen ehemaliger Sklaven waren.

35
 Im 

Minangakabauschen Adat hatten diese einen niedrigeren Status. Ihre wirtschaftlichen 
Rechte waren beschränkt und an die Patron-Klient-Beziehungen zu den Abstammungs-
gruppen gebunden, in die sie aufgenommen waren und von denen sie Land für Landwirt-
schaft im Teilanbau bekommen hatten. Da sie keine ursprüngliche Abstammungsgruppe 
und innerhalb ihres Klans untergeordnet waren, konnten sie auch keinen der im Adatdorfrat 
vertretenen Panghulu stellen, waren also auch politisch marginalisiert. Mit der Desa-
Reform hatten diese Siedlungen einen höheren Grad an politischer und wirtschaftlicher 
Unabhängigkeit erhalten, weitgehend frei von Adatbeschränkungen, da die alten Patrone 
jetzt ja in einem anderen Dorf wohnten. In den Desa stellten sie auch meist den Desa-Bür-
germeister. Sie fürchteten nun, dass sie wieder unter die Fuchtel des Hauptdorfs und seines 
Adatrats kommen würden und dass die wirtschaftlichen Zügel wieder stärker angezogen 
würden. Sie protestierten gegen die Wiedervereinigung, und probierten, in einigen wenigen 
Fällen erfolgreich, diese zu sabotieren. Die alteingesessenen Abstammungsgruppen des 
Haupt-Dorfes waren aus denselben Gründen dagegen, dass diese Desa eigenständige 
Nagari werden sollten oder wollten. Sie befürchteten, recht realistisch, dass ihnen die 
Herrschaft und Kontrolle der Gruppen bzw. Nagari-Ressourcen weiter aus den Händen 
genommen würde. 
 
So sieht man, wie auch hier alte Adatprinzipien, die unterschiedliche wirtschaftliche und 
politische Status innerhalb des Dorfes konstituierten und die im Laufe der letzten 20 Jahre 
unter anderem durch die Desa-Reform abgeschwächt worden waren, wieder aktualisiert 
und zum Gegenstand heftiger, manchmal gewaltsamer Auseinandersetzungen werden. Die 
Distriktverwaltungen gehen unterschiedlich mit diesem Problem um. Manche (Distrikt 
Solok) unterstützen die Wiedervereinigung auch der unwilligen Desa vorbehaltlos, unter 
anderem weil diese Desa nicht die Kriterien erfüllen, die nach Adat für einen Minang-
kabauschen Nagari gelten. Andere (Distrikt Sawahlunto Sijunjung) ergreifen dahingegen 
für die unwilligen Desa Partei und ermöglichen ihnen die Selbstständigkeit. 
 
Diese Betonung von Bürgerschaft nach Adat gegenüber dem politischen Gleichheitsideal 
der Staatsbürgerschaft führt leicht zu Diskriminierung und Ausschließung. Diese Tenden-
zen lassen sich auch auf anderen Niveaus beobachten. Sie kommt in einer stärkeren Beto-
nung der Ethnizität und in dem Gefühl zum Ausdruck, dass West Sumatra „eigentlich“ 
Minangkabau ist, und dass Minangkabausche Ressourcen eigentlich für die Minangkabau 

 
35

  Siehe A.W.P. Verkerk Pistorius, Iets over de slaven en afstammelingen van slaven in de 
Padangsche Bovenlanden, Tijdschrift Nederlandsch Indië 1868, 3e, deel 2, 423-443; F. von 
Benda-Beckmann, 1979 [Fn. 11]. 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:50:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494


 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 35 (2002) 510 

sind. Fremde sind zwar wohlgelitten, haben sich jedoch wie früher dem Adat anpassen – 
der Minangkabauschen Leitkultur sozusagen. Die Provinz West-Sumatra ist zwar in ethni-
scher Hinsicht ziemlich homogen, aber es gibt mehrere Siedlungen von Transmigranten aus 
Java und Nord-Sumatra, die unabhängige Desa waren, nun aber auch dem Nagari-Modell 
entsprechen sollen und dabei nicht nur an den verwaltungsrechtlichen Bedingungen des 
Staates, sondern auch an denen des Adat gemessen werden. Innerhalb der ethnischen Kate-
gorie Minangkabau sieht man weiter das Aufkommen eines Lokalismus, der nicht mehr 
Ethnizität zum Anknüpfungspunkt von Unterschieden macht, sondern die Zugehörigkeit 
zum Distrikt oder Dorf. Diese Tendenzen kann man vor allem bei der durch die Dezentrali-
sierung erforderlich gewordenen Reduktion und Umverteilung des staatlichen Verwal-
tungsapparats beobachten. Zwar können Beamte nicht entlassen werden. Die Gehaltsstruk-
tur erlaubt es jedoch, dass viele überflüssig gewordene Beamte mit nur ihrem Basisgehalt, 
das einen Bruchteil des gesamten Gehalts ausmacht, zu Hause sitzen. Zentrum, Provinz, 
Distrikt und Dorf versuchen, sich gegenseitig überflüssige Beamte zuzuschieben. Bei der 
Auswahl derjenigen, die im Amt bleiben dürfen bzw. durch die neuen Distriktsbehörden 
übernommen werden, zeigt sich diese Neigung zum Lokalismus sehr deutlich. 
 
 
V. Veränderungen im Rechtspluralismus 
 
In diesen Prozessen hat sich das relative Gewicht von bürokratischen und staatlichen 
demokratischen Rechtsformen einerseits und von adatrechtlichen politischen und konstitu-
tionellen Formen andererseits sicher etwas zu Gunsten des Adat geändert. Am Auffal-
lendsten ist dies im symbolischen und ideologischen Bereich. Adat ist wieder „in“. Für die 
regionalen Politiker dient die Berufung auf Adat dazu, gegenüber der Zentralregierung die 
Eigenständigkeit Minangkabaus zu betonen. Die Provinzverordnung und die Distriktsver-
ordnungen sind voller Adat-Rhetorik und berufen sich regelmäßig auf Adat-Maximen und 
Regeln – auch wenn (und vielleicht gerade weil) das nicht unbedingt in einer konkreten 
rechtliche Stärkung des Adat zum Ausdruck kommt. Adat wird, und ist zur Zeit noch, die 
Zauberformel, mit der alle sozialen Übel aus der Welt geschaffen werden sollen: Die Ein-
heit und der Zusammenhalt innerhalb der Nagari soll verstärkt werden, die Jungen werden 
die Älteren wieder respektieren, die Adatführer die Nagari-Ressourcen nicht mehr an 
externe Investoren verscherbeln. Diese Rhetorik und die häufig damit verbundene romanti-
sche Verklärung der Adat-Vergangenheit hört man vor allem von Mitgliedern der älteren 
Generation, und sie wird vor allem durch die alten und neuen Eliten getragen. Die jüngere 
Generation, die nicht mehr erlebt hat, wie das Leben im Nagari war, ist sehr viel skepti-
scher und steht der Adat zugeschriebenen Bedeutung eher ablehnend gegenüber. Aber Adat 
hat wieder neues Prestige, und man sieht überall, wie lange Zeit unbesetzte Panghulu-
Ämter wieder besetzt werden. Allerdings geht es dabei, wie schon in den letzten zwei Jahr-
zehnten, häufig um Personen, die nicht mehr im Dorf aufgewachsen sind, sondern außer-
halb ihrer Nagari wohnen und dort als Beamte, Dozenten oder Händler Karriere gemacht 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:50:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494


 511 

haben. Ihre Kenntnis des Adat ist oft beschränkt, vor allem des Nagari-spezifischen Adat, 
der Nagari-Geschichte, die politische und wirtschaftliche Konstitution des Nagari, die 
Teilung der Klane und Abstammungsgruppen, ihres Vermögens und ihrer Adat-Funktio-
nen. Und dies ist die Kenntnis, die für eine „traditionsgetreue“ Revitalisierung von 
Adatstrukturen erforderlich wäre. Diese Kenntnis wird immer weniger im traditionellen 
Lehrer-Schüler-Verhältnis im Dorf übertragen und kann auch nicht durch die zunehmenden 
Publikationen über das Minangkabausche Adat – im Sinne der allgemeinen Regeln und 
Prinzipen – ersetzt werden. Das führt dazu, dass es bei der Revitalisierung von Adat nicht 
nur um eine „Aktualisierung“

36
 historisch älterer Adatformen geht, sondern verstärkt um 

eine „Erfindung“, in der vermeintliche historische Formen selektiv und bewusst der gegen-
wärtigen politischen Situation und den Zielen der betreffenden Akteure angepasst werden – 
von Bauern, Adatältesten, Universitätsdozenten und Verwaltungsbeamten. Dabei werden 
alte, teils „reine“ Adatformen rekonstruiert. Im Bereich der Dorforganisation werden diese 
dann als Elemente in die staatlichen Regelungen eingegliedert. Im Bereich der Rechte auf 
natürliche Ressourcen geht diese Rekonstruktion und Revitalisierung von Rechten auf 
Dorfgrund und Ressourcen am weitesten.

37
 Es ist zur Zeit noch nicht abzusehen, welchen 

Einfluss dies auf den bisherigen Dualismus zwischen staatlich geregeltem Adat und nicht-
anerkannten Adat haben wird.

38
  

 
 
VI. Schluss 
 
Der Prozess der Dezentralisierung ist noch im vollen Fluss, und es ist sicher verfrüht, um 
zu einer ausgewogenen Bewertung der Dezentralisierung und Reorganisation der Dorfver-
fassung zu kommen. Doch lassen sich einige vorläufige Schlussfolgerungen ziehen. 
 

 
36

  C. Giordano, The past in the present: actualised history in the social construction of reality, in: D. 
Kalb / H. Marks / H. Tak (eds.), Historical anthropology: the unwaged debate, Focaal, vol. 25/27 
(1996), 97-107. 

37
  Für ähnliche Prozesse in anderen Regionen Indonesiens, siehe G. Acciaioli, The re-emergence of 

customary claims to land among the To Lindu of Central Sulawesi: The revitalisation of Adat in 
the era of Reformasi in Indonesia, Paper presented at the Annual Conference of the Australian 
Anthropological Society, 19-23 September 2000, The University of Western Australia, Perth, 
2000; T.M. Li, Masyarakat adat, difference, and the limits of recognition in Indonesia’s forest 
zone, Modern Asian Studies 35 (2001) 3, 645-676. Einen guten Überblick über die bodenrecht-
lichen Probleme in Indonesien gibt T. Lindsey (ed.), Indonesia: Law and society, Leichhardt, 
1999. 

38
  Diese Art, mit Geschichte und Gewohnheitsrecht umzugehen, ist auch in Minangkabau nicht neu. 

Siehe dazu K. von Benda-Beckmann, 1984 [Fn. 13]; F. von Benda-Beckmann, 1979 [Fn. 11], 
Kahn, 1993 [Fn. 14].  

 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:50:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494


 Verfassung und Recht in Übersee (VRÜ) 35 (2002) 512 

Auf lokalem Niveau ist die Rückkehr zum Nagari und damit zu einer sehr viel größeren 
Verwaltungseinheit auf jeden Fall eine wichtige und wahrscheinlich bleibende Verände-
rung. Sie schafft allerdings in den Fällen, in denen sich Desa der Wiedervereinigung wider-
setzen, ihre eigenen Probleme. Die Autonomie der Nagari ist verglichen mit den Desa 
sicherlich größer geworden; die Autonomie vieler Desa gegenüber der neuen Nagari-
Regierung hat jedoch oft abgenommen. Inwieweit die normale Bevölkerung von der neuen 
Dorfverfassung profitieren wird, ist noch nicht deutlich. Als der Distriktschef von Solok 
den Bürgermeistern und Dorfparlamentariern im Geiste der Dorfautonomie und Demokratie 
eine Liste von 105 Befugnissen übergab, meinten die Dorfpolitiker, dass es sich ja eigent-
lich um eine Liste von Pflichten und Aufgaben handele. Die Distriktchefs entwickeln einen 
unbändigen Regelungsdrang. Der Erlass von Verordnungen ist, wie man jetzt sagt, zu 
ihrem Hobby geworden. Trotz aller rhetorischen Bekenntnisse zum development from 
below sind die meisten Prozesse und Initiativen ziemlich top down. Das schafft Frustratio-
nen und Resignation und gibt nach einer ersten Euphorie wieder Raum für den gewöhnten 
politischen Zynismus. Andererseits sieht man auch tatsächliche lokale Eigeninitiativen, 
Distriktschefs und Dorfpolitiker, die neue Ideen und Initiativen entwickeln, den neuen 
politischen und wirtschaftlichen Freiraum aktiv nützend und sich nicht um die überkom-
menen hierarchischen politischen Beziehungen kümmern. 
 
Auf höherem Niveau haben sich die politischen und wirtschaftlichen Machtbeziehungen 
zwischen dem Zentrum und den Regionen sicher zum Vorteil der Regionen geändert. Man 
fürchtet allerdings den backlash des Zentrums. Befugnisse von großem wirtschaftlichen 
Interesse, wie die Kontrolle über natürliche Ressourcen, die weitgehend auf die regionalen 
autonomen Verwaltungen übertragen werde sollten, werden nicht wirklich übertragen. Es 
gibt Gegenbewegungen im Zentrum und in der Lobby der Provinzgouverneure, die die 
Entwicklung am liebsten rückgängig machen wollen. Auch manchen Außenstehenden 
schlägt der Schreck ums Herz. Die Wahl der Distrikte als wichtigste autonome Einheit ist 
problematisch: das politisch-räumliche Niveau zu klein, die politische Koordination zu 
schwierig, wenn jeder Distrikt seinen eigenen egoistischen Gang geht und die wirtschaftli-
che Situation der an Menschen und natürlichen Ressourcen armen Distrikte schwerer wird. 
In der Zentralregierung gibt es viele Stimmen, die sagen, die Dezentralisierung sei viel zu 
schnell und zu schlecht vorbereitet in Angriff genommen und viel zu weit gegangen. In 
Jakarta arbeitet man zur Zeit an einer, allerdings heftig umstrittenen, Revision der Dezent-
ralisierungsgesetze. In einem Leitartikel der Jakarta Post vom 21. Dezember 2000 wurde 
die Dezentralisierung als „das Bauen eines Schiffes während der Segeltour“ angedeutet. 
Daran ist wahrscheinlich etwas, bloß wird es schwierig sein, das Schiff der Dezentralisie-
rung zwischendurch aufs Trockendock zu hieven. Die einmal in Gang gesetzten regionalen 
und lokalen Prozesse können dadurch sicher beeinflusst, wahrscheinlich nicht aber rück-
gängig gemacht werden. Die nächsten Jahre werden es zeigen. 
 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:50:02. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2002-4-494

