Das Drei-Schritt-Modell der Unternehmensethik
am Beispiel der Diskursethik

MATTHIAS KONIG

This article proposes a 3-step model for business ethics including the levels of philosophical

foundation, application, and implementation. The model enables us (i) to structure the
general discussion on business ethics and (ii) develop a general concept of discursive
business ethic with particnlar attention given to issues of application and implementation.

1 Einleitung

Unternehmensethik ist immer noch ein ,holzernes FEisen: Als
Unternehmensezhik erhebt sie ethische Anspriiche auf der Sollensebene und
als  Unternebmensethik ist sie auf der Seinsebene bezogen auf die
unternchmerischen Okonomischen Realititen. Hieraus ergeben sich in
vielen Situationen widersprechende  Anspriiche.! Die bekannten
unternehmensethischen Ansitze bearbeiten in ihrer Architektonik den
Gegensatz von Ethik zu Okonomie unterschiedlich:2 So bleibt Peter Ulrich
auf der normativ-ethischen Sollensebene und betreibt Grundlagenreflexion.
Da er ecine Anwendung auf unternehmerische Situationen ablehnt,
tberfordert er die Praxis ethisch. Bei Ulrich kénnte man tberspitzt von
einem ethischen Heroismus sprechen. Karl Homann hingegen will dem
Gegensatz entkommen, indem er versucht, philosophische Ethik mit
6konomischer Methode zu betreiben. Damit beraubt er sich allerdings der
Unabhingigkeit des ethischen Standpunktes und damit dem kritischen
Potential einer Ethik, so dass seine Losung eher als Okonomisch
opportunistisch zu bezeichnen wire. Auch Wieland stellt sich nicht wirklich
dem Gegensatz von Ethik und Okonomie in der Architektonik seines
Ansatzes, da er auf eine begriindete Ethik verzichtet. Sein Ansatz kann
daher normativ-ethisch unterschiedlich gefiillt werden und bleibt auf der
deskriptiven Ebene. Horst Steinmann hingegen stellt sich dem Gegensatz
von Ethik zu Okonomie. Indem er seine dialogische Ethik in der Praxis
fundiert, will er ihn tberbriicken. Allerdings idealisiert er (zwangsldufig)
seinen realistischen Anfang. Auf der unternehmerischen Seinsebene werden
die ethischen Anspriiche dann einkassiert, so dass sein Ansatz zweigeteilt
1st.

Die folgenden Uberlegungen versuchen, den Gegensatz in der Architek-
tonik eines unternehmensethischen Ansatzes zu verarbeiten, indem sie zwi-
schen der normativ-ethischen Sollensebene und der O6konomisch-unter-
nehmerischen Seinsebene einen Zwischenschritt der vermittelnden Anwen-

zfwu, 2/2 (2001), 155-180 155

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. ©
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

dung setzen. Am Beispiel der Diskursethik werden erste Antworten auf die
sich dort stellenden Fragen gegeben. Ergebnis sind die Grundlinien einer
Diskursiven Unternehmensethik.

2 Der Drei-Schritt von Begriindung, Anwendung und Umsetzung

Zunichst einige Bemerkungen zum Verstindnis von Ethik: Unter norma-
tiver Ethik wird im Allgemeinen die Reflektion der Moral verstanden, also
das methodische Nachdenken iber die gelebten Vorstellungen, Normen
vom Guten und Gesollten. Der normativen Ethik ist von daher eine
gewisse Distanz zur Moral, zu den realen Verhiltnissen eigen. Allerdings
kann sie sich nicht vollstindig von der Seinsebene l6sen und esoterisch
werden, da ihr Ausgangspunkt konkrete moralische Probleme sind, die
ciner Losung zugefithrt werden miissen.

Der normativen Ethik geht es demnach nicht nur um die Frage, was das
Richtige ist und wie es begriindet werden kann, sondern auch um das ‘rich-
tige’ Handeln; zentral ist also nicht nur der Begriff der Moralitit selbst,
sondern auch, dass das moralisch-reflektierte Handeln geschehe (vgl. Hoffe
1979: 39, 44).

Ethik setzt einen frei handelnden Menschen voraus. Nur unter dieser
Bedingung ist die moralische Bewertung einer Handlung sinnvoll. Da der
Entschluss frei ist, muss er nicht im Sinne der Ethik ausfallen. Moralitit
kann von der Ethik also nicht selber hergestellt werden, sie kann nur
ethische Anspriiche aufzeigen, begriinden und AnstéBe zum moralischen
Handeln geben (vgl. Hoffe 1979: 51-53; auch Pieper 1991: 152-153).

Der (Unternehmens-)Ethiker als moralisches Wesen denkt tiber moralische
Probleme nach. Es ist ihm also nicht mdglich, sich auferhalb seines
Gegenstandes zu stellen.® Eine zweite Beschrinkung der normativen Ethik
liegt in ihrer Aufgabe, ein allgemeingiiltiges Prinzip zu begriinden, um eine
Verstrickung mit der eigenen Situation zu minimieren. Das Prinzip muss
sich auf etwas Unbedingtes beziehen, braucht also den Abstand zum blof3
empirischen Ist-Zustand, um allgemeingiiltig sein zu kénnen. Indem die
Ethik sich auf Erkenntnisse Gber die Prinzipien des Handelns beschrinkt,
bekommt sie die nétige Distanz. Nur so gewinnt die Ethik die Kompetenz,
die alltigliche Praxis in verschiedenen Situationen beurteilen und kritisieren
zu kénnen (vgl. Hoffe 1979: 53).

Die allgemeingiltigen Prinzipien sind damit zwar nicht praxisbezogen, wohl
aber praxisrelevant. Die Praxisrelevanz wird nur in einer Vermittlung mit
der Situation wirtksam. Das konkret Gute/ Richtige ist mit dem
Handelnden urspriinglich verbunden und ohne die Situation, in der er steht,
weder definier- noch verstehbar. Das moralisch Richtige ist damit logisch

156

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. ©
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

geschen ein Relationsbegriff: Das allgemeingtiltige Prinzip muss auf die
Vielheit der unterschiedlichen Situationen interpretiert werden.

Der hier, an Hoéffe (vgl. ders. 1981: 16) anschlieBende, Vorschlag besteht
darin, dies in zwei analytisch voneinander getrennten Schritten zu tun:
Zunichst sind in einer vermittelnden Anwendung die bei der Begriindung
des ethischen Prinzips gemachten Abstraktionen zu kompensieren. Hierbei
geht es um die Anwendung eines ethischen Prinzips auf allgemeine
Situationsbedingungen. In einem weiteren Schritt wird das ethische Prinzip
und die Ergebnisse der Anwendung fiir konkrete Situationen spezifiziert. Mit
den spezifischen Situationsbedingungen beschiftigt sich die Umsetzung.
Damit fullt sich das allgemeingtiltige, und damit formal-abstrakte, ethische
Prinzip schrittweise iiber den Situationsbezug mit Inhalt.*

Die Aufteilung der Herstellung des Situationsbezuges in zwei Schritte hat
den Vorteil, dass die Praxis, in der vornehmlich der Schritt der konkreten
Umsetzung gegangen wird, von den Begriindungs- und Anwendungsfragen
entlastet wird. Auf Lésungsvorschlige fiir Probleme mit den allgemeinen
Situationsbedingungen kann zuriickgegriffen werden.

Im Folgenden wird das Drei-Schritt-Modell von Begriindung, Anwendung
und Umsetzung kurz auf einer allgemeinen Ebene vorgestellt und an-
schlieBend anhand der Diskursethik mit Inhalt gefiillt. Ein Schwerpunkt
wird auf Anwendungsfragen gelegt.

2.1 Begriindung

Nur mittels eines ethischen Prinzips ist es moglich, Handlungen von bzw.
in Unternehmen tberhaupt als moralische zu qualifizieren. Gleichzeitig ist
ein auf Unternehmen zugeschnittenes ethisches Prinzip der Mal3stab, an
dem sich eine Loésung der moralischen Probleme orientieren kann. Die
Begriindung des ethischen Prinzips gibt Antwort auf die Frage ,Warum so
handeln?’. Damit ist sie ein Grund zum ethisch-reflektierten Handeln.
Zudem ist sie fur die wissenschaftliche Legitimation der Unternehmens-
ethik unentbehtlich.

Auf der Begriindungsebene stellen sich zwei Fragen: Wie kann ein ethisches
Prinzip begrindet werden und welchen Inhalt/ welche Formulierung hat
das ethische Prinzip? Dabei beansprucht selbiges allgemeine Geltung, also
Uber verschiedene Situationen hinweg, und ist damit abstrakt, da ohne kon-
kreten Situationsbezug. Dartiber hinaus ist ein ethisches Prinzip auch
formal, statt inhaltlich, da wir in einer posttraditionalen Gesellschaft leben,
in der die Festlegung auf eine inhaltliche Tradition den Anspruch der
allgemeinen Geltungsmoglichkeit widersprechen wirde.

Dem Anspruch auf Allgemeingtltigkeit eines ethischen Prinzips muss auch
die Begriindung desselben gentigen. Deshalb kann eine Betriebs-

zfwu, 2/2 (2001), 155-180 157

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. ©
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

wirtschaftslehre bzw. 6konomistische Unternehmensethik, auch wenn sie
sich normativ-ethisch versteht, den moralischen Mal3stab nicht selbst her-
vorbringen. Dies wire nach Hoffe sachlich nicht méglich, da eine Fach-
wissenschaft ausschlieBlich mit dem Ist-Zustand verbunden ist. Sonst ...
wird das hochentwickelte Instrumentarium der eigenen Wissenschaft mit
den sehr persénlichen Uberzeugungen von Humanitit und Gerechtigkeit
unkritisch vermischt ...” (ders. 1981: 18f.). Die empirischen Bedingungen
missen eben im Lichte eines ethischen Grundsatzes erschlossen werden.>

Wiirde eine Unternehmensethik auf den Schritt der Begriindung eines ethi-
schen Prinzips verzichten und damit das menschliche Handeln vom abso-
luten Anspruch abkoppeln, so kime dies einer ‘pragmatischen Entleerung
des Ethischen’ gleich und die Unternehmensethik stinde in der Gefahr,
opportunistisch zu werden (vgl. Rich 1991: 39). Dies hitte zur Folge, dass
die moralischen Probleme strukturell weder erkannt noch gelést werden
konnten, da hierfur der MaB3stab fehlen wirde.

In dieser Gefahr steht z.B. Homann, wenn er die Fragestellung bearbeitet,
»--. welche moralischen Normen und Ideale unter den Bedingungen der
modernen Wirtschaft und Gesellschaft zur Geltung gebracht werden kén-
nen.” (zuletzt: Homann 2001: 37) Damit stellt er die normative Ethik unter
den faktischen Primat der Okonomie, da diese iiber die Geltung von
moralischen Normen und Idealen entscheide. Wie er so die Intentionen der
abendlindisch-christlichen Moral und Kants (z.B. seine Zweckformel) pro-
duktiv machen will, bleibt ein Ritsel. Ahnlich bei Wieland (vgl. ders 1993:
26f), der auf die universalistische Begrindung ethischer Prinzipien
verzichten will. Die Unternehmensethik ,,... wirde damit [...] in Abstrak-
tionslagen getrieben, fir die es keine Anwendungsfille gibt™ (Wieland 1993:
26). Statt dessen gehoére die Unternehmensethik auf die Anwendungsebene
als  Reflexionstheorie  ‘moralisch-6konomischer Problemlagen’. Vor
welchem Hintergrund will er aber reflektierenrt

2.2 Vermittelnde Anwendung

Das von Wieland beschriebene Problem wird im vorliegenden Beitrag
anders bearbeitet: Durch den Schritt einer vermittelnden Anwendung, der
die ethischen Prinzipien fiir die konkrete Umsetzung aufbereitet.” Dabei
greift sie auf die Intentionen des ethischen Prinzips zurtick und darf dessen
Substanz nicht verletzen. Die Aufgabe ciner vermittelnden Anwendung ist
es, die bei der Begriindung ecines ethischen Prinzips notwendigen
Abstraktionen zu kompensieren, damit eine konkrete Umsetzung gelingen
kann. Thr im Wege stehen Abstraktionen bezogen auf allgemeine
Situationsbedingungen und den moralischen Akteur.

158

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. ©
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

Wirde die Anwendungsproblematik ibergangen und einfach vom ethi-
schen Prinzip auf die alltdgliche Praxis deduziert, wiirde der normati-
vistische Fehlschluss begangen. Es ist ein Schluss vom Sollen auf das Sein,
der genauso wie der umgekehrt laufende (naturalistische Fehlschluss)
ungdltig ist. Es werden idealistische Forderungen an die alltdgliche Praxis
gestellt, die sie nicht erfillen kann. Bei solch einem Kurzschluss wird der
Unterschied zwischen idealer Theorie und unvollkommener Wirklichkeit
cingeebnet.8 Max Weber nennt dies Gesinnungsethik. Beharrt man trotz-
dem auf der unmittelbaren Durchsetzung des ethischen Prinzips, wird
daraus eine schlechte Utopie. So entsteht ein ‘geschichtswidriger Rigo-
rismus’ (Krings Grundsatz: 50) oder es fithrt in ‘heillose ethische Aporien’
(Rich 1991: 38). Homann spricht hier von ,Moralisieren’. Dies geht zu
Lasten der Wirklichkeit, die sich den abstrakt-ethischen Ansprichen
anpassen soll oder zu Lasten der ethischen Anspriiche, die dann negiert
werden.?

2.2.1 Aligemeine Situationsbedingungen

Ein ethisches Prinzip unterstellt im Allgemeinen, dass alle Menschen
entsprechend der ethischen Rationalitit handeln. Bezogen auf allgemeine
Situationsbedingungen ergeben sich daraus zumindest folgende Probleme.

(1) Nach Niklas Luhmann leben wir in einer funktional differenzierten
Gesellschaft. Unsere Gesellschaft besteht demnach aus autonomen Funk-
tionssystemen. Der binire Code der Moral (gut/ schlecht) ist nach
Luhmann mit den Funktionscodes nicht in Ubereinstimmung zu bringen.
Da die Funktionssysteme ihren Code fir alle Operationen des Systems
zuginglich machen missten, sind die Funktionscodes nach Luhmann auf
einer Ebene hoherer Amoralitit eingerichtet. Daher sei die Moral ihrer
Funktion enthoben und kénne die Gesellschaft nicht mehr integrieren (vgl.
Luhmann 1990: 23ff., ders. 1993). Der These von der funktionslosen Moral
kann z.B. mit Hoffe nicht zugestimmt werden. Zum einen spielt die Moral
im Sinne von Integritit eine funktionsspezifische Rolle. Zum anderen tan-
gieren Legitimationsfragen nicht die funktionsspezifische Normativitit (vgl.
Héffe 1991: 229-231; ders. 1990: 57-62).

Obwohl die luhmannsche Argumentation in ihrer Konsequenz nicht iber-
zeugt, macht sie fir unser Thema auf einen Punkt aufmerksam, der
insbesondere fiir den wirtschaftlichen Zusammenhang von Bedeutung ist.
Wirtschaftliche Akteure handeln im Allgemeinen entsprechend dem
6konomischen Systemimperativ, von dem nicht zu erwarten ist, dass er
dem moralischen Code entspricht. Verschirfend kommt hinzu, dass die
O6konomische Rationalitit nicht nur auf der Handlungsebene zum Tragen
kommt, wie die ethische Rationalitdt, sondern auch auf der Systemebene.

zfwu, 2/2 (2001), 155-180 159

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. ©
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

Daher ist zu klaren, welches Verhiltnis die beiden Rationalititen zuein-
ander haben.

(2) Aus dem Rationalititsproblem ergibt sich dasjenige der moralischen
Zumutbarkeit. Es setzt auf der Ebene des Handelnden an und stellt die
Frage, wann es dem moralischen Akteur zumutbar ist, einer ethischen
Norm gemif zu handeln. Das Problem der Zumutbarkeit entsteht, da nicht
alle Menschen entsprechend moralischen Kategorien handeln.!® Wenn dies
zu Lasten des ethisch korrekt Handelnden geht, ist dieser in einem
Dilemma: Bleibt er bei seinem ethisch gerechtfertigten Vorgehen, wird er
Ubervorteilt. Antwortet er mit den gleichen Mitteln wie der nicht-moralisch
Agierende, handelt er nicht mehr ethisch rechtfertighar. Beharrt die Ethik
auf dem normgemiBlen Handeln, ist der Handelnde zwar kliger, aber
irgendwann auch der Dumme.

Fir eine vermittelnde Anwendung stellen sich in diesem Zusammenhang
zwei Fragen: Zunidchst gilt es genauer zu bestimmen, wann die Befolgung
einer Norm ethisch nicht zumutbar ist. Die Grenze wird meist 6konomisch
bestimmt, was fiir eine Unternehmenseshiké eine unbefriedigende Antwort
ist. Damit werden die empirischen Bedingungen nicht im Lichte ecines ethi-
schen Prinzips gesehen, sondern die Denkweise der eigenen Disziplin (hier
Betriebswirtschaftslehre) verallgemeinert. Ebenso sind auch die Griinde fir
die normative Unzumutbarkeit einer Handlung ethisch zu hinterfragen —
wie z.B. das Gewinnprinzip.

Als zweite Frage ist zu kliren, was im Falle der Unzumutbarkeit einer
Norm zu tun ist. Die unternehmensethische Diskussion verweist fast
einhellig darauf, dass auf der {ibergeordneten ordnungspolitischen Ebene
die Bedingungen fiir eine ethisch begriindbare Handlung hergestellt werden
missen. Nicht thematisiert wird aber die Qualifikation der Mittel, mit deren
Hilfe eine ibergeordnete Regelung angestrebt werden soll. Nur auf rein
idealistisch-ethischen Wegen durfte es schwerlich mdglich sein, die
Zumutbarkeit von moralischen Handlungen herzustellen. Darf man
deshalb auch ein wenig abseits davon liegende Mittel benutzen, da man
schlieBlich einen moralischen Zweck erreichen will? Und was ist in der
Zwischenzeit, bis die Rahmenbedingungen stimmen?

2.2.2 Ankniipfungspunkt moralischer Akteur

Bezogen auf den moralischen Akteur gehen ethische Prinzipien im Allge-
meinen davon aus, dass er auch entsprechend derselben handelt. Dies setzt
aber zwelerlei voraus: dass der moralische Akteur auch entsprechend des
ethischen Prinzips handeln kann, also die personalen Voraussetzung zur
Befolgung eines ethischen Prinzips erfiillt sind, und dass er auch moralisch
reflektiert handeln will.

160

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. © Inhalt.
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

Zunichst muss der moralische Akteur eine normative Ethik auch
nachvollziehen kénnen. Bezogen auf den Adressaten setzt dies als erstes
voraus, dass eine normative Ethik fir ihren potentiellen Adressaten
verstindlich ist. Sie muss also in einer Sprache gehalten sein, die nicht nur
offen fur die verschiedenen Situationen ist, sondern vom moralischen
Akteur auch verstanden werden kann. Ansonsten hitte die normative Ethik
keine Chance befolgt zu werden.!!

Das Moralisch-Handeln-Kénnen hat einen zweiten Aspekt. Es lassen sich
bei der Struktur moralischen Urteilens verschiedene Entwicklungsstufen
unterscheiden (vgl. Kohlberg 1995). Auf dem Niveau der moralischen
Urteilsfahigkeit eines formal-abstrakten ethischen Prinzips befinden sich
aber nur wenige Individuen. Die normative Ethik, will sie
handlungswirksam werden, muss also ein Interesse daran haben, dass die
Individuen auf der ihr entsprechenden Stufe der moralischen Urteils-
tihigkeit stehen bzw. sich in Richtung dieser Stufe bewegen kénnen. Die
Forschung im Sinne der Theorie von Kohlberg benennt Situations-
bedingungen, unter denen ein moralisches Lernen mdglich wird. Diese
muss eine normative Ethik integrieren, um handlungswirksam sein zu kén-
nen.

Eine Folge aus dem Rationalititsproblem ist das Problem der Motivation.
Ethisches Sollen und menschliches Wollen ziehen nicht immer an einem
Strang. Die ‘Sachzwinge’ und herkémmliche Denkstrukturen in Unter-
nehmen stehen einem direkt reflektiert-moralischem Handeln oft entgegen.
Gute Griinde haben in solch einem Umfeld nur eine geringe Motivations-
kraft. Eine Unternehmensethik muss sich daher darum bemiihen, dass in
ihrem Sinne gehandelt wird.

2.3 Umsetzung

Die konkrete Umsetzung ist der letzte Schritt im Drei-Schritt-Modell. Sie
interpretiert die Ergebnisse der Begrindungs- und Anwendungsebene fiir
spezifische Situationen. Damit 16st sie den Anspruch der normativen Ethik
ein, praktische Probleme einer Lésung zuzufithren. Es ist aber nicht nur die
Umsetzung abhingic von den Ergebnissen der Begrindung und
Anwendung. Das Verhiltnis ist wechselseitig: Kann ein moralisches
Problem nicht mit Hilfe der ethischen Prinzipien einer Losung zugefiihrt
werden, so muss iber diese neu nachgedacht werden.

Moralische Aspekte werden in Bezug auf Unternehmen hiufig ausge-
blendet. Daher ist es vornehmste Aufgabe der konkreten Umsetzung, Situ-
ationen als moralisch-normative zu beschreiben. Hieran ankniipfend
kénnen dann Lésungsperspektiven fiir konkrete moralische Probleme oder

zfwu, 2/2 (2001), 155-180 161

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. ©
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

unternehmensethische Handlungsmoglichkeiten fiir typische Situationen
formuliert werden.

Zum methodischen Vorgehen bei der moralischen Urteilsbildung macht
Rich (vgl. ders., 1991: 225-228) einen ausgewogenen Vorschlag, indem er
die Schritte Situationsanalyse, ihre normkritische Klirung (Welche Normen
werden befolgt?) und die Antwort des Moralprinzips unterscheidet. Der
letzte Schritt miisste im Sinne dieser Arbeit um die Ergebnisse der
Anwendungsebene erginzt werden.

Indem die Unternehmensethik sich auf der Umsetzungsebene mit der
singuldren Situation befasst, dndert sich ihr Anspruch auf Allgemeingiil-
tigkeit: Die konkrete Umsetzung kann fir sich nur in Anspruch nehmen,
dass ihre Antworten situationsbezogen verallgemeinerbar sind, in dem
Sinne, dass fiir jeden in einer dhnlichen Situation die gleichen Argumente
fir die Handlung ausschlaggebend sein missten. Fir die Eingrenzung
spricht, dass die Handlungsvorschlige auf einer Situationsbeschreibung
beruhen, die falsifizierbar ist. Zudem ist der wissenschaftliche Untet-
nehmensethiker kein Situationsbeteiligter. Er kann eine Situation nur
rekonstruieren, eine alle relevanten Aspekte beriicksichtigende Beutteilung
wird damit mehr als erschwert. Daher beruht es auf einem Missverstindnis,
wenn in der unternehmensethischen Diskussion z.T. der Eindruck erweckt
wird, die Unternehmensethik wirde Normen oder Handlungsweisen
vorschreiben.

Bei der konkreten Umsetzung der Unternehmensethik verschiebt sich das
Gewicht der beteiligten Wissenschaften von der normativen Ethik zur
Betriebswirtschaftslehre. Bei der Begrindung steht die Philosophie im
Mittelpunkt. Die vermittelnde Anwendung bezieht sich auf allgemeine
Situationsbedingungen, wihrend die praktische Umsetzung sich zur Erar-
beitung von konkreten Handlungsvorschligen auf spezifische Situationen
bezieht. Sie zu beschreiben und zu analysieren ist Aufgabe der Betriebs-
wirtschaftslehre. Erst anschlieBend kann eine normative Bewertung unter
Berticksichtigung der ethischen Prinzipien aus der Begrindung und
Anwendung vorgenommen werden. So kommt es zu interdisziplindrer
Arbeitsteilung zwischen Ethik und Betriebswirtschaftslehre.

3 Diskursethik

Die Diskursethik bietet sich zur Explizierung des Drei-Schritt-Modells an.
Im  Ergebnis  ergeben sich  Grundlinien einer  Diskursiven
Unternehmensethik. Auf der Begriindungsebene tritt sie mit einer starken
Begriindungsbasis auf und als eine der wenigen normativen FEthiken
thematisiert sie explizit die Anwendungsebene. Zudem beziehen sich einige
Wirtschafts- und unternehmensethische Ansitze auf die Diskursethik.!

162

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. © Inhalt.
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

Vor dem Hintergrund des Drei-Schritt-Modells scheint das Potential der
Diskursethik fiir die Unternehmensethik noch nicht ausgeschopft.

Die Diskursethik wurde insbesondere von Apel und Habermas entwickelt.
Beide formulieren eine kognitive, prozedurale Ethik, mit der sie einen uni-
versalen Anspruch verbinden. Sie verwenden das gleiche Begriindungs-
argument, und ihre inhaltliche Beschreibung des Diskurses und seiner
Regeln stimmen Gberein. Dieser Gleichklang ist auf gemeinsame Wurzeln
zuriickzufithren. Beide gehen sie von Kant aus, seiner transzendentalen
Fragestellung, und vollziechen die sprachpragmatische Wende nach.
Wesentliche Unterschiede in den Versionen von Apel und Habermas
finden sich zB. in dem Status, den sie dem Begriindungsargument
zuweisen, und in der Thematisierung der Anwendungsfrage.!> Letztere
steht im Mittelpunkt der folgenden Ausfithrungen.

3.1 Philosophische Begriindung

Die Diskursethik verfolgt zwei unterschiedliche Begriindungswege.'* Zu-
nichst kniipft Habermas an unsere moralischen Intuitionen an. Eine Norm
bekomme erst dann eine moralische Autoritit, wenn sie fir alle
Angehorigen einer sozialen Gruppe gelte. Ein Anspruch auf allgemeine
Geltung wird erhoben, da wir meinen, in der Lage zu sein, ihn mit guten
Griinden verteidigen zu kénnen. ,,Die interne Verkntipfung von Normen
mit rechtfertigenden Griinden bildet die rationale Grundlage der
Normgeltung* (Habermas, 1992: 144). Daraus entsteht der bindende
Charakter von Pflichten. Unser Wille wird durch die Verpflichtung aber
nicht gebeugt, so dass wir nicht anders kénnen, als einer Norm zu folgen,
sondern nur gebunden. Unser Wille wird in eine Richtung orientiert.

Wie kénnen aber normative Aussagen begriindet werden? Gesucht ist der
Modus der Begriindung normativer Sitze, die Form der Argumente, die fiir
oder gegen Normen sprechen bzw. Kriterien fir gute Griinde, die uns
‘kraft Einsicht’ motivieren eine moralische Verpflichtung anzuerkennen.
Eine Norm ist nach Habermas giiltig, wenn sie die Anerkennung von allen
Betroffenen verdient. Diesen hohen Anspruch kann ein Einzelner nicht
erfillen, da er relativ zur Perspektive der Betroffenen steht und ihr
Interesse verfehlen kann. Ein gemeinsames Interesse kann nur dann
erreicht werden, wenn jeder bei der Interessenabwigung die Perspektive
aller anderen einnimmt (universeller Rollentausch). Dann liegt eine
unparteiliche Urteilsbildung vor und eine Norm verdient die intersubjektive
Anerkennung.!>

Zur Diskursethik fithrt noch eine zweite Argumentationsstrategie. Sie wird
von Apel und Habermas beschritten. Wihrend ersterer ihr den Status einer
Letztbegriindung zuweist, lehnt Habermas diese strenge Lesart ab. Die

zfwu, 2/2 (2001), 155-180 163

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. ©
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

Begriindung erfolgt reflexiv, im Riickgang auf unsere Rolle als Argumen-
tierende. Apel deckt die Sinn- und Geltungsbedingungen (Prisupposi-
tionen) einer Aussage auf. Das Begrindungsargument ist der performative
Selbstwiderspruch. Er besteht in einem Widerspruch zwischen dem propo-
sitionalem und dem performativem Teil einer Aussage: also z.B.: ,Ich
mochte mit dir ernsthaft argumentieren (performativer Teil — meist nicht
explizit ausgesprochen), aber deine Argumente interessieren mich nicht
(propositionaler Teil).” Um die Sinn- und Geltungsbedingungen (z.B. die
Anerkennung des Gegeniibers als gleichberechtigte Person) wissen wir
implizit und haben sie zwangsliufig akzeptiert - sonst kénnten wir ja nicht
sinnvoll argumentieren. Dies implizit Gewusste und immer schon
Anerkannte will die transzendentale Sprachpragmatik von Apel explizit
machen (vgl. Apel, 1976: 116-118). Die spezifisch philosophische
Letztbegrindung besteht nach Apel in dem Nachweis, ,,... dass jede
Bestreitung der Anerkennung der Vernunftnormen auf einen performativen
Selbstwiderspruch hinauslduft” (Ders. 1990: 354).1¢ Nach Apel nehmen wir
beim Argumentieren stets (meistens implizit) Bezug auf eine ideale
Kommunikationsgemeinschaft, also den virtuellen Raum aller méglichen
Argumente. Die Diskursethik bezieht sich in ihrer Argumentationsfigur auf
etwas nicht in der realen Welt vorfindbares. Der Diskursgrundsatz ist daher
eine regulative Idee. Sie definiert Apel im Anschluss an Kant als ...
normative Prinzipien, die fir das Handeln im Sinne einer Verpflichtung
und Anleitung zur langfristigen, approximativen Realisierung eines Ideals
verbindlich sind, die aber zugleich die Einsicht zum Ausdruck bringen, dass
nichts in der Zeit Erfahrbares jemals dem Ideal vollig entsprechen kann”
(ders. 1990: 204). Die Sinn- und Geltungsbedingungen setzen wir
kontrafaktisch beim Argumentieren voraus. Damit hat die Diskursethik sich
in Distanz zur realen Welt/ Kommunikationsgemeinschaft gestellt und
erhilt so einen situationsiibergreifenden normativen Mal3stab.

3.2 Vermittelnde Anwendung

Diese Differenz, zwischen regulativer Idee des ethischen Prinzips und den
realen Verhiltnissen, die nach der Diskursethik schon in unserer alltig-
lichen Argumentationspraxis angelegt ist, macht den Schritt einer Anwen-
dung nétig. Nach Apel bedeutet Verantwortungsethik nicht nur, die
voraussichtlichen Folgen und Nebenwirkungen der allgemeinen Befolgung
von Normen zu beriicksichtigen, sondern zusitzlich die voraussichtlichen
Folgen und Nebenwirkungen der auf die konkrete Situation bezogenen
Umsetzung des Diskursgrundsatzes (vgl. ders., 1990: 129). FEine
postkonventionelle Ethik kann nicht von der allgemeinen Befolgung ihrer
Prinzipien ausgehen, da schlicht nicht zu erwarten ist, dass die dafiir not-
wendigen Konventionen vorhanden sind. Daher muss eine postkonven-

164

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. ©
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

tionelle Ethik (und nicht nur die Diskursethik) sich Gedanken datiiber
machen, wie ihre eigenen Anwendungsbedingungen gewihtleistet werden
konnen.

In dem Wissen um die Differenz von idealer und realer Kommunikations-
gemeinschaft formuliert Apel das doppelte regulative Prinzip der Verant-
wortungsethik:'” Auf der einen Seite gewihrleistet das Bewahrungsprinzip
das Ubetleben der menschlichen Gattung als realer Kommunikations-
gemeinschaft und die Bewahrung von Errungenschaften im Sinne des
Diskursgrundsatzes; auf der anderen Seite macht das Emanzipationsprinzip
die Verwirklichung der idealen in der realen Kommunikationsgemeinschaft
zur Pflicht (vgl. Apel 1990: 141f., 149; ders. 1973: 429ff)). Apel formuliert
mit dem Emanzipationsprinzip also eine moralische Langzeitstrategie und
macht es ,,... zu unser[r] moralischen Pflicht [...], an der approximativen
Beseitigung der reflektierten Differenz (mit-) zuarbeiten” (Apel 1990:
144f£)).

Mit dem doppelten Verantwortungsprinzip wird die Trennung zwischen
deontologischer und teleologischer Ethik im Sinne einer Vermittlung
aufgehoben. Das langfristige Bemihen um die Anndherung an die
Anwendungsbedingungen  der  Diskursethik  (Telos)  wird  zur
deontologischen Pflicht!® (vgl. Apel 1990: 145f). Indem die Realisierung
der Anwendungsbedingungen der Diskursethik zu einem Telos gemacht
wird, werden in dessem Licht auch situationsbezogene Wertungen moglich
und nétig (vel. ders. 1993: 169). ,,Die Funktion der idealen ethischen MaB3-
stibe und ihrer Konfrontation mit der Realitit liegt jedoch gerade darin, die
realen Schwierigkeiten und Grenzen einer ethisch-politischen Praxis
tberhaupt erst in den Blick zu bringen und eine Grundlage langfristiger
Realisierungsstrategien zu gewinnen” (Apel 1990: 38).

In der Verbindung von dem deontologischen mit dem teleologischen
Aspekt in dem Verantwortungsprinzip werden die Weichen fir eine
Lésung der Anwendungsprobleme gestellt.

3.2.1 Situationsbedingungen

Auch Unternehmensethik treibende Wissenschaftler und wirtschaftliche
Akteure sind argumentierende Personen. Als Argumentierende haben sie
entsprechend der Diskursethik das Primat der Ethik implizit anerkannt.
Dessen kénnen sie sich reflexiv vergewissern. Fir eine Unternehmensethik
ist das normative Primat auch plausibel, da die normative Ethik die
Wissenschaft ist, welche mit Hilfe von Prinzipien etlaubt, Zwecke zu
begriinden und die Betriebswirtschaftslehre die Wissenschaft, welche Mittel
zu gegebenen Zwecken sucht. Die Diskursethik erkennt allerdings die
Bedeutung der 6konomischen Rationalitit fiir das Handeln an. Ihre Stirke

zfwu, 2/2 (2001), 155-180 165

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. ©
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

gewinnt eine Diskursive Unternechmensethik gerade daraus, dass sie auf die
(mogliche) Differenz von ethischen und 6konomischen Anspriichen an den
Handelnden reflektiert und sich ihte Verringerung zum Ziel macht
(moralische Langzeitstrategie).

Allgemeine Situationsbedingungen: Das Grundproblem ldsst sich, den
Uberlegungen zur normativen Ethik folgend, an dem Verhiltnis von
ethischen zu Skonomischen Anspriichen darstellen. Pointiert ausgedriickt
hat die Ethik das normative Primat, wihrend von einem faktischen Primat
des Okonomischen gesprochen werden kann. Eine Vermittlung von
ethischen mit 6konomischen Anspriichen findet statt, wenn die Okonomie
eingesetzt wird, um dem ethischen Primat in der Alltagspraxis zur
Durchsetzung zu verhelfen. Mit Apel und Bohler ldsst sich eine moralische
Erfolgsverantwortung begriinden, die den Einsatz 6konomischer Mittel fiir
moralische Zwecke unter bestimmten Bedingungen legitimiert. An der
Diskursethik vorbei geht daher der Vorwurf, sie betreibe eine Ethik gegen
die Systemerfordernisse und versdume es, sie als Mittel der Institutionali-
sierung zu begreifen (sieche z.B. Mack 1994: 11). Beide Anspriiche weisen
sich dariiber hinaus mittelbar gegenseitig in ihre Grenzen: Der ethische
Anspruch legt die normativen Grenzen der Okonomie fest, wihrend bei
der Umsetzung einer normativen Ethik auf ékonomische Anspriiche als
faktische Grenze reflektiert werden muss. Innerhalb dieses Span-
nungsfeldes, das die Unternehmensethik absteckt, bewegt sie sich. Sie muss
immer wieder neu die Balance zwischen moralischer Uberforderung
(Verstol3 gegen 6konomische Machbarkeit) und faktischem Opportunismus
(Verstol3 gegen ethische Vorgaben) finden. Dabei kénnen von der ver-
mittelnden Anwendung der Unternehmensethik keine endgiiltigen Urteile
gefillt, sondern nur begriindete Vorschlige unterbreitet werden. Aus der
Verhiltnisbestimmung von ethischem und 6konomischem Anspruch wird
auch deutlich, dass bei der vermittelnden Anwendung Ethik und Betriebs-
wirtschaftslehre Hand in Hand arbeiten mussen. Bei der Ausarbeitung der
Handlungsvorschlige wird Wissen von beiden Disziplinen in Anspruch
genommen, da das normative Wissen der normativen Ethik mit dem
empirischen Wissen der Betriebswirtschaftslehre vermittelt wird.

Die Uberbriickung der Differenz von normativem Primat der Ethik und
dem faktischen Primat des Okonomischen gilt es in einer
Unternehmensethik im Sinne des begrindeten normativen Primats
konstruktiv abzuarbeiten, wobei eine Einebnung der Differenz nicht zu er-
warten ist. Dies macht die Diskursethik mit Nachdruck deutlich, indem sie
auf die Differenz zwischen idealer und realer
Kommunikationsgemeinschaft hinweist. Gibe es hier keinen Unterschied

166

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. © Inhalt.
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

mehr, wire die ideale Kommunikationsgemeinschaft Realitit geworden.
Dies ist héchstens im Sinne einer Utopie vorstellbat.

Am Beispiel der ‘Sachzwinge’ kann die Denkfigur deutlich gemacht
werden. In der unternechmensethischen Diskussion werden z.B. das
Gewinnprinzip, die Folgen des marktwirtschaftlichen Wettbewerbs oder die
Notwendigkeit einer hierarchischen Organisation vielfach als zu
akzeptierende ‘Sachzwinge’ angesehen. Fur die Diskursethik werden sie
interessant, wenn sie der Befolgung einer ethisch gebotenen Handlung im
Wege stehen. Dann werden die ‘Sachzwinge’ zum Thema eines praktischen
Diskurses und somit normativ untersucht. Damit hat ein ‘Sachzwang’
lediglich den Status eines Argumentes. Die dahinter liegenden normativ-
ethischen Vorstellungen werden dem diskursethischen Test unterzogen: ob
sie mit den diskursethischen Prinzipien vereinbar sind. Anhand der
Auswirkungen des ‘Sachzwangs’ auf Betroffene und ihrer Bewertung mit
Hilfe der diskursiven Rechtsanspriiche (siche weiter unten) kann dies
geschehen. Werden dabei diskursive Rechtsanspriiche verletzt, hat der
‘Sachzwang’ keine ethische Legitimation und ist normativ zu kritisieren. Im
Sinne des von Apel begriindeten Teils B der Diskursethik muss eine
Diskursive Unternehmensethik einen Schritt tber die normative Kritik
hinaus gehen. Sie hat Uberlegungen dariiber anzustellen, wie in der
gegebenen Situation weiter zu verfahren ist: also, ob die ethisch gebotene
Handlung trotz faktischem ‘Sachzwang’ durchgefiihrt werden darf und wie
der ‘Sachzwang’ abgeschafft werden kénnte.

3.2.2 Zumutbarkeit

Auch das normative Zumutbarkeitsproblem kann im Sinne des doppelten
Verantwortungsprinzips abgearbeitet werden. Es stellen sich zumindest drei
Fragen: (1) Wo ist die Grenze der Zumutbarkeit? (2) Welche
Handlungsméglichkeiten gibt es grundsitzlich? (3) Welche Mittel sind dabei
erlaubt?

(1) Entstehen einem Akteur Nachteile aus der Befolgung ciner ethisch
gebotenen Handlung, so stellt sich zunichst die Frage, ab wann die Hand-
lung dem Akteur nicht mehr zuzumuten ist. Eine rein 6konomische Intet-
pretation der Nachteile wiirde die Problemstellung verfehlen, da es sich um
ein moralisch-normatives Problem handelt und zudem der normative
Primat der Ethik zu beachten ist. Deshalb sind die (6konomischen) Folgen
ciner Handlung an ihren moralischen Auswirkungen zu messen. Als Mal3-
stab fir die Bewertung legt die Diskursethik das Verantwortungsprinzip
nahe. Die Konkretisierung der Diskursbedingungen in diskursive
Rechtsanspriiche (siche folgenden Abschnitt) erleichtert eine Abwigung,
die erst Uber die normative Zumutbarkeit einer Handlung entscheidet. Sie

zfwu, 2/2 (2001), 155-180 167

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. ©
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

kann allerdings jeweils nur in einer konkreten Situation gefithrt werden.
Eine Diskursive Unternechmensethik mutet den moralischen Akteuren
hierbei allerdings normativ zu, bei entsprechendem Ergebnis der
Abwigung, auch gegen ihre faktischen Eigeninteressen zu handeln — sofern
diese sich nicht diskursethisch rechtfertigen lassen.

(2) In der unternehmensethischen Diskussion ist es Konsens, dass bei der
Unzumutbarkeit einer Handlung die entsprechenden Handlungsbedin-
gungen anzugehen sind. Dieses Vorgehen findet seine Begrindung im
emanzipatorischen Teil des Verantwortungsprinzips. Am Beispiel der
Korruption wird der diskursethische Standpunkt von Béhler (vgl. ders.
1995: 135) exemplarisch verdeutlicht: Diskursethisch betrachtet ist es
demnach legitim, nur soviel zu korrumpieren (vorausgesetzt, korrumpieren
ist eine ethisch nicht rechtfertighare Handlung), wie es nétig erscheint, ein
erhaltenswertes  (entsprechend  den  diskursethischen  Prinzipien)
Unternehmen zu erhalten, und den Einfluss des Unternehmens geltend zu
machen, sich ,,... fiir die Diskreditierung und letztlich fiir die Uberwindung
solcher Verhiltnisse einzusetzen, in denen Koruption ein wichtiger
Wirtschaftsfaktor ist” (ders., 1995: 135). Vorausgesetzt ist hierbei, dass der
Einfluss auch ausgelibt wird und dariiber hinaus Chancen auf Erfolg
bestehen. Wobei die Uberwindung der Verhiltnisse nicht nur iber
institutionelle Rahmenbedingungen, sondern je nach Situation auch durch
Einfluss auf das kulturelle Umfeld oder die Akteure geleistet werden kann.

(3) In einem weiteren Punkt differenziert die Diskursethik das Zumutbar-
keitsproblem: Strategisches Verhalten, welches eine Normbefolgung unzu-
mutbar macht, darf nach Apel und Béhler mittels einer Anti-Gewalt-
Gewalt-Strategie bzw. moralischen Konterstrategie beantwortet werden.
Also die Mittel, mit denen eine Zumutbarkeit angestrebt werden soll, mis-
sen nicht der ,reinen’ ethischen Rationalitit entsprechen. Die Diskursethik
gewichtet hier das Emanzipationsprinzip sehr stark.!” Damit entsteht die
Gefahr, dass die Konterstrategie sich von ihrer ethischen Zielsetzung
verselbstindigt. Man also z.B. weiterhin korrupt ist, obwohl ein Bemithen
um Abschaffung der Korruption keine Aussicht auf Erfolg hat. Um der
ethischen Sensibilitit der Problematik gerecht zu werden, misste ein strate-
gisch Konternder immer wieder die moralischen Kosten und Nutzen des
ambivalenten Handelns abwigen. Er hat sich dabei die Frage zu stellen,
inwieweit eine Verletzung von diskursiven Rechtsanspriichen (siche Kapitel
3.2.3) in Kauf genommen werden kann zugunsten des Erreichens der
diskursethischen Moralititsbedingungen.

Mit der diskursethischen Anti-Gewalt-Gewalt ist der Unternehmensethik
ein Mittel an die Hand gegeben, dem wettbewerblichem ‘Auspliinderungs-
risiko” (Homann) zu begegnen. Auch diirfte deutlich geworden sein, dass

168

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. ©
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

nicht immer alle Betroffenen an einem realen Diskurs teilnehmen mussen
(z.B. Wettbewerber).

3.2.3 Verstandlichkeit/ Konkretisierung

Die normative Ethik wird ihrer Aufgabe nicht gerecht, wenn sie nur
Prinzipien begriindet. Vielmehr gilt es, den impliziten normativen Gehalt
auf einem fur Praktiker verstindlichen Niveau heraus zu arbeiten, um
Orientierungspunkte fiir die Umsetzung in Handlungen bereitzustellen.20

Spezifisch diskursethische Griinde sprechen auch fiir eine Konkretisierung
der Diskursprinzipien. Apel und Habermas bezichen sich bei der
Beantwortung von fiur die Umsetzung zentralen Fragen auf die ideal-
abstrakte Ebene, z.B. bei der Frage, wann in einem Diskurs ein Interesse als
legitim bezeichnet werden kann. Hier auf den Diskurs als Instanz zu
verweisen (vgl. Apel 1973: 425; ders. 1990: 20) ist eher zirkelhaft und bietet
keine Orientierung. Ahnlich bei der Frage nach der Legitimitit des
Ergebnisses eines realen Diskurses. Sich nur auf den Diskurs zu beziehen,
ist keine praxisrelevante Lésung.

Wie kann die Diskursethik aber verstindlich konkretisiert werden?
Habermas beschreibt den praktischen Diskurs in einer wiederkehrenden,
leicht abgewandelten Formulierung wie folgt: ,,...alle Betroffenen nehmen
als Freie und Gleiche an einer kooperativen Wahrheitssuche teil. Es gilt nur
der zwanglose Zwang des besseren Arguments® (z.B. Habermas 1992: 13f£)).
Der praktische Diskurs koppelt die unparteiliche Urteilsbildung durch die
solidarische Einflihlung eines jeden in die Lage des anderen mit der freien
Stellungnahme des Einzelnen (vgl. Habermas 1992: 16ff.). Drei normative
Faktoren spielen bei dieser Etlduterung zusammen und bilden den
moralischen Gesichtspunkt der Diskursethik: Die Teilnabme der Betroffenen,
bei gegenseitiger Perspektivenitbernabme unter Zwanglosigkeit. Die Teilnahme aller
Betroffenen ist eine Grundlage dafiir, dass es zu einem gemeinsamen
Willen kommt, da alle potentiellen Interessen vertreten sind. Qualitativ
kommt es zu einem unparteilichen Urteil, indem die Diskursteilnehmer ihte
egozentrische Perspektive iberwinden. Bei der gegenseitigen und
solidarischen Perspektiventibernahme miissen die Diskursteilnehmer ihre
gegenseitige Gleichbehandlung unterstellen, ansonsten wire eine Perspek-
tivenibernahme nicht mdéglich. Letztlich gewihrleistet erst die freie
Stellungnahme des Einzelnen die Moralitit des Verfahrens (vgl. auch
Schonrich  1994:  45ff). Die dtrei Bestandteile des moralischen
Gesichtspunktes der Diskursethik sind die allgemeinen Symmettie-
bedingungen des Diskurses (vgl. Habermas 1988: 99). Vollstindig
beschrieben wird der normative Kernbestand der Diskursethik erst durch
die Erweiterung um den teleologischen Aspekt. Daher kommt ein vierter

zfwu, 2/2 (2001), 155-180 169

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. ©
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

Faktor hinzu, ndmlich die Pflicht, sich nm die Anndiherung an nnd die Erbaltung
bestehender Diskursbedingungen zu bemiiben.

Der normative Kernbestand der Diskursethik kann in verschiedenen Kate-
gorien beschrieben werden. Robert Alexy (vgl. ders. 1978) driickt ihn
mittels Diskursregeln aus. Sie legen das Verfahren der diskursiven Willens-
und Meinungsbildung fest. Im Folgenden soll der normative Kernbestand
der Diskursethik erweiternd mit Hilfe von subjektiven Rechtsanspriichen,
die sich moralische Subjekte wechselseitig zugestehen miissen, sowie mit
Hilfe von moralischen Haltungen erldutert werden. Die Rechtsanspriiche
sind nach  Simone  Chambers (vgl.  dies. 1992: 181)
Befihigungsbedingungen, welche Barrieren fiir einen praktischen Diskurs
aus dem Weg rdumen, und die moralischen Haltungen sind positive Bedin-
gungen, die eine Anforderung an uns sind, aktiv nach dem Konsens zu
suchen.

(1) Diskursive Haltungen: Fur eine Diskursive Unternehmensethik liegt es
nahe, moralische Haltungen zu explizieren, da sie umgesetzt werden will,
was nur iiber Akteure geht.?! Die moralischen Haltungen qualifizieren den
auch von der Diskursethik vorauszusetzenden guten Willen. Zudem ist die
moralische Person als Teilnehmer eines praktischen Diskurses sowie als
fiktiver Dialogiker aufgefordert, ein moralisches Urteil zu fillen. Die
einzelnen moralischen Haltungen diirfen, ganz davon abgesehen, dass sie
als regulative Ideen zu verstehen sind, nicht absolut verstanden werden. In
ciner extremen Ausprigung wirden sie kontraproduktive Auswirkungen
haben: Wird z.B. das Engagement fiir den eigenen Standpunkt dogmatisch
Gberstrapaziert, wire das Ziel ecines praktischen Diskurses, die
einvernehmliche Ubereinkunft, unméglich gemacht. Ein iibersteigertes
Eintreten fir die eigene Position im Sinne eines Beharrens auf der eigenen
Position wird von dem Einfiihlungsvermégen, der Selbstlosigkeit
verhindert. Das Verstindnis fiir die Position des Anderen darf wiederum
nicht soweit gehen, dass dadurch die eigene Position verloren geht. Ein
tibersteigertes Engagement fiir die eigene Uberzeugung und das
Einfithlungsvermégen in den Standpunkt des Gegeniiber verweisen sich
damit gegenseitig in ihre Schranken - sie miissen ausbalanciert werden.

(2) Diskursive Rechtsanspriiche?” Sie stellen Anspriiche dar, die man
gegentiber anderen einklagen kann. Aus diesem Grund eignen sie sich zur
Uberpriifung eines Interesses bzw. Anspruchs auf seine Legitimitit hin, der
im praktischen Diskurs erhoben wird. Die gleiche kriteriologische Aufgabe
koénnen die diskursiven Rechtsanspriiche auch hinsichtlich eines fiktiven
Dialogs oder realer Diskursergebnisse wahrnehmen. Verst63t z.B. ein reales
Diskursergebnis gegen einen diskursiven Rechtsanspruch, so sollte es korri-
giert werden, da es gegen seine eigenen Ermoglichungsbedingungen ver-

170

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. ©
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

st6Bt. Neben der kriteriologischen Aufgabe lassen sich mit Hilfe von dis-
kursiven Rechtsanspriichen empirisch relevante Formen von Moralitit
nachweisen. Hierfiir miisste die Frage beantwortet werden, welche diskur-
siven Rechtsanspriiche in welchem Ausmal3 erfiillt sind.

Moralischer | Teilnahme der | gegenseitige Zwang- Diskursbedin-
Gesichts- Betroffenen Perspektiven- | losigkeit gungen
punkt der Ubernahme annihern/
Diskursethik erhalten
/Kategorien
Diskursive Wahrhaftigkeit Einfihlungs- Engagement Zivilcourage
Halt vermogen
altungen Toleranz
Offenheit
Selbstlosigkeit
Diskutsive Teilnahme gegenseitige aktive Bewahrung,
Rechts- Achtung Teilnahme Verbesserung
materielle und det Disk
.. er Diskurs-
anspriiche Gleichbe- freies Utteil )
kulturelle bedingungen
handlung
Voraussetzungen
Diskurs- Teilnahme Behauptungen | kein Zwang
regeln problema-
tisieren und
einfithren
sich aullern
diirfen
Moralititsbedingungen des praktischen Diskurses
zfwu, 2/2 (2001), 155-180 171

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. ©
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

Alle drei Kategorien (Haltungen, Regeln, Rechtsanspriiche) driicken den
moralischen Gesichtspunkt der Diskursethik aus. Sie speisen sich aus den
diskursethischen Prinzipien und bilden den normativen Kernbestand. IThr
Verhiltnis zueinander ist differenziert. Zum einen konkretisieren sich die
Kategorien gegenseitig, wenn z.B. die diskursiven Haltungen des
Einfihlungsvermégens und der Offenheit die gegenseitige Achtung
spezifizieren. Zum anderen findet auch eine gegenseitige Erginzung statt:
Das Spezifische der Zivilcourage kann mit einem Rechtsanspruch auf
Bewahrung und Anniherung an die Diskursbedingungen nicht beschrieben
werden und der Rechtsanspruch auf Leben findet keine Entsprechung auf
Seiten der Diskursregeln oder diskursiver Haltungen. Mit der Explikation
von Rechten, Regeln und Haltungen wird auch deutlich, dass die Diskursive
Unternehmensethik sowohl Institutionen- wie auch Individualethik ist.

Bleibt die Diskursethik noch formal mit explizierten Moralititsbedin-
gungen? Auch sie konstituieren erst den praktischen Diskurs und schrinken
nicht das diskursive Verfahren ein. Auf der Ebene von realen Diskursen
miissen die Moralititsbedingungen kontrafaktisch vorausgesetzt werden,
ihre faktische Giltigkeit verdanken sie aber nur diskursiven
Rationalisierungsprozessen, die ihre Einhaltung gewihrleisten. Ohne den
realen Diskurs, die argumentative Auseinandersetzung, kénnen wir z.B. den
normativen Wert der Meinungsfreiheit nicht erkennen. Gleichzeitig
funktioniert ein realer Diskurs aber auch nicht ohne sie (vgl. Chambers
1992 Rechte: 169, 182; zum Status von Diskursrechten). Das Span-
nungsfeld von kontrafaktisch zu faktisch zeigt sich also auch hier.

Als Diskursbedingungen sind die Rechte, Regeln und Haltungen ein nor-
matives Ideal, um das es sich zu bemiihen gilt und kénnen mittels des
performativen  Selbstwiderspruches — begriindet  werden. Mit  der
Ausarbeitung der normativen Implikationen der Diskursethik wird nicht
der faktische Pluralismus an Lebensformen ignoriert - vielmehr werden die
Bedingungen des Pluralismus aufgezeigt (vgl. Cortina 1990: 48).

3.2.4 Motivation

Habermas betont fiir die Umsetzung der Diskursethik die Notwendigkeit
der Anknlpfung an empirische Motive. Sie kann mit der von Apel heraus-
gearbeiteten moralischen Langzeitstrategie im Sinne einer Motivation zum
moralischen Handeln verbunden werden: indem die Diskursethik empirisch
wirksame Motive fiir ihr Telos der Erhaltung und der Anndherung an die
Anwendungsbedingungen nutzt. Aufgabe einer Diskursiven Unter-
nehmensethik ist es demnach auch nach ékonomischen Begriindungen fiir
ihre Prinzipien/ Moralititsbedingungen zu suchen.

172

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. ©
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

3.2.5 Moralisches Lernen

Die Diskursethik stellt hohe Anspriiche an ihre potentiellen Adressaten: Sie
wire eine unerfiillbare Utopie, wenn das erforderliche Vermdgen,
entsprechend der Diskursethik moralisch urteilen zu kénnen, grundsitzlich
nicht erlernbar wire.

Mit diesem Problem beschiftigt sich die Theorie der Entwicklung der
moralischen Urteilsfahigkeit von Lawrence Kohlberg. Thr geht es um die
,-.rationale Rekonstruktion der Ontogenese des Gerechtigkeitsdenkens®
(Kohlberg 1995: 219). Kohlberg konzipiert moralische Entwicklung als eine
Stufenfolge von Formen moralischer Urteile, die sich auf Gerechtigkeit
beziehen. Er beschiftigt sich nicht mit dem Inhalt von moralischen
Urteilen, sondern mit deren Struktur. Beziliglich des Aufbaus der Theorie
verfolgt Kohlberg den kognitiv-entwicklungsorientierten Ansatz, der auf
Jean Piaget zuriickgeht. Kohlberg geht es um die Frage, unter welchem
Gesichtspunkt das Individuum soziale Fakten und sozio-moralische Werte
betrachtet. Die Stufen der Moralentwicklung beruhen auf einer
soziologischen Grundlage, es sind Interaktionsstufen: der soziale Raum,
innerhalb dessen argumentiert wird, vergréBert sich: von der konkret-
individuellen Perspektive auf der prikonventionellen Stufe iber die
Gruppenperspektive  auf der konventionellen  Stufe  bis  zur
verallgemeinerbaren Perspektive auf der postkonventionellen Stufe (vgl.
z.B. Kohlberg 1995: 144-149).

Kohlbergs normativer Bezugspunkt ist eine prinzipiengeleitete Moral. Sie
basiert auf den Begriffen des Kognitivismus, Formalismus und Univer-
salismus, die er im Sinne von Rawls erldutert. Gerechtigkeit interpretiert er
als Reversibilitit mittels der idealen Rollentibernahme (vgl. Kohlberg 1986:
23; Habermas 1988: 128, 139). Die Parallelen zur Diskursethik sind nicht zu
tbersehen.

Fir Kohlberg ist Gerechtigkeit nicht nur das Ziel seiner Theorie, sondern
auch die Methode der Moralerzichung. Die moralische Entwicklung sei
keine Sozialtechnik, vielmehr ein sozialer Vorgang. Nur innerhalb gerechter
Interaktionsstrukturen kénne auch Gerechtigkeit erlernt werden. Ihre
Bedeutung werde persénlich erfahren und motiviert selbst zum gerechten
Verhalten (vgl. Kohlberg/ Wassermann/ Richardson 1978: 222f., 230f.).

Unter welchen Bedingungen findet nun ein moralisches Lernen statt??3 In
Anlehnung an Kohlberg lassen sich direkte und indirekte Entwicklungs-
bedingungen unterscheiden. Die direkten bestehen in einem Meinungs-
pluralismus, der Aufklirung tber die Folgen einer Handlung oder Norm
sowie der Konfliktlosung in einem strukturierten gerechten und demokra-
tischen Prozess. Dies sind eher harte Situationsmerkmale, die sich institu-
tionalisieren lassen und anndhernd objektiv messbar sind. Die indirekten

zfwu, 2/2 (2001), 155-180 173

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. ©
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

Faktoren hingegen werden cher subjektiv erlebt. Sie stehen in Verbindung
mit der einzelnen Person und lassen sich als weiche Entwicklungsbe-
dingungen charakterisieren. Ihre Funktion ist es, die harten Bedingungen in
eine moralische Entwicklung umschlagen zu lassen. Der Meinungsplura-
lismus hat eine stimulierende statt eine destruktive Wirkung, bei gegensei-
tigem Vertrauen sowie gemeinsamen Grundwerten und Normen. Fir eine
Berticksichtigung der Handlungsfolgen im moralischen Utteil sorgen die
affektive Anteilnahme und die Empathiefdhigkeit des Einzelnen. Ein
demokratischer Prozess wiederum kann eine positive Wirkung nur in einem
gerechten Klima, bei der aktiven Teilnahme des moralischen Subjektes,
entfalten.

Fir die Umsetzung der Diskursethik leistet die Theorie der Moralent-
wicklung einen entscheidenden Beitrag. Die Entwicklungsbedingungen
beschreiben eine ideale Situation des praktischen Diskurses. Auch er ist auf
einen Meinungspluralismus angewiesen, auf die offene und faire Auseinan-
dersetzung und das Engagement des Einzelnen sowie seine Empathiefihig-
keit. Durch diese Ubereinstimmung ist der praktische Diskurs nicht nur der
Ort fiir die Beilegung von moralischen Konflikten, sondern auch die
Bedingung fiir die moralische Entwicklung seiner Teilnehmer. Offe (vgl.
ders. 1989: 741) nennt diesen Zusammenhang einen ‘wohltitigen Zirkel’.
Erst die Erfiillung dieser zwei Funktionen macht die Diskursethik rea-
listisch. Wirden die Bedingungen fiir die Entwicklung der moralischen
Urteilsfahigkeit sich nicht im praktischen Diskurs wiederfinden, wire er
nicht umsetzbar, da seine Teilnehmer sich nicht in seinem Sinne entwickeln
koénnten. Mit den empirischen Situationsbedingungen der moralischen
Entwicklung wird eine Lernperspektive aufgezeigt.

3.3 Umsetzung

Aufgabe der Umsetzung ist die Ubertragung der Uberlegungen zur philo-
sophischen Begriindung und vermittelnden Anwendung auf die spezifische
Situation. Beziiglich der Umsetzung der Diskursethik in Handlungen
betonen Apel und Habermas zwei Aspekte gemeinsam. Zunichst sind sie
sich darin einig, dass die Diskursethik der Alltagspraxis keine Vorschriften
(im Sinne material-inhaltlicher Vorgaben) machen kann. Vielmehr geht es
der Diskursethik, angelehnt an Apel, nur darum, die faktischen Diskurse zu
unterstlitzen und zu strukturieren (vgl. ders. 1990: 104). Eine Struktu-
rierung fiir faktische Diskurse findet mit der Begriindung ethischer Prin-
zipien auf den Stufen der philosophischen Begriindung und der vermit-
telnden Anwendung statt. Fine Unterstiitzung faktischer Diskurse wird
dariiber hinaus mit der Konkretisierung der Diskursethik und der Umset-
zung geleistet. Sie kann der unternehmerischen Praxis Handlungsvorschlige
unterbreiten.

174

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. ©
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

Ausgehend von der Einsicht in den Status der diskursethischen Prinzipien
als regulative Ideen, fordert die Diskursethik zweitens nicht eine
buchstabengetreue Umsetzung. Der Diskursethik kommt es darauf an, dass
der diskursethischen Idee Rechnung getragen wird, dass ihr idealer Gehalt
zur Geltung kommt. Institutionen, Konventionen, Entscheidungsprozesse
sollten  diskursethische ~ Elemente  enthalten.  Die  Diskursive
Unternehmensethik hat ein Interesse daran, die normativen Diskursregeln
und diskursiven Rechtsanspriiche umzusetzen. Sie 6ffnen den Raum fiir
cine ethische Reflexion in Unternechmen. Weiterhin richtet sich das
Interesse auf das Erlernen der diskursiven Urteilskompetenz inklusive
diskursiver Haltungen, damit der Raum fiir die ethische Reflexion auch in
einem diskursethischen Sinne genutzt wird. Die Diskursethik ist also nicht
als ein Modus zur Konfliktldsung zu verstehen (sieche exemplarisch
Steinmann/ Lohr 1989; oder Koslowski 1991).

Ginter F. Miiller hat die empirischen Untersuchungen zu Entscheidungs-
verfahren in Unternehmen zusammengefasst. Demnach werden Entschei-
dungsverfahren mit bestimmten Merkmalen als gerecht wahrgenommen.
Dies sind zum einen formale Merkmale wie die Beteiligung der Betrof-
fenen, die Unvoreingenommenheit der Entscheider, die Ausschopfung
moglichst vieler Informationsquellen oder das Auslassen manipulativer
Taktiken und zum anderen interpersonale Merkmale wie die Berticksich-
tigung der Bediirfnisse der Betroffenen, die kommunikative Integritit oder
die Aufklirung iiber Hintergriinde einer Entscheidung (vgl. Miiller 1998:
58-61). Hieraus ldsst sich der Schluss zichen, dass eine moralische
Urteilsbildung analog der Diskursethik die moralische Intuition von Unter-
nehmensmitgliedern trifft. Dies ist einerseits eine Voraussetzung fur die
Umsetzung einer Diskursiven Unternehmensethik und andererseits wird sie
dadurch wesentlich erleichtert.

4 Restimee

Was ist mit dem Drei-Schritt-Modell und seiner diskursethischen
Ausarbeitung gewonnen?

Das Drei-Schritt-Modell erméglicht eine differenzierte Wahrnehmung und
Bearbeitung moralischer Probleme. Die unternehmerische Praxis wird von
vielfiltigen Uberlegungen entlastet. Es werden Fragen an einen
unternehmensethischen Ansatz formuliert, die beantwortet werden mussen.
Weiterhin ldsst sich mit dem Drei-Schritt die unternehmensethische
Diskussion strukturieren und Missverstindnisse in der Diskussion, z.B.
uber die Diskursethik, leichter austdumen.

zfwu, 2/2 (2001), 155-180 175

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. © Inhalt.
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

Die Grundlinien einer Diskursiven Unternehmensethik schilen sich bei der
inhaltlichen Fullung der drei Schritte heraus. Sie kann auf einer starken
ethisch-philosophischen Begriindungsbasis aufbauen. Gleichzeitig werden
mit den Anwendungsprinzipien die 6konomischen  Faktizititen
berticksichtict, ohne den ethischen Anspruch aufzugeben. Die
Konkretisierung der Diskursethik ist ein wichtiger Schritt fiir ihre
Praxisrelevanz: sie wird verstindlicher und die Prinzipien werden
handhabbarer.

I Natiirlich gibt es auch Situationen, in denen ethische und Gkonomische Anspriiche
harmonisieren. In der unternehmensethischen Diskussion wird aber meist der
Jinteressantere’ Fall des Widerspruchs thematisiert.

2 Siehe ausfiihrlicher: Kénig 1999, ebenso zum Drei-Schritt-Modell

3 Dabher ist eine ,,... Ableitung der Moral aus nicht-moralischen Antecedenzbedingungen
... (Homann 2001: 37) schlicht nicht méglich, da sich auch der Wissenschaftler nicht aus
seiner Lebenswelt herausreflektieren kann.

4 Damit trifft der Hegelsche Vorwurf der ,Ohnmacht des Sollens’ bzw. der Inhaltsleere
nicht auf die Diskursethik zu (siche weiter unten), wie Homann suggeriert (vgl. ders.
2001: 37).

5 Dem Vorwurf einer nicht zulissigen Verkniipfung des Okonomischen bei der ethischen
Begriindung miissen sich u.a. Homann (z.B. schon 1989) oder Horn (1996) stellen. Das
programmatische Diktum von Pies/ Blome-Drees (dies. 1995: 177) ,,Okonomik ist Ethik
mit anderen Mitteln!* ist m.E. grundfalsch. Es werden die spezifischen Sichtweisen der
Disziplinen verwischt, was bei den Autoren zu Lasten des kritischen Potentials einer
normativen Ethik geht.

¢ Die gleiche Frage missen sich auch Osterloh/ Tiemann (vgl. dies. 1996), gefallen lassen,
wenn sie die Anwendung (in der Terminologie dieser Arbeit: praktische Umsetzung) als
die Kernaufgabe der Unternehmensethik begreifen.

7 In der philosophischen Diskussion wird dieses Thema meistens unter dem Begriff der
‘angewandten FEthik’ behandelt. Sie versteht sich als eine problemorientierte
Moralphilosophie, die moralische Prinzipien auf moralische Probleme anwendet (vgl. z.B.
Bayertz, 1991: 20). Die Anwendung wird vielfach in einen Gegensatz zur Begriindung
ethischer Prinzipien gestellt. In diesem Beitrag wird hingegen die Auffassung vertreten,
dass auch die Anwendung nicht ohne begriindete ethische Prinzipien auskommt. Um
Missverstindnissen vorzubeugen, wird auf den Begriff der angewandten Ethik verzichtet
(und auch eine Unterscheidung zwischen Anwendung und Umsetzung getroffen).

8 Dies liegt z.B. bei Peter Ulrich vor, da er das Anwendungsproblem architektonisch nicht
in seinem Ansatz verarbeitet und auf der Eben der Grundlagenreflexion verharrt. Ulrich
verwechselt eine vermittelnde Anwendung mit angewandter Ethik, die als ethisches
Korrektiv eines wertfreien Sachbereiches fungiert. (Vgl. Ulrich 1997: 102)

9 Ein normativer Fehlschluss lige z.B. vor, wenn in einem moralischen Konfliktfall in
einem Unternehmen mit Verweis auf die Diskursethik so lange diskutiert wiirde, bis das
Unternehmen zahlungsunfihig wird, da alle Mitarbeiter mit der moralischen Diskussion,
statt z.B. mit dem Schreiben von Rechnungen beschiftigt wiren. Damit kime es zu einer
Anpassung der Realitit an die (hier vermeintlichen) Erfordernisse eines idealen ethischen
Prinzips. Andersherum kidme es zu einer pragmatischen Entleerung des Ethischen, wenn

176

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. ©
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

20

21

22

ethische Uberlegungen von vornherein nicht vorgenommen wiirden, weil die ethischen
Prinzipien ja sowieso nur idealen Charakters seien.

Das Zumutbarkeitsproblem kann auch entstehen, wenn Handlungen entsprechend
unterschiedlicher ethischer Konzeptionen vorgenommen werden oder, wenn aus einem
ethischen Ansatz unterschiedliche Schliisse fiir die Umsetzung gezogen werden.

Siehe den Beitrag von Schmitt in diesem Heft.

Die bekanntesten sind Ulrich, der sich auf die Habermasche Variante in Abgrenzung zu
Apel bezieht und Steinmann/ et al, der sic mit dem Konstruktivismus vermischt.

Zu den Unterschieden beider Versionen der Diskursethik und ihrer Implikationen fur
eine Unternehmensethik siche detaillierter: Kénig 2001.

In diesem Artikel kénnen die Begriindungswege nur skizziert werden. Siehe ausfiihrlicher
Koénig 2001 oder Béhler 2000.

In der jingsten Formulierung von Béhler lautet der Diskursgrundsatz: ,,Verhalte Dich
so, dass Deiner Behauptung bzw. Deinem Plan oder Deiner Tat alle aufgrund von
sinnvollen und situationsgerechten Argumenten zustimmen wurden (so dass kein
sinnvolles  situationsbezogenes Argument damit unvereinbar wire, sondern ein
begriindeter Konsens in der unbegrenzten Argumentationsgemeinschaft dafiir zu
erwarten ist).“ (Bohler 2000: 52)

Die transzendental-reflexive Begriindungsstrategie ist m.E. eine Moglichkeit, das
Miinchhausen-Trilemma zu umgehen. Allerdings kann auf die Formulierungen der
diskursethischen Prinzipien kein Letztbegriindungsanspruch erhoben werden. Auch sie
sind ,nur’ als ein in Sprache ausgedriickter Beitrag innerhalb eines Diskurses zu verstehen
und damit korrekturfihig.

In  der jungsten  Formulierung von  Bohler, er nennt es den
diskursverantwortungsethischen Imperativ, lautet es: ,,Handle im Zweifel so, dass die
Wirkungen deiner Handlungen die gegebenen Diskursmoglichkeiten schonen und die
bestehenden Verantwortungsmdglichkeiten erhalten (Bewahrung, M.K.); priife, revidiere
oder erginze diese Handlungen alsdann mit dem Ziel, die gegebenen
Dialogméglichkeiten auszuschopfen und die bestehenden Verantwortungsméglichkeiten
gemil der Idee des unbegrenzten argumentativen Dialogs zu verbessern (Emanzipation,
M.K.).“ (Bohler 2000: 65). Apel nennt es etwas missverstindlich Erginzungsprinzip.
Dass Wieland vor diesem Hintergrund von einer ,strikt antiinstrumentellen’ Diskursethik
spricht, die ein institutionelles und organisatorisches Defizit habe (Wieland 2001: 23), ist
unverstindlich.

Ein faktischer Konsens mit allen Betroffenen iiber eine moralische Konterstrategie ist
nicht méglich, da der Gekonterte am Diskurs nicht teilnehmen kann. Die Diskursethik
unterstellt hier einen kontrafaktischen Konsens.

So erleichtert die Diskursethik den Zugang fiir Akteure, z.B. fir Manager und ihre
Differenziertheit wird zum Vorteil — entgegen der Vermutung von Hanekamp (ders.
2000: 338).

Es soll hierbei nicht um eine Renaissance der in Sittlichkeit griindenden Tugendethik
gehen, sondern nur um eine Explizierung der diskursethischen Prinzipien.

Diskursive Rechte werden u.a. von Habermas (vgl. ders. 1992), Béhler (vgl. ders. 1992)
und Ulrich formuliert. Allerdings jeweils zu einem singuldren Aspekt. Bohler z.B. zur
Frage der Menschenwirde. Ulrich leitet in der ‘Integrativen Wirtschaftsethik’ alleine an
vier verschiedenen Stellen Rechte jeweils situationsbezogen her. (Vgl. ders. 1997: .243f.,
270f., 370ff., 454f) Die ecinzelnen Rechtekataloge sind allerdings unterschiedlich

zfwu, 2/2 (2001), 155-180 177

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. ©
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

strukturiert und unterschiedlichen Inhalts, da ihnen eine Anbindung auf der
Begrundungsebene fehlt.
2 Siche ausfiihrlicher Kénig 2001.

Literaturverzeichnis

»  Alexy, Robert (1978): Eine Theorie des praktischen Diskurses; in:
Normbegrindung Normdurchsetzung, Willi Oelmiiller (Hrsg.), Paderborn: 22-58
» Apel, Karl-Otto (1973): Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft und
die Grundlagen der Ethik, in: Transformation der Philosophie, ders. (Hrsg.),
Frankfurt a.M.: 358-436 P  Apel, Karl-Otto (1976): Sprechakttheorie und
transzendentale Sprachpragmatik zur Frage ethischer Normen, in: Sprachpragmatik
und Philosophie, ders. (Hrsg.), Frankfurt a.M.: 10-173 P Apel, Katl-Otto
(1990): Diskurs und Verantwortung, Frankfurt a.M. P> Apel, Karl-Otto (1990):
Faktische Anerkennung oder einsehbar notwendige Anerkennung? Beruht der
Ansatz der transzendentalpragmatischen Diskursethik auf einem naturalistischen
Fehlschluss?, in: Zur Rekonstruktion der praktischen Philosophie, ders. (Hrsg.),
Stuttgart, Bad Cannstatt: 67-123 P Apel, Karl-Otto (1993): Das Anliegen des
anglo-amerikanischen ‘Kommunitarismus’ in der Sicht der Diskursethik, in:
Gemeinschaft und Gerechtigkeit, Micha Brumlik/ Hauke Brunkhorst (Hrsg.)
Frankfurt a.M.: 149-172 P Bayertz, Kurt (1991): Praktische Philosophie als
angewandte Ethik; in: Praktische Philosophie, ders. (Hrsg.), Hamburg:.7-47 P
Bohler, Dietrich (1992): Diskursethik und Menschenwirdegrundsatz zwischen
Idealisierung und Erfolgsverantwortung, in: Zur Anwendung der Diskursethik in
Politik, Recht und Wissenschaft, Karl-Otto Apel/ Matthias Kettner (Hrsg.),
Frankfurt a.M.: 201-231 P Béhler, Dietrich (1995): Uber Diskursethik und
(Markt-) Wirtschaftstheorie. Bemerkungen zu Brune und zu Homann/Blome-
Drees, in: Moral und Sachzwang in der Marktwirtschaft, Jens Peter Brune/
Dietrich Bohler/ Werner Steden (Hrsg.), Munster: 125-143 B Béhler, Dietrich
(2000): Idee und Verbindlichkeit der Zukunftsverantwortung: Hans Jonas und die
Dialogethik — Perspektiven gegen den Zeitgeist, in: Zukunftsverantwortung in der
Marktwittschaft, ders./ Michael Stitzel uw.a. (Hrsg), Munster: 34-69 P
Chambers, Simone (1992): Zur Politik des Diskurses; in: Zur Anwendung der
Diskursethik in Politik, Recht und Wissenschaft, Katl-Otto Apel / Matthias
Kettner (Hrsg.), Frankfurt a.M.: 168-186 P Cortina, Adela (1990): Diskursethik
und Menschenrechte; in: Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie: 37-49 P>
Habermas, Jirgen (1988): Moralbewusstsein und kommunikatives Handeln,
3.Aufl, Frankfurt aM. P  Habermas, Jurgen (1992): Erliuterungen zur
Diskursethik, Frankfurt a.M. » Habermas, Jirgen (1992): Faktizitit und
Geltung, Frankfurt a.M. P  Hanekamp, Gerd (2000): Kulturalismus als
enttauschte Kennerschaft, in: Zeitschrift fir Wirtschafts- und Unternehmensethik,
Jahrgang 1/ Heft 3: 336-38 P Hoffe, Otfried (1979): Ethik und Polidk,
Frankfurt a.M. » Hoéffe, Otfried (1981): Sittliche-politische Diskurse, Frankfurt

178

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. ©
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

a.M. P Hoffe, Otfried (1990): Kategorische Rechtsprinzipien, Frankfurt a.M. P
Hoffe, Otfried (1991): Philosophische Ethik; in: Orientierung durch Philosophie,
Peter Koslowski (Hrsg.), Tibingen: 225-242 P Homann, Karl (1989): Die Rolle
Skonomischer ~ Uberlegungen in  der  Grundlegung der Ethik, in:
Wirtschaftswissenschaft und Ethik, Franz Bloeckle/ Helmut Hesse (Hrsg.), 2.Aufl.
Betlin: 215-240 » Homann, Karl (2001): Governanceethik und philosophische
Ethik mit 6konomischer Methode — Versuch einer Verhiltnisbestimmung, in:
Zeitschrift fur Wirtschafts- und Unternehmensethik, Jahrgang 2/ Heft 1: 34-47 P
Horn, Karen Ilse (1996): Moral und Wittschaft, Tubingen P Kohlberg,
Lawrence (1986): Der ‘Just Communitly’ Ansatz der Moralerzichung in Theorie
und Praxis, in: Moralerziehung und Transformation, Fritz Oser / Reinhard Fatke /
Otfried Hoffe (Hrsg.), Frankfurt a.M.: 21-55 P Kohlberg, Lawrence (1995):
Die Psychologie der Moralentwicklung, Frankfurt a.M. P Kohlberg Lawrence/
Wassermann, Elsa/ Richardson, Nancy (1978): Die Gerechte-Schul-
Kooperative. Thre Theorie und das Experiment der Cambridge Cluster School, in:
Sozialisation und Moral, Gerhard Portele (Hrsg.), Weinheim/ Basel: 215-259 P>
Ko6nig, Matthias (1999): Ebenen der Unternchmensethik, in: Wirtschafts- und
Unternechmensethik: Kritik einer neuen Generation, Hans G. Nutzinget/ Betliner
Forum (Hrsg), Meringen: 55-74 » Konig, Matthias (voraus. 2001): Diskursive
Unternechmensethik, Mering P Koslowski, Peter (1991): Gesellschaftliche
Koordination, Ttbingen P Krings, Hermann, (1979): Der Grundsatz und die
Mafinahme; in: Normen und Geschichte, Willi Oelmiiller (Hrsg), Paderborn: 40-53
» Luhmann, Niklas (1990): Paradigm lost. Uber die ethische Reflexion der
Moral, Frankfurt 2.M. P Luhmann, Niklas (1993): Wirtschaftsethik - als Ethik?;
in: Wirtschaftsethik und Theorie der Gesellschaft, Josef Wieland (Hrsg.), Frankfurt
a.M.: 134-147 » Mack, Elke (1994): Okonomische Rationalitit. Grundlage einer
interdiszipliniren Wittschaftsethik?; Betlin P Miller, Giinter F. (1998):
Prozedurale Gerechtigkeit in Organisationen; in: Ethik in Organisationen, Gerhard
Blickle (Hrsg.), Gottingen: 57-70 P> Offe, Claus (1989): Fessel und Bremse; in:
Zwischenbetrachtungen im ProzeB der Aufklirung, Axel Honneth/ Thomas Mc
Carthy, Claus Offe/ Albrecht Wellmer (Hrsg.), Frankfurt aM. 739-774 P
Ostetloh, Margrit/ Tiemann, Regine (1996): Auf der Suche nach
Anwendungsbedingungen einer diskursiven Unternehmensethik; in: Die
Unternehmung, 1/96: 47-49 » Pieper, Annemarie (1991): Einfihrung in die
Ethik, 2.Aufl,, Tubingen P Pies; Ingo/ Blome-Drees, Franz (1995): Zur
Theotickonkurrenz unternehmensethischer Konzepte; in: ZfbF 47 (2/1995): 175-
179 »  Rich, Arthur (1991): Wirtschaftsethik 1. Grundlagen in theoretischer
Perspektive, 4.Aufl., Giitersloh P Schénrich, Gerhard (1994): bei Gelegenheit
Diskurs. Von den Grenzen der Diskursethik und dem Preis der Letztbegriindung,
Frankfurt a.M. P Steinmann, Horst/ Lohr Albert (1989): Der Beitrag von
Ethik-Kommissionen — zur  Legitimation der Unternchmensfihrung; in:
Unternehmensethik, dies. (Hrsg.), Stuttgart: 269-281 P Ulrich, Peter (1997):
Integrative Wirtschaftsethik. Grundlagen einer lebensdienlichen Okonomie, Bern/
Stuttgart/ Wien P> Wieland, Josef (1993): Die Ethik der Wittschaft als Problem
lokaler und konstitutioneller Gerechtigkeit; in: Wirtschaftsethik und Theorie der
Gesellschaft, ders. (Hrsg.), Frankfurt aM.: 7-31 P Wieland, Josef (2001): Eine

zfwu, 2/2 (2001), 156-180 179

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. ©
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

Theorie der Governanceethik, in: Zeitschrift fur Wirtschafts- und
Unternehmensethik, Jahrgang 2/ Heft 1: 8-34

Zum Autor Matthias Konig hat nach
seinem Studium der Be-
triebswirtschaftslehre uber
,Diskursive  Unternehmens-
ethik® promoviert. An-
schlieBend hat er als Unter-
nehmensberater gearbeitet

Matthias Kénig und ist nun titig im Otto

Rade 2 Versand (Umwelt und

21645 Reinbek Gesellschaftspolitik) sowie der

Tel: ++49-(040) 533 05 733 Unternchmensberatung

Email: mckoenig@otelo-online.de Systain (Nachhaltigkeit)

180

1P 21673.216.171, am 12.01.2026, 15:04:45. ©
g des Inhalts ir it, fiar oder in



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-2-155

