3. Operationalisierung
Zur Systematik apokalyptischer Deutung

3.1 Einfiihrung: »Deutungsvektor« der Apokalyptik

»Alle Deutung strebt [...] nach Evidenz.« (Weber 1984, 20) Mit diesem Grund-
satz der Verstehenden Soziologie von Max Weber ist zugleich die wesent-
liche Problemstellung im Verhiltnis von »Apokalypse und Gesellschaft« an-
gesprochen: die Beziehung zwischen sozialen Sachverhalten, die in der Er-
fahrung des Mangels oder der Gefahr als krisenhaft und konfliktreich erlebt
werden konnen, und ihrer Ausdeutung als Symptome einer sich erfiillenden
(Un-)Heilsgeschichte, der Apokalypse.® Es ist offenkundig, dass eine soziolo-
gische, kulturgeschichtliche oder religionswissenschaftliche Betrachtung die-
ser Frage guten Gewissens nur die Deutung der »Zeichen an der Wand« in den
Blick nehmen kann, nicht jedoch deren Evidenz, mdéchte sie nicht selbst zum
prophetischen Unterfangen und damit zu ihrer eigenen Primirquelle wer-
den. Die Herausforderung ist also zunichst eine wissenssoziologisch-phi-
nomenologische, namentlich die Identifikation und Abgrenzung apokalyp-
tischer Deutungsmuster. Diese »Beobachtung der Beobachtung« (Luhmann
1992) setzt indes nicht nur beim »Jedermann« an, den Peter Berger und Tho-
mas Luckmann als Trager des »Allerweltswissen[s]« (Berger/Luckmann 1989,
16) herausgestellt haben, sondern auch und gerade bei der wissenschaftlichen
Deutung in Gestalt klassischer und aktueller Gesellschaftsdiagnosen mit es-
chatologischem Geprige (Nagel 2008b).

Die Analyse aktueller Zeit- und Gesellschaftsdiagnosen unter der Maf3-
gabe religiéser Deutungsmuster ist in der Soziologie durchaus nicht neu:
Die Arbeiten von Ernst Bloch (1918) und Karl Mannheim (1969) sowie die

1 Bei diesem Kapitel handelt es sich um die gekiirzte und iiberarbeitete Version eines
fritheren Beitrags (Nagel 2008a).

am12.02.2028, 21:49:23.


https://doi.org/10.14361/9783839455951-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Corona und andere Weltuntergénge

sog. Lowith-Blumenberg-Debatte (Lowith 1983; Blumenberg 1966 und 1974)
begriinden eine spezifisch wissenssoziologische Sicht auf Eschatologie und
Apokalyptik, indem sie die Frage nach der religiésen Provenienz bzw. dem
Eigenrecht moderner Geschichtsphilosophien aufwerfen. Zugespitzt geht es
in dieser Diskussion darum, ob die Moderne letztlich nur einen Appendix
der christlichen Religionsgeschichte darstellt oder ob die Religionskritik der
Aufklirung eine vollig neue, einzigartige Epoche der Geistesgeschichte nach
sich gezogen hat. Freilich wird in dieser Auseinandersetzung apokalyptische
Deutung zu einem Schauplatz der Sikularisierungsdebatte. Angesichts der
wuchtigen geschichtsphilosophischen Gretchenfrage, wie die Moderne es
denn nun mit der Religion halte, tritt das Klein-Klein der konkreten Deu-
tungsmusteranalyse in den Hintergrund. In diesem Kapitel mdochte ich diese
Liicke fullen, indem ich die disparaten Angebote zur Charakterisierung apo-
kalyptischer Deutung zusammentrage und systematisch Gemeinsamkeiten
und Unterschiede aufzeige mit dem Ziel, den »Deutungsvektor« der Apo-
kalyptik aus wissenssoziologischer Perspektive genauer zu bestimmen. Der
Begrift des Deutungsvektors ist an das Konzept der »apokalyptischen Matrix«
von Victor und Victoria Trimondi angelehnt. Sie verstehen darunter »das
gemeinsame verschliisselte Skript, das den meisten religiésen Endzeittexten
zugrunde liegt« (Trimondi/Trimondi 2006, 11). Dieser globale Anspruch er-
scheint recht heroisch angesichts der Tatsache, dass die herausgestellten acht
Dimensionen der apokalyptischen Matrix letztlich nur auf einer Exegese der
Johannes-Apokalypse beruhen. Auch dient die Matrix den beiden Autor*in-
nen vor allem dazu, die Pathogenese einer »Psychologie des Apokalyptikers«
(ebd., 13) darzustellen, die letztlich zum »Krieg der Religionen« (ebd., 22)
fihre.

Wie in der oben bezeichneten Lowith-Blumenberg-Debatte verdecken
auch bei Trimondi und Trimondi normative Erwigungen zur Rolle der Re-
ligion in der modernen Welt ihren weiterfithrenden analytischen Anspruch,
apokalyptische Deutung zu systematisieren. Wenn die Systematisierungs-
bemithungen im Konzept der apokalyptischen Matrix vor allem auf den
Inhalt apokalyptischer Texte gerichtet sind, greift der Deutungsvektor der
Apokalyptik dariiber hinaus, indem er eine breitere, zeichentheoretische Per-
spektive auf (das) apokalyptische Deutungsmuster verkorpert.> Dabei geht es
darum, Zeichenkomplexe durch ihren Gehalt (apokalyptische Semantik), ihr

2 Vgl. strukturanalog die Unterscheidung zwischen Sinnhermeneutik und Semiotik als
Teile einer philosophischen Handlungstheorie von Heinrichs (Heinrichs 1980, 17f.).

am12.02.2028, 21:49:23.


https://doi.org/10.14361/9783839455951-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Operationalisierung

Arrangement (apokalyptische Syntax) und ihren Gebrauch (apokalyptische
Pragmatik) als apokalyptisch oder nicht apokalyptisch zu bestimmen. Diese
Betrachtungsweise lisst sich verbinden mit einer Unterscheidung, die Klaus
Vondung fir das Studium der »Apokalypse in Deutschland« durchgefiihrt
hat. In seinem gleichnamigen Buch bestimmt er Bilder, Stil und Rhetorik als
»Formen« der Apokalypse. Dabei sind Bilder symbolische Ausdrucksmittel
zur Auslegung von Erfahrungen im Spannungsfeld von Defizienz und Fiille
und damit apokalyptische Semantiken (Vondung 1988, 266f.). Stil bezeichnet
die Handlungsstruktur bzw. Dramaturgie der Apokalypse und damit das
Arrangement von Zeichen im Sinne einer apokalyptischen Syntax, etwa
im Dreischritt Krise — Gericht — Erlosung (ebd., 291f.). Rhetorik schliefilich
kennzeichnet die Wirkungsabsicht apokalyptischer Rede, ihren Gebrauch als
Mittel des Trostes und der Agitation im Sinne einer apokalyptischen Pragma-
tik (ebd., 319). Die drei Teilbereiche der Semiotik und Vondungs Formenlehre
der Apokalyptik bieten einen probaten heuristischen Ausgangspunkt zur
Einordnung der zahlreichen Ordnungsschemata apokalyptischer Deutung,
seien sie kulturtheoretischer, religionswissenschaftlicher oder soziologischer
Abkunft.

Auf der Ebene der apokalyptischen Semantik bzw. Bilder lassen sich drei
Zuginge unterscheiden: die bereits erwihnte apokalyptische Matrix von Tri-
mondi und Trimondi, Vondungs These von Defizienz und Fiille als universel-
ler Symbolik der Erfahrungsauslegung und die modernisierungstheoretische
Perspektive von Claudia Gerhards zur ambivalenten Technisierung der apo-
kalyptischen Bilderwelt. Auf der Ebene der apokalyptischen Syntax bzw. des
Stils werden verschiedene, teils iberlappende, dramaturgische Grundmus-
ter diskutiert: So prigt Vondung den o.a. Ausdruck von der kupierten Apo-
kalypse, die um die finale Heilszeit beschnitten ist und grenzt sie von der
klassischen Apokalyptik ab. Im Anschluss daran unterscheidet Gerhards auf-
grund ihrer Geschichtsteleologie und ihres Geltungsanspruchs zwei drama-
tische Richtungen moderner Apokalyptik, die klassisch-modernisierte (Ger-
hards 1999, 32fF.) und die inverse (ebd., 37f.). Was die Rhetorik bzw. Prag-
matik apokalyptischer Rede betrifft, so ist die Unterscheidung einer aktivis-
tischen Umsturzerzihlung und einer quietistischen Bewiltigungserzihlung
gingig (Trimondi/Trimondi 2006, 13; Vondung 1988, 319ff.). Eine weitere rhe-
torische Form der Apokalyptik beschwort dagegen die Krise, um sie abzu-
wenden. In dieser konservativen Variante hat die apokalyptische Rede eine
konsultative Funktion (Nagel 2007, 260f.). Im folgenden Abschnitt werden die
genannten Ordnungsschemata apokalyptischer Formen ausfithrlicher darge-

am12.02.2028, 21:49:23.

33


https://doi.org/10.14361/9783839455951-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Corona und andere Weltuntergénge

stellt und Gemeinsamkeiten und Unterschiede der Herangehensweisen erdr-
tert.

3.2 Ordnungsschemata apokalyptischer Deutung
3.2.1 Apokalyptische Semantik

Die Betrachtung der apokalyptischen Gehalte oder Bilder kann als die ge-
genstindlichste Ebene zur Abgrenzung apokalyptischer Deutung gelten.?
Thr Erkenntnisziel ist zunichst die phinomenologische Inventarisierung
apokalyptischer Gegenstandsbereiche. So verbinden Trimondi und Trimondi
mit ihrer apokalyptischen Matrix den Anspruch, »[d]as Muster, das dem
apokalyptischen Denken zugrunde liegt und das sich in allen Weltreligionen
wie ein Code auffinden lisst« (Trimondi/Trimondi 2006, 11) in einem Acht-
Punkte-Plan zu fixieren. Als »Weltreligionen« gelten ihnen das Judentum, das
Christentum und der Islam ebenso wie der Buddhismus und der Hinduismus
(ebd., 21f.). Fiir die apokalyptische Matrix beziehen sich die Autor*innen
in ihrer Bildsprache stark auf die Offenbarung des Johannes, sind aber der
Auffassung, dass sie grundsitzlich in allen Glaubensrichtungen die gleichen
»Inhalte, Handlungsabliufe und Zielrichtungen« (ebd., 11) aufweist. Die apo-
kalyptische Matrix umfasst die Identifikation der Menschheitsgeschichte mit
einem kosmischen Kampf zwischen Gut und Bose (i), verbunden mit einer
Zeitdiagnose, nach der das Bose die Oberhand gewonnen hat (ii). Sichtbarer
Ausdruck dieses Ungleichgewichts ist die Usurpation der weltlichen Macht
durch Gewaltherrscher als Sachwalter »Satans« (iii). Diesem tritt in der Zeit
grofiter Bedringnis eine Inkarnation des Guten, ein »Militanter Messias«
gegeniiber (iv), der eine Armee von »Gotteskriegern« anfithrt (v) und die
Vernichtung der Ungliubigen sowie die Erlosung der Rechtgliubigen er-
streitet (vi). Sodann begriindet der Messias »einen weltweiten, autoritativen
Gottesstaat« (vii), der 1000 Jahre iiberdauert und dann mit dem gesamten
Planeten Erde untergeht (viii) (ebd., 11).

Das Vorgehen von Trimondi und Trimondi unterstreicht die Notwendig-
keit und die Herausforderungen einer religionswissenschaftlichen Perspekti-
ve und einer wissenssoziologisch reflektierten Charakterisierung apokalypti-

3 Als Einstiegin die theologische Debatte siehe Plasger 2007, fiir die Bilderwelt der Apo-
kalypse auch Bocher1998.

am12.02.2028, 21:49:23.


https://doi.org/10.14361/9783839455951-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

