Il. Updating the Political

1.1 EINE LANDKARTE DES POLITISCHEN

Wenn Ulrich Beck die Notwendigkeit seiner Erfindung des Politischen (1993)
damit begriindet, dass wir in den falschen Kategorien denken und daher das Poli-
tische nicht erkennen konnen (vgl. ebd., 157), decken sich seine Uberlegungen
auf den ersten Blick mit jenen Chantal Mouffes, die betont, dass aktuelle politi-
sche Probleme eng mit der »gegenwértigen Unfihigkeit, politisch zu denken«
verschrinkt sind (Mouffe 2007, 16). Wihrend sich fiir Beck diese Unfidhigkeit
darin duBert, dass Gesellschaft nicht in Kategorien des >und<, sondern des >ent-
weder-oder< gedacht und damit eine veraltete Freund-Feind-Dialektik bedient
wird, besteht nach Mouffe diese Unfdhigkeit diametral entgegengesetzt darin,
dass Freund-Feind-Verhiltnisse ausgeblendet und verleugnet werden. Dies ziehe
nicht nur ein Verkennen wesentlicher politischer Konfliktlinien nach sich, son-
dern theoriepolitisch auch das Unvermogen, Antagonismen als politikkonstituie-
rende Elemente zu fassen.

Das folgende Kapitel zeichnet eine Landkarte des Politischen, auf der ge-
genwirtig diskutierte Politikverstindnisse zugleich verortet und zueinander in
Beziehung gesetzt werden.' Ich begreife diese Landkarte als kritische Kartogra-
fie, da sie einen Raum des Politischen absteckt, der iiber den Staat und Staatlich-
keit hinausweist und ein komplexes und weit gefdchertes Netz politischer Orte
bzw. Dimensionen des Politischen aufspannt. Damit dient sie auch als Wegwei-

1 Diese Landkarte des Politischen bildet allerdings nur einen kleinen Ausschnitt jiinge-
rer Debatten ab, nicht zuletzt deswegen, weil die ausgewiéhlten Debatten ausnahmslos
im >Westen< bzw. Globalen Norden zu verorten sind. Im Zentrum dieser Auswahl
stand mein Anliegen, einen theoriepolitisch, historisch und geografisch geeigneten
Referenzrahmen fiir eine politiktheoretische Diskussion der anschlieend diskutierten

Alltagstheorien zu schaffen.

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

ser, um die in diesem Buch diskutierten Alltagstheorien als Theorien des Politi-
schen lesbar zu machen.

Als geteilte, obgleich umkidmpfte Perspektive aller hier diskutierten Theoreti-
sierungen begreife ich die Akzentuierung eines emphatischen Verstindnisses po-
litischen Handelns sowie eines weiten Begriffs von Politik. Den theoretischen
Ausgangspunkt bilden die Ansitze von Ulrich Beck und Michael Th. Greven.
Beide formulieren — obgleich auf unterschiedlichen gesellschaftstheoretischen
Grundlagen und mit divergierenden Konsequenzen — einen handlungsorientier-
ten Politikbegriff, der entweder auf zeitdiagnostischen Einsichten, wie bei Beck,
oder auf gesellschaftskritischen Uberlegungen, wie bei Greven, griindet.

Auch Hannah Arendts Ansatz forciert eine handlungsorientierte Konzeptua-
lisierung von Politik. Wenngleich ihre Theorie des Politischen bereits in den
1950er-Jahren entwickelt wurde, erachte ich sie als aufschlussreich, da sie ein
zentraler Bezugspunkt fiir aktuelle Ansétze zu einem handlungsorientierten Poli-
tikbegriff ist (vgl. z.B. Marchart 2005; Zerilli 2010, orig. 2005; Allen 2010).
Arendts Vorschlag unterscheidet sich jedoch erheblich von den ersten beiden
Ansitzen. Indem sie das Politische vom Sozialen und damit explizit von den
konkreten materiellen Bedingungen trennt, misst ihr Politikbegriff politischem
Handeln eine spezifische Modalitidt des Titigseins bei, die Arendt von anderen,
als nicht-politisch begriffenen Tétigkeitsformen unterscheidet. Damit erdffnet sie
die Moglichkeit, das Politische nicht ausschlielich als soziale Frage zu denken,
wie Linda M. G. Zerilli — Arendt aus feministischer Perspektive aufgreifend —
unterstreicht. Jenseits von sozialen Fragen sowie Identititsfragen begreift sie das
Politische vielmehr als ermoglichende und plurale weltstiftende Praxis.

Riicken Arendt und mit ihr Zerilli vor allem die »assoziative« Dimension po-
litischen Handelns ins Zentrum, verweisen die Ansitze von Chantal Mouffe und
Jacques Ranciere auf die »dissoziativen« Aspekte des Politischen (Marchart
2010, 35-42). Thomas Meyer konstatiert in diesem Zusammenhang nicht nur
kontroverse, sondern gar »unversohnlich[e]« Positionierungen, gehe es doch um
die »Streitfrage, ob das Politische im Kern ein Konflikt zwischen unversshnba-
ren Gegnern ist oder ein auf Verstindigung gerichtetes Handeln von einigungs-
bereiten Biirgern« (Meyer 2010, 61). Wihrend Mouffe und Ranciere ebenso wie
andere Theoretiker_innen der politischen Differenz in der Regel eine Seite dieser
Differenzierung bevorzugen, schligt Oliver Marchart in seinem Ansatz vor, die
politische Differenz als Differenz respektive als Verhiltnis zu denken.

2 Ich beziehe mich hier auf Oliver Marcharts Differenzierung von zwei politiktheoreti-
schen Traditionslinien. Wéhrend er die assoziative Traditionslinie auf Arendt zuriick-
fiihrt, stellt er die dissoziative in eine schmittianische Tradition (Marchart 2010, 35-42).

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE PoLITICAL | 41

Gemeinsam ist allen diesen Konzeptualisierungen das Ziel, den Politikbegriff
zu erweitern. Die Kritik an einem engen, auf staatliche sowie 6ffentliche Rdume
und Handlungen beschrinkten Verstindnis des Politischen zeichnet auch die
>westliche< feministische Theorie und Philosophie seit ihren Anféngen aus. Ein
wesentlicher Einsatzpunkt ist dabei die Kritik an der Trennung 6ffentlich-privat’,
die ich aufgreife und im Anschluss an Birgit Sauers Begriff des »liberalen Tren-
nungsdispositivs« (Sauer 2001a, 184) exponiere. Mit dem Begriff des liberalen
Trennungsdispositivs ist es moglich, die Trennung 6ffentlich-privat als komple-
xes, real wirkméchtiges politisches Konstrukt fassbar zu machen und dariiber
zentrale Aspekte und Mechanismen fiir eine Theoretisierung des Politischen aus-
zuarbeiten. Nicht zuletzt ist es diese feministische Erweiterung des Politischen,
die mich abschlieBend zur Ausarbeitung von Koordinaten eines aktuellen Poli-
tikbegriffs anleitet.

1.2 PoOLITIK: ERFINDEN, ENTSCHEIDEN, HANDELN
11.2.1 Die Erfindung des Politischen im Zeitalter des >und«

Monierend, dass »das Politische am falschen Ort, mit den falschen Begriffen, in
den falschen Etagen, auf den falschen Seiten der Tageszeitungen« (Beck 1993,
157) gesucht werde, postuliert Ulrich Beck Anfang der 1990er-Jahre, dass das
Politische erst wiedergefunden werden miisse — mehr noch, es miisse erfunden
werden. Seine Erfindung des Politischen (1993) beruht auf der Zeitdiagnose ei-
ner »reflexiven« bzw. »zweiten Moderne«.* Soziale, politische und 6konomische
Umbriiche wiirden den Weg »in eine andere Moderne« weisen, die nun nicht
mehr als Industriegesellschaft, sondern als »Risikogesellschaft« (Beck 2003,
orig. 1986, Herv. i.0.) verstanden werden konne. Wihrend fiir die Industriemo-
derne die »Reichtumsproduktion« kennzeichnend sei, dominiere in der »neuen,
reflexiven Moderne die »Risikoproduktion« (ebd., 17). Dieser Ubergang von der
»Reichtumsverteilung in der Mangelgesellschaft« zur »Risikoverteilung« »wis-

3 Die hier bevorzugte Schreibweise >6ffentlich-privat< soll im Unterschied zur Schreib-
weise >offentlich/privat«< das relationale, jedoch hédufig verschwiegene Moment dieser
Dichotomie in den Mittelpunkt riicken (vgl. auch Kapitel I1.6.1).

4 Wihrend Beck in der Risikogesellschaft vor allem zwischen Industrie- und Risikomo-
derne differenziert, iiberwiegt in seinen spiteren Arbeiten die Unterscheidung zwi-
schen einfacher/industrieller und reflexiver Moderne (vgl. Beck 1993, 12) bzw. jene

zwischen erster und zweiter Moderne (vgl. Beck 2002, 364).

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

senschaftlich-technisch produzierter Risiken« zeige sich etwa darin, dass sich
»echte materielle Not objektiv verringert« habe (ebd., 25) — so Becks Diagnose
in den 1980er-Jahren fiir die »hochentwickelten, reichen Wohlfahrtsstaaten des
Westens« (ebd., 27). Zudem seien die Gefahren dieser Risikogesellschaft grenz-
tiberschreitend, das heifit »fiir die ganze Menschheit« eine Bedrohung. Beck ver-
weist hierfiir auf »Kernspaltung oder die Lagerung von Atommiill« (ebd., 28).
Beck folgert daraus erstens, dass die neuen Gefahren nicht mehr rational kal-
kuliert und kontrolliert werden konnen und damit in letzter Konsequenz auch
Zweckrationalitidt und Kontrollierbarkeit, jene zentralen Parameter der Indust-
riemoderne, ihre Giiltigkeit verlieren. Durch die Verschiebung von der Reich-
tums- zur Risikoproduktion werden ihm zufolge zweitens nicht nur die fiir die
Industriegesellschaft zentralen »Verteilungskonflikte um den gesellschaftlich
produzierten Reichtum« (Beck 2003, 26), also der Klassenkampf zwischen Kapi-
tal und Arbeit obsolet (Beck 1991, 129). Auch der Antagonismus als zentraler
Vergesellschaftungsmodus sei damit iiberholt. Da die neuen Gefahren als globa-
le Risiken alle betreffen,” stehe der » Klasse< der Betroffenen [...] keine »Klasse«<
der Nichtbetroffenen gegeniiber«, das heifit »Betroffenheit und Nichtbetroffen-
heit polarisieren nicht wie Besitz und Nichtbesitz« (ebd., 52). Damit relativieren
sich nach Beck auch die »sozialen Unterschiede und Grenzen«; die Risiken ha-
ben eine »egalisierende« (ebd., 203) und letztlich demokratisierende Wirkung.
Metaphorisch bezeichnet Beck diese egalisierende Moderne mit der Wassily
Kandinsky entlehnten Denkfigur des »und« (Beck 1993, 9).° Dieses >und« zeige
sich etwa darin, dass es gegenwartig fiir alle moglich sei, »rechts und links, radi-
kal und konservativ, demokratisch und undemokratisch, 6kologisch und antioko-
logisch, politisch und unpolitisch, [zu] denk[en] und [zu] handel[n]« (ebd., 161,
Herv. 1.0.). Zwar bedeute dieses >und< eine »Wiederkehr der Ungewissheit«

5 Die Verschrinkungen und gegenseitigen Verstidrkungen von Risiko- und Klassenge-
sellschaft werden von Beck zwar eingerdumt — konnen doch jene, die iiber entspre-
chende finanzielle Ressourcen verfiigen, »durch die Wahl des Wohnortes und die Ge-
staltung der Wohnung den Risiken auszuweichen versuchen« (Beck 2003, 46) —, lang-
fristig gesehen jedoch nicht als bedeutsam erachtet. Denn diese personlichen, auf ma-
teriellen Grundlagen basierenden Ausweichmoglichkeiten 16sten sich zunehmend auf
und in der Folge iiberwiege die gleiche Betroffenheit aller (vgl. ebd.).

6 In einem erstmals 1927 erschienenen Essay mit dem Titel und stellt Wassily Kandins-
ky (1955) die Frage nach dem symptomatischen Wort fiir das 19. sowie das 20. Jahr-
hundert. Kandinskys Einschitzung, das entweder-oder dominiere das 19., das und
hingegen das 20. Jahrhundert, greift Beck auf, wobei er den Epochenumbruch zeitlich

insofern modifiziert, als er diesen mit dem Ende des Kalten Krieges ansetzt.

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE POLITICAL | 43

(ebd., 45), zumal die neu entstehende Komplexitdt und Uniibersichtlichkeit es
zunehmend diffiziler mache, auf Eindeutigkeit basierende Entscheidungen zu
treffen. »Die Unschirfen des und sind das Thema der einen, unserer Welt. Ihr
Abschied von der Ordnung, ihre iiberquellende Chaotik, ihre verstiegene Ein-
heitshoffnung, ihre Hilflosigkeit im Additiven, ihre Grenzen und Grenzenlosig-
keit, die um sich greifende Illusion der Grenzen und die Angst, die daraus er-
wichst — alles das lauert und lockt im und.« (Ebd., 9, Herv. 1.0.) Zugleich er-
kennt Beck im »>und< auch Maoglichkeiten einer Gesellschaftsverdnderung und
hilt »pessimismusmiide« fest: »Handeln ist moglich und chancenreich.« (Beck
1993, 33) Darin zeige sich auch eine »unfreiwillige Renaissance des Politischen
nach dem bewiesenen Ende desselben aus den Triimmern der alten Weltord-
nung« (Beck 1994, 35f.). Zu Zeiten des Kalten Krieges sei das Politische nam-
lich im binédren Denken eines Schmitt’schen »entweder-oder« erstarrt (vgl. Beck
1993, 74): innerhalb des Staates als Opposition von Links und Rechts, auf der
Ebene der Staaten als ein Gegeniiber von Ost und West. Mit dem Ende des Ost-
West-Gegensatzes habe sich jedoch dieser vordefinierte Handlungsrahmen der
Politik aufgelost. Daher miisse auch der »Rahmen der Status-quo-Politik« (ebd.,
210) verlassen und stattdessen miissten jene neu entstehenden Handlungs- und
Gestaltungsmoglichkeiten in den Blick genommen werden, die Beck »in allen
Bereichen und auf allen Ebenen der Gesellschaft«, vor allem aber abseits staatli-
cher Politik ortet und wofiir er den Neologismus der »Subpolitik« kreiert; damit
bezeichnet er »Gesellschaftsgestaltung von unten« (ebd., 164), Akteur_innen,
die »auBerhalb des politischen oder korporatistischen Systems auf der Biihne der
Gesellschaftsgestaltung auftreten« (ebd., 162).

Mit der Erfindung des Politischen schligt Beck also vor, das begriffliche In-
strumentarium der Sozialwissenschaften durch eine Rekonzeptualisierung von
Politik zu erneuern: einerseits um gegenwirtige Transformationen begreifen und
andererseits, um insbesondere das Handlungspotenzial zur Gestaltung dieser
Verhiltnisse ausloten zu konnen. Seine Kritik richtet sich gegen ein rigides Ver-
stindnis von Politik, in dem das Politische auf das Staatliche reduziert wird.
Denn durch den »Kategorienfehler« (ebd., 155) einer Gleichsetzung von Politik
mit Staat(lichkeit) konnten neue politische Handlungsspielrdume, wie sie im Zu-
ge der reflexiven Modernisierung zu beobachten seien, nicht erfasst werden —
finden doch Beck zufolge »[sJowohl Programmformulierung und Entscheidungs-
findung als auch ihre Durchsetzung« (Beck 2003, 312) zunehmend abseits des
politisch-parlamentarischen Systems statt.

Sein Begriff des Politischen zielt vor dem Hintergrund einer Kritik am »Poli-
tikmonopol der politischen Institutionen und Akteure« (Beck 1993, 156) darauf
ab, sowohl neue Orte als auch neue Subjekte des Politischen zu denken. Im Un-

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

terschied zur >unpolitischen< »Politiker-Politik« (vgl. ebd., 17) lokalisiert er Sub-
politik in zivilgesellschaftlichen Einrichtungen und Bewegungen, in »betriebli-
cher Rationalisierung« (Beck 2003, 345), aber auch in einer familidren Privat-
heit, die durch die zunehmende Enttraditionalisierung von Geschlechterrollen
gekennzeichnet sei (vgl. ebd., 317-322). Zugleich sei eine »institutionelle Desta-
bilisierung« (Beck 1991, 132) der herkommlichen — und zunehmend anachronis-
tischen — politischen Institutionen zu beobachten. Staatliche Institutionen, Par-
teien oder korporatistische Einrichtungen wiirden zu sogenannten »Zombie-
Institutionen«, insofern sie »historisch ldngst tot sind, aber doch nicht sterben
konnen« (Beck 1993, 217). Dieser Souverinititsverlust des Staates als Verlust
an »Gestaltungs- und Durchsetzungsmacht« (Beck 2003, 304) zeige sich in dop-
pelter Weise: nach auBlen in »wirtschaftlicher Globalisierung« (Beck 1998, 28)
sowie »neuartige[n] Formen des >Regierens ohne Regierung«« in transnationalen
Réaumen (ebd., 18); nach innen in der Dezentralisierung von Politik, jener neuen
Biirger_innenpolitik, die Beck mit dem Begriff der Subpolitik beschreibt.

Beck kritisiert somit einen engen, staatszentrierten Politikbegriff, der politi-
sche Subjekte als passive und passivierte fasst. Demgegeniiber will er mit sei-
nem Verstdndnis von Subpolitik politische Handlungsfihigkeit jenseits iiber-
kommener Strukturen und ausgehend von den Handlungen der Einzelnen denk-
bar machen. Im Zentrum dieser Subpolitik steht die »Kunst der Selbstgestal-
tung« (Beck 1993, 65), berge sie doch ein regel- und folglich strukturverdndern-
des Potenzial, ganz im Unterschied zur Spielregeln bestitigenden Politiker-
Politik (vgl. ebd., 206).

Abgesehen von seinen problematischen, da politisch folgenreichen Zeitdiag-
nosen und Politikempfehlungen7 bleibt bei Becks Politikbegriff letztlich die Fra-

7 An dieser Stelle mochte ich zwei Aspekte seines Ansatzes problematisieren: erstens
seine Theoretisierung des Ubergangs von der einfachen zur reflexiven Moderne, also
des Prozesses der reflexiven Modernisierung. Unklar bleibt, wie Beck diesen quasi
reflexartig sich vollziehenden Prozess, der sich »ungewollt, ungesehen, zwanghaft im
Zuge der verselbstindigten Modernisierungsdynamik nach dem Muster der latenten
Nebenfolgen« (Beck 1993, 36, Herv. i.0.) ergibt, mit seiner Auffassung von Verinde-
rung qua kritischer Reflexion und Handeln zusammendenkt (vgl. dazu kritisch z.B.
Stork 2002, 385). Problematisch wird zweitens Becks Betonung demokratischer
Handlungsmoglichkeiten vor dem Hintergrund seiner Tétigkeit in der Kommission fiir
Zukunftsfragen der Freistaaten Bayern und Sachsen von 1995 bis 1997. Dabei macht
Beck anldsslich des Berichts der Kommission zu Erwerbstitigkeit und Arbeitslosig-
keit in Deutschland (1997) den Ansatz »Biirgerarbeit statt Arbeitslosigkeit« stark.

Beck ist als Verfasser dieser Passage dezidiert ausgewiesen (ebd., 146); eine iiberar-

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE POLITICAL | 45

ge unbeantwortet, wie das Verhiltnis zwischen Subpolitik und Politiker_innen-
Politik gefasst wird — ein Manko, das nicht zuletzt auch eine machttheoretische
Leerstelle kenntlich macht.® Zudem miisste seine Konzeptualisierung von Sub-
politik konkretisiert werden. Denn wenn er von der Subpolitik der »Richter am
Bundesverfassungsgericht« (vgl. ebd., 165) im Rahmen einer »Verkehrs-
Subpolitik« zu Tempolimit, Umweltzerstérung und Unfalltoten oder von der
Subpolitik von Stadtverwaltungen zur Frage der Platzierung von » Asylbewerber-
Heime[n]« spricht (ebd., 165-167), scheint er als Gegenfolie eher einen engen,
auf Politiker_innen bezogenen Politikbegriff als einen staatlich verengten Poli-
tikbegriff vor Augen zu haben, sind doch auch Bundesverfassungsrichter_innen
und Stadtverwaltung Teile des Staates.

11.2.2 Zur Omniprasenz des Politischen:
Die politische Gesellschaft

Das Ziel, dem Bild von Sachzwingen und einem strukturdeterministisch vereng-
ten Politikbegriff eine Konzeptualisierung (sub-)politischer Handlungsmachtig-
keit entgegenzuhalten, charakterisiert nicht nur Ulrich Becks Ansatz. Auch Mi-
chael Th. Grevens (1999) Theorie der »politischen Gesellschaft« liegt die Kritik
an einem deterministischen Politikverstindnis zugrunde, und seinen Ansatz
kennzeichnet das Anliegen, durch eine »angemessene Gegenwartsdiagnose« die
»Voraussetzung fiir eine wirksame Bestimmung politischer Handlungsmoglich-

beitete Fassung dieses Beitrags hat er zudem unter Die Seele der Demokratie: Bezahl-
te Biirgerarbeit im Sammelband Zukunft Arbeit (Beck 2000) publiziert. Ziel seines
Vorschlags ist es, »Sozialkosten zu sparen, aber gleichzeitig soziale Leistungen zu
verbessern« (Kommission 1997, 168 bzw. Beck 2000, 446). Die auf den ersten Blick
revidierte Auffassung, die seine Forderung nach einem »bedingungslose[n] Biirger-
einkommen« (Beck 2006, 4.11.) einige Jahre spéter suggeriert, entpuppt sich auf den
zweiten Blick als analoge Begriindungslogik, wenn er schreibt: »Das kann am Ende
sogar billiger kommen. Denn wo ein Grundeinkommen den Lebensstandard sichert,
braucht man weder Sozialhilfe noch Arbeitslosengeld, kein Rentensystem oder Kin-
dergeld — und auch nicht die unzéhligen weiteren Hilfen und Subventionen, die heute
nach dem Giesskannenprinzip verteilt werden.« (Ebd.)

8 Dazu hilt Beck lediglich fest, dass Institutionen wie etwa politische Parteien »selbst
zum Gegenstand sozialer Aushandlungs- und Verinderungsprozesse« (Beck 1993, 91)
werden konnen, wenn sie infolge reflexiver Modernisierung in ihren Grundlagen er-
schiittert werden, weil sie sich nicht mehr auf die Zustimmung der Indviduen stiitzen

konnen.

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

keiten« zu schaffen (ebd., 19). Erste Thesen zur politischen Gesellschaft hatte
Greven bereits 1990 in der Zeitschrift Ethik und Sozialwissenschaften publiziert
und damit den Raum fiir eine durchaus heftig gefiihrte Debatte eroffnet. Seine
Ausgangsiiberlegungen zielten dabei vor allem darauf ab, mittels des Begriffs
der politischen Gesellschaft die Politikwissenschaft als eigenstindige Disziplin
zu legitimieren (vgl. Greven 1990a, 223). Nicht zu Unrecht stie} dieses Ansin-
nen auf vielfiltige Kritik (vgl. Ethik und Sozialwissenschaften 1990). Eine (geo-
grafisch und historisch spezifische) politische Realitidt zur Grundlegung der Poli-
tikwissenschaft zu machen, hitte schlieBlich zur fatalen Konsequenz, die (west-
lich-moderne eurozentrische und androzentrische) Konstruktion von Gesell-
schaft politikwissenschaftlich zu reifizieren, und zwar nicht nur implizit, sondern
auch explizit. Wenngleich Greven eine solche Deutung umgehend als Missinter-
pretation auswies (Greven 1990b, 255), entschirfte er schlielich in Die politi-
sche Gesellschaft (1999) diesen durchaus naheliegenden Schluss. So bemiiht er
nunmehr die politische Gesellschaft weniger als Legitimationsinstanz fiir die Ei-
genstidndigkeit der Politikwissenschaft und hilt vielmehr fest, dass sie »Bestand-
teil einer allgemeineren kritischen Gesellschaftstheorie und nicht schon ein Be-
griff zur analytischen Erfassung eines spezifischen politischen Regimes« sein
soll (ebd., 59).

Zwei Primissen seiner Konzeptualisierung einer politischen Gesellschaft
mochte ich an dieser Stelle hervorheben: erstens die bereits erwihnte Kritik an
einem — wie auch immer begriindeten — deterministischen Politikversténdnis.
Mit seiner theoretisch fundierten Zeitdiagnose der politischen Gesellschaft pro-
blematisiert er das Analysepotenzial reduktionistischer Theorien, etwa eines
»klassische[n] Marxismus«, dem zufolge »>objektive« Interessen«, »Produkti-
onsverhiltnisse« oder »Widerspriiche« determinierend seien (Greven 2010, 69),
ebenso wie jener Theorien, die von der Annahme von Sachzwingen ausgehen
und damit letztlich den Kapitalismus zur >Natur< erkldren (vgl. Greven 1999,
46f.)." Dabei beanstandet er nicht wie Beck die mit dieser Vorstellung verbunde-
ne Annahme, dass eingreifendes Handeln unméglich ist, sondern er verurteilt da-
riiber hinaus die »Verantwortungslosigkeit« (ebd., 63), die sich aus einer solchen
Auffassung zweifelsohne ergibt. Dieser »Illusion und Selbsttiuschung« (ebd.)

9 Einerseits iiberschneidet sich an dieser Stelle Grevens Kritik mit Becks Uberlegungen.
Andererseits fillt auch Becks durchaus widerspriichliche Auffassung eines zugleich
automatischen und handlungsbedingten Prozesses von Modernisierung unter diese
Kritik — zumindest jener Teilaspekt der reflexiven Modernisierung, der Beck zufolge
darin besteht, dass die Moderne qua mechanischer Eigendynamik die eigenen Grund-

lagen automatisch transformiert und zersetzt.

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE POLITICAL | 47

hilt er eine, wenn auch nicht unproblematische, Theorie der Entscheidung und
Entscheidbarkeit entgegen. So geht er davon aus, dass gegenwértig nicht nur »al-
les< entschieden werden kann, sondern vielmehr auch entschieden werden muss,
und dass dariiber nicht zuletzt die Kontingenz zu einer zentralen Problematik
modernen Regierens wird.

Die zweite Pramisse, die ich hervorheben mochte, betrifft Grevens Kritik an
einer Beschrinkung von Politik auf rationale Interessen und einer damit verbun-
denen politikwissenschaftlichen Ausblendung von Gefiihlen. So kritisiert er
nicht nur deterministisches Denken, sondern auch den sich historisch mit der
westlich-kapitalistischen Moderne durchsetzenden Rationalismus, durch den
Motive wie »Mitleid oder Solidaritit« als »>verriickt«« erklart werden (Greven
1999, 37). Vermeintlich tiberwunden sei diesen Auffassungen zufolge »das gan-
ze Spektrum menschlicher Leidenschaften, Gefiihle« bzw. werde es »allenfalls
in die noch nicht endgiiltig zivilisierten Randbereiche der gegenwiértigen Politik«
eskamotiert (ebd.). Mit dieser Kritik trifft Greven auch Becks Ansatz. Dieser or-
tet in der Gegenmodernisierung — etwa in Okodiktatur, Fundamentalismus und
Neofaschismus — Gefahren fiir die reflexive Moderne, da hier Prinzipien der
Moderne nicht nur zuriickgewiesen, sondern generell infrage gestellt wiirden
(vgl. Beck 1993, 64). Denn Beck zufolge bedienen die Krifte der Gegenmoderne
anstelle von Verstand und Zweifel die »verwaisten und ausgetrockneten Gefiih-
le: HaB, Liebe, Angst, Misstrauen« (ebd., 105). Im Unterschied dazu kritisiert
Greven, dass eine auf einem »Interessenreduktionismus als Rationalitéit« (Gre-
ven 1999, 28) beruhende politische Gesellschaft sowie eine Politikwissenschaft,
die diese »ideologische Selbstdeutung als die ganze Wahrheit unkritisch in ihren
Deutungen affirmiert, indem sie [...] einzig Interessen als erkldrendes Hand-
lungsmotiv zuldsst«, »niemals in der Lage sein [werde], die Genozide unseres
Jahrhunderts als Teil der Politik zu interpretieren« (ebd., 37).

Was aber versteht Greven unter der politischen Gesellschaft und welches Po-
litikverstidndnis ist damit verbunden? Die zentrale These lautet, dass in der poli-
tischen Gesellschaft »alles politisiert werden kann« und dass »diese historisch in
Europa und Nordamerika erst seit dem 19. Jahrhundert bestehende Vorausset-
zung im politischen Denken zunehmend bewusst geworden« ist (Greven 2010,
68). Die Bezeichnung >politische Gesellschaft«< bedeutet jedoch nicht, dass tat-
sédchlich alles politisch isz, sondern vielmehr, dass alles politisch werden kann.
Greven spricht daher auch vom »virtuell« Politischen (Greven 1999, 15, 69) und
fiihrt den Begriff der »Politisierung« ins Feld (ebd., 72). Damit konne erfasst
werden, welche »bisher nicht als politisch eingeschitzte[n] Verhiltnisse und Be-
ziehungen politisiert, das heifit, zum Thema von in Zukunft nur noch politisch
regelungsfihigen und entscheidbaren Auseinandersetzungen werden« (ebd.).

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Greven hebt mit dem Begriff der Politisierung also jene Prozesse hervor, in
denen in der politischen Gesellschaft bislang als nicht politisch verstandene Ver-
héltnisse, Beziehungen oder Themen zunehmend staatlich geregelt werden. Die-
se Art der Politisierung ist unter Beriicksichtigung seiner weiteren Uberlegungen
als Politisierung »von oben« zu fassen (ebd., 42). Politisierung »von oben« bil-
det im Zusammenwirken mit der Politisierung »von unten« (ebd., 53f.) den his-
torischen Beleg fiir Grevens Politisierungsthese. Als die mit dem Ende der Feu-
dalherrschaft (vgl. ebd., 40) sich durchsetzende, staatliche Regierungspraxis
zeichne der Politisierungsprozess von oben fiir eine »Inklusion weiterer Rege-
lungsmaterien« (ebd., 53) verantwortlich, die schlieflich im »Wohlfahrts- und
Sozialstaat« (ebd., 43) kulminiere. Konsequenz dieser Politisierung sei, dass die
Menschen zunehmend »von den Ergebnissen politischer Entscheidungen und
den dadurch ausgeldsten Verwaltungspraktiken in ihrer Alltagspraxis betroffen«
seien (ebd., 53). Mit der zeitlich spiter einsetzenden und »historisch den Schluf3-
stein in der Architektur der politischen Gesellschaft« bildenden Politisierung
»von unten« (ebd., 55) bezeichnet Greven hingegen eine andere Bewegung. Da-
rin geht es nicht darum, dass etwas zum Politikum gemacht wird. Politisierung
von unten bzw. »Fundamentalpolitisierung« (ebd., 54) bezeichnet vielmehr eine
Form politischer Subjektbildung. In der politischen Gesellschaft wiirden politi-
sche Rechte ndmlich nicht nur zugestanden (oder — wie ergénzt werden miisste —
eben gerade nicht); vielmehr wiirden die Menschen sich zunehmend selbst als
politische Subjekte und folglich als »mogliche Handelnde« verstehen (ebd., 55).
Unter Politisierung fasst Greven also zwei Tendenzen: erstens ein Zum-
Politikum-Machen von Themen und Verhiltnissen durch staatliche Institutionen
— Politisierung von oben; zweitens eine an die »objektiven< Veridnderungen des
Moglichkeitshorizontes anschlieBende Bewusstseinsverdnderung der politischen
Subjekte, eine sukzessiv sich durchsetzende »Selbsteinschitzung als miindiges
Individuum« (ebd., 54) — Politisierung von unten.

Obgleich diese zwei Formen der Politisierung ein brauchbares Modell bil-
den, das sich dazu eignet, politische Prozesse differenziert zu erfassen, sehe ich
darin auch eine duferst brisante und folgenreiche, von Greven allerdings nicht
beachtete Trennung. In der Politisierung von oben wird >dem Staat< das umfas-
sende Potenzial zugestanden, Themen zum Politikum zu machen. Im Zentrum
dieses Politisierungsprozesses stehen folglich konkrete Inhalte und Ridume des
Politischen. Der Staat wird als zentraler Akteur begriffen, dessen Handlungen
sich in staatlichen Regelungen sowie Reprisentationsformen manifestieren. Poli-
tisierung von unten bezeichnet hingegen vor allem einen Bewusstseinsprozess
der politischen Subjekte — allerdings beschreibt der Begriff weder deren konkre-
te Handlungsmoglichkeiten, noch ist damit die Frage beantwortet, auf welche

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE POLITICAL | 49

Inhalte sich diese Handlungsmdoglichkeiten beziehen, geschweige denn, inwie-
fern politische Subjekte iiber die Moglichkeit verfiigen, etwas zum Politikum zu
machen. So konzediert auch Greven: »Inwieweit es dabei gelingt, diesen politi-
schen Subjekten auch reale Mitwirkungs- und Einwirkungschancen auf die Aus-
iibung der politischen Macht einzurdumen und inwieweit ihre Menschenrechte
gewahrt sind«, sei eine Frage des politischen Systems, das heif3t eine Frage, »ob
es sich um eine eher demokratische oder um eine eher totalitire Variante der po-
litischen Gesellschaft handelt« (ebd., 58). Die Gestaltungsmoglichkeiten seitens
der politischen Subjekte hingen letztlich fiir Greven von den staatlich-institutio-
nell hervorgebrachten Bedingungen ab. Damit konzipiert er Politisierung von un-
ten nicht nur als historisch nachrangig. Vielmehr erscheint sie auch in ihrer Wirk-
michtigkeit stets einer Politisierung von oben nachgelagert — ohne dass Greven
diese zeitliche und handlungslogische Abfolge thematisiert und theoretisiert.

Folgenreich ist dies fiir Grevens Begriff des Politischen. So kritisiert er wie-
derholt ein enges, auf den Staat bezogenes Verstindnis von Politik, indem er et-
wa auf nicht-staatliche und nur vermeintlich private Herrschaftsverhéltnisse
verweist (vgl. ebd., 116). Zudem argumentiert er, dass politische Entscheidungen
mit Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit auch aulerhalb von Institutionen und Or-
ganen getroffen werden, die liber das Monopol legitimer Gewalt verfiigen. Seine
These einer doppelten Politisierung untergribt aber diesen institutionenkritischen
Anspruch. Denn Prozesse der Politisierung von oben gehen bei Greven vor-
nehmlich von staatlichen Institutionen und Akteur_innen aus und schaffen damit
erst die Moglichkeitsbedingungen, unter denen Subjekte als politische Subjekte
agieren konnen. Wenngleich Greven zu Recht unterstreicht, dass die Reichweite
von Politisierungstendenzen nicht an den Grenzen des Staates endet, indiziert
seine Politisierungsthese letztlich doch ein Primat des Staatlichen: erstens weil
nicht dargelegt wird, wie das Verhiltnis zwischen staatlicher und subjektiver
Durchsetzungsmacht gedacht wird, und zweitens weil implizit und wiederholt
der Staat als politischer Entscheidungstriger angerufen wird. Damit trifft Gre-
vens Kritik an Becks »halbe[m] und inkonsequente[m] Schritt« zum Teil auch
auf seinen eigenen Ansatz zu, weil er wie dieser das Politische letztlich vorwie-
gend der »hohen Politik des Staates« zugesteht (Greven 1994, 291).

Bislang habe ich Grevens Politikbegriff ausgehend von seiner Auffassung
von Politisierung vor allem implizit erschlossen. Wie sieht nun aber Grevens ex-
plizites Verstdndnis von Politik aus? Und kann damit vielleicht eine mogliche
Antwort auf meine Kritik gegeben werden? Den durchaus »voraussetzungs-
reich[en]« und keineswegs »auf einen simplen Nenner« (Greven 1999, 55) zu
bringenden Begriff des Politischen beschreibt Greven als »spezifische Hand-
lungsweise beziehungsweise [als] ein[en] aus dieser resultierende[n] ProzeB«,

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

wodurch »fiir Gesellschaften verbindliche Entscheidungen erzeugt werden« (ebd.,
94). Politik wird somit nicht danach bestimmt, wer (verbindliche) Entscheidun-
gen trifft, sondern dass und wie fiir die Gesellschaft verbindliche Entscheidun-
gen hergestellt werden. Greven macht seinen Politikbegriff also nicht an be-
stimmten Akteur_innen oder Orten wie etwa dem Staat fest, sondern vielmehr
daran, dass eine Entscheidung als gesellschaftlich verbindlich gilt. Politik sei
»immer in ihrer konkreten historischen Gestalt auch Ausdruck einer normativ
gestalteten Lebensweise der Gemeinschaft wie der einzelnen« (ebd., 9f.).

Wihrend mit diesen Ausfithrungen einerseits der Vorwurf eines staatsbezo-
genen Politikbegriffs erfolgreich abgewehrt werden kann, wirft dieses sehr weite
Verstdndnis von Politik andererseits die Frage nach seinen Grenzen auf. Wel-
chen Nutzen hat ein solcher Politikbegriff, wenn in letzter Konsequenz alle Ent-
scheidungen als gesellschaftlich normierende Vorstellungen verstanden werden
konnen? Und miisste dann nicht zumindest die Frage nach der Wirkméchtigkeit
von Entscheidungen in den Blick genommen werden?

Ob Grevens Politikbegriff letztlich nicht doch auf die eine oder andere Weise
den Staat zum MaBstab des Politischen macht, bleibt somit unentschieden.
Wenngleich er selbst diese Frage nicht in den Mittelpunkt stellt, sondern auf die
Erweiterung eines historisch spezifischen »funktionalen Politikbegriff[s]« fokus-
siert, das heiflt eines Politikbegriffs, der auf die Funktion der Herstellung ver-
bindlicher Entscheidungen abzielt (vgl. ebd., 102f.), miisste dieser Aspekt nichts-
destotrotz einbezogen werden — nicht zuletzt, weil Greven neben der Funktion
auch die Mittel zur Herstellung und Durchsetzung verbindlicher Entscheidungen
ins Blickfeld riickt und diese insbesondere als Frage staatlich legitimierter Ge-
walt diskutiert (vgl. ebd., 103-110).

Zentral ist Grevens Politikbegriff, weil er deutlich macht, dass gesellschaftli-
che Organisation stets kontingent und umkadmpft ist. Sein handlungsorientierter
Ansatz, mit dem er unterstreicht, dass politische Entscheidungen getroffen wer-
den konnen bzw. miissen, macht dariiber hinaus deutlich, dass Politik nicht als
unverinderlicher Ort oder als Substanz, sondern vielmehr als Prozess begriffen
werden muss. Dass dabei auch gewaltsame Mittel der Politik, Machtverhéltnisse
sowie institutionalisierte Formen von Herrschaft eine zentrale Rolle spielen, un-
terscheidet seinen Ansatz grundlegend von Becks Arbeiten, in denen machttheo-
retische Fragen letztlich unberiicksichtigt bleiben. Grevens Auffassung und Ana-
lyse politischen Handelns und Entscheidens ist allerdings nicht wie bei Max
Weber vorwiegend auf Erwerb und Erhalt von Macht ausgerichtet, sondern auf
die Frage der Durchsetzung von Normen. Offen bleibt die normative Frage, ob —
und falls ja wodurch — sich wiinschenswerte von weniger wiinschenswerten
Normen unterscheiden lassen. Einen Anhaltspunkt hierfiir bietet Grevens Kritik

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE PoLITICAL | 51

an einem sozialtechnologisch interessenreduzierten Verstdndnis von Politik, wo-
nach Politik vor allem Problemlésung meint. Dariiber hinaus erlaubt seine Diffe-
renzierung zwischen einer demokratischen und einer totalitiren Form der politi-
schen Gesellschaft, die sich im daraus »resultierende[n] Schutz der individuellen
Rechte und der Menschenwiirde der Gesellschaftsmitglieder« manifestiert (Gre-
ven 1999, 140), das Ausmaf} subjektiver sowie kollektiver Freiheit als moglichen
normativen Maf3stab des Politischen zu begreifen. Insgesamt bleibt Greven hin-
sichtlich dieser Frage jedoch relativ vage. Problematisch ist dies, wenn er zwar
zu Recht konstatiert, dass auch »die Genozide unseres Jahrhunderts« (ebd., 37)
auf konkrete Entscheidungen zuriickgehen und letztlich gemeinschaftlich »>getra-
gene< Entscheidungen sind, wenn sein Begriff von Politik jedoch keine MafBsti-
be zur Kritik daran bietet.

11.3 DAS POLITISCHE IM ZEICHEN VON FREIHEIT
UND NEUANFANG

Einen Politikbegriff, »in dem Menschen primédr als Handelnde auftreten«
(Arendt 2003, 15, orig. 1993), schlidgt auch Hannah Arendt in den 1950er-Jahren
vor." Der gesellschaftspolitische Ausgangspunkt ihrer Uberlegungen ist zum ei-
nen die »Erfahrung der totalen Politisierung in den totalitiren Staatsformen«
(ebd., 30) und zum anderen die Beobachtung einer zunehmenden Biirokratisie-
rung sowie Durchsetzung der sogenannten »Massengesellschaft« (Arendt 2002,
52). Die Gesellschaft habe, so Arendt kritisch, »den Bereich des Offentlichen er-
obert« (ebd.) und damit die Grenze zwischen o6ffentlich und privat zunehmend
verwischt. Damit sei auch die politische Form des Handelns verloren gegangen;
stattdessen setze sich ein »uniformierte[s] Sich-Verhalten« durch (ebd., 55), ein
»Konformismus« (ebd., 53), der darauf beruhe, die »Einzelnen gesellschaftlich
zu normieren, sie gesellschaftsfihig zu machen« (ebd., 52). Vor diesem Hinter-
grund entwirft Arendt einen Ansatz der politischen Differenz, indem sie sich
Aristoteles’ Politikbegriff und dessen Trennung von Politischem und Sozialem
zu eigen macht — eine Trennung, die sich nicht zuletzt auch fiir gegenwirtige
Ansitze wie jenen von Linda M. G. Zerilli (2010, orig. 2005) als zentral erweist.

Entscheidend ist das aristotelische Politikverstindnis fiir Arendt, weil es auf
Freiheit verweist und nicht auf Herrschaft bzw. auf das »Verhiltnis zwischen
Herrschern und Beherrschten« (Arendt 2003, 14) reduziert ist. Denn »[e]rst

10 Die erst posthum ver6ffentlichen Fragmente Was ist Politik? werden von der Heraus-
geberin Ursula Ludz auf die 1950er-Jahre datiert (vgl. Ludz 2003, 135-187).

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

wenn man diese verhdngnisvolle Reduktion des Politischen auf den Herrschafts-
bereich eliminiert, werden die urspriinglichen Gegebenheiten in dem Bereich der
menschlichen Angelegenheiten in der ihnen eigentlichen Vielfalt wieder sichtbar
werden« (Arendt 2000, 45). So begreift Aristoteles die polis als Bereich der
»Herrschaft tiber Freie und Gleiche« (ebd., 13), wihrend er den Bereich des oikos,
der »Hausverwaltung, als den niitzlichen, notwendigen und zugleich Ungleich-
heiten zeitigenden Bereich von »Herrschen und Dienen« (Aristoteles 1995, 8)
beschreibt.

Arendt greift diese Uberlegungen in doppelter Weise auf: Erstens bezieht sie
sich auf die Verschrinkung von Freiheit und Politik und postuliert: »Der Sinn
von Politik ist Freiheit.« (Arendt 2003, 28) Um ihr Politikverstindnis zu konkre-
tisieren, unterscheidet sie zweitens entlang der aristotelischen Trennung von po-
lis und oikos zwischen drei Tatigkeitsformen: Wihrend die beiden Tétigkeits-
formen Arbeiten und Herstellen dem Bereich der Notwendigkeit zuzuschreiben
seien, stehe einzig und allein Handeln im Zeichen der Freiheit (vgl. Arendt 2002,
123)." Grundbedingung dieses Handelns sei Pluralitit, die sich darin zeigt, dass
»zwar alle dasselbe sind, ndmlich Menschen, aber dies auf die merkwiirdige Art
und Weise, dal keiner dieser Menschen je einem anderen gleicht, der einmal ge-
lebt hat oder lebt oder leben wird« (ebd., 17). Dies erdffne die Moglichkeit, ei-
nen Neuanfang zu setzen, wofiir Arendt den Begriff der Natalitiit ins Feld fiihrt
(vgl. ebd.). Die Aspekte des Anfangen-Konnens und des Neuen werden auch
zum entscheidenden Einsatzpunkt fiir Linda M. G. Zerilli. So betont sie in ihrem
an Arendts Theorie geschulten Vorschlag fiir einen feministischen Politikbegriff
den »inauguralen Charakter« (Zerilli 2010, 49) sowie Freiheit als »Macht des
Neubeginns« (ebd., 46) als Grundlagen einer feministischen »Politik als einer
Welt-bildenden Praxis« (ebd., 43).

Zerilli greift damit Arendts freiheitsorientierte Konzeptualisierung von Poli-
tik ebenso wie ihre Kritik an einem instrumentalistischen und deterministischen
Politikbegriff auf. Wihrend Platon einen »Drahtzieher hinter dem Riicken der
Menschen« vermutet habe (Arendt 2002, 229), will Arendt im Anschluss an
Aristoteles verdeutlichen, dass eine solche Zweck-Mittel-Logik die Spezifik de-

11 Arbeiten stellt fiir Arendt »das unterste Niveau menschlichen Tétigseins« dar (Arendt
2002, 150), da es dem »biologischen Proze8 des menschlichen Korpers« entspreche
(ebd., 16). »Grundbedingung« sei das »Leben selbst« (ebd.). Unter Herstellen versteht
sie hingegen die Produktion einer »kiinstliche[n] Welt von Dingen« (ebd.). Wahrend
Arbeiten dem unmittelbaren Uberleben diene, bringe Herstellen den »objektiv gegen-
stiandlichen Bestand der Welt« hervor (ebd., 86) und konne so auch das menschliche

Leben iiberdauern.

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE POLITICAL | 53

mokratischer Politik als eines Handelns von Freien und Gleichen unter der Be-
dingung von Pluralitéit vernachléssigt. Politik wird fiir Arendt und mit ihr auch
fiir Zerilli nicht an konkreten Zielen und den ihnen zugrundeliegenden Interessen
festgemacht. Stattdessen betonen Arendt und Zerilli im Begriff der Politik eine
spezifische Form von Tétigkeit, von gemeinsamem offentlichem Handeln. Kon-
krete Ziele und Interessen konnten zwar Ausgangspunkt fiir politisches Engage-
ment, nicht jedoch deren eigentliches Ziel sein. »In einem sehr spezifischen Sin-
ne kann es in der Politik also durchaus um die Artikulation von Interessen gehen,
nicht aber unter dem Vorzeichen der ZweckmiBigkeit.« (Zerilli 2010, 42) Weder
die »soziale Frage« (ebd., 17) noch die »Subjekt-Frage« (ebd., 26), sondern
Freiheit »in demokratisch-politischem Sinne als eine auf Pluralitit und Nicht-
Souverinitit basierende Praxis des Welt-Bildens« (ebd., 39) soll demnach fiir
feministische Politik zentral sein.

Betont wird also der politische Prozess, durch den gemeinsame Belange erst
ausgelotet und kommuniziert werden. Politik meint, wie Arendt formuliert, nicht
das Kontrollier- und Vorhersehbare, sondern das »Unerwartete« und »Unbere-
chenbare« (Arendt 2000, 11f.). Freiheit ist, wie sie in einer aufschlussreichen
begrifflichen Differenzierung unterstreicht, weder Ziel noch Zweck des Politi-
schen, sondern vielmehr deren Sinn.

»Der Sinn einer Sache im Unterschied zu ihrem Zweck liegt immer in ihr selbst beschlos-
sen, und der Sinn einer Tétigkeit kann nur so lange bestehen, als diese Tatigkeit wihrt.
[...] Mit dem Zweck einer Sache steht es gerade umgekehrt; er beginnt iiberhaupt erst in
die Wirklichkeit zu treten, wenn die Tétigkeit, die ihn hervorbrachte, an ihr Ende gekom-
men ist [...]. Die Ziele schlieBlich, an denen wir uns orientieren, erstellen die MaBstiibe,

nach denen alles, was getan wird, beurteilt werden muf.« (Arendt 2003, 126)

Der Sinn der Politik ist also nur wihrend des Handelns manifest und darf daher
nicht mit dem Mafstab des Handelns, das heilt dem Ziel, verwechselt werden.
Wie Beck und Greven entwerfen Arendt und Zerilli einen handlungstheoreti-
schen Politikbegriff, der Pluralitidt und die Moglichkeit des Beginnen-Konnens
betont. Im Zentrum steht nicht die konkrete Gestaltung von Gesellschaft, wie
etwa in Grevens Ansatz, sondern Freiheit als eine bestimmte Form politischen
Handelns. Zentral ist in diesem Zusammenhang auch Arendts Machtbegriff, dem
zufolge Macht als Moglichkeit und Potenzial und gerade nicht als Form von Un-
terdriickung oder Ausbeutung zu verstehen ist. Indem sie Politik als das Setzen
eines Neuanfangs fasst, betont sie nicht nur einen prozessualen Aspekt, sondern
zudem die Moglichkeit, durch plurales politisches Handeln Neues zu gestalten
und zu beginnen, worauf auch Zerilli in ihrem Vorschlag fiir einen feministi-

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

schen Politikbegriff zuriickgreift. »In diesem Raum, in der gemeinsamen Welt
ndmlich, werden Unterschiede bedeutsam, wird das Neue denkbar. Hier zeich-
nen sich Moglichkeiten ab, Identitdten anders zu konstituieren und soziale Ord-
nungen wie das Geschlecht umzuschreiben.« (Zerilli 2010, 241) Das Politische
wird zur Grundlage und Bedingung von Gesellschaftsgestaltung.

Arendts Betonung der Ermoglichungsdimension politischen Handelns liegt
allerdings eine »harmonische Macht- und Pluralititsauffassung« zugrunde (Let-
tow 1999, 239). Zwar beschreibt sie im Rekurs auf die Antike Politik als »lei-
denschaftliche[s] Sich-an-Anderen-Messen« an einem »Ort des heftigsten und
unerbittlichsten Wettstreits« (Arendt 2002, 243) und unterstreicht damit den
agonalen Charakter des Politischen. Mit ihrem agonalen Politikverstindnis ist
jedoch — und hier teile ich Seyla Benhabibs Einschétzung — »immer auch eine
assoziative Dimension verbunden, die auf der Macht der Uberzeugung und des
Konsens beruht« (Benhabib 1994, 281) — wodurch in letzter Konsequenz der
Modus des Agonalen jenem der Harmonie untergeordnet wird."”

Problematisch ist dariiber hinaus die von Arendt vorgenommene und von
Zerilli aufgegriffene Trennung zwischen dem Politischen und dem Sozialen und
die daran anschlieBende Affirmation der Trennung von Offentlichkeit und Pri-
vatheit. Denn mit der Ubernahme der aristotelischen Trennung zwischen polis
und oikos ldsst Arendt nicht nur die vergeschlechtlichten Aspekte dieser Tren-
nung, sondern auch die in dieser Trennung eingeschriebene Ungleichheit und
Ausbeutung unberiicksichtigt. Ausgeblendet bleibt so, dass Politik erst dann
moglich ist, wenn ein Grofiteil der Menschen die notwendigen Voraussetzungen
schafft, damit schlieBlich einige wenige politisch und frei handeln konnen. In ih-
ren Uberlegungen ignoriert sie jedoch diese Verbindung zwischen Politik und
Freiheit auf der einen Seite und den Tétigkeiten des Arbeitens und Herstellens,
also den ganz konkreten materiellen Lebensbedingungen, auf der anderen Seite.
Arendt vertritt somit einen Politikbegriff, der auf einer »partikularen und elitiren
Freiheit« (Brunkhorst 1994a, 161) beruht, was nicht zuletzt dazu fiihrt, dass sie

12 Arendt beschreibt dies wie folgt: »Die Fahigkeit, dieselbe Sache aus verschiedensten
Gesichtspunkten zu erblicken [...] tauscht nur den eigenen natiirlich vorgegebenen
Standort gegen den der Anderen [...]. Das Einander-Uberreden und -Uberzeugen, das
die eigentliche politische Umgangsart der freien Biirger der Polis war, setzte eine Art
Freiheit voraus, die weder geistig noch physisch an den eigenen Standpunkt oder
Standort unabénderlich gebunden war. [...] Einsicht in einen politischen Sachverhalt
heiBt nichts anderes, als die groftmogliche Ubersicht iiber die moglichen Standorte
und Standpunkte, aus denen der Sachverhalt gesehen und von denen her er beurteilt

werden kann, zu gewinnen und prisent zu haben.« (Arendt 2003, 97)

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE POLITICAL | 55

»im Konfliktfall« die »moderne Gleichheit einem klassischen Verstidndnis politi-
scher Offentlichkeit [...] opfern« muss (Brunkhorst 1994b, 101).

Anstelle einer kritischen Auseinandersetzung mit dieser Auffassung einer
»jegliche[n] >sozialen Verantwortung«< ledigen Elite« (Lettow 1999, 235) fragt
Arendt vielmehr affirmierend und sichtlich bewundernd, was denn die atheni-
schen Biirger dazu bewogen haben konnte, »die Last und Biirde [...] der offent-
lichen Geschifte« (Arendt 2002, 53) auf sich zu nehmen. Damit unterlésst es
Arendt jedoch, jene von Michael Th. Greven thematisierte Verschrinkung von
staatlicher und >privater< Herrschaft zu beriicksichtigen, die nicht zuletzt zentrale
geschlechterpolitische Implikationen birgt. Arendts »Einengung des Politischen«
(Habermas 1989, 115) auf Kommunikation und das Beginnen von Neuem, die
sich ansatzweise auch bei Zerilli zeigt, ist letztlich auch insofern problematisch,
als Aspekte strategischen Handelns und institutionalisierter Machtverhiltnisse in
einer solchen Theoretisierung des Politischen grofteils ausgeblendet bleiben.

11.4 KONSENSUALE POLITIK IM KREUZFEUER
DER KRITIK: DAS POLITISCHE IM ZEICHEN
VON KONFLIKT UND KONTINGENZ

I1.4.1 Fiir eine agonistische Demokratietheorie

Ist Herrschaft in Michael Th. Grevens Ansatz eine zentrale Dimension, wird die-
se bei Hannah Arendt dezidiert aus dem Politischen ausgeschlossen und dem So-
zialen zugeordnet. In Ulrich Becks Politikverstindnis ist Herrschaft scheinbar
giinzlich obsolet. An diesem Punkt setzt Chantal Mouffe in Uber das Politische
(2007, orig. 2005) an und macht anstelle eines konsensorientierten einen kon-
fliktorientierten Politikbegriff stark. Damit {ibt sie insbesondere Kritik an jenen
»zentrale[n] Glaubenssitze[n] des gegenwirtigen Zeitgeists« (Mouffe 2007, 48),
die sie als »postpolitische« respektive »antipolitische Vision[en]« ablehnt (ebd.,
7f.). Deren Vertreter desavouieren nach Mouffe namlich »die fiir das >Politische<
konstitutive antagonistische Dimension« (ebd., 8) und erkldren sich damit »zu
Verfechtern einer Konsensform von Demokratie« (ebd., 7).13

Indem Beck an die Stelle der Gewissheit der Industriemoderne den Zweifel
und die Ambivalenz als Merkmale der reflexiven Moderne setze und damit ein
Modell jenseits eines eindeutigen »Freund-Feind-Schemas«, eines »entweder-

13 Mouffe nennt hier die Ansitze von Ulrich Beck, Anthony Giddens und Jiirgen Ha-

bermas.

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

oders« entwerfe (ebd., 56), suggeriere er, »daf} die >Demokratisierung der De-
mokratie< im gegenwirtigen Stadium der reflexiven Moderne ohne Definition
eines Gegners erfolgen kann« (ebd., 64). Gegen einen solch »rationalistischen«
Ansatz (ebd., 86) wendet Mouffe ein, dass »Gegnerschaft[en]« (ebd., 11) ge-
genwirtig keineswegs verschwunden seien, sondern sich vielmehr in neuem
Gewand zeigten. Offenkundig werde dies in fundamentalistischen Bewegungen
sowie einer Politik des Terrorismus ebenso wie im Aufstieg populistischer
Rechtsparteien. Wihrend sich traditionelle demokratische Parteien dadurch aus-
zeichneten, dass zwischen ihnen »keine deutlichen Unterschiede mehr erkenn-
bar« seien (ebd., 87), hitten rechtspopulistische Parteien mit einer Wir-Sie-
Unterscheidung Distinktionsmoglichkeiten geschaffen und mithin erfolgreich
identitdtspolitische Mobilisierung betrieben. Rechtspopulistische Parteien, so
Mouffes These, sind also deswegen erfolgreich, weil sie gerade kein >und<, son-
dern eindeutige >Entweder-oder<«-Positionen als Identifikationspotenzial bereit-
stellen und dariiber Wihler_innen an sich binden konnen.

Analytisch kann fiir Mouffe die antagonistische Dimension also gar nicht
ausgeblendet werden, wenn gegenwirtige politische Prozesse erfassbar sein sol-
len. Dies miisse theoriepolitisch artikuliert und eine liberale Konsenspolitik miis-
se demgemil infrage gestellt werden. Die antagonistische Dimension ist zudem
fiir Mouffes normatives Demokratiemodell prigend, »das mit der disruptiven
Dimension des Politischen umzugehen versucht, statt sie zu verleugnen« (Mar-
chart 2010, 44). Demokratisches Ziel sei es namlich nicht, Wir-Sie-Unterschei-
dungen prinzipiell aufzuheben. Die zentrale demokratiepolitische Frage laute
vielmehr, wie ein Wir-Sie-Gegensatz so etabliert werden kann, dass er »mit der
Anerkennung des fiir die moderne Demokratie konstitutiven Pluralismus verein-
bar ist« (Mouffe 2007, 22).

Carl Schmitts Dezisionismus modifizierend,14 plédiert Mouffe daher fiir eine
qualitativ verdnderte Form des Antagonismus, wofiir sie den Begriff des Agonis-
mus ins Feld fiihrt: Stehen sich beim (Schmitt’schen) Antagonismus »Feinde«

14 Dass sowohl Schmitt als sog. Kronjurist des Dritten Reiches als auch seine Theorie
des Dezisionismus umstritten sind, soll an dieser Stelle nicht unerwihnt bleiben.
Mouffe hilt in diesem Zusammenhang kritisch fest, dass die »moralisch begriindete
Weigerung vieler demokratischer Theoretiker, sich mit Schmitts Denken auseinander-
zusetzen [...], typisch [ist] fiir die moralische Tendenz, die fiir unseren postpolitischen
Zeitgeist charakteristisch ist« (Mouffe 2007, 11). Dieser Tendenz tritt sie entgegen,
indem sie den Theoretiker Schmitt von seinen »moralischen Qualitit[en]« trennt und
sich insbesondere fiir eine Auseinandersetzung mit seiner »intellektuellen Kraft«
(ebd.) stark macht.

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE POLITICAL | 57

gegeniiber (ebd., 29), zeichnet sich der Agonismus als ein Gegeniiberstehen von
»Gegnern« aus, die sich als legitime »Opponenten« anerkennen, »auch wenn sie
einsehen, daf3 es fiir den Konflikt keine rationale Losung gibt« (ebd., 30). »Ad-
versaries fight each other because they want their interpretation to become hege-
monic; but they do not question their opponents’ right to fight for the victory of
their position.« (Mouffe 2002b, 9) Grundlage einer solchen Gegner_innenschaft
sei die »gemeinsame Bindung an ethisch-politische Prinzipien liberaler Demo-
kratie«, ndmlich jene von »Freiheit und Gleichheit« (Mouffe 2008, 103). Norma-
tiv folgert Mouffe demgemiB, dass die »Hauptaufgabe der Demokratie« in einer
»Umwandlung des Antagonismus in Agonismus« liege (Mouffe 2007, 30).

Im Unterschied zum Arendt’schen Agonismus der Uberredung zeichnet sich
Mouffes Agonismus dadurch aus, dass das Konfliktuelle niemals glattgebiigelt,
sondern allerhochstens »gezdhmt« werden kann — was laut Mouffe vor allem
mittels entsprechender demokratischer »Institutionen und formelle[r] Rechts-
grundlagen« gelingen soll (ebd.). Entgegen der Beck’schen Annahme einer ver-
meintlich konfliktfreien Gestaltung von Politik problematisiert Mouffe damit zu
Recht das Fehlen einer machtkritischen Perspektive bei Beck und macht die
»Anerkennung der Unhintergehbarkeit von Konflikten« (Jorke 2004, 164) zur
Basis ihres Politikverstidndnisses. Im Gegensatz zu Becks Pluralismus des >und«<
betont Mouffe dariiber hinaus einen »multipolaren« Pluralismus (Mouffe 2007,
161), der sich durch unterschiedliche Frontstellungen sowie diverse Vorstellun-
gen eines »guten Lebens«< auszeichnet. Damit offeriert sie auch eine Alternative
zu Arendts konsensueller Vorstellung pluralen Handelns.

Mouffes Auffassung von Antagonismus und Agonismus ist fiir ihren Begriff
des Politischen zentral. Eine Differenzierung Martin Heideggers aufgreifend, un-
terscheidet sie zwischen der Politik als »ontischer« und dem Politischen als »on-
tologischer Ebene« (ebd., 15). Bezeichne die ontische Ebene die »vielfiltigen
Praktiken der Politik im konventionellen Sinne«, verdeutliche die ontologische
Ebene die »Art und Weise«, »in der die Gesellschaft eingerichtet ist« (ebd.). Dis-
ziplindr gewendet ordnet Mouffe das »empirische Gebiet >der Politik«« (ebd.)
und mithin der »Gesamtheit der Verfahrensweisen und Institutionen« (ebd., 16)
der Politikwissenschaft zu. Die politische Philosophie indessen frage nicht »nach
Fakten«, sondern »nach dem Wesen >des Politischen«« (ebd., 15), das heiffst nach
dem Prinzip gesellschaftlicher Organisation. Dieses Prinzip ist nach Mouffe »die
Dimension des Antagonismus« (ebd., 16).

Mouffes Betonung der politischen Differenz und mehr noch des Politischen
deute ich als Versuch, dieses antagonistische Moment herauszuarbeiten und
letztlich entgegen der »Hegemonie des Liberalismus« (ebd., 17f.) die konfliktu-
ellen Dimensionen auch im Feld der Politik zu ermitteln. Mouffe schreibt dazu:

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

»Unter >dem Politischen« verstehe ich die Dimension des Antagonismus, die menschlichen
Verhiltnissen inhédrent ist, viele Formen annehmen kann und in unterschiedlichen Typen
sozialer Verhiltnisse entsteht. Auf der anderen Seite bezeichnet >Politik< das Ensemble
von Praktiken, Diskursen und Institutionen, die eine bestimmte Ordnung zu etablieren ver-
suchen und menschliche Ko-Existenz unter Bedingungen organisieren, die immer poten-
ziell konfliktorisch sind, da sie von der Dimension >des Politischen«< affiziert werden.«
(Mouffe 2008, 103)

Die Theoretisierung des Politischen soll folglich einen anderen, sprich konflikt-
orientierten Blick auf gegenwiértige politische Verhiltnisse ermoglichen und be-
greifbar machen, »dass >Politik< in der Domestizierung von Feindschaft beruht
und im Versuch, den potenziellen Antagonismus, der in menschlichen Verhalt-
nissen herrscht, zu entschirfen« (ebd.). Erst wenn dieses Verhiltnis anerkannt
und verstanden werde, konne auch die zentrale Frage nach demokratischer Poli-
tik gestellt werden.

Im Rahmen ihres agonistischen Demokratiemodells misst Mouffe der »Rolle
der >Leidenschaften< in der Politik« (Mouffe 2007, 13) eine besondere Bedeu-
tung bei. Ebenso wie Greven, der den Ausschluss von Gefiihlen als Interessen-
reduktionismus kritisiert, moniert Mouffe, dass aggregative und deliberative De-
mokratiemodelle (ebd., 35) politischen Akteur_innen eine rationale Kalkulation
ihrer Interessen unterstellen und dabei zugleich deren Rolle iiberschitzen. Dem-
gegeniiber identifiziert sie Leidenschaften als wichtiges Element des Politischen,
da diese ausschlaggebend in politischen Identifikationsprozessen und folglich
Motor politischer Entscheidungen sein konnen. Politik kann Mouffe zufolge gar
nicht begriffen werden, solange Leidenschaften als antreibende Krifte, als zen-
trale Form kollektiver Identifikation unberiicksichtigt bleiben — was gerade bei
Wahlen nicht zu unterschitzen sei (vgl. ebd.). Leidenschaften gelte es somit
nicht als archaische Elemente aus dem Politischen auszuschlieBen. Vielmehr
sollen sie gezdhmt und demokratiepolitisch fruchtbar gemacht werden.

»[T]he prime task of democratic politics is neither to eliminate passions nor to relegate
them to the private sphere in order to establish a rational consensus in the public sphere; it
is, rather, to »tame< these passions by mobilizing them for democratic ends and by creating

collective forms of identification around democratic objectives.« (Mouffe 2002b, 9)

Da gerade das Affektive zum Erfolg aktueller (Partei-)Politiken beitrage, muss
es fiir Mouffe demokratiepolitisch darum gehen, »einen realen Einfluf} auf die
Wiinsche und Phantasien der Menschen« zu haben (Mouffe 2007, 13). Um »Lei-
denschaften fiir demokratische Entwiirfe mobilisieren zu konnen«, muss demo-

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE POLITICAL | 59

kratische Politik also einen parteilichen Charakter haben: »Tatsédchlich ist dies
die Funktion der Links-Rechts-Unterscheidung [...].« (Ebd.) Denn wenn »Lei-
denschaften nicht von demokratischen Parteien mobilisiert werden konnen, weil
diese einen >Konsens der Mitte< bevorzugen, werden sich diese Leidenschaften —
in diversen fundamentalistischen Bewegungen, in partikularistischen Forderun-
gen oder nicht-verhandelbaren moralischen Fragen — ein anderes Ventil suchen«
(Mouffe 2002a, 102). Um Leidenschaften »in Richtung auf demokratische Mo-
delle« (Mouffe 2008, 104) zu mobilisieren, seien allerdings entsprechende demo-
kratische Institutionen notig: So miissten »Kanile bereitgestellt werden, durch die
hindurch kollektive Leidenschaften Ausdruck in Bezug auf Themen finden kon-
nen, die genug Identifikationsmoglichkeiten offenlassen, ohne den Opponenten
als einen Feind zu konstruieren, sondern eben als einen Gegner« (ebd.).

Im Unterschied zu konsensorientierten Ansitzen beschreibt Mouffes Politik-
begriff erstens keinen macht- und herrschaftsfreien Raum bzw. Prozess. Viel-
mehr wird das »demokratische Ringen« (Mouffe 2007, 45) zum Einsatzpunkt
des Politischen. Das Politische bezeichnet den umkédmpften Prozess der stets
kontingenten, da politisch entscheidbaren sowie auf Ausschliissen basierenden
Konstituierung sozialer Ordnung. Das Politische ist daher wesentlich »mit den
Akten hegemonialer Instituierung verkniipft« (ebd., 26). Handelt es sich hinge-
gen um sedimentierte politische Formen, die die »Akte ihrer kontingenten politi-
schen Instituierung verhiillen und als selbstverstindlich angesehen werden«
(ebd.), spricht Mouffe in Anlehnung an ihre gemeinsam mit Ernesto Laclau ent-
wickelte Hegemonietheorie (vgl. Laclau/Mouffe 1991) nicht vom Politischen,
sondern vom Sozialen.

Zweitens sind fiir Mouffe im Gegensatz zu Arendt nicht Konsens und Uber-
redung, sondern Konflikte fiir eine Konzeptualisierung des Politischen entschei-
dend. Wihrend soziale Fragen von Arendt ebenso wie von Zerilli aus der Politik
ausgegrenzt und dem Sozialen zugeschrieben werden, da sie die Bedingung von
Gleichheit und Pluralitét nicht erfiillen, beschreibt Mouffe die antagonistische Di-
mension und somit das konfliktuelle Moment als zentrales Moment des Politi-
schen. Unter dem Sozialen hingegen versteht sie die »>befriedete< bzw. ihren kon-
fliktuellen Wurzeln entrissene Form gesellschaftlicher Organisation. So verstanden
ist das Soziale kein Resultat einer Einigung, sondern vielmehr der Unterdriickung
von Konfliktualitit. Mouffes und Arendts Verstdndnis des Politischen und Sozia-
len sind demnach radikal verschieden. Offen bleibt bei Mouffe allerdings, wie sie
das Verhiltnis von dem Politischen, der Politik und dem Sozialen theoretisiert.

Drittens konzipiert Mouffe einen erweiterten Politikbegriff, da sie mittels ih-
rer Betonung von Leidenschaften die fiir die westlich-moderne politische Theo-
rie maBgebliche Trennung von rationalen politischen Interessen und archaischen

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Leidenschaften, wie sie auch Beck vertritt, infrage stellt. Auf der Basis eines an-
tagonistischen Politikverstindnisses begreift sie Leidenschaften als »affektive
Krifte« (Mouffe 2007, 34), die als Motivation und Mobilisierungsmoglichkeit
im Sinne einer »emotionalen Demokratie« (Bargetz/Sauer 2010) fruchtbar ge-
macht werden konnen. Problematisch ist ihr Ansatz allerdings mit Bezug auf ge-
genwirtige Transformationsprozesse. Offen bleibt, wie sie etwa jene leiden-
schaftliche Mobilisierung der Subjekte fasst, die gegenwirtig dazu beitrigt, die
Erosion des Sozialstaates abzufedern oder die Subjekte affektiv in herrschende
politische Regierungsweisen einzubinden. Der Zusammenhang ebenso wie der
Unterschied zwischen einer agonistischen und einer antagonistischen Mobilisie-
rung von Leidenschaften werden also nur unzureichend geklért. Insofern lésst
sich Simon Critchleys Kritik am »normativen Defizit« der Hegemonietheorie
Ernesto Laclaus auch an Mouffes Ansatz herantragen. Entsprechend Critchleys
Problematisierung eines fehlenden Unterschieds »zwischen Hegemonie und de-
mokratischer Hegemonie« (Critchley 2004, 116) bleibt auch Mouffes Unter-
scheidung zwischen antagonistischer Feind- und agonistischer Gegner_innen-
schaft abgesehen von sehr allgemeinen Hinweisen auf demokratische Prinzipien
wie Freiheit und Gleichheit sowie demokratische Institutionen letztlich vage.

11.4.2 Politik als Ereignis der Unterbrechung

Chantal Mouffe riickt das Konzept des Antagonismus bzw. — demokratisch ge-
wendet — des Agonismus ins Zentrum ihrer Politiktheorie und erklidrt im Unter-
schied zum konsensorientierten Politikbegriff Hannah Arendts Konflikte zu kon-
stitutiven Elementen des Politischen. Auch Jacques Ranciere spricht sich, wie
bereits der Titel seines Buchs Das Unvernehmen (orig. La Mésentente, 1995)
andeutet, gegen eine »Logik der Harmonie« aus (Ranciere 2002, 39). Der »idyl-
lische Zustand« einer »konsensuelle[n] Demokratie« bedeute ein Verschwinden
von Politik und prasentiere sich damit als »Post-Demokratie« (ebd., 105). Darun-
ter versteht Ranciere keine Demokratie, »die traurig ihre Hoffnungen aufgege-
ben oder sich gliicklich ihrer Illusion erleichtert hitte« (ebd., 111). Vielmehr
handle es sich um eine »Regierungspraxis und begriffliche Legitimierung« einer
Ordnung (ebd.), die das Demokratische gerade auslosche, indem Politik zur
»Verwaltungspraxis« werde (ebd., 122) und in die »Klauen der wirtschaftlichen
Notwendigkeit« gerate (ebd., 120). Postdemokratie meint die »Demokratie der
Meinungsforschungen und Simulationen«, eine Demokratie »ohne demos«
(Ranciere 2010, 139). In ihr zeigt sich die »absolute Identifikation des Politi-
schen mit der Verwaltung des Kapitals« (ebd., 147).

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE PoLITICAL | 61

Im Unterschied zur konsensuellen Postdemokratie sieht Rancic¢re in der
»Demonstration des Dissens« das »Wesentliche der Politik« (Ranciére 2008,
33). Davon ausgehend entwickelt er einen Ansatz der politischen Differenz, in
dem er zwischen Politik und Polizei unterscheidet. Ebenso wie fiir Mouffe sind
Macht und Konflikt auch fiir sein Verstandnis von Politik zentral. Wie Mouffe
begreift Ranciere Politik nicht als »Ausiibung von Macht« (ebd., 7). Politik il-
lustriere vielmehr die Unterbrechung einer bestehenden Ordnung (vgl. Ranciere
2002, 24). Als solche sei Politik »immer lokal und zufillig« und »in ihrer Be-
sonderheit selten« (ebd., 149). Im Unterschied zu Mouffe impliziert Rancieres
Politikbegriff jedoch nicht nur ein konfliktuelles Prinzip, sondern eine konkrete,
sich in einem spezifischen Moment zeigende Form von Konflikt. Politik und
damit auch Demokratie verweist bei Ranciere auf einen Moment, ein Ereignis.

Wie fiir Mouffe, Arendt oder Greven zeichnet sich Politik fiir Rancieére durch
etwas »Eigene[s]«, »Spezifisches« aus (Ranciere 2008, 11). Diese Besonderheit
bestehe zum einen im Subjekt der Politik, zum anderen in einem spezifischen
politischen Handlungsmodus. So hilt er in seinen — zunichst noch elf (Ranciere
1998a, 256), spiter nur mehr — Zehn Thesen zur Politik (2008, orig. 1998) fest:

»Politik muss durch sich selbst definiert werden, als eine spezifische Handlungsweise,
ausgefiihrt von einem eigenen Subjekt und beruhend auf einer eigenen Rationalitit. Es ist
die politische Beziehung, die es erlaubt, das politische Subjekt zu denken, und nicht um-
gekehrt.« (Ranciere 2008, 7)

Fiir ein besseres Verstidndnis dieser Auffassung gilt es, Rancieres Version der
politischen Differenz in den Blick zu nehmen. Entscheidend ist fiir ihn nicht die
Mouffe’sche Differenzierung zwischen dem Politischen und der Politik, sondern
jene zwischen Politik und Polizei."> Wihrend Mouffe das Politische privilegiert,
ist fiir Ranciere die Politik die in seinem dualen Politikverstidndnis préferierte
Seite. »Politik«, so hilt er fest, »ist eine spezifische Unterbrechung der Logik der
arche. Sie setzt nicht blof die Unterbrechung der >normalen< Verteilung der Po-
sitionen zwischen dem, der eine Macht ausiibt, und demjenigen, der sie iiber sich

15 Marchart macht zu Recht darauf aufmerksam, dass auch Ranciere von dem Politi-
schen spricht und demnach drei Politikbegriffe unterscheidet (vgl. Marchart 2010,
180): Das Politische ist bei Ranciere das Feld des »Aufeinandertreffen[s] von zwei
heterogenen Prozessen«, namlich dem Prozess des Regierens — der Polizei — und dem
Prozess der Gleichheit bzw. Emanzipation — der Politik (vgl. Ranciere 1998b, 113f.).
Allerdings greift er diese Dreiteilung in Das Unvernehmen nicht auf, sondern verwen-

det durchgéngig die Gegeniiberstellung Politik versus Polizei.

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

ergehen ldsst, voraus, sondern eine Unterbrechung in der Idee der Dispositionen,
die diese Positionen >eigen< machen.« (ebd., 15) Politik besteht folglich nicht in
einer einfachen Gegeniiberstellung von Herrschenden und Beherrschten. Maf3-
geblich fiir Politik ist vielmehr, dass in der politischen Unterbrechung der herr-
schenden Ordnung der Anspruch auf Gleichheit geltend gemacht wird. Damit
ibt Ranciere auch Kritik an Aristoteles’ Politikbegriff, da dieser Ungleichheit,
Unrecht und Anteillosigkeit voraussetzt und letztlich legitimiert. Indem Aristote-
les Gleichheit auf den Bereich der polis beschrinkt, die wiederum auf Ungleich-
heit beruht, setze er »in letzter Instanz die politische Aktivitdt mit der polizeili-
chen Ordnung« gleich (Ranciere 2002, 81).

Im Unterschied dazu — und damit auch iiber Arendt hinausgehend, die diese
Dimension einer grundlegenden Ungleichheit ignoriert und fortschreibt — macht
Ranciere Gleichheit respektive den Verweis auf die Logik der Gleichheit zum
MaBstab seiner Politik der Unterbrechung. Gleichheit ist dabei kein Ziel emanzi-
patorischer Politik, sondern vielmehr die Bedingung von Politik. In der Bezug-
nahme auf Unrecht wird Gleichheit zugleich offenkundig und hervorgebracht.
Voraussetzung dafiir sei allerdings, dass »[w]er ohne Anteil ist — die Armen der
Antike, der dritte Stand oder das moderne Proletariat« (ebd., 22) — sich als »An-
teil der Anteillosen« einrichte (ebd., 24). Denn Politik gibt es nicht, weil Anteil-
lose den Herrschenden »gegeniibertreten und sich ihnen widersetzen«; »Politik«
existiere erst, wenn die Anteillosen »als Entitdt zum Dasein« (ebd.) gebracht
werden. Politik ist also jener Prozess, in dem politische Subjekte als Subjekte ei-
ner AusschlieBung in Erscheinung treten. »Auflerhalb dieser Einrichtung gibt es
keine Politik, nur Ordnung der Herrschaft und Unordnung der Revolte.« (Ebd.)

Zum Gegenstand und Ziel des politischen Handelns seitens der Anteillosen
wird folglich die dominante »Aufteilung des Sinnlichen« (ebd., 36), fiir die
Ranciere den Begriff der Polizei reserviert. Mit Bezug auf Michel Foucault ver-
steht Ranciere Polizei in einem weiten und »>neutrale[n]«, nicht abwertende[n]«
Sinne als »Technik und Regierung« (ebd., 40). Polizei sei nicht nur das »kalte
Monster« des »Staatsapparat[es]«, das der Gesellschaft »die Starrheit seiner Ord-
nung« aufzwingt (ebd.). Indes bezeichnet Polizei ein »unausgesprochene[s] Ge-
setz«, das fiir die »Gestaltung des Sinnlichen«, das heif$t fiir die »Ordnung der
Korper« und ihrer Aufgaben und Plitze verantwortlich ist (ebd., 40f.). Im Mit-
telpunkt steht also »nicht so sehr eine >Disziplinierung< der Korper, als eine Re-
gel ihres Erscheinens, eine Gestaltung der Beschiftigungen und der Eigenschaf-
ten der Rédume, auf die diese Beschiftigungen verteilt sind« (ebd., 41). Der Be-
griff der Polizei umfasst weder »Repression« noch »Kontrolle iiber das Lebendi-
ge« (Ranciere 2008, 31), sondern vielmehr die Konstituierung von Gruppen und
ihre Zuordnung zu den fiir sie spezifischen Tétigkeiten und sozialen Rdumen.

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE POLITICAL | 63

Polizei ist die »Ordnung des Sichtbaren und des Sagbaren«; oder anders formu-
liert, sie ist »dafiir zustidndig«, dass »diese Téatigkeit sichtbar ist und jene andere
es nicht ist« (Ranciere 2002, 41).

Politik steht somit der Polizei »feindlich« (ebd.) gegeniiber, da sie eine »In-
tervention in das Sichtbare und das Sagbare« ist (Ranciere 2008, 32). Ranciere
spricht vom »politischen Streit«, »der die Politik existieren ldsst, indem er sie
von der Polizei trennt, die sie bestindig verschwinden lésst« (ebd.). Denn Polizei
wiirde »schlicht und einfach« Politik »vernein[en]«, »indem sie deren Logik mit
der ihr eigenen gleich setzt« (ebd.). Politik hingegen sei jene Téatigkeit, die einen
»Korper von einem Ort entfernt, der ihm zugeordnet war« oder die »Bestim-
mung eines Ortes« verdndert (Ranciere 2002, 41). Dieser Moment des politi-
schen Streits, in dem Politik durch das Einfordern von Gleichheit angesichts
herrschender Ungleichheit und Anteillosigkeit erst in Erscheinung tritt, ist auch
der Moment der »Subjekte oder vielmehr der Subjektivierungsweisen« (ebd.,
47). Politische Subjekte existieren nicht a priori, sondern treten erst als solche
hervor. »Politische Subjektivierung« ist daher auch eine »nicht-identitire Sub-
jektivierung« (ebd., 110). Das heifit, »eine Vielheit« wird erzeugt, »die nicht in
der polizeilichen Verfassung der Gemeinschaft gegeben war, eine Vielheit, deren
Zihlung der polizeilichen Logik widerspricht« (ebd., 47).

Fiir Ranciere sind somit keine Orte, keine bestimmten Inhalte, »keine Ge-
genstinde oder Fragen« (ebd., 43) zentrale Bestimmungsgriinde einer — wiin-
schenswerten — Politik, sondern ihr Bestimmungsgrund ist eine spezifische Form
—und zwar jener »Beriihrungspunkt« (ebd., 45) zwischen politischer und polizei-
licher Logik, der »die Bestitigung der Gleichheit in die Einrichtung eines Streits,
einer Gemeinschaft, die nicht vor ihrer Teilung bestand, einschreibt« (ebd., 43).
Ranciere fiihrt dazu erklidrend aus: »Der Haushalt hat ein politischer Ort werden
konnen, nicht durch die einfache Tatsache, dass an ihm Machtverhiltnisse aus-
geiibt werden, sondern weil er in einem Streit iiber die Befahigung der Frauen
zur Gemeinschaft als Grund angefiihrt wurde.« (Ebd., 44) Der politische Streit
iiber die Aufteilung der sinnlichen Welt ist bei Ranciere insofern durchaus auch
auf die Verteilung von Giitern und Ressourcen gerichtet. Politisch ist im Sinne
Rancieres allerdings nur die ereignishafte Unterbrechung, der Akt der Instituie-
rung — langwirkende Unterbrechungen oder etwa eine Institutionalisierung von
Politik sind nicht denkbar, da Politik stets zur Polizei wird.

Problematisch ist dieser Politikbegriff, weil es damit unmoglich wird, Politik
als ldngerfristige Einrichtung zu denken. So wird auch Ranciéres Demokratie-
konzept prekir, da die Gefahr besteht, letztlich jede Politik der Unterbrechung
mit emanzipativer Politik gleichzusetzen, die im Bezug auf Gleichheit auf einer
Infragestellung eines Anteils der Anteillosen beruht. »Jede Politik«, so schreibt

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

er, »ist demokratisch«, wenn sie »die Logik der Gleichheit mit derjenigen der
Polizeiordnung konfrontier[t]« (ebd., 111). Fragwiirdig ist dann, inwiefern dieser
inhaltlich voraussetzungslose Demokratiebegriff bzw. dieser »emanzipatorische
Apriorismus« (Marchart 2010, 250) fiir eine kritische Analyse gegenwirtiger
Verhiltnisse brauchbar ist. Demgemil kritisiert auch Greven Ranciéres Festhal-
ten an einem »>systemverdndernden< beziehungsweise >transzendenten< Politik-
konzept«, das sich an »keine relevante Praxis und kein erkennbares Handlungs-
subjekt jenseits der Philosophie« halte, als romantisierendes »Phantasma des Po-
litischen« (Greven 2010, 70). Ranciere selbst thematisiert aktuelle politische
Verhiltnisse, wenn er etwa von Rassismus und Xenophobie spricht und diese als
»Zusammenbruch der Politik« begreift (Ranciere 1998b, 125, Ubers. B.B.). Im
Unterschied zu Mouffe problematisiert er in diesem Zusammenhang auch die
»passion identitaire«, also die identitdtsbezogene Leidenschaft, als eine »Sache
der Angst«, einer »unbestimmten Angst, die auf dem Korper des Anderen ihr
Objekt« findet (ebd., Ubers. B.B.). Er verurteilt ihre herrschaftsférmige Verein-
nahmung — inwiefern die Logiken der Politik und der Polizei in diesem Zusam-
menhang relevant werden, bleibt jedoch unklar.

1.5 NEUGRUNDUNGEN OHNE LETZTGRUNDUNGEN:
ZUR POLITIK DER POLITISCHEN DIFFERENZ

Mit seiner Variante der politischen Differenz kritisiert Jacques Ranciere wirkméch-
tige Formen von Politik (in seiner Terminologie >Polizei<) und macht stattdessen
einen emanzipativen Begriff des Politischen (>Politik<) stark. Wihrend sich sein
Ansatz von jenem Chantal Mouffes dahingehend unterscheidet, dass er die politi-
sche Differenz nicht auf unterschiedlichen, sondern vielmehr auf einer erkenntnis-
theoretischen Ebene verortet, teilen beide Ansitze zusitzlich zur Betonung des
Konfliktuellen den Aspekt der Kontingenz. »Die Grundlegung der Politik«, so
Ranciére, »ist tatsdchlich um nichts mehr Konvention als Natur: sie ist die Abwe-
senheit eines Grundes, die reine Kontingenz aller gesellschaftlichen Ordnung. Es
gibt Politik einfach deshalb, weil keine gesellschaftliche Ordnung in der Natur ge-
griindet ist, kein gottliches Gesetz die menschlichen Gesellschaften beherrscht.«
(Ranciere 2002, 28) Und Mouffe betont, gemeinsam mit Ernesto Laclau: »Wenn
wir [...] akzeptieren, da3 eine diskursive Totalitdt niemals in der Form einer ein-
fach gegebenen und abgegrenzten Positivitét existiert, wird die relationale Logik
unvollstindig und von Kontingenz durchdrungen.« (Laclau/Mouffe 1991, 162) Der
Konflikt wird damit in beiden Ansidtzen zum Moment, in dem sich die Kontingenz
zeigt: Wihrend fiir Mouffe die Kontingenz einer sedimentierten Ordnung aus dem

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE POLITICAL | 65

Prozess politischer Reaktivierung und somit aus einer antagonistischen bzw. ago-
nistischen Logik hervorgeht, ist es fiir Ranciere der Moment der Unterbrechung der
polizeilichen Ordnung, in dem die Kontingenz dieser Ordnung in Erscheinung tritt.

Auch fiir Michael Th. Grevens Theorie der politischen Gesellschaft ist Kon-
tingenz eine mit Entscheidung unmittelbar verschrinkte Dimension des Politi-
schen. Anstatt von notwendigen Griinden auszugehen, zeigt er fiir die politische
Gesellschaft, dass alles politisch entscheidbar geworden und mithin kontingent
ist. Allerdings kritisiert er Theoretisierungen der politischen Differenz in ihrem
»vergeblich[en]« Bestreben, die »Politik und das Politische als zwei ontologisch
verschiedene >Sphiren< zu begreifen« (Greven 2010, 68f.). Seiner Auffassung
nach bedarf es weder »traditionelle[r]« noch »gegenwirtige[r] substantialisti-
sche[r] Aufladungen des Begriffs des Politischen«, wie etwa Mouffes Agonis-
mus, um ein rationalistisches Politikverstiandnis kritisieren zu konnen. Entschei-
dend sei hierfiir vielmehr die Analyse gesellschaftlicher Verhiltnisse.

Fiir Oliver Marchart wire diese Argumentation vermutlich ein versteckter
»Empirizismus, Positivismus oder Psychologismus« (Marchart 2010, 25), wie
seine Argumente zu Jacques Derridas Kritik an Richard Rorty nahelegen. Im
Unterschied zu Greven bewertet er die politische Differenz keineswegs als nutz-
lose, sondern vielmehr als eminent brauchbare Differenz. Denn erst in dieser,
nur aus philosophischer Perspektive wahrnehmbaren Differenz komme die Kon-
tingenz von Gesellschaft und die Unmoglichkeit von Letztgriindungen zum Aus-
druck (vgl. ebd., 18, 25). In diesem Sinne systematisiert Marchart unterschiedli-
che »Spielformen« einer kontingenzorientierten politischen Differenz und fasst
sie aufgrund ihres geteilten Bezugs auf »Heideggers Metaphysikkritik« (ebd.,
21) und folglich aufgrund ihres »Linksheideggerianismus« (ebd., 19) unter dem
Begriff des Postfundamentalismus zusammen.

Marcharts grundlegende These besteht darin, die politische Differenz, also die
Differenzierung zwischen Politik und dem Politischen, als ein »Symptom der Auf-
16sung einstmals unerschiitterlicher Fundamente« zu begreifen (ebd., 27). Dabei
geht er nicht davon aus, dass Gesellschaft »vollig grundlos« (ebd.) geworden ist,
dass es also keine Fundamente mehr gibt. Die postfundamentalistische »Konstella-
tion« offenbare vielmehr den »strittigen Charakter eines jeden Fundaments« (ebd.,
8). Postfundamentalismus sei daher nicht als Antifundamentalismus misszuver-
stehen. Wihrend Letzterer lediglich die andere Seite derselben Medaille, das heift
eines Fundamentalismus, sei, markiere Ersterer eine Kritik daran. Angefochten
wiirden so »jene Positionen«, »die von fundamentalen, das heif3t revisionistischen
Prinzipien, Gesetzen oder objektiven Realititen ausgehen, die jedem sozialen oder
politischen Zugriff entzogen« sind — wie etwa der »6konomische Determinismus«
(ebd., 15). In Abrede gestellt wird also die Idee eines universalen, transhistorischen

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

»letzten oder ultimativen Fundament[s] des Denkens oder der Gesellschaft« (ebd.,
21, Herv. 1.0.), kurz: »die Moglichkeit von Letztbegriindungen« (ebd., 16). Ent-
scheidungen wiirden vielmehr vor dem Hintergrund einer »ontologische[n] Unent-
scheidbarkeit« (ebd., 21) getroffen, in einem Feld von »konkurrierenden Kriften
und Entscheidungsbemiihungen« (ebd., 22). Daraus ergebe sich im Postfundamen-
talismus auch das paradoxe Verhiltnis einer gleichzeitigen »Unmoglichkeit und
Notwendigkeit der Griindung« (ebd., 246, Herv. 1.0.).

Mit diesen Uberlegungen schlieBen postfundamentalistische Positionen in
den Augen Marcharts unmittelbar an das Argument Martin Heideggers an, dem
zufolge es keine vollige »Uberwindung« der Metaphysik geben konne, da eine
solche »ihrerseits nur eine metaphysische Figur« sei (ebd., 21). Ein wesentliches
Moment des Postfundamentalismus sei aber die »Schwéchung des ontologischen
Status dieser Griinde« (ebd.). Bedeutsam wird dieser Hinweis auf Heidegger in-
sofern, als Marchart ebenso wie Mouffe zunichst ein Analogieverhiltnis zwi-
schen Heideggers ontologischer Differenz und der politischen Differenz konsta-
tiert. Die Einfithrung des Begriffs des Politischen beruhe ndmlich auf einer Abs-
traktion, wodurch das Spiel zwischen einer prinzipiellen Ungriindbarkeit und
Momenten der Griindung erst verdeutlicht werden kann. Das heifit, dass die poli-
tische Differenz als Differenz »iiberhaupt erst sichtbar« werden kann, wenn Poli-
tik und das Politische gerade nicht auf »ein und derselben Ebene verortet« wer-
den (ebd., 25). Die politische Differenz sei mithin keine lediglich konzeptuelle
Differenz, sondern eine spezifische Differenz. Denn erst aufgrund dieser unter-
schiedlichen Ebenen konne »der Begriff des Politischen die Aufgabe [iiberneh-
men], auf die in letzter Instanz unmogliche Institution von Gesellschaft zu ver-
weisen« (ebd., 27). Nicht denkbar hingegen sei diese Erkenntnis ausschlie3lich
mittels des »Konzept[s] der Politik«, da nur »das Politische« »dem Zugriff sozia-
ler und politischer (systemischer) Domestizierung entkomm[en]« kénne (ebd.).

Die politische Differenz als ontologische Differenz umfasst fiir Marchart das
»unabstellbar[e]« »Spiel zwischen Politik und dem Politischen« (ebd., 27),
»changierend zwischen begrifflichen Momenten der Entgriindung (Kontingenz)
und solchen der Griindung (Institution)« (ebd., 245). Erst mittels dieser Diffe-
renzierung zweier Politikbegriffe werde folglich auch der »merkwiirdige Um-
stand« fassbar, dass »Neugriindungen notwendig, zugleich aber Letztgriindungen
unmoglich sind« (ebd., 27). Daher konnten auch die beiden Ebenen niemals zu
einer werden, da erst durch dieses Spiel zwischen beiden die prinzipielle Un-
moglichkeit einer Letztgriindung offengehalten werde.

Es ist mithin dieses Spiel, das fiir Marcharts Ansatz zentral wird, wenn er
postuliert, dass es darum gehe, die »politische Differenz als Differenz« (ebd.,
Herv. 1.0.) in den Blick zu nehmen. Ziel einer Einfithrung zweier Politikbegriffe

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE POLITICAL | 67

konne es ndmlich nicht sein, in dieser Differenzierung schlielich »eine Seite der
Differenz« zu iiberhdhen (ebd., 245). Wesentlich sei vielmehr das »Faktum der
Differenz selbst: der Notwendigkeit, eine solche Differenz tiberhaupt in das poli-
tische Denken einzufiihren« (ebd., 27). Damit wird fiir ihn die Frage nach den
»Griinden dieser Differenzierung« virulent (ebd.). Diese wird Marchart zufolge
jedoch nur »4uBerst selten« gestellt (ebd.). Stattdessen werde in den postfunda-
mentalistischen Ansitzen der politischen Differenz vielfach eine Seite der Diffe-
renz privilegiert. Vor diesem Hintergrund unterbreitet Marchart einen Vorschlag
fiir eine Theoretisierung der Differenz als Verhiltnis.'®

Im Anschluss an seine disziplinir gewendete Ubertragung der politischen
Differenz auf die politische Philosophie auf der einen Seite und den Bereich der
»sozialen und politischen Problemlagen der Gegenwart« auf der anderen Seite
(ebd., 30) beleuchtet er die politische Differenz sowohl hinsichtlich der »inner-
philosophischen, gleichsam >ontologischen< Konsequenzen des Politischen« als
auch in Bezug auf die »>ontische« Seite der Differenz« (ebd., 29). Den Aspekt
des Spiels iibersetzt er in diesem Zusammenhang mit einem doppelten Anliegen:
Einerseits will er das »Politische an der Philosophie (d.h. an Metaphysik und
Ontologie)« (ebd., 273) aufzeigen; andererseits zielt er darauf ab, eine postfun-
damentalistische Theorie der Politik zu entwickeln (vgl. ebd., 274).

Innerphilosophisch besteht der Effekt jenes Spiels zwischen ontischer und
ontologischer Ebene, das er »vonseiten der Politik« aus bestimmt (ebd., 278,
Herv. 1.0.), darin, dass Philosophie stets als politische Philosophie begriffen
werden miisse. Wenngleich dies — wird die Pramisse der politischen Differenz
ernst genommen — nur ein »kontingenter« Vorschlag sein kann, hélt Marchart
diese Bewegung fiir auflerordentlich brauchbar, um in das »depolitisierte Feld
der Philosophie« (ebd., 276) vorzudringen und Philosophie nicht zum bloBen
»Philosophismus« verkommen zu lassen (ebd., 277). In diesem Sinne betont er
schlieBlich, dass es sich nicht nur um eine Analogie zwischen der ontologischen

16 Dass es sich hierbei nicht um eine notwendige Konsequenz handeln kann, liegt fiir
Marchart in der Theorie der politischen Differenz selbst begriindet: »Denn wo nichts
mit Notwendigkeit folgt, ist jede sinnvolle Konsequenz nur eine regulierte Inkonse-
quenz.« (Marchart 2010, 249) Es gehe daher eher um das Aufzeigen des non sequitur,
das allerdings vor dem jeweiligen »Argumentationshintergrund« Sinn machen miisse
(ebd., 249). Das heift, dass die »>ontischen< Kriterien von Politik« mit dem verwende-
ten »Begriff des Politischen» »theoretisch kompatibel sein« miissen. »Unsere Vorstel-
lung vom Phénomenbereich der Politik wird unseren Begriff des Politischen prigen,
die angelegte Kategorie des Politischen unsere Perspektive auf Politik bestimmen.«
(Ebd., 322)

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

und der politischen Differenz handle, sondern dass die ontologische Differenz
bereits eine politische Differenz sei.

Im »Phédnomenbereich der Politik« (ebd., 289) hingegen besteht fiir Marchart
das Spiel der politischen Differenz darin, dass die »ontologischen Bedingungen
der Politik« mit den »historischen Bedingungen, denen sich politisches Handeln
heute gegeniibersieht« (ebd., 292) abgeglichen werden, das heif3t dass die zentra-
len Merkmale des Politischen mit den jeweiligen politischen Bedingungen ins
Verhiiltnis gesetzt werden. In diesem Sinne entwickelt er sogenannte »Minimal-
bedingungen« von Politik, um »nicht nur eine treffsichere Bestimmung von Poli-
tik [zu] ermoglichen«, sondern auch »unterscheiden [zu] helfen zwischen onto-
logischen Konzeptionen des Politischen, die profaner Politik angemessen sind,
und solchen, die mit dem Phdnomenbereich der Politik letztlich wenig zu schaf-
fen haben« (ebd., 293). Gegen das »Phantasma >grof3er Politik«« (ebd., 248), also
»Verkiirzungen von Politik auf systemische >Makropolitik««, gegen individuelle
»Mikropolitiken«« (ebd., 324), aber auch gegen eine »Politik der >Untitigkeit<«
respektive des »Attentismus« (ebd., 322) entwirft Marchart Minimalbedingun-
gen einer Politik im Sinne des Politischen: Dazu zihlt er die Tendenz zum »Ma-
joritir-Werden« (ebd., vgl. auch 301-306) vor dem Hintergrund des »Unkalku-
lierbaren« (ebd., 311) und der Konfliktualitdt (ebd., 321) sowie strategisches,
(zumindest minimal) organisiertes und kollektives Handeln (vgl. ebd., 311-314)
im Unterschied zum bloen Abwarten (vgl. ebd., 326).

Marcharts Ansatz ist ein spezifischer Vorschlag im Rahmen konfliktorien-
tierter Theorien der politischen Differenz, da sein Politikbegriff gerade das Ver-
hiltnis zwischen dem Politischen und der Politik in den Blick nimmt. Allerdings
tendiert auch sein Ansatz letztlich zu einem Primat des Politischen, da er die po-
litische Differenz ausgehend von dem Politischen denkt. Gesellschaftliche Ver-
héltnisse sind so zwar Teil seines Politikverstidndnisses, allerdings nur durch die
Brille des Politischen begreifbar. Auf diese Problematik werde ich aus alltags-
theoretischer Perspektive noch zuriickkommen (vgl. Kapitel V.2.3).

11.6 POLITIK UNTER DEM DICHOTOMIEKRITISCHEN
MIKROSKOP: FEMINISTISCHE EINSPRUCHE
UND ERWEITERUNGEN

11.6.1 Der »androzentrische Siindenfall« des Politischen

Polemisch und pointiert macht Hannelore Schroder Anfang der 1990er-Jahre auf
einen falschen Universalismus in der deutschsprachigen Politikwissenschaft auf-

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE POLITICAL | 69

merksam, indem sie einen dezidiert ausgewiesenen Partikularismus ins Feld
fithrt."” Tronisch hilt sie fest, dass sie sich in Analogie zum Main- respektive
Malestream in der Politikwissenschaft, jedoch unter entgegengesetzten Vorzei-
chen, ausschlieBlich mit der »weiblichen Bevolkerung« sowie der gewaltvollen,
vergeschlechtlichten Trennung von Offentlichkeit und Privatheit beschiftigen
und andere Herrschafts- und Gewaltverhiltnisse als »Nebenwiderspriiche«
(Schroder 1990, 247) auBler Acht lassen wolle. Denn »etablierte Politikwissen-
schaftler« wiirden sich nur mit »ihrem Teil des Gesamtsystems und innerhalb
dieses Teils wiederum nur mit partikularen Interessen kleinerer Fraktionen« be-
schiftigen (ebd.).

Mag dies gegenwirtig unzeitgemdf3 erscheinen, fordern rezentere Einschiit-
zungen eine durchaus @hnliche Kritik am Androzentrismus in der Politikwissen-
schaft zutage — allerdings lassen sie dabei Schroders problematische, da tenden-
ziell essentialisierende Sichtweise hinter sich. So hélt Eva Kreisky nahezu fiinf-
zehn Jahre nach Schroder fest, dass die »Absicht des Malestreams« »leicht zu
entlarven« sei — gehe es doch darum, den »androzentrische[n] >Siindenfall< in
der Geschichte der >Formgebung« von Politik« moglichst »unerkannt und dem-
gemil unbenannt« (Kreisky 2004, 41) zu lassen. Ebenso begreift Birgit Sauer
die in der Politikwissenschaft nach wie vor wirkmichtige Trennung von Offent-
lich-Politischem und Privat-Unpolitischem als bezeichnenden Faktor fiir den
Androzentrismus innerhalb der Disziplin (vgl. Sauer 2001a, 29). Und auch Ina
Kerner zufolge miissen »androzentrische Elemente« gegenwirtig in der Politi-
schen Theorie »unterstellt« (Kerner 2013, 103) und — iiber Schroders Einsatz
hinaus — als »Ineinandergreifen verschiedener Differenz- und Machtverhéltnis-
se« reflektiert werden (ebd., 107).

Es ist daher zwar bedenklich, angesichts dieser Einschitzungen freilich we-
nig iiberraschend, dass gegenwirtige Theoretisierungen des Politischen nahezu
ausschlieBlich ohne jene zentralen Einsichten auskommen, die feministische
Forschungen in diesem Zusammenhang hervorgebracht haben.'® Dies bestitigt
nicht zuletzt der Blick auf neuere Sammelbdnde zum Begriff des Politischen: In

17 Etwa zur selben Zeit, 1991, griindeten einige Politologinnen der Freien Universitit
Berlin den Arbeitskreis Politik und Geschlecht in der Deutschen Vereinigung fiir Poli-
tische Wissenschaft (DVPW) (http://www.politik-und-geschlecht.de), aus dem die fe-
ministische politikwissenschaftliche Zeitschrift Femina Politica sowie eine Reihe fe-
ministischer und androzentrismuskritischer Sammelbinde hervorgingen.

18 Diese Tendenz einer »fortgesetzten Nichtrezeption feministischer Fragestellungen und
Interpretationen« (Rosenzweig 2005, 698) trifft, wie Beate Rosenzweig betont, auch

auf die Politische Ideengeschichte zu.

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

dem von Oliver Fliigel, Reinhard Heil und Andreas Hetzel herausgegebenen
Band Die Riickkehr des Politischen (2004a) behandelt einer von insgesamt vier-
zehn Beitrigen feministische Theorie, ndmlich jene Judith Butlers (Kdmpf
2004). In Das Politische denken ist eine feministische Theorie des Politischen
vollig ausgespart — allerdings rdumen die Herausgeber Ulrich Brockling und Ro-
bert Feustel (2010b) ein, dass im Rahmen der fiinfzehn behandelten Ansitze
»wichtige Stimmen« fehlen (ebd., 9), unter anderem jene von Judith Butler und
Gayatri Chakravorty Spivak. Der von Thomas Bedorf und Kurt Rottgers heraus-
gegebene Sammelband Das Politische und die Politik (2010) mit ebenfalls fiinf-
zehn Beitrdgen iiber aktuelle Theorien des Politischen kommt schlieBlich nicht
nur ohne feministische Theorie, sondern ginzlich ohne Hinweis auf feministi-
sche Politikkonzepte aus.

Der »feministische Begriff des Politischen, der im Unterschied zu allen tradi-
tionellen Politikbegriffen das Private nicht als a- oder gar antipolitische Dimen-
sion definiert« — jene »zentrale Innovation feministischer Theorie/Praxis« (Hol-
land-Cunz 1998, 87), deren »analytische[s] Potential« sich insofern »eindrucks-
voll dokumentiert« hat, als »kein gesellschaftlicher Bereich der kritischen Ana-
lyse des Politikums Privatheit entgangen ist« (Holland-Cunz 1999, 127) —, ist in
gegenwidrtigen (nicht-feministischen) Debatten zum Politischen augenscheinlich
abwesend. Aktuelle Theorien des Politischen erweisen sich also zumeist als »ge-
schlechtsblind« (Sauer 2001a, 29), und zwar selbst dann, wenn es darum geht,
gesellschaftliche Verhiltnisse zu thematisieren.

Dies gilt zumindest iiberwiegend. So rekurriert Michael Th. Greven im
Rahmen seiner Theorie der politischen Gesellschaft durchaus auf feministische
Einsichten und unterstreicht diese — etwa wenn er den »unfreiwilligen Aus-
schluss« »vieler Frauen vom bezahlten Arbeitsmarkt« (Greven 1999, 121) als
Herrschaftsaspekt kritisiert oder auf die politische Dimension vermeintlich pri-
vater Gewaltverhltnisse hinweist und folglich Politik nicht an den Grenzen des
Staates enden lassen will. Allerdings bleibt auch sein Vorschlag, den er als dezi-
diert gesellschaftstheoretischen Vorschlag und als Grundlage einer »politische[n]
Zeitdiagnose« (ebd., 16) versteht, auffillig schweigsam in Bezug auf eine nihere
Beschiftigung mit Fragen vergeschlechtlichter Ungleichheitsverhéiltnisse.19

In Ulrich Becks Erfindung des Politischen wird zwar ebenfalls das Private
politisiert, indem die Riickkehr der Individuen in die Gesellschaft verkiindet
wird (vgl. Beck 1993, 149). Allerdings greift Beck weder feministische Ansétze

19 Er macht allerdings geltend, dass seine These der politischen Gesellschaft »eine herr-
schaftssoziologische und politiktheoretische Diskussion der Patriarchatstheorie« zu-
lasse (Greven 1990b, 260).

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE PoLITICAL | 71

auf, noch bezieht er sich auf die Frauenbewegung, obwohl dies seine generelle
Bezugnahme auf soziale Bewegungen durchaus nahelegen wiirde. Die Frage
nach hierarchischen Geschlechterverhiltnissen erscheint in seiner Theorie schlie3-
lich aus zwei Griinden vernachldssigbar: erstens wegen seiner Auffassung einer
der Moderne inhédrenten Demokratisierung und Egalisierung, die sich unter ande-
rem in einer Enttraditionalisierung von Geschlechterrollen duflere; zweitens in-
dem er ein zentrales Element von geschlechtsspezifischer Ungleichheit, nimlich
die »Naturalisierung von Weiblichkeit« (ebd., 136), gerade nicht als Aspekt der
reflexiven Moderne, sondern vielmehr als »Nachtseite der Moderne« und damit
als Merkmal von »Gegenmodernisierung« begreift (ebd., 99).

Ebenso wenig kann Chantal Mouffes Theorie des Politischen diese Liicke ei-
ner fehlenden geschlechterkritischen Auseinandersetzung schlieen. Trotz friihe-
rer Arbeiten im Feld feministischer politischer Theorie, in denen sie insbesonde-
re ein feministisches, antiessentialistisches Konzept radikaler Staatsbiirger_in-
nenschaft stark gemacht hatte (vgl. Mouffe 1992), und obwohl sie in Uber das
Politische betont, sich insbesondere mit der »>ontischen< Ebene« (Mouffe 2007,
16), also mit konkreten Politiken auseinanderzusetzen, spielen Geschlecht, Se-
xualitdt oder Heteronormativitit in ihrem Ansatz keine Rolle.

Dies gilt grofiteils auch fiir die politische Theorie Jacques Rancieres. Dieser
war zwar zwischen 1975 und 1981 malgeblich — und nicht zuletzt gemeinsam
mit Genevieve Fraisse” — an dem Zeitschriftenprojekt Les Révoltes Logiques be-
teiligt, das gleichermaflen der Arbeiter- und Frauenbewegung verpflichtet war.
Allerdings waren die beiden Perspektiven mitunter wenig verschriankt, was auch
Rancicres Eroffnungsbeitrag En allant a ’expo: L’ouvrier, sa femme et les ma-
chines (Dt. Zur Expo gehen: der Arbeiter, seine Frau und die Maschinen), ge-
meinsam mit Patrick Vauday verfasst, verdeutlicht (vgl. Davis 2010, 44-46). Fiir
Rancieres Konzeptualisierung sind aktuelle politische Fragen zweifellos rele-
vant, wie etwa rassistischer Populismus oder Xenophobie. Allerdings werden
diese Verhiltnisse ohne Geschlecht gedacht.

Oliver Marchart verweist in seiner Ausarbeitung von »Minimalbedingungen
von Politik« (Marchart 2010, 293) auf queer-feministische Praxen wie radical
cheerleading und hebt — wie Greven — die Bedeutung der feministischen Politi-
sierung vermeintlich privater »Macht und Unterordnungsverhiltnisse« hervor
(ebd., 298). Queer-feministische Theorie findet schlieBlich auch iiber Butlers
Konzeptualisierung »kontingenter Grundlagen« (Butler 1993) Eingang in seinen
postfundamentalistischen Ansatz (vgl. Marchart 2010, 62). Allerdings werden

20 Zu Einfluss und Bedeutung der Arbeiten Fraisses fiir Ranciére vgl. Deuber-Mankows-
ky 2013.

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

weder auf der ontischen noch auf der letztlich auch von ihm politiktheoretisch
privilegierten ontologischen Ebene diese Uberlegungen weiter verfolgt — was
umso verwunderlicher ist, als er proklamiert, dass jede Philosophie politische
Philosophie sein miisse, feministische Wissenschaftskritik jedoch, die hierzu ei-
nen zentralen Beitrag geleistet hat, nicht beriicksichtigt.

Auch fiir diese Theorien scheint zu gelten, was Eva Kreisky und Birgit Sauer
in den 1990er-Jahren fiir die Politikwissenschaft konstatiert hatten: Sie »sind
Mittel, um soziale und politische Tatbestinde wegzueskamotieren. Weggezau-
bert wird — neben anderem — das Geschlecht politischer Gegebenheiten.« (Kreis-
ky/Sauer 1997, 29) Die Ansitze zeichnet dabei zumindest eine doppelte Leer-
stelle aus: Erstens fehlt eine (umfassende) Auseinandersetzung mit feministi-
schen politischen Theorien; zweitens bleibt eine Diskussion der vergeschlecht-
lichten und heteronormativen Dimensionen von Politik grofteils aus. Lediglich
Linda M. G. Zerilli widmet sich in ihrer Aneignung der politischen Theorie
Arendts, die ihrerseits einer Politisierung von Geschlechterfragen skeptisch bis
ablehnend gegeniiberstand (vgl. Kreisky 1994, 111; Young-Bruehl 2004, orig.
1982), dezidiert einem feministischen Politikbegriff. Im Unterschied jedoch zu
ihrer Theorie feministischer Politik steht im Mittelpunkt meiner Kritik sowie der
folgenden Uberlegungen die Frage nach einer feministischen Politiktheorie.”

Fiir dieses Vorhaben greife ich jene Auseinandersetzung auf, die Carole
Pateman (1989, 118) als Angelpunkt feministischer Theoretisierungen und
Kiampfe beschreibt, ndmlich die Kritik an der Dichotomie offentlich-privat.
Trotz — berechtigter binnenfeministischer — Kritik an der Verwendung dieses
Begriffspaars fiir die Analyse und Transformation von Geschlechterverhéltnissen
(vgl. z.B. Collins 1991; Coole 2000; Armstrong/Squires 2002; Wischermann
2003) erscheinen mir diese Kategorien angesichts aktueller Differenzziehungen
und Asymmetrien sowie aufgrund der damit verbundenen Verteilung von Macht
und Ressourcen nach wie vor als brauchbares feministisches Werkzeug fiir eine
Konzeptualisierung von Politik. Dabei geht es mir im Folgenden weder um einen
»richtigen« oder »einzigen« Begriff von 6ffentlich und privat (vgl. dazu kritisch
Sheller/Ury 2003, 121, Ubers. B.B.), noch besteht meine Absicht darin, einen
umfassenden Uberblick iiber feministische Debatten zu geben.22 Vielmehr will

21 Auf diese, obgleich keineswegs klar zu ziehende Trennung weist Sauer hin, wenn sie
eine »Reduktion von Politik auf Politik der Frauenbewegung bzw. feministische Poli-
tik« problematisiert (Sauer 2001a, 36).

22 Fir einen Uberblick vgl. z.B. List 1986; Hansen 1987; Pateman 1989; Okin 1991;
Helly/Reverby 1992; Cohen 1994; Boyd 1997; Sauer 2001a; Krause 2003; Wischer-
mann 2003; Lang 2004; Ritter 2008.

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE PoLITICAL | 73

ich die feministische Kritik an der Dichotomie offentlich-privat aufgreifen, mit
dem Ziel, sie als eine Analysekategorie zu erschlieBen, die es ermdglicht, poli-
tiktheoretische Engfiihrungen deutlich und einen erweiterten Begriff des Politi-
schen denkbar zu machen. Die Auseinandersetzung mit der Trennung offentlich-
privat dient mir somit als Analyseinstrument, um ein feministisches Verstindnis
des Politischen zu entwerfen. Als instruktiven Ausgangspunkt ziehe ich hierfiir
Birgit Sauers Begriff des »liberalen Trennungsdispositivs« heran (Sauer 2001a,
184). Offentlich-privat fasse ich dabei — so werde ich nachfolgend argumentieren
— gerade als Verhiltnis, was ich auch mit der Bindestrich-Schreibweise >6ffent-
lich-privat< (im Unterschied zu »6ffentlich/privat<) sichtbar machen will. Es geht
mir also um das vielfach verschwiegene, jedoch wirkméchtige Zusammenspiel,
das in dieser Trennung artikuliert wird, und nicht nur um eine Seite dieser Di-
chotomie oder gar um die Frage nach einer addquaten Unterscheidung zwischen
offentlich und privat.

11.6.2 Das liberale Trennungsdispositiv

»Vielleicht«, so fragt Seyla Benhabib (1994, 273), »beruht nicht Arendts Den-
ken, sondern der Feminismus selbst auf einem kategorialen Fehler, und der Ver-
such, das Private zu >politisierens, fiihrt nicht zur Emanzipation der Frauen, son-
dern zur Beseitigung der letzten Spuren menschlicher Freiheit in der modernen
Welt?« Ahnlich provokant #duBert sich Birgit Sauer Jahre spiiter angesichts zu-
nehmender politischer Eingriffe ins >Private<. Entlarve der wachsende staatliche
Zugriff in Form polizeilicher Uberwachung oder einer Regulierung weiblicher
Korperlichkeit durch Reproduktionstechnologien, so ihre Frage, nicht gerade die
Forderung der Frauenbewegung, das Private zu politisieren, als »historische[n]
Irrtum« (Sauer 2001b, 5)? Eine derartige Einschétzung, so jedoch ihre umgehen-
de Antwort, konne nur diejenige der »Missversteher frauenbewegter Politisie-
rung« (ebd.) sein. Denn die zu beobachtenden Restrukturierungen seien keines-
wegs als Anlass zu verstehen, die feministisch kritisierte Dichotomie 6ffentlich-
privat nun zu affirmieren und zum Ausgangspunkt fiir die Forderung nach einem
Schutz von Privatheit zu machen. Nicht »antiquiert-naiv« (ebd.) sei gegenwirtig
der feministische Blick auf Privatheit und deren Politisierung. Privatheit in Rela-
tion zu Offentlichkeit miisse vielmehr unter den Vorzeichen neoliberaler Re-
strukturierung, die sich auch im Kampf um die Bedeutung von Offentlichkeit
und Privatheit artikuliert, beleuchtet und geschlechtersensibel reformuliert wer-
den (vgl. Sauer 2001a, 191; Sauer 2001b, 5).

Was aber ist eigentlich diese Trennung offentlich-privat? »[A] motive? A
hidden assumption beneath action? An ideology? A judicial distinction? A de-

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

scription of the reality or simply justifications for interference/no interference?«
(Dahlerup 1987, 105) Eine mogliche Antwort auf diese Frage erlaubt Sauers Be-
griff des »liberalen Trennungsdispositivs« (Sauer 2001a, 184).” Ich halte diesen
Begriff fiir brauchbar, weil er den Aspekt der Trennung in den Mittelpunkt riickt.
Offentlich und privat sind demnach nicht als Gegenpole zu verstehen, sondern
als miteinander verbundene Aspekte, die jedoch iiber den Mechanismus der
Trennung und der Ausblendung bzw. Leugnung dieser Verbindung wirkméichtig
werden. Geeignet erscheint mir der Begriff zudem, weil Sauer mit dem Einsatz
des Foucault’schen Dispositivbegriffs auf die Wirkmacht dieser Dichotomie
verweist. So zeigt sich, dass die Unterscheidung zwischen offentlich und privat
in einem historisch spezifischen geografischen und sozialen Kontext als bestim-
mendes politisches Prinzip herausgebildet und durchgesetzt wurde. Wenngleich
bereits die griechische Antike die Trennung zwischen polis und oikos kennt — an
dieser Stelle gilt es, Aristoteles sowie an ihn anschlieBend Arendt in Erinnerung
zu rufen —, erhilt die westlich-moderne Gegeniiberstellung von Offentlichkeit
und Privatheit eine neue Qualitit, indem Staat und Offentlichkeit einerseits,
Okonomie, Familie und Privatheit andererseits als diametrale, einander gegen-
seitig ausschlieBende Sphiren konstruiert werden (Sauer 2001b, 6; vgl. auch
Coole 2000; Klinger 2000*). Dieser wechselseitige Ausschluss wird zur Grund-
lage des im 18. Jahrhundert sich durchsetzenden liberalen Politikverstindnisses,
in dem Offentlichkeit zum doppelten Synonym von Staat wird: zum einen als
»umfassender Ordnungs- und Fiirsorgeanspruch des Fiirstenstaates«; zum ande-
ren »als Gegenentwurf zur Machtstrategie des Absolutismus«, die gerade von
»Nicht-Offentlichkeit, Geheimhaltung und Zensur« gekennzeichnet ist (Sauer
2001a, 187). Wenngleich mit der Entstehung der »biirgerlichen Offentlichkeit«
(Habermas 1995) im 19. Jahrhundert eine neue Qualitdt von Politik sowie neue
Formen politischer Partizipation in Erscheinung treten, macht Sauer aus feminis-

23 Eine andere Antwort geben z.B. Chris Armstrong und Judith Squires, wenn sie »drei
weite Strange« einer feministischen Auseinandersetzung mit der liberalen Trennung
offentlich-privat identifizieren: erstens die Kritik am Androzentrismus der Trennung,
zweitens die Kritik an der Integration »klassischer« Elemente in die Vertragstheorie
und drittens eine aktuelle Auseinandersetzung mit liberalen Regimen (Armstrong/
Squires 2002, 263, Ubers. B.B.).

24 Cornelia Klinger spricht von einer »fast vollstdndige[n] Umkehrung« der Trennung im
»biirgerlichen Zeitalter«: So werden die materiellen Bediirfnisse nicht mehr dem oikos,
sondern der Offentlichkeit zugeschrieben; »Tugendbildung und Selbstverwirkli-
chung« sowie »gesellschaftliche Wert- und Zielvorstellungen« werden hingegen zu ei-

ner privaten Doméne und damit nicht mehr der polis zugerechnet (Klinger 2000, 46).

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE PoLITICAL | 75

tischer Perspektive eines deutlich: dass das liberale, auf der Trennung von Offent-
lichkeit und Privatheit basierende Politikverstindnis einen vergeschlechtlichten
und vergeschlechtlichenden Bias hat und damit nicht zuletzt entscheidend fiir die
Entstehung und Aufrechterhaltung des biirgerlichen, kapitalistischen und patriar-
chalen Staates ist. Nicht zuletzt ist der Begriff des liberalen Trennungsdispositivs
auch deswegen politiktheoretisch informativ, weil in dieser Formulierung die
Trennung nicht als universale unterstellt wird, sondern weil durch das Attribut
liberal die historische, geografische und soziale Spezifitit denk-, sprech- und
politisierbar wird.

Fiir ein feministisches Politikverstdndnis greife ich diese Kritik an der Tren-
nung offentlich-privat auf und schlage vor, Sauers Begriff des liberalen Tren-
nungsdispositivs weiter zu schérfen. Dafiir arbeite ich fiinf komplex miteinander
verschrinkte Bedeutungen heraus, die dieser Begriff fiir ein Verstdndnis von o6f-
fentlich-privat als politische Analysekategorie und mithin als Einstiegspunkt fiir
eine Ausweitung des Politischen bietet: Geschlechterbias, Vereindeutigungsten-
denz, dominantes komplexes Dispositiv, Verdnderbarkeit und Relationalitit. Al-
le fiinf Bedeutungsdimensionen erweitern und konkretisieren zugleich einen fe-
ministischen Begriff des Politischen, der nicht auf staatliche Institutionen be-
schréinkt ist und Politik sowie politisches Handeln nicht als neutral, sondern als
machtvoll sowie als situiert und umk@mpft begreift. In diesem Sinne erlauben es
die fiinf Dimensionen, unterschiedliche politische Mechanismen und Wirkmich-
tigkeiten der westlich-modernen Dichotomie 6ffentlich-privat zu exponieren.

Der Begriff des liberalen Trennungsdispositivs verweist erstens auf den ver-
geschlechtlichten und vergeschlechtlichenden Bias der Trennung offentlich-
privat, wird diese doch im westlich-modernen politischen Denken, wie Cornelia
Klinger kritisch anmerkt, »in das >Wesen< der beiden Geschlechter hineinproji-
ziert« (Klinger 2000, 49). Demnach werden entlang der Zweigeschlechterlinie
Frauen und die ihnen zugeschriebenen Titigkeiten und Eigenschaften iiberwie-
gend im Privaten verortet; der Bereich des Offentlich-Politischen hingegen ist
vornehmlich (privilegierten) Ménnern vorbehalten und die dort stattfindenden
Tatigkeiten und Handlungsweisen sind ménnlich konnotiert (vgl. Sauer 2001b).
Der Dualismus ist allerdings weder neutral, noch impliziert er Gleichwertigkeit.
Vielmehr gilt ein »Vorrang der einen Seite vor der anderen Seite« (Klinger 2000,
50), der qua Natur legitimiert wird (vgl. List 1986, 76). Demzufolge haben Of-
fentlichkeit und — daran anschlieBend — Politik, Rationalitét, Objektivitit, Uni-
versalitét, Produktionsarbeit, Geist, Minnlichkeit, Kultur, Technik und Moderne
Vorrang gegeniiber Privatheit, Intuition, Gefiihl, Subjektivitit, Partikularitit,

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Reproduktionsarbeit, Kérper, Weiblichkeit, Natur und Tradition.” Die Gegen-
iiberstellungen implizieren eine Hierarchisierung, die sich in einem asymmetri-
schen Macht- und Ausschlussverhiltnis artikuliert. Denn die freie Teilhabe an
beiden >Sphirens, so sieht es der westlich-moderne Gesellschaftsvertrag vor, ist
vornehmlich Minnern und unter ihnen ausschlieBlich Eigentiimern und Biirgern
vorbehalten (vgl. kritisch z.B. Pateman 1988; Dackweiler/Holland-Cunz 1991;
Fraser 1996, orig. 1991; Lang 1995, 1997; Wilde 2009). Das analytische Poten-
zial des liberalen Trennungsdispositivs liegt demnach darin aufzuzeigen — um es
mit Carole Pateman zu formulieren —, wie »women and men are differentially
located within private life and the public world« (Pateman 1989, 120).

Das liberale Trennungsdispositiv ist zweitens durch eine Politik der Verein-
deutigung (vgl. Sauer 2001a, 184) gekennzeichnet, die auf zwei miteinander
verkniipfte Prozesse verweist. Zum einen unterstellt das Dispositiv bei der Be-
stimmung von 6ffentlich und privat und mithin auch in Bezug auf die zuvor be-
nannte Trennungs-Aquivalenzkette eine Genauigkeit, die sich bei sorgfiltiger
Betrachtung als willkiirlich und verdnderbar erweist: Denn je nachdem, welche
Perspektive eingenommen wird, gilt die Markt6konomie entweder als »privat« —
so sie im Verhiltnis zum Staat begriffen wird — oder als »6ffentlich« — so die
Familie(n6konomie) als ihr Gegenpol angenommen wird (vgl. ebd., 184-190;
vgl. auch Boyd 1997). Durch die Vergeschlechtlichung wird diese Uneindeutig-
keit allerdings unkenntlich gemacht und eine vermeintliche Eindeutigkeit in Be-
zug auf die Frage, was offentlich und was privat ist, hergestellt und unterstellt
(vgl. Sauer 2001b, 6).

Zum anderen sind mit dieser Vereindeutigung zweier vermeintlich getrennter
vergeschlechtlichter Sphiren geschlechtliche und sexuelle Vereindeutigungsten-
denzen verbunden. So referiert die Trennungsthese auf eine Zweigeschlechter-
ordnung und suggeriert damit die Existenz eindeutiger Geschlechtlichkeit im
Rahmen dieser Ordnung. Dariiber hinaus kniipft sich an das liberale Trennungs-
dispositiv die Vorstellung von heterosexuellem Begehren. Das Dispositiv ist
folglich in seiner Gesamtheit als umfassendes heteronormatives Ordnungsmuster
zu entziffern. Es ist also nicht nur ein vergeschlechtlichtes und vergeschlecht-
lichendes, sondern auch ein heteronormatives und heteronormierendes liberales
Dispositiv, ein Dispositiv, das die Konstitution und Reproduktion von Hetero-
normativitit organisiert.

25 Dass die angefiihrten Dichotomien selbst wiederum dichotom geprigt sind, zeigt sich
etwa am Dualismus von Produktions- und Reproduktionsarbeit, indem fiir die Produk-

tionsarbeit zwischen sog. Kopf- und Handarbeit unterschieden wird.

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE POLITIGAL | 77

In diesem Sinne verdeutlichen Lauren Berlant und Michael Warner mit Be-
zug auf die USA, dass sich hegemoniale Offentlichkeiten nicht nur durch eine
Vergeschlechtlichung von Privatheit, sondern auch »durch die Privatisierung von
Sex und die Sexualisierung der privaten Person« auszeichnen (Berlant/Warner
2005, 94, orig. 1998). So werden mit der Trennung 6ffentlich-privat Intimitét
und Sexualitit zwar prinzipiell aus dem Bereich des Offentlichen ausgeschlossen
und dem Personlichen zugeschrieben. Zugleich wird Intimitit in dieser Trennung
als »heteronormative Form der Intimitit« entworfen (ebd., 97). Damit erweist
sich Intimitdt jedoch keineswegs als privat, sondern vielmehr als das Private
normierend, da es eine ganz bestimmte Form von Intimitit ist, die als erwiinsch-
te vorgeschrieben und festgeschrieben wird.

Dass sich dieses »in den Dingen und nicht nur im Sex verankerte [...] Gefiihl
der Richtigkeit, das wir Heteronormativitit nennen« durchsetzen kann, liegt Ber-
lant und Warner zufolge nicht zuletzt daran, dass Heteronormativitit in »nahezu
allen Formen und Arrangements des sozialen Lebens« wirkmichtig ist (ebd.,
87). Berlant vertritt dabei eine doppelte Transformationsthese in Bezug auf se-
xuelle Politiken in den USA: Wihrend sie einerseits die Herausbildung einer
»intimen Offentlichkeit« (Berlant 1997, 9) als Wandel des 6ffentlichen US-Dis-
kurses von sozialen zu intimen und moralisierenden Themen problematisiert,
kritisiert sie andererseits gemeinsam mit Michael Warner eine »heteronormative
Intimitidtskultur« (Berlant/Warner 2005, 98). Letztere beschrinkt selbst im ver-
meintlich Privaten den Raum fiir nicht-heteronormative Lebens- und Intimitéts-
formen und verunmoglicht — etwa im Rahmen rechtlicher und/oder stadtraumli-
cher Ordnungsregime — »queere Kultur« (ebd.) bzw. »queere Gegenoffentlich-
keiten« (ebd., 92). Gleichzeitig werden nicht-heteronormative Lebens- und Exis-
tenzweisen kriminalisiert, indem sie als Bedrohung der Nation dargestellt wer-
den (Berlant 1997).

Allerdings sind in diesem Zusammenhang seit einigen Jahren auch Verschie-
bungen sowie neue Verkniipfungen festzustellen: Fiir die Verschrinkung von
Homosexualitdt und (US-amerikanischem) Nationalismus bzw. Patriotismus
pragt Jasbir K. Puar (2007) den Begriff des »homonationalism«; David L. Eng
(2010) moniert die »racialization of intimacy« angesichts der (partiellen) Integ-
ration von Queers und Queers of Color im Rahmen eines »queeren Liberalis-
mus« (ebd., 25, 45); Lisa Duggan begreift die Hierarchisierung von »>gutenc<
Schwulen« und »schlechten Queers und anderen sexuell >unverantwortlich<
Handelnden (diese inkludieren oft auch rassisierte heterosexuelle »Andere<, wie
z.B. sozialhilfebeziehende Miitter)« als »neue Homonormativitit« (Duggan
2000, 92f.); und Antke Engel spricht von »projektiver Integration« (Engel 2009,
39) und beschreibt damit, wie Differenz nicht nur zum Modus des othering, son-

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

dern fiir manche auch zum individuellen Kapital und Potenzial partieller Integra-
tion wird.

Angesichts der komplexen und vielschichtigen »heteronormativen Hegemo-
nie« (Ludwig 2011), die das liberale Trennungsdispositiv gegenwirtig prigt, set-
zen queer-feministische Politiken weder ausschlieflich noch vornehmlich an in-
stitutionalisierter Politik an (vgl. auch Haberler/Hajek/Ludwig/Paloni 2012).
Vielmehr geht es um politische Strategien, die Praktiken der »Naturalisierung«
binirer »KorperSubjektivititen« (Engel 2002, 17 Fn 19) sowie von naturalisier-
ter Heterosexualitit umfassend politisieren, nicht zuletzt durch die Politisierung
vermeintlich privater alltiglicher Praxen.”

In der Figur des liberalen Trennungsdispositivs will ich drittens den Begriff
des Dispositivs herausstreichen und daran anschlieBend >6ffentlich-privat< als
komplexes dominantes Dispositiv beschreiben. Als solches bezeichnet das Ver-
héltnis offentlich-privat keine Beschreibung real beobachtbarer Verhiltnisse;
vielmehr handelt es sich, wie Sauer betont, um eine fiktive, nichtsdestoweniger
jedoch real wirkméchtige Trennung (vgl. Sauer 2002, 63). Wirkmichtig ist die
Trennung, weil sie in westlich-kapitalistischen Gesellschaften ein dominantes
und dominierendes politisches Dispositiv bezeichnet; fiktiv ist sie, weil sich die-
ses Dispositiv weder immer in gleicher Weise an alle richtet(e), noch jemals als
solches umfassend und fiir alle gleichermallen umgesetzt wurde bzw. wird. Nicht
zuletzt zeichnet sich die spezifische Wirkmacht des Dispositivs im zuvor vorge-
stellten Mechanismus der Vereindeutigung ab. Dieser weist das Hervorbringen
eindeutiger Grenzzichungen und einfacher Oppositionen und damit auch das
Unsichtbarmachen von Differenzen und Vielschichtigkeit als einen wichtigen
Aspekt des liberalen Trennungsdispositivs aus.

Als liberales Trennungsdispositiv ist die Analysekategorie offentlich-privat
auch nicht auf Geschlechterverhiltnisse beschrinkt. Das liberale Moment dieser
Trennung indiziert einen biirgerlichen Entstehungskontext und weist damit ne-
ben Geschlecht auch Staats- und Klassenzugehorigkeit sowie race und Ethnizitét
als bestimmende Merkmale aus. Dies bedeutet letztlich fiir eine feministische
Kritik an der Dichotomie oOffentlich-privat, dass diese nicht nur als verge-
schlechtlichte, sondern zugleich als rassisierte, klassisierte und (neo-)koloniale
und damit tiber Geschlecht hinweg als multiple und komplexe Trennung sowie
als wirkméchtiges Dispositiv analysiert und kritisiert werden muss. Demnach
gilt es auch, den Aspekt des Geschlechterbias zwar als hegemoniales Bestreben,
in seiner spezifischen Verfasstheit jedoch zugleich als komplexeren und viel-

26 Vgl. hierzu z.B. Engel/Schultz/Wedl 2005; A.G. Gender-Killer 2007; Bargetz/Ludwig
2007; Schirmer 2010; Wagels 2013; Schirmer 2015.

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE POLITICAL | 79

schichtigeren Mechanismus zu begreifen. Der Begriff des liberalen Trennungs-
dispositivs ermoglicht es so, die Trennung zwischen 6ffentlich und privat nicht
nur als androzentrische und heteronormative, sondern auch als eurozentrische
und klassisierte zu problematisieren.

Diese Komplexitidt und Vielschichtigkeit registrieren unterschiedliche femi-
nistische und insbesondere historische und soziologische Studien, indem sie dar-
legen, dass Frauen der Zugang zu Offentlichkeit nicht immer, nicht iiberall und
nicht so unterschiedslos vorenthalten war, wie die Trennung zwischen 6ffentlich
und privat suggeriert (vgl. z.B. Landes 1988; Hausen 1990; Lang 1995; Kerch-
ner/Wilde 1997; Jurszyk/Oechsle 2008). Nicht zuletzt aus diesem Grund muss
im Anschluss an Sabine Lang auch von einer »falsche[n] Dichotomisierung zwi-
schen privater und offentlicher Sphére« (Lang 1995, 109) gesprochen werden.
Der Annahme einer »statischen, transhistorischen Wahrheit« (Hansen 1987, 106)
in Bezug auf das Offentlich-privat-Paradigma widerspricht auch Karen V. Han-
sen, wiirden damit doch vielerlei soziale Aktivitaten von Frauen im 19. Jahrhun-
dert wie »visiting neighbors, attending lectures« oder deren Engagement »in the
temperance and anti-slavery movements« ausgeblendet (ebd.). Anstelle einer
umfassenden Ausgrenzung von Frauen muss also ein einschlieBender Ausschluss
angenommen werden, und zwar ein einschlieBender Ausschluss mit politisch
weitreichenden Effekten. So betont Sauer, dass Frauen historisch in »ambivalen-
ter und kontrollierter Weise« in den Raum des Politischen integriert waren: »Als
Miitter wurden sie fiir die Reproduktion von Nationalstaaten benutzt, als >Ge-
fiihlswesenc« sind sie in subalternen Positionen das Schmiermittel des politischen
Geschifts.« (Sauer 2001a, 171) Dieser einschlieBende Ausschluss sollte sich
nicht zuletzt als produktiv fiir den »Kapitalismus und den Liberalismus als sei-
nen ideologischen Alliierten« erweisen (Brodie 1994, 52, Ubers. B.B.).

Offentlich-privat als umfassende, das heiBt universale reale Trennung
misszuverstehen, haben insbesondere Black Feminists und Women of Color seit
den 1960er/70er-Jahren in den USA kritisiert und damit gleichfalls die feministi-
sche Bewandtnis dieser Trennung infrage gestellt. Illustriert und kritisiert wur-
den in diesem Sinne die rassisierten und klassisierten Aspekte der Trennung 6f-
fentlich-privat, wie sie etwa in der geschlechtlichen Arbeitsteilung deutlich wer-
den. Die Unterscheidung offentlich-privat als eine auf einem biirgerlich-liberalen
weifen”’ 1deal griindende vergeschlechtlichte Trennung zwischen bezahlter Pro-
duktions- und unbezahlter Reproduktionsarbeit sei ndmlich fiir Schwarze Frauen

27 Ich setze weif3 kursiv, um damit eine soziale Positionierung anzuzeigen. >Schwarz« ist
groBlgeschrieben, weil es sich dabei um eine politische Aneignung und Selbstbezeich-

nung handelt.

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

nie Realitit gewesen.28 So betont bell hooks, dass fiir Schwarze Frauen
Hausarbeit vielfach zugleich Erwerbsarbeit und unbezahlte Reproduktionsarbeit
war. »They were black women who for the most part worked outside the home
serving white folks, cleaning their houses, washing their clothes, tending their
children [...]. Then they returned to their homes to make life happen there.«
(hooks 1990, 42) Eine Auffassung von offentlich-privat als ausschlieBlich verge-
schlechtlichte Trennung ist aber nicht nur fiir das Verstindnis gesellschaftlicher
Arbeitsteilung unzureichend. Auch bezogen auf die Produktion normativer Ge-
schlechtervorstellungen erweist es sich als problematisch, wenn erwerbsarbei-
tende Minner mit dem Offentlichen, Care-arbeitende Frauen hingegen mit dem
Privaten gleichgesetzt werden, wie Patricia Hill Collins betont: »Black women
become less >feminine«, because they work outside the home, work for pay and
thus compete with men, and their work takes them away from their children.«
(Collins 1991, 47)

Dass Klasse und race in Bezug auf die Frage, was als 6ffentlich und was als
privat gilt, eine entscheidende Rolle spielen, zeigt auch Lisa A. Crooms (2001),
wenn sie sich kritisch mit den rassisierenden und klassisierenden Geschlechter-
stereotypen der US-amerikanischen Sozialhilfepolitik im Rahmen der Einfiih-
rung des Personal Responsibility and Work Opportunity Reconciliation Act of
1996 (PRWORA) und der damit verbundenen Kriminalisierung von Armut aus-
einandersetzt. Ebenso problematisieren Dorothy O. Helly und Susan M. Reverby
(1992) die biirgerlich-liberale Trennung 6ffentlich-privat iiber einen geschlechts-
spezifischen Bias hinaus. Sie streichen insbesondere die klassistischen Aspekte
dieser Trennung heraus und machen aus geschichtswissenschaftlicher Perspekti-
ve fiir Grof3britannien deutlich, dass Arbeiterinnen sich selten den Luxus leisten
konnten, zuhause zu bleiben. Gleichfalls aus historischer Perspektive kritisiert
Joan B. Landes die Trennung offentlich-privat als ein »middle-class Western
model« (Landes 2003, 28) und macht damit deutlich, dass nicht nur der klassen-
spezifische, sondern auch der eurozentrische Bias problematisiert werden muss.

Die Bedingungen und Konsequenzen der Grenzziehung dffentlich-privat wa-
ren und sind also nicht fiir alle Frauen* (und alle Ménner*) gleichermal3en wirk-
sam. Es handelt sich vielmehr um eine differenziert wirkmichtige Trennung,
woran deutlich wird, dass eine Beriicksichtigung unterschiedlicher und mitei-
nander verschrinkter Unterdriickungssysteme, also eine systematische Analyse
der Verschrinkung von »racial, sexual, heterosexual, and class oppression«
(Combahee River Collective 1997, 63, orig. 1977) notwendig ist, um die Dicho-

28 Vgl. hierzu z.B. Davis 2001, orig. 1981; hooks 1984; Landes 1988; hooks 1990;
Spelman 1990; Collins 1991; Glenn 1992.

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE PoLITICAL | 81

tomie Offentlich-privat analysieren und kritisieren zu konnen (vgl. Bargetz
2009). »Race and gender« sind, wie Evelyn Nakano Glenn betont, auch in Bezug
auf die Dichotomie 6ffentlich-privat als »interlocking systems« (Glenn 1992, 33)
und »relational constructs« (ebd., 34) zu begreifen. So gilt es etwa auch, die
»okzidentalistische Dividende« in den Blick zu nehmen, die Gabriele Dietze als
jene »Uberlegenheitsdividende« (Dietze 2009, 35) beschreibt, die gerade fiir
weifle Frauen abfillt. Eine »intersektionale« Perspektive auf Offentlichkeit und
Privatheit fordert auch David L. Eng (2010), wenn er die Frage von Rassismus in
Kidmpfen um das Recht auf sexuelle Privatheit in den USA aufwirft; und Cindy
Holmes (2009) verdeutlicht, dass die politische Auseinandersetzung mit héusli-
cher Gewalt in lesbischen Beziehungen unzureichend ist, wenn diese an einem
heterosexuellen weiffen Mittelklasse-Verstindnis ausgerichtet ist.

Die Zuriickweisung der Offentlich-privat-Trennung als universaler impliziert
viertens, dass das liberale Trennungsdispositiv nicht »natiirlich< oder gegeben ist,
sondern vielmehr gesellschaftlich und mithin politisch, konomisch und ideolo-
gisch hervorgebracht wird. Das liberale Trennungsdispositiv benennt eine poli-
tisch umkidmpfte Grenzziehung und kann deutlich machen, dass die Definition
von Offentlich und privat sowie die damit verbundenen Zuschreibungen einen
politischen Kampfplatz markieren und daher niemals endgiiltig bestimmbar sind.
So betont auch Sauer, dass die Grenze ein »Ergebnis sozialer Auseinanderset-
zungen und Ausdruck gesellschaftlicher Kréfte- und Michteverhiltnisse« ist
(Sauer 2001a, 187, Herv. i.0.). Als »idealtypische Lokation« (Rosenberger
1998, 122) und dennoch »realititsmichtig« (Lang 2004, 72) hat die Grenzzie-
hung zumindest zwei politische Effekte: Zum einen werden auf diese Weise ver-
geschlechtlichte, sexualisierte, klassisierte und rassisierte Praktiken hervorge-
bracht und mitunter verfestigt; zum anderen manifestiert sich die Grenzziehung
in einer ungleichen Verteilung politischer, 6konomischer, kultureller und symbo-
lischer Ressourcen und Rechte. Indem der Begriff des liberalen Trennungsdispo-
sitivs die Grenzziehung offentlich-privat als umkdmpfte Grenzziehung fassbar
macht, wird zugleich deutlich, dass diese Grenzen immer auch herausgefordert,
verdndert und infrage gestellt werden konnen.

Die Konstruiertheit und Gewordenheit der Trennung 6ffentlich-privat fiihrt
mich fiinftens dazu, mit dem Begriff des liberalen Trennungsdispositivs den As-
pekt der Trennung sowie den damit verwobenen Aspekt der Verbindung bzw.
Relationalitit hervorzuheben, der jedoch — so ein politischer Modus dieses Dis-
positivs — kontinuierlich dethematisiert oder verleugnet wird. Offentlich und pri-
vat bezeichnen keine »getrennte[n], dichotome[n] Sphéren«, das hei3t »abgrenz-
bare Orte und Zonen« (Sauer 2001a, 186, Herv. i.0.). Die duale Trennungsfigur
muss vielmehr insofern als relationale begriffen werden, als sich das Offentliche

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

und das Private wechselseitig bedingen und durchdringen. Offentlich und privat
sind, wie Regina Becker-Schmidt betont, »Eckpunkte eines Kontinuums« (Be-
cker-Schmidt 1998, 88) oder, wie Elisabeth List festhilt, »zwei komplementire
Bereiche politischen Handelns und sozialen Lebens« und somit »dialektisch auf-
einander bezogene Begriffe« (List 1986, 78). In diesem Sinne kann weder Of-
fentlichkeit ohne das konstruierte Gegenstiick Privatheit begriffen werden, noch
ist Privatheit eine eigensténdige, abgeschlossene Sphire; das Private ist vielmehr
ein »zeit- und ortsspezifisch« (Sauer 2001a, 194) und im Verhiltnis zur Offent-
lichkeit hervorgebrachter Bereich. Mit dem Konzept des liberalen Trennungsdis-
positiv kann also die durch die Dichotomie verdeckt gehaltene und ausgeblende-
te Relationalitdt samt der daran gekniipften (geschlechter-)politischen Effekte
sichtbar gemacht werden.

11.7 DAS POLITISCHE NEU VERMESSEN

Mit dem Begriff des liberalen Trennungsdispositivs lassen sich nicht nur un-
hinterfragte Annahmen zu Vergeschlechtlichung von Staat und Politik problema-
tisieren, sondern auch neue Koordinaten des Politischen gewinnen. Die auf diese
Weise skizzierte Neuvermessung des Politischen verstehe ich explizit als femi-
nistische Neuvermessung. Feministisch ist dieses Politikverstindnis, weil es aus
der feministischen Kritik heraus entwickelt wird und politische Theorien demzu-
folge nicht als »unschuldig« (Flax 1992) und neutral begreift.

»[Fleminism offers a radical challenge to the notion of politics itself and has
instigated a redefinition of politics to include things that >mainstream« theory
considers completely non-political, such as the body and sexuality, the family
and interpersonal relationships.« (Hirschmann/DiStefano 1996, 6) Die feministi-
sche Erneuerung des Politischen, die Nancy J. Hirschmann und Christine Di Ste-
fano in dem 1996 erschienenen Sammelband Revisioning the Political vorschla-
gen, zeichnet sich durch drei Dimensionen aus: Erstens gelinge eine solche
durch neue politische Konzepte wie »privacy« und »care«; zweitens indem tra-
dierte politische Konzepte wie Macht und Gerechtigkeit aus feministischer Per-
spektive neu beleuchtet werden; und drittens indem die vielfach unhinterfragten,
vergeschlechtlichten Annahmen dieser Konzepte herausgearbeitet werden, wozu
Hirschmann und Di Stefano Vorstellungen von Freiheit und Autonomie zihlen
(vgl. ebd., 13). Ziel ist es, zentrale politische Konzepte als vergeschlechtlichte zu
erfassen und damit die Politische Theorie nicht nur in Bezug auf ihren Andro-
zentrismus zu problematisieren, sondern sie gleichfalls zu erneuern. In eine dhn-
liche Richtung wie Hirschmann und Di Stefano weisen Eva Kreisky und Birgit

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE POLITICAL | 83

Sauer, wenn sie das »geheime Glossar der Politikwissenschaft« erschlieen, so
der Titel eines 1997 erschienenen Sammelbandes. In diesem Glossar werden
vergeschlechtlichte Konzepte und Sichtweisen durch neue geschlechterpolitische
Begriffe wie Intimitit, Maskulinismus, Sexualisierung und Subjekt konterkariert
bzw. »umgestiilp[t], verfremde[t] und entzauber[t]« (Kreisky/Sauer 1997, 31).
Im Unterschied dazu pladiert Judith Squires fiir eine feministische »Rekonstruk-
tion des Politischen« (Squires 1999, 24) in folgender dreifacher Gestalt: durch
eine Neukonzeption institutioneller Politik; indem Normen des Privaten in eine
ethische Konzeption von Politik iibersetzt werden; und indem iiber die Dichoto-
mie zwischen einer institutionellen und einer ethischen Konzeption von Politik
hinaus eine kritische Konzeption des Politischen entworfen wird.

Ich mochte hier einen weiteren Weg als Alternative zu den drei genannten
Herangehensweisen vorschlagen. Um einen feministischen Begriff des Politi-
schen zu entwickeln, der nicht auf feministische Politik reduziert wird (vgl. kri-
tisch Sauer 2001a, 36), entwerfe ich nachfolgend eine Kartografie des Politi-
schen, indem ich die feministische Kritik an der Dichotomie offentlich-privat
zum politiktheoretischen Ausgangpunkt nehme. Feministische Perspektiven gilt
es also nicht zum Zusatz bzw. zur Ergdnzung fiir eine Konzeptualisierung von
Politik zu machen; vielmehr sind sie die Grundlage, von der aus ich das Politi-
sche neu vermessen und abschlieBend anhand von fiinf Dimensionen bzw. Koor-
dinaten biindeln werde.

Durch dieses Vorgehen will ich nicht zuletzt der aktuellen Ausblendung bzw.
Nicht-Thematisierung feministischer Ansitze in Theorien des Politischen entge-
genwirken. Entscheidend ist dies, weil dariiber deutlich wird, dass durch das
Ausblenden feministischer Errungenschaften auch zentrale gesellschafts- und
politiktheoretische Einsichten und Erkenntnisse verloren gehen und die Analyse
von Gesellschaft folglich verengt bleibt. Problematisieren mochte ich damit zu-
dem die wissenschaftspolitische Tendenz, feministische sowie andere marginali-
sierte Ansitze lediglich als vermeintliche Spezialisierungen zu fassen und sie
damit zu partikularisieren. Obschon eine entgegengesetzte Darstellung zumin-
dest nominell selbst eine Form von Partikularismus ist, erscheint mir diese Vor-
gehensweise als ein strategisch sinnvoller und situationsbedingt erforderlicher
Ansatz, mit dem jedoch kein weitergehender normativer Anspruch verbunden
ist. SchlieBlich will ich mit diesem explizit aus feministischer Perspektive skiz-
zierten Koordinatensystem des Politischen einen theoriepolitischen (Analy-
se-)Rahmen schaffen, um die in der vorliegenden Arbeit diskutierten Alltagsthe-
orien, die grofteils gleichfalls geschlechtsblind sind, feministisch produktiv ma-
chen zu konnen (vgl. Kapitel V).

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Grundlage und Ausgangspunkt eines feministischen Begriffs des Politischen
ist die Kritik an einem engen Politikverstindnis, das Politik auf staatliche bzw.
offentliche Rdaume und Handlungen, Reprisentationsorgane im Staat wie Regie-
rungen, Parlamente, Parteien und Verwaltungseinrichtungen oder dem Staat na-
hestehende Institutionen wie Interessenvertretungen beschréinkt. Als verkiirzt gilt
ein solches Verstindnis von Politik nicht zuletzt deswegen, weil die hegemonia-
len politischen Institutionen als zutiefst vergeschlechtlichte, klassisierte, rassi-
sierte und (neo-)koloniale zu entziffern sind. Uber ein Verstindnis von Staat und
Offentlichkeit hinaus gilt es hingegen aus feministischer Perspektive, das ver-
meintlich Private nicht als Gegenstiick zum Offentlichen, sondern vielmehr als
politisches Konstrukt und mithin als Aspekt von Politik zu bgreifen. Dies bedeu-
tet, Privates zum Politikum zu machen und somit den Begriff des Politischen da-
hingehend zu erweitern, dass Korper, Gefiihle, Intimitét, Geschlecht, Sexualitit,
Alltag sowie familidre und freundschaftliche Beziehungen darin eingeschlossen
werden. Ein solcher Begriff des Politischen zielt dann auch auf die Frage, wie
tiberhaupt etwas zum Privaten wird.

Ein weit gefasster Politikbegriff, der die Fixierung auf Staat und Offentlich-
keit iiberwindet, erschliet somit neue Orte des Politischen sowie neue Problem-
und Fragestellungen. Wird das Private zum Ort des Politischen, werden ver-
meintlich personliche oder private Angelegenheiten als vergeschlechtlichte und
sexualisierte erkennbar. So hat insbesondere die Frauenbewegung der 1960er/
70er-Jahre mit dem Slogan »The Personal is Political« (Hanisch 2006, orig.
1969/70) und der Etablierung von Consciousness-raising-Gruppen die Tendenz
kritisiert, personliche Diskriminierungserfahrungen zu de/legitimieren und allen-
falls zum Einsatzpunkt personlicher Unterstiitzung, nicht jedoch zum Ausgangs-
punkt gesellschaftlicher Verdnderung zu machen.

Das vermeintlich Private wird ferner auch dann zum Ort des Politischen,
wenn es um politische Praxen abseits des Staates geht, in denen Geschlechter-
verhiltnisse hervorgebracht oder infrage gestellt werden. Neu politisch zu veror-
ten sind demnach auch widerstdndige Praxen, die sich nicht ausschlielich gegen
staatliche Macht richten, sondern in einem umfassenderen Sinne als Kritik an der
»heterosexuellen Matrix« (Butler 1991) und damit als »Angriff auf bestehende
Herrschaftsverhiltnisse, auf gesellschaftliche Hegemonien« und als »Interventi-
onen in normative Gefiige« gelten (Engel/Schultz/Wedl 2005, 16). So schligt
Engel die »Strategie der VerUneindeutigung« vor (Engel 2002, 161-164), um
»hegemoniale Reprisentationen und Praktiken« so zu »verschieben, um[zu]ar-
beiten und [zu] reartikulieren« (ebd., 163), dass in bindren Oppositionen griin-
dende Identitédtsbildungen ebenso wie daran gekniipfte Ausschliisse unterlaufen
werden (vgl. Engel 2009, 124). Strategien der VerUneindeutigung sollen also in

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE POLITICAL | 85

hegemoniale Verhiltnisse eingreifen und strukturelle Verdnderungen der hetero-
normativen Ordnung hervorrufen. Konzeptuell duflert sich diese Ausweitung des
Politischen allerdings nicht nur darin, dass der politische Blick iiber tradierte Po-
litikfelder hinaus auf neue politische Einsatzpunkte im vermeintlich Privaten
verschoben wird. Ebenso zeigt sie sich in einer feministischen Rekonzeptualisie-
rung und Erweiterung des Staatsbegriffs, durch die nicht zuletzt der Staat als
vergeschlechtlichter und vergeschlechtlichender fassbar wird.”

Kritik an einem engen, auf den Staat bezogenen Verstindnis von Politik
zeichnet nicht nur feministische Debatten, sondern alle hier diskutierten Theo-
rien des Politischen aus. Um politische Subjekte jenseits von Staats- und Partei-
enpolitik greifbar zu machen, kreiert Ulrich Beck den Begriff der Subpolitik,
womit er zivilgesellschaftliche und 6konomische Akteur_innen sowie neue poli-
tische Rdume meint. Auch fiir Michael Th. Greven wird Politik gegenwirtig der-
mafen ubiquitér, dass es schwierig scheint, das Politische auf den Staat zu redu-
zieren. Bei Hannah Arendt und Linda M. G. Zerilli zeigt sich die Kritik an einem
staatsbezogenen Politikbegriff als Kritik an einem auf Herrschaft und Fragen der
gesellschaftlichen Organisation bezogenen Politikverstdndnis. Dem halten sie
einen Politikbegriff entgegen, der die Form des freien, pluralen Handelns betont.
Im Unterschied dazu kritisieren zwar auch Oliver Marchart, Chantal Mouffe und
Jacques Ranciere einen staatszentrierten Politikbegriff insbesondere ob der darin
liegenden Form des Politischen. Allerdings werden im Rahmen dieser Theorien
Herrschaft und Macht nicht ausgeschlossen, sondern als zentrale Aspekte des
Politischen miteinbezogen. In Mouffes sowie Marcharts Arbeiten wird die Re-
duktion von Politik auf den Staat als Reduktion auf die ontische Ebene kritisiert,
was zur Folge habe, dass sich der Begriff des Politischen niemals in seiner Gén-
ze erschliefen lasse. Im Unterschied dazu lautet Rancieres Argument gegen eine
Reduktion von Politik auf den Staat bzw. institutionalisierte Politikformen, dass
durch diese Reduktion das konfliktuelle und mithin das demokratische und
emanzipative Element von Politik verloren gehe.

Wird die Geschlechterfrage zu einer Frage des Politischen, inkludiert ein Po-
litikbegriff auch die Herausbildung von Geschlechteridentititen. Subjekte, Sub-
jektivierungsweisen und Identitdtskonstruktionen riicken somit ebenso ins Blick-
feld einer Theorie des Politischen wie der Modus politischer Aneignung und
Selbstbestimmung durch die Subjekte — Dimensionen, die in der Politikwissen-
schaft lange Zeit ausgeblendet bzw. tabuisiert waren (vgl. Konig 1989; Kopl
1997; Saar 2004; Ludwig 2011). Auch fiir Mouffes Ansatz ist die Frage identi-

29 Vgl. hierzu z.B. Brown 1992; Duggan 1994; Kreisky 1995; Sauer 2001a; Loffler
2011; Ludwig 2011; Haberler/Hajek/Ludwig/Paloni 2012.

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

titspolitischer Konstruktion zentral, da sich ihr zufolge die Subjekte vorrangig
iiber den Modus leidenschaftlicher Identifikation politisch involvieren. Ranciere
versteht unter Subjektivierung jenen politischen Prozess, in dem sich die Subjek-
te erst als politische Subjekte herausbilden. Fiir ihn wird allerdings nicht wie fiir
Mouffe eine Identifikation mit einem bestimmten politischen Objekt oder Ziel,
sondern die spezifische Form eines gemeinsamen »Erfahrungsraums« (Brock-
ling/Feustel 2010b, 12) respektive die geteilte Erfahrung des Ausschlusses aus
der herrschenden politischen Ordnung zum MaBverhéltnis der Subjektkonstituti-
on. Politische Subjekte sind demzufolge auch nicht der Ausgangspunkt von Poli-
tik, sondern konstituieren sich erst in diesem Prozess gemeinsamen politischen
Handelns. Auch Greven bezieht sich auf den Aspekt politischer Subjektkonstitu-
tion, indem er davon ausgeht, dass sich die Individuen im Zuge der Herausbil-
dung westlich-moderner politischer Gesellschaften zunehmend als politisch
wirkmichtige Subjekte begreifen, das heiflt als Subjekte mit Rechten und Hand-
lungsmoglichkeiten. Fiir Beck sind vor allem die bereits erwédhnten neuen subpo-
litischen Subjekte Handlungs- und Entscheidungstridger_innen von Politik.

Diese Auffassung von einer Politik der Subjekte impliziert allerdings kei-
neswegs, das Politische vorwiegend subjektiv zu verstehen. »Politik als Mikro-
politik, als subjektiv-personliche Dimension« ist stets, wie Sauer betont, mit Po-
litik als »objektive[r] Struktur« verschrinkt (Sauer 2001a, 42). Es geht darum,
die versteinerten »politischen Verhiltnisse zum Tanzen zu bringen«, was bedeu-
tet, »den ProzeB- bzw. Handlungsaspekt in Institutionen bzw. in Strukturen zu
integrieren und aufzuzeigen, daf} Strukturen strukturiert, d.h. durch Handlungen
und Denkpraxen hergestellt sind« (ebd.). In diesem Sinne ist auch Marcharts
Vorschlag einer politischen Subjekt- und Handlungstheorie »[jlenseits von >gro-
Ber Politik« und >Mikropolitik<« (Marchart 2010, 293) zu verstehen. Darunter
versteht er keineswegs individuelles und vereinzeltes, sondern vielmehr gezieltes
kollektives Handeln mit einer »Tendenz zum Majoritir-Werden« (ebd., 304,
Herv. i.0.). Am Beispiel des Unterschieds zwischen einem Schiiler_innenstreich
und Aktionen der Student_innenbewegung argumentiert er, dass die Studieren-
den insofern nicht nur individuell handeln, als es ihr Ziel ist, »die im Vorle-
sungssaal Versammelten fiir eine politische Demonstration zu gewinnen. [...] Es
wird die Artikulation mit einem breiteren, kollektiven Projekt gesucht.« (Ebd.,
300) Die Vorstellung einer Politik der Subjekte verkniipft sich also mit einer
handlungstheoretischen Auffassung von Politik und wirft folglich die Frage poli-
tischer Verantwortung auf — eine Frage, die auch Greven mit seiner Kritik an ei-
nem deterministischen Politikverstindnis als ma3gebliche hervorhebt.

Die Beschiftigung mit politischen Subjekten riickt zudem die Frage der poli-
tischen Interessen ins kritische Blickfeld einer feministischen Theoretisierung

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE POLITICAL | 87

des Politischen. Einerseits ist die Kritik an einer staatlich verengten Politik mit
der Kritik an einer partikularen, exkludierenden oder normierenden Interessen-
politik verkniipft. Kritisiert wird andererseits, dass diese Reprisentationspoliti-
ken in der Regel von einem Verstindnis vorgegebener Interessen ausgehen. Fe-
ministische Ansétze argumentieren daher, dass bereits die Aushandlung politi-
scher Interessen und nicht erst die Interessenvertretung selbst als politischer
Kampf und somit als Aspekt des Politischen begriffen werden muss. Politik gilt
so als ein Prozess, in dem nicht nur die Artikulation und Reprisentation (vgl.
Sauer 2001a, 40), sondern auch die Herausbildung und Aushandlung von Inte-
ressen zum Gegenstand des Politischen wird.

Im Kreuzfeuer feministischer Kritik stehen Interessen zudem in einem ande-
ren Zusammenhang, und zwar als vermeintliche rationale Interessen, die das Po-
litische frei von Gefiihlen halten (sollen). Sauer fasst diese (vergeschlechtlichte
und vergeschlechtlichende) Trennung zwischen politischer Rationalitit und pri-
vater Emotionalitdt in Anlehnung an das liberale Trennungsdispositiv als »biir-
gerlich-liberales Gefiihlsdispositiv« (Sauer 2007a, 173). Auch Greven und Mouffe
diskutieren in ihren Politiktheorien die politische Dimension von Leidenschaften
und Gefiihlen. Im Unterschied zu Beck, der Emotionen als politisch vor- bzw.
gegenmodern verwirft, betonen Greven und Mouffe, dass Gefiihle und Leiden-
schaften nicht aus dem Politischen ausgeschlossen werden konnen, da sie sowohl
fiir eine Analyse und Kritik von Politik als auch fiir die Herausbildung politi-
scher Interessen und Identitdten und folglich fiir politisches Handeln maflgeblich
sind. Insofern sie Motor von Identitéits- und Meinungsbildung sind, macht Mouf-
fe Leidenschaften selbst zum Kennzeichen ihres agonistischen Demokratiemo-
dells. Bei Greven steht insbesondere der politische und politikwissenschaftliche
Interessenreduktionismus am Pranger. Wiirden Emotionen als Bestandteile des
Politischen ausgeschlossen, sei es unmoglich, Herrschaftsformen umfassend zu
begreifen.

Von dieser Kritik des Interessenbegriffs im Spannungsverhéltnis von Emoti-
onalitdt und Rationalitidt unterscheidet sich Arendts Unbehagen gegeniiber einer
auf Interessen griindenden Theorie des Politischen. Politische Interessen sind fiir
sie wie auch fiir Zerilli dem Sozialen, nicht jedoch dem Politischen zuzuordnen.
Denn Interessen signalisieren spezifische Interessen und Bediirfnisse, die immer
auch personliche Priferenzen widerspiegeln und unmittelbar mit dem Willen zur
Durchsetzung verkniipft sind. Interessen korrespondieren folglich mit Herrschaft.
In dieser Logik ist politisches Handeln als gemeinsames, plurales Handeln und
als Prozess des kommunikativen Aushandelns erst moglich, wenn Interessen
ausgeklammert werden. Auch Arendt untergréibt so, wenngleich in anderer Hin-
sicht, die Verschrinkung von Interesse und rationalem politischem Handeln.

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

Als (vergeschlechtlichter und vergeschlechtlichender) Prozess erschlieit ein
feministischer Begriff des Politischen auch eine handlungstheoretische Dimensi-
on — Politik wird zum umké@mpften Terrain. Wihrend Arendt und mit ihr Zerilli
ein agonales, letztlich jedoch auf Konsens ausgerichtetes Verstidndnis von Politik
stark machen, kritisieren Mouffe und Ranciére eine Politik der Harmonie als
versteckte und gewaltsame Produktion von Konsens und unterstreichen die poli-
tische Bedeutung von Konflikten. In ihrer radikalen Demokratietheorie legt
Mouffe zudem Wert auf demokratische Institutionen, da es diese erst ermogli-
chen, das konfliktuelle Element des Politischen sicherzustellen und zugleich
agonistisch im Zaum zu halten.

Im Unterschied dazu erweist es sich in Rancieres Politiktheorie als unmog-
lich, Demokratie und Politik zu institutionalisieren, geht fiir Rancieére dadurch
doch das konfliktuelle Moment und mithin das Politische verloren. So kritisiert
er jegliche Institutionalisierung von Politik als Polizei und folglich als Form ei-
ner auf Ungleichheit und Ausschluss beruhenden Aufteilung des Sinnlichen.
Emanzipative Politik driickt sich hingegen in der Praxis der Infragestellung einer
herrschenden Ordnung und der ihr zugrunde liegenden, sie gleichsam erhalten-
den Ungleichheit aus. In diesem Punkt der Infragestelltung der vorherrschenden
Ordnung trifft sich Rancieres Ansatz politischen Handelns insofern mit jenem
Antke Engels, als sie das emanzipatorische Potenzial politischer Praxen nach
dem Kiritikpotenzial gegeniiber heteronormativen Institutionen und Prozessen
bemisst. Ranciere bezieht sich jedoch nicht auf eine bestimmte Ausgestaltung
der hegemonialen Ordnung, sondern begreift jegliches Aufzeigen von Unrecht
als emanzipatorische Politik. Emanzipation ist dabei punktuell, niemals verfes-
tigt und somit stets ein Ereignis.

Die feministische Kritik an der Dichotomie offentlich-privat zielt auf die
dominante Zweigeschlechterordnung und problematisiert, dass und wie dariiber
wirkméchtige Formen von Ungleichheit hergestellt und verfestigt werden. Macht
und Herrschaft und im Besonderen Geschlechterverhiltnisse als Herrschaftsver-
hiltnisse werden somit nicht ausgeblendet, sondern bilden einen zentralen Ge-
genstand des Politischen. In diesem Sinne riicken Gewalt sowie Mechanismen
der Hierarchisierung, Diskriminierung, Marginalisierung, De-/Legitimierung,
Normalisierung, des Ein- bzw. Ausschlusses, von Uber- bzw. Unterordnung so-
wie die damit verkniipfte Verteilung von Macht und Ressourcen ebenso wie die
Zugangsbedingungen zu eben diesen ins Blickfeld (vgl. z.B. Young 1990). Pro-
blematisiert werden Herrschaftsmodi, durch die manche geschlechtliche Korper-
Subjektivititen und Begehrensformen als erlaubt gelten, andere hingegen ver-
unmoglicht bzw. unsichtbar gemacht werden (vgl. Rubin 1984); mit Ranciere
gesprochen geht es darum, was sichtbar und sagbar ist und was jenseits der Ord-

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UPDATING THE POLITICAL | 89

nung des Sichtbaren und Sagbaren bleibt. Ein feministischer Begriff des Politi-
schen setzt demnach kritisch an (geschlechtsspezifischen) Normen und deren Ef-
fekten an — und folglich an der Frage, wie diese Normen hegemonial werden,
aber auch wie sie infrage gestellt und umgearbeitet werden (konnen).

Zusammenfassend ldsst sich die hier vorgestellte politische Kartografie an-
hand von fiinf Koordinaten zusammenfiihren. Die so verstandene Neuvermes-
sung des Politischen bezieht sich dann erstens auf Politik als Ort bzw. Raum.
Entgegen einer Engfiihrung von Politik auf Staat und Offentlichkeit werden neue
Orte des Politischen vorgestellt, ebenso wie der Ausschluss von manchen Riu-
men als vermeintlich unpolitische Raume kritisiert wird. Verrdumlicht wird Poli-
tik also, indem Zugehorigkeiten und Marginalisierungen, Grenzziehungen und
Hierarchisierungen sichtbar gemacht und in ihrer politischen Wirkmacht erortert
werden.

Diese Bestimmung des Politischen kennzeichnet zweitens eine prozessuale
Dimension. Gemeint ist damit einerseits, Politik nicht von den Institutionen her,
sondern als Ausdruck und Effekt politischer Kdémpfe und mithin als (kollektiven)
politischen Prozess — auch abseits von (parlamentarischer) Reprisentation — zu
begreifen. Das Politische erweist sich dann mitunter als Ereignis. Damit eng ver-
bunden zeigt die prozessuale Dimension andererseits einen handlungstheoreti-
schen Aspekt an. Dies bedeutet, dass politische Verhiltnisse, Interessen, Legiti-
mitidt und Intelligibilitit nicht starr und gegeben, sondern kontingent sind, da sie
stets aufs Neue hervorgebracht, verfestigt oder modifiziert werden (miissen).
Folglich richtet eine Theorie des Politischen den Blick darauf, wie Normen und
Normalitdten hergestellt, ge- und belebt werden, ebenso wie sie thematisiert,
dass und wie Institutionen als Formen von Praxis entzifferbar werden.

Ausgehend von dieser Auffassung von Politik als Praxis wird das Politische
drittens subjekttheoretisch fassbar. Thematisiert wird damit die Einbindung der
Subjekte in politische Macht- und Herrschaftsverhiltnisse im Modus ihrer wech-
selseitigen Verschriankung. Dariiber hinaus werden Prozesse der Subjektbildung
in ihrer politischen Dimension fokussiert und mithin die Frage gestellt, wie Sub-
jekte iberhaupt zu (politischen) Subjekten werden. Dies bedeutet letztlich auch,
den Ausschluss von manchen Subjekten aus dem Politischen und die Festschrei-
bung dessen, wer iiberhaupt als politisches Subjekt gilt, zu problematisieren.

Der hier exponierte Begriff des Politischen betont viertens die Frage nach
den das Politische kennzeichnenden Modi. Das Politische als Potenzialitét plura-
len gemeinsamen Handelns zdhlt hier ebenso dazu wie antagonistische bzw.
agonistische Modi des Politischen. Ins politische Zentrum riickt folglich der Mo-
tor politischen Eingreifens, Handelns und Entscheidens, wobei sich die Diskus-

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | AMBIVALENZEN DES ALLTAGS

sion nicht zuletzt an der Dichotomie Rationalitit-Emotionalitédt und in kritischer
Auseinandersetzung mit dem Interessenbegriff entziindet.

Fiinftens schlieBlich bezeichnet das Politische eine kritische Dimension. Der
hier entworfene Begriff des Politischen will nicht nur politische Zusammenhin-
ge fassbar machen, sondern dariiber hinaus das Potenzial einer Kritik dieser
Verhiltnisse ebenso wie ihrer Konzepte und Vorstellungen benennen. Der Be-
griff des Politischen richtet sich demzufolge insbesondere auf die Bedingungen,
Mechanismen und Wirkweisen von Politik und Politiktheorie.

- am 14.02.2026, 21:38:36.


https://doi.org/10.14361/9783839425398-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

