
2. Jesus Christus 195 

Gott ist nicht Mensch geworden, weil die Menschen sündigten. Er „musste“ nicht 
Mensch werden, um die Sünde irgendwie auszugleichen. Vielmehr ist er als Mensch zu 
den Menschen gekommen, weil er von vornherein aus Liebe einer von ihnen werden woll
te und obwohl er im Voraus wusste, dass sie sündigen würden, das heißt als sich entwi
ckelnde Wesen Fehler, schwerwiegende Fehler machen würden. Er ist nicht Mensch ge
worden, um eine infolge der Sünde verlorene Menschheit zu retten, sondern um sie un
abhängig von ihrer Sünde zu sich zu erhöhen und zu verherrlichen. Wer annimmt, Jesus 
Christus musste Gott sein Leben als Opfer darbringen, um ihn umzustimmen, muss
te die Schuld der Menschen sühnen oder stellvertretend für sie leiden, um sie vor der 
Hölle zu bewahren, musste als Gottmensch dem unendlich beleidigten Gott Genugtu
ung geben, musste also kurzum Mensch werden, um Gottes Gerechtigkeit zu genügen, 
übersieht, dass es keine über Gott stehende Gerechtigkeit gibt. Gott steht über der Ge
rechtigkeit beziehungsweise ist selbst die Gerechtigkeit. Er ist dies aber nach christli
chem Glauben als absolut vergebende Liebe. So hat ihn jedenfalls, wie sich zeigen wird, 
Jesus Christus geoffenbart. Seine Liebe verbietet den Gedanken, er hätte seinen Zorn 
über seinen Sohn ausgeschüttet, hätte ihn stellvertretend für andere verworfen, hätte 
ihn, den Unschuldigen, die Strafe erleiden lassen, die die schuldigen Menschen hätten 
erleiden müssen. Gott zürnt nicht und bestraft nicht, er verwirft nicht und verdammt 
nicht. All das gehört nicht zum Repertoire seiner Gerechtigkeit. Die Vorstellung einer 
solchen Strafgerechtigkeit geht nicht auf Gott, sondern auf Menschen zurück, die sich, 
vermutlich aufgrund eigener menschlicher Erfahrungen, eine absolut vergebende Liebe 
Gottes nicht vorstellen können. 

Wenn Gott seit Ewigkeit beschlossen hat, Welt und Mensch zu erschaffen und selbst 
Mensch zu werden, um den Menschen, und das heißt alle Menschen, zu sich zu erhöhen 
und zu vergöttlichen, und wenn Gott als maximal vollkommenes und souveränes Wesen 
allwissend, allgütig und allmächtig ist, dann ist auch nicht wirklich denkbar, dass sein 
Schöpfungsplan fehlschlägt, indem es am Ende Menschen gibt, die das von ihm vorge
gebene Ziel des ewigen Lebens und Heils verfehlen. Es ist dann nur noch die Frage, ob 
es in der Geschichte Hinweise gibt, die den Glauben an seine Menschwerdung in einem 
bestimmten Menschen vernünftig erscheinen lassen. 

2.2 Jesus Christus: Messias, Menschensohn und Gottessohn 

Vieles von dem, was in der heiligen Schrift über Jesus Christus geschrieben steht, lässt 
sich in drei Titeln bündeln: Er ist der Messias, der Menschensohn und der Gottessohn. 
Hoffnungen auf einen Messias sind bereits im Alten Testament bezeugt (Kap. 2.2.1). Was 
das Neue Testament angeht, wird zunächst die Frage nach dem historischen Jesus brei
ten Raum einnehmen (Kap. 2.2.2): Was von all dem, was die Evangelien von ihm berich
ten, dürfte tatsächlich so in seinem irdischen Leben geschehen sein, dürfte er tatsächlich 
so gesagt oder getan haben, und was dürfte erst später nach Ostern hinzugefügt wor
den sein oder auf nachösterliche Überarbeitung zurückgehen? Ein eigenes Kapitel wird 
sodann der Auferstehung und Erhöhung Jesu gewidmet sein (Kap. 2.2.3). Sie sind der 
Grund, weshalb ihm verschiedene Hoheitstitel verliehen wurden, die es zu erläutern gilt 
(Kap. 2.2.4). Den Schluss des biblischen Teils bilden neutestamentliche Christologien, 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

das heißt, es wird der Frage nachzugehen sein, wie verschiedene Autoren des Neuen 
Testaments die Person Jesu Christi in Ansätzen theologisch gedeutet und eingeordnet 
haben (Kap.2.2.5). 

2.2.1 Messianische Erwartungen im Alten Testament 

Wenn im Alten Testament von Rettung die Rede ist, dann ist damit gemeint, dass Jahwe 
das auserwählte Volk als ganzes oder auch einzelne Israeliten aus mannigfachen Nöten 
und Bedrängnissen befreit: das Volk aus der Sklaverei in Ägypten, aus der Gewalt der 
Feinde, vor den Völkern oder aus Hungersnot; den Einzelnen aus der Hand des Bösen, 
vor falschen Anklägern und Richtern, vor Mördern, aus Krankheit, Verfolgung oder Un
terdrückung, aber auch aus Todesnot, vor dem Tod beziehungsweise dem Zugriff der 
Unterwelt. Besonders rettet er das Leben der Armen.11 Dabei ist sein rettendes Handeln 
wie auch sein Reden immer wieder durch bestimmte Menschen vermittelt: durch Mose 
und Mirjam, durch Priester, Könige und Propheten oder auch durch einen erwarteten 
Messiaskönig. 

Mose, der während des Exils im 5. Jahrhundert oder danach zur Integrationsfigur 
und zum Typus und Maß für alle Propheten wurde, konnte nach Deuteronomium sagen: 
„Einen Propheten wie mich wird dir der Herr, dein Gott, aus deiner Mitte, unter dei
nen Brüdern, erstehen lassen. Auf ihn sollt ihr hören.“12 Außer auf Propheten kam der 
Geist Jahwes auch, zumindest vorübergehend, über charismatische Retter (Debora, Gi
deon u. a.), die das Volk aus Notlagen befreiten.13 Während die Mittlerfunktion der cha
rismatischen Tat- oder Offenbarungsmittler auf dem unmittelbaren, persönlichen Kon
takt mit Gott beruhten, beruhte sie bei den Königen und Priestern auf der entsprechenden 
Institution. Der König galt als der Gesalbte (= Messias) Jahwes, den dieser anlässlich der 
Inthronisation auf dem Zion als Sohn erwählte und adoptierte.14 Mit Jahwe war er Hirt 
und Hüter seines Volkes, aber auch Israels eigentlicher Priester.15 

Ob in diesem Zusammengang im Alten Testament tatsächlich von messianischen Er
wartungen gesprochen werden kann, ist in der Forschung umstritten. Denn kein „Text, 
in dem der Titel Messias belegt ist, hat einen zukünftigen Herrscher im Blick. Demge
genüber findet sich die Hoffnung auf Erneuerung oder Wiederherstellung des Jerusa
lemer Königtums in Texten, in denen der Titel fehlt.“16 Zu letzteren gehören etwa die 
„messianischen Weissagungen“ von Jesaja: 

„Hört doch, Haus Davids! Genügt es euch nicht, Menschen zu ermüden, dass ihr auch 
noch meinen Gott ermüdet? Darum wird der Herr selbst euch ein Zeichen geben: Siehe, 
die Jungfrau hat empfangen, sie gebiert einen Sohn und wird ihm den Namen Imma

nuel geben.“17 

11 Ps 72,13. 
12 Dtn 18,15.18. 
13 Z. B. Ri 5. 
14 Ps 2,7; 89,27f. 
15 2 Sam 5,2; / Ps 110,4. 
16 Waschke 3. 
17 Jes 7,14. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 197 

„Das Volk, das in der Finsternis ging, sah ein helles Licht; über denen, die im Land des 
Todesschattens wohnten, strahlte ein Licht auf. […] Denn ein Kind wurde uns geboren, 
ein Sohn wurde uns geschenkt. Die Herrschaft wurde auf seine Schulter gelegt. Man 
rief seinen Namen aus: Wunderbarer Ratgeber, Starker Gott, Vater in Ewigkeit, Fürst 
des Friedens. Die große Herrschaft und der Frieden sind ohne Ende auf dem Thron 
Davids und in seinem Königreich, es zu festigen und zu stützen durch Recht und Ge
rechtigkeit, von jetzt an bis in Ewigkeit. Der Eifer des Herrn der Heerscharen wird das 
vollbringen.“18 

„Doch aus dem Baumstumpf Isais wächst ein Reis hervor, ein junger Trieb aus seinen 
Wurzeln bringt Frucht. Der Geist des Herrn ruht auf ihm: der Geist der Weisheit und 
der Einsicht, der Geist des Rates und der Stärke, der Geist der Erkenntnis und der Furcht 
des Herrn. […] Man tut nichts Böses und begeht kein Verbrechen auf meinem ganzen 
heiligen Berg; denn das Land ist erfüllt von der Erkenntnis des Herrn, so wie die Wasser 
das Meer bedecken.“19 

Auch andere prophetische Texte wurden messianisch aufgefasst, wie etwa Sach 9,9–10: 
„Juble laut, Tochter Zion! Jauchze, Tochter Jerusalem! Siehe, dein König kommt zu dir. 
Gerecht ist er und Rettung wurde ihm zuteil, demütig ist er und reitet auf einem Esel, ja, 
auf einem Esel, dem Jungen einer Eselin. […] Er wird den Nationen Frieden verkünden; 
und seine Herrschaft reicht von Meer zu Meer und vom Strom bis an die Enden der Erde.“ 

Die messianischen Hoffnungen im Alten Testament gehen auf die allgemeine Hoch
schätzung Davids „als des idealen Herrschers und als Maßstab für die Bewertung aller 
weiteren jüdischen Könige“ sowie auf die an ihn ergangene göttliche Verheißung einer 
„ewigen Dynastie“ zurück.20 Während von den meisten Nachfolgern Davids gesagt wur
de, dass ihr Herz „nicht ungeteilt beim Herrn“ war, hatte sich der Herr mit David „ei
nen Mann nach seinem Herzen gesucht und ihn zum Fürsten seines Volkes gemacht“.21 
Insgesamt richteten sich die Erwartungen im deuteronomistischen Geschichtswerk22 jedoch 
weniger auf die Restauration des Königtums als vielmehr auf die Wiederherstellung des 
Volkes Israel. 

In den Prophetenbüchern finden sich dagegen vereinzelt Texte, in denen die Erneue
rung des Königtums verheißen wird. Einige von ihnen erwarten den zukünftigen Herrscher 
namentlich aus dem davidischen Geschlecht.23 „Erwartet werden von dem neuen König 
bzw. der neuen Herrschaft die Wiederaufrichtung von Recht und Gerechtigkeit im Inne
ren sowie die Aufrichtung von Schutz und Sicherheit gegenüber äußeren Bedrohungen. 
Am weitesten ist diese Vorstellung in Jes 11 ausgezeichnet, wo das angesagte Heil sich 
nicht wie in Jes 9,5–6 auf das davidische Reich beschränkt, sondern die gesamte Kreatur 
in einem universalen Friedensreich mit einschließt.“24 So heißt es in Jes 11,6–8: 

18 Jes 9,1–6. 
19 Jes 11,1–10. 
20 Waschke 3. 
21 1 Kön 15,3; / 1 Sam 13,14. 
22 In den Büchern von Deuteronomium bis 2 Könige. 
23 Jes 9,5–6; Jer 23,5–6; Ez 34,23–24. 
24 Waschke 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

„Der Wolf findet Schutz beim Lamm, der Panther liegt beim Böcklein. Kalb und Lö
we weiden zusammen, ein kleiner Junge leitet sie. Kuh und Bärin nähren sich zusam

men, ihre Jungen liegen beieinander. Der Löwe frisst Stroh wie das Rind. Der Säugling 
spielt vor dem Schlupfloch der Natter und zur Höhle der Schlange streckt das Kind sei
ne Hand aus.“ 

Vermutlich hat die Hoffnung auf eine Erneuerung des davidischen Königtums immer 
mehr an politischer Kraft verloren und wurde der König zur reinen Symbolgestalt einer 
zukünftigen Heilszeit. In diesem Sinn ist auch Ez 37,21–25 zu verstehen: 

„So spricht Gott, der Herr: Siehe, ich, ja ich nehme die Söhne Israels aus den Nationen 
heraus, wohin sie gegangen sind; ich sammle sie von allen Seiten und bringe sie auf 
ihren Ackerboden. Ich mache sie im Land, auf den Bergen Israels, zu einer einzigen 
Nation. […] Ich befreie sie von aller Sünde, die sie in ihrer Untreue begangen haben, 
und ich mache sie rein. Dann werden sie mir Volk sein und ich, ich werde ihnen Gott 
sein. Mein Knecht David wird König über sie sein und sie werden alle einen einzigen 
Hirten haben. […] Ich schließe mit ihnen einen Friedensbund; es soll ein ewiger Bund 
mit ihnen sein.“ 

Der prophetischen Überlieferung entspricht die Erwartung an den König in den Königs
psalmen, in denen sich die Jerusalemer Königstheologie am deutlichsten erhalten hat. 
Weil dem König, der zu Gottes rechter Hand sitzt, die Welt übereignet ist und die Völker 
und Nationen als Erbe von Gott verliehen sind25, „erbittet und erwartet man von seiner 
Herrschaft den Sieg (Ps 20,10) und einen alles umfassenden Heilszustand, sodass nicht 
nur das gesellschaftliche Gefüge, sondern die ganze Natur befriedet werden. In seiner 
Herrschaft, in der sich die Herrschaft Gottes widerspiegelt, ist der Segen der Völkerwelt 
begründet (Ps 72).“26 Allseitiges Wohlergehen, Heil und der Bestand seines Thrones wer
den ihm nicht nur gewünscht, sondern von Gott als Zusagen zugesprochen: 

„Auf ewig werde ich ihm meine Huld bewahren, mein Bund mit ihm ist verlässlich. 
Sein Haus lasse ich dauern für immer und seinen Thron wie die Tage des Himmels. 
Sein Haus soll bleiben auf ewig, sein Thron habe Bestand vor mir wie die Sonne; er soll 
ewig bestehen wie der Mond, der Zeuge über den Wolken ist verlässlich.“27 

Zur Zeit Jesu dürfte im jüdischen Volk eine stark national gefärbte Messiashoffnung 
verbreitet gewesen sein, der zufolge der „Gesalbte des Herrn“, der „Sohn Davids“, das 
Volk von den sündigen und unterdrückenden Fremdvölkern befreien, über sie siegen 
und herrschen würde und das Volk zu einem geheiligten reinen Volk sammeln wür
de.28 Neben messianischen Erwartungen sind in nachexilischer Zeit, besonders in der 
apokalyptischen prophetischen Literatur der hellenistischen Zeit29, Vorstellungen von 

25 Ps 110,1; / Ps 2,9; 72,8; 89,26; / Ps 2,8. 
26 Waschke 5. 
27 Ps 89,29–30.37-38. 
28 Vgl. Kessler 261. 
29 Die hellenistische Zeit erstreckt sich von 336–30 v. Chr. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 199 

einer Auferstehung der Toten aufgekommen.30 Jesus selbst hat gemäß der Perikope31 vom 
Streitgespräch über die Auferstehung der Toten, die im Kern ziemlich sicher authen
tisch ist und somit auf ihn selbst zurückgeht, den Auferstehungsglauben gegenüber den 
Sadduzäern verteidigt.32 

Literatur 

Hans Kessler: Christologie, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der Dogmatik, Bd. 1, 2., 
ergänzte und korrigierte Auflage 2002, 241–442. 

Ernst-Joachim Waschke, Art. Messias (AT), in: Das Wissenschaftliche Bibellexikon im In
ternet (www.wibilex.de), 2006. 

2.2.2 Der historische Jesus 

Bevor versucht wird, das Leben und Wirken und das Leiden und Sterben Jesu, wie es 
sich tatsächlich zugetragen haben könnte, zu beschreiben, sind Kriterien der histo
risch-kritischen Jesusforschung vorzustellen, die eine solche Beschreibung historisch 
wahrscheinlich machen (Kap. 2.2.2.1). Beim Durchgang durch sein Leben wird dann 
im Einzelnen beleuchtet, wodurch es bis zu seinem öffentlichen Auftreten bestimmt 
war (Kap. 2.2.2.2), wie sein öffentliches Wirken begann (Kap. 2.2.2.3), wie er das Reich 
Gottes durch sein Wort verkündete (Kap. 2.2.2.4) und durch seine Taten bezeugte (Kap. 
2.2.2.5), welche Ethik er lehrte (Kap. 2.2.2.6), wie er Jünger und Jüngerinnen in seine 
Nachfolge und Gemeinschaft rief (Kap. 2.2.2.7) und wie schließlich sein Leben leidvoll 
endete (Kap. 2.2.2.8). 

2.2.2.1 Kriterien der historisch-kritischen Jesusforschung 
Wie Jesus gelebt hat und gestorben ist und was er in den letzten Jahren seines Lebens 
gelehrt und getan hat, ist vor allem in den vier kanonischen Evangelien überliefert. Trotz 
ihres geschichtlichen Interesses handelt es sich bei ihnen jedoch in erster Linie um Glau
benszeugnisse, nicht um historische Berichte. Frühe Christen haben Jesus ganz von seiner 
Auferstehung her gedeutet und seinem Leben und Wirken einiges hinzugefügt, um ihre 
christlichen Gemeinschaften zu erbauen und zu ermahnen. Um dem historischen Jesus 
nahezukommen, hat die Jesusforschung daher aus der Geschichtswissenschaft einige 
positive Kriterien übernommen und in Bezug auf die Quellen ausgebaut und verfeinert. 
„Als Basiskriterien gelten dabei das […] Kriterium der geschichtlichen Nähe zu Jesus von 
Nazaret und das Kriterium der Unabhängigkeit der Quellen.“33 Da, was das erste Kriteri
um betrifft, die drei synoptischen Evangelien Matthäus, Markus und Lukas mit den ihnen 
zugrunde liegenden Quellen und Überlieferungen dem historischen Jesus geschichtlich 

30 Bd. 3, Kap. 3.2.1.2. 
31 Eine Perikope ist ein Textabschnitt aus der Bibel, der im Gottesdienst verlesen wird. 
32 Mk 12,18–27. 
33 Strotmann 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.wibilex.de
https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.wibilex.de


200 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

näher sind als das Johannesevangelium, das viel stärker als die Synoptiker von Offenba
rungstheologie geprägt ist, haben sie unter den christlichen Quellen die größte Bedeu
tung. Nach dem zweiten Kriterium kommt „die Darstellung eines Ereignisses oder ei
ner Person umso näher an die historische Wirklichkeit heran […], wenn über es bezie
hungsweise über sie in verschiedenen, nicht voneinander abhängigen Quellen berichtet 
wird“34. 

Im deutschsprachigen Raum hat der evangelische Exeget Gerd Theißen (geb. 1943) 
über die beiden Basiskriterien der geschichtlichen Nähe und der Unabhängigkeit der Quellen 
hinaus ein zweiteiliges historisches Plausibilitätskriterium entwickelt, das sich kurz so wie
dergeben lässt: Was zum einen im jüdischen Kontext plausibel ist (Kontextplausibilität) 
und zum anderen die Wirkung Jesu auf das entstehende Urchristentum verständlich 
macht (Wirkungsplausibilität), dürfte historisch sein.35 

In früherer Forschung galt das, wodurch sich Jesus von der jüdischen Umwelt un
terschieden hat, als hauptsächliches Kriterium für historische Wahrscheinlichkeit. Die
ses Differenzkriterium ging auf den evangelisch-lutherischen Neutestamentler Ernst Kä
semann (1906–1998) zurück, der in seinem berühmten Vortrag über Das Problem des his
torischen Jesus (1953) entgegen der Auffassung seines anwesenden Lehrers Rudolf Bult
mann gesichertes Wissen über Jesu Leben und Botschaft für möglich und ein Jesuswort 
für einigermaßen sicher und damit für authentisch („echt“) hielt, wenn es weder aus 
dem Judentum abgeleitet noch der Urchristenheit zugeschrieben werden kann. Nach 
Teißens Kriterium der Kontextplausibilität gilt hingegen das am Leben Jesu als wahr
scheinlich historisch, was mit der jüdischen Umwelt übereinstimmt, wobei innerhalb des jü
dischen Kontextes Jesus selbstverständlich individuelle Züge hatte. 

Literatur 

Gerd Theißen/Annette Merz: Der historische Jesus. Ein Lehrbuch, 4., durchgesehene und um 
Literaturnachträge ergänzte Auflage 2011. 

Angelika Strotmann: Der historische Jesus: eine Einführung, 3., ergänzte und aktualisierte 
Auflage 2019. 

2.2.2.2 Das Leben Jesu bis zu seinem öffentlichen Auftreten 
Jesus dürfte in den letzten Regierungsjahren Herodes des Großen, zwischen 6–4 vor 
Christus, in Nazaret geboren worden sein36 und bis 30 nach Christus gelebt haben. Sein 
Name Jesus „ist die gräzisierte Form des aramäischen Jeschu oder Jeschua“, die wieder
um eine Kurzform von Joschua (griech. Josua) ist und „Jahwe ist Rettung“ bedeutet.37 Die 
weitaus längste Zeit hat er in Nazaret in Galiläa zugebracht. Den allgemeinen Gepflogen
heiten entsprechend, dürfte bei seiner Geburt seine Mutter Maria (Mirjam) 15–17 Jahre 

34 Ebd. 
35 Vgl. Theißen/Merz 29. 
36 Mt 2,1.22; Lk 1,5. 
37 Strotmann 57. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 201 

und Josef etwa 25 Jahre alt gewesen sein. Da Josef in den Evangelien nur innerhalb der 
Kindheitsgeschichten erwähnt wird, ist er vermutlich in der Tat früh verstorben. 

Als Kleinkind wurde er von Maria erzogen, in späteren Jahren von Josef, der ihn in die 
Tora einwies. Er hatte mehrere Geschwister, von denen die Namen der vier Brüder im Un
terschied zu denen der Schwestern überliefert sind: Jakobus, Judas, Joses und Simon.38 
„Sie weisen auf eine fromme jüdische Familie hin, die ihren Kindern den Namen des Erz
vaters Jakob und seiner Söhne gab. Der bedeutendste von ihnen war Jakobus, einer der 
Leiter der Jerusalemer Urgemeinde (Gal 1,19).“39 Neben seiner Muttersprache Aramäisch 
konnte er vermutlich auch hebräisch sprechen und lesen und sich ansatzweise auf Grie
chisch verständigen. Von Josef erlernte er den Beruf eines Bauhandwerkers, den er spätes
tens ab dem 14. Lebensjahr ausübte, und hatte als solcher „vor allem mit der Bearbeitung 
von Stein und dem Bau von Holzlehmkonstruktionen zu tun“, weniger mit Holzbearbei
tung, wie die spätere Vorstellung von Jesus als Zimmermann vermuten lässt.40 

„Auffallend in der Jesusüberlieferung ist Jesu konflikthaftes Verhältnis zu seiner Familie. 
Sie scheint zu seinen Lebzeiten weder seine Verkündigung noch sein Verhalten akzep
tiert zu haben. […] Gerade die Spannung zwischen der positiven Rolle, die die Famili

enangehörigen Jesu im frühen Christentum spielten, und der in Mk 3,21 dokumentier

ten Ablehnung Jesu durch seine Familie weist auf eine historische Erinnerung hin, die 
schon einige Jahre später bei Mt und Lk weggelassen wird.“41 

Als Jude gehörte Jesus zu Israel, dem auserwählten Gottesvolk, das sein Zentrum in Jeru
salem, der heiligen Stadt, hatte. Der Tempel war für Juden damals der einzige Ort in der 
Welt, an dem Jahwe, dem Gott Israels, gültige Opfer dargebracht wurden. Für die gro
ße Mehrheit des Volkes war das Heiligtum die Stätte der Sühne, wo der Opferkult den 
Priestern, dem Volk, den Familien, dem Einzelnen und dem Land Reinheit und Heili
gung erwirkte. 

Im Tempel wurden die Feste gefeiert, deren Ordnung durch einen liturgischen Jahres
kalender geregelt war. Bei dem im Herbst gefeierten Neujahrsfest stand das Königtum 
Jahwes oder der Gerichtsgedanke im Vordergrund. Ihm folgten weitere Feste, wie der 
römisch-katholische Neutestamentler Joachim Gnilka (1928–2018) in seinem Buch über 
Jesus von Nazaret schildert: 

„Zehn Tage nach Neujahr, die eine Zeit der Umkehr sein sollten, feierte man den jom 
kippur, den Versöhnungstag, an dem der Hohepriester, bekleidet mit weißen Gewän
dern, das Allerheiligste des Tempels betrat […], um mit dem Blut von Tieren seine Sün
den und die der Priesterschaft und des Volkes zu sühnen. Dieser Tag sah auch das Ri
tual des Azazel- oder Sündenbockes, den man in die Wüste schickte und von einem 
Felsen hinabstürzte, damit das Volk entsündigt werde. Am sechsten Tag nach dem gro
ßen jom kippur, der mehr ein Feiertag für die Priesterschaft war, zelebrierte Israel das 

38 Mk 6,3. 
39 Strotmann 58. 
40 Ebd. 
41 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Laubhüttenfest, das wegen seiner allseitigen Beliebtheit mitunter einfach das Fest ge
nannt wurde und rund sieben Tage währte. […] Schließlich gab es das Pascha mit den 
ungesäuerten Broten, das in das Frühjahr fiel (gefeiert am 15. Nisan), das große Wall

fahrtsfest, an dem Tausende von Juden aus allen Teilen des Imperiums nach Jerusalem 
strömten. Sie kamen, um der Befreiung Israels aus der ägyptischen Knechtschaft zu 
gedenken, […]. Das fünfzig Tage nach Pascha gefeierte Wochenfest (Pfingstfest) war 
das Erntedankfest zum Abschluss der Getreideernte. Später verband es sich mit dem 
Gedanken an die Gesetzgebung auf dem Sinai.“42 

War der kultische Gottesdienst auf den Jerusalemer Tempel konzentriert, so versammel
ten sich in den Synagogen, die über das ganze Land verstreut waren, die Gläubigen insbe
sondere am Sabbat zum Wortgottesdienst, um den wöchentlichen Ruhetag in Gebet und 
in Anhörung des Schriftwortes und der Predigt zu begehen. Die Prediger hatten einen 
großen Einfluss auf das Bewusstsein und die Geisteshaltung des Volkes. Religiös waren 
Juden aber nicht nur im Tempel und in den Synagogen, also in der Öffentlichkeit: 

„Einen fest verankerten Platz besaß die jüdische Religiosität im Haus und in der Fami

lie, wo man die häuslichen Feste und vor allem den Sabbat feierte. Die Sabbatfeier be
schränkte sich keinesfalls auf den Gottesdienstbesuch in der Synagoge, sondern wurde 
zu Hause vorbereitet und fortgesetzt. War der Beginn des Sabbatabends in Jerusalem 
durch Posaunenstöße und auf dem Land durch Ausrufen verkündet worden, zündete 
man im Haus die Sabbatlampe an, vertauschte das Alltagsgewand mit dem guten Kleid 
und setzte sich zu Tisch, um das Vorabendmahl des Sabbats einzunehmen. Der Sab
bat war ein Zeichen der Erwählung Israels und darum auch sinnenfälliges Zeichen sei
ner Einheit. Er wurde in Freude begangen. Jegliche Arbeit war verpönt und untersagt. 
Man ahmte die Sabbatruhe des Schöpfers nach, der am selben Tag nach seinem Schöp
fungswerk ausgeruht hatte. Bei der Mahlzeit sollte man des Bedürftigen, des müden 
Wanderers, des Bettlers gedenken und ihn zu Tisch laden.“43 

In all diesen Traditionen lebte und bewegte sich Jesus ganz selbstverständlich. 

Literatur 

Joachim Gnilka: Jesus von Nazaret. Botschaft und Geschichte, 6. Auflage der durchgesehe
nen und erweiterten Sonderausgabe, 2000. 

2.2.2.3 Der Beginn des öffentlichen Auftretens Jesu 
Jesus wird Ende Zwanzig gewesen sein44, als er Familie und Heimat verließ und zu Jo
hannes dem Täufer an den Jordan ging, um sich von ihm taufen zu lassen. Der Einfluss des 
Täufers auf ihn ist dabei nicht zu unterschätzen: 

42 Gnilka 52f. 
43 Ebd. 53. 
44 Vgl. Lk 3,23. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 203 

„Jesus hat sich nicht nur seiner Umkehrtaufe unterzogen, sondern hat auch wesentli
che Züge der Umkehrpredigt des Johannes in die eigene Verkündigung integriert, so
dass mit Fug und Recht davon ausgegangen werden muss, dass er zunächst ein Schüler 
des Täufers war, bevor er seine eigene Berufung als Verkünder und Bevollmächtigter 
der Königsherrschaft Gottes und Alexander ganz Israels erkannte.“45 

Nichts zeichnet Johannes mehr aus als seine Wassertaufe, die eine „Taufe der Umkehr zur 
Vergebung der Sünden“ war.46 Rituelle Waschungen konnten zwar kultische Unreinheit, 
aber keine Sünden beseitigen. „Sünden vergebende Kraft hatte im antiken Judentum bis 
70 n. Chr. in besonderer Weise, wenn auch längst nicht ausschließlich, der Opferkult im 
Jerusalemer Tempel.“47 Angesichts des unmittelbar drohenden Endgerichts relativier
te Johannes diese Sündenvergebung. Allein die Wassertaufe konnte Garant für das Be
stehen im Gericht sein. Sie „rettete jedoch nicht automatisch vor dem Gericht, sondern 
war an die Umkehrbereitschaft des Täuflings und seinen unbedingten Willen zu guten 
Werken gebunden“48. 

Mit ihrer starken bildhaften Sprache erinnert die Predigt des Johannes an die alt
testamentliche Gerichtsprophetie. „Wie sie schreckt auch Johannes vor Übertreibungen 
und Pauschalisierungen nicht zurück, so zum Beispiel wenn er gleich zu Anfang seine 
AdressatInnen mit der Anrede ,Schlangenbrut‘ beleidigt. Als Prophet will und muss er 
schockieren und provozieren, weil er nur so seine Zuhörerschaft aufzurütteln vermag.“49 
Weil er von der Schuldverfallenheit Israels und dem unmittelbar bevorstehenden Zorn
gericht Gottes überzeugt war, legte er in seiner Predigt den Schwerpunkt auf die Unheils
bilder. Trotzdem bot seiner Einschätzung nach Gott selbst in dieser Situation noch die 
Möglichkeit der Umkehr an. Dementsprechend zielte er mit seiner Predigt vor allem auf 
Umkehr ab. Seine Wassertaufe unterstützte den Umkehrprozess leiblich-sakramental, 
so dass sie als „Zeichen der verlässlichen Zusage der Sündenvergebung Gottes und sei
nes unbedingten Heilswillens“ aufzufassen ist.50 So gesehen „ist die Predigt des Johan
nes zuallererst Umkehrpredigt und der Gerichtspredigt übergeordnet“51. 

Wenn Johannes in seiner Predigt einen kommenden Stärkeren ankündigt52, der das Ge
richt durchführen wird und dem er sich selbst unterordnet, ist mit dieser Gestalt nicht 
Jesus gemeint, sondern vermutlich eine himmlische Mittlergestalt, vielleicht die in der 
Apokalyptik beheimatete Richter- und Retterfigur des Menschensohnes.53 Dieser war im 
Himmel verborgen und wartete darauf, sich in der Endzeit zu offenbaren und als Heil
bringer mit Gott zusammenzuwirken. Johannes dürfte in diesem Zusammenhang so
wohl die Geisttaufe als auch die Feuertaufe angekündigt haben54, die Rettung und Strafe 

45 Strotmann 87. 
46 Mk 1,4. 
47 Strotmann 91. 
48 Ebd. 
49 Ebd. 93. 
50 Ebd. 93. 
51 Ebd. 
52 Mk 1,7. 
53 Dan 7,13f. 
54 Mt 3,11; Lk 3,16. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

im Gericht symbolisieren, „was sowohl dem Wirken des Täufers mit Gerichtsansage und 
Heilsangebot als auch dem Bild von Weizen und Spreu entspricht“55. 

Jesus reihte sich am Jordan in die Schar der vielen Menschen ein und ließ sich von 
Johannes taufen. Damit erkannte er die Täuferbewegung an und schloss sich ihr an. Er 
teilte sein Leben mit Johannes und den anderen Täuferschülern, verbreitete die Täufer
botschaft und taufte „wohl auch zusammen mit ihm“56. Dass er bei seiner Taufe in einem 
visionären Erlebnis tatsächlich den Geist wie eine Taube auf sich herabkommen sah und 
eine Stimme aus dem Himmel sprechen hörte: „Du bist mein geliebter Sohn, an dir habe 
ich Wohlgefallen gefunden“57, ist hingegen aus exegetischen Gründen unwahrscheinlich. 
Vieles spricht dafür, dass es sich bei dieser speziellen, als Vision und Audition sorgfältig 
gestalteten Berufungsszene um „eine nachösterliche Eintragung in das Leben Jesu“ han
delt.58 Doch ist es sehr wahrscheinlich, dass Jesus wie viele andere Propheten bis hin zum 
Apostel Paulus tatsächlich ein visionäres Berufungserlebnis hatte. „Zusammen mit der Ent
deckung seines Wundercharismas könnte es der entscheidende Anstoß für Jesus gewe
sen sein, sich vom Täufer zu trennen und seinen eigenen Weg als Verkünder und Mittler 
der Reich-Gottes-Botschaft zu gehen.“59 Die neuere deutschsprachige Exegese sieht vor 
allem in der Vision vom Satanssturz dieses Berufungserlebnis. Als die zweiundsiebzig Jün
ger, die Jesus ausgesandt hat, zu ihm zurückkehren und voller Freude berichten, dass 
ihnen sogar die Dämonen in seinem Namen untertan sind60, sagt er zu ihnen: „Ich sah 
den Satan wie einen Blitz aus dem Himmel fallen.“61 Dieses visionäre Erlebnis und seine 
exorzistischen Fähigkeiten können am ehesten nachvollziehbar machen, warum Jesus im 
Unterschied zu Johannes das kommende Königreich Gottes schon als gegenwärtig ange
brochen verkündete. 

„Nach frühjüdischen (und frühchristlichen) apokalyptischen Vorstellungen wird die 
Endzeit durch einen Himmelskampf zwischen göttlichen und satanischen Mächten 
eingeleitet, bei dem die satanischen Mächte schließlich besiegt und aus dem Himmel 
gestoßen werden (vgl. Offb 12,7–12). Die endgültige Heilszeit und damit die endgül
tige Überwindung des Bösen beginnt jedoch erst, wenn auch auf der Erde die Mächte 
Satans besiegt und vernichtet worden sind. Vor diesem Hintergrund behauptet Jesus 
in Lk 10,18 nicht mehr und nicht weniger, als dass diese Endzeit schon begonnen hat, 
da im Himmel die Mächte des Bösen endgültig besiegt wurden und der Satan, der 
Anführer der Mächte des Bösen, aus dem Himmel gestürzt wurde.“62 

Die Erfahrung seines Charismas, Dämonen austreiben und Kranke heilen zu können, 
hat Jesus dann „die letzte Gewissheit gegeben, dass der Satan überwunden, die Heilszeit 

55 Strotmann 94. 
56 Ebd. 97. 
57 Mk 1,10f. 
58 Strotmann 98. 
59 Ebd. 
60 Lk 10,1.17. 
61 Lk 10,18. 
62 Strotmann 99. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 205 

schon angebrochen ist und er selbst durch sein exorzistisches und heilendes Wirken die 
sich unaufhaltsam durchsetzende Gottesherrschaft auf der Erde erfahrbar macht“63. 

Damit ist schon weit auf das öffentliche Wirken Jesu vorgegriffen, das etwa 29 oder 
30 nach Christus begonnen und nicht viel länger als ein Jahr gedauert haben dürfte. In 
diesem Zeitraum hielt sich Jesus vor allem in der nordwestlichen Ecke des Sees Geneza
ret, in Kafarnaum, Chorazin und Betsaida auf, „mit Kafarnaum als Zentrum und Stütz
punkt“64. Auf seinen Wanderungen scheint er mit Ausnahme Jerusalems und eventuell 
Jerichos größere Städte gemieden zu haben, wo die Gefahr für ihn und seine Anhänger, 
frühzeitig als Unruhestifter aufgegriffen und gefangen gesetzt zu werden, wesentlich 
höher war als auf dem Land. „Unsicher ist, inwieweit Jesus das Evangelium auch in den 
Gegenden verkündete, durch die er von Galiläa nach Jerusalem zog.“65 

2.2.2.4 Jesu Verkündigung des Gottesreiches durch sein Wort 
Im Zentrum der Verkündigung Jesu stand „die Heilsbotschaft vom Königtum Gottes“66. 
Jesus selbst hat immer wieder von der Herrschaft oder dem Reich Gottes gesprochen, wört
lich: von der Basileia tou theou, der Königsherrschaft oder dem Königreich Gottes.67 Der 
Ausdruck König verdeutlicht, dass es sich bei dieser Herrschaft um eine legitime Herr
schaft und nicht um eine Gewalt- oder Willkürherrschaft handelt. 

Nach Angelika Strotmann wurden mit der Wendung vom Königreich Gottes zwei 
ganz bestimmte Vorstellungskomplexe im Judentum zur Zeit Jesu aufgerufen: „Der ei
ne Vorstellungskomplex bezieht sich auf die Rede vom Königtum JHWHs, wie sie sich 
in den Schriften Israels findet, der andere Vorstellungskomplex auf ein jüngeres Phäno
men, nämlich auf apokalyptische Erwartungen.“68 

Gemäß der in nachexilischer Zeit aufgekommenen theokratischen Vorstellung vom Kö
nigtum Jahwes steht Gottes Thron im Jerusalemer Tempel, von dem aus er über Israel 
herrscht. „Der Tempelkult ist dann die angemessene Antwort auf diese Herrschaft“, die 
grundsätzlich eine gute Herrschaft ist, insofern sie „besonders die Bedürfnisse der Ar
men und Randständigen Israels im Blick hat und damit in Kontrast zu irdischer Herr
schaft steht.“69 Eindrücklich loben die Königspsalmen diese Herrschaft Gottes. So wird in 
Psalm 145 Gott als gütiger und gerechter König gepriesen, als gnädiger und barmherzi
ger Herr, der langmütig und reich an Huld ist. Er ist gut zu allen, er stützt alle, die fallen, 
und richtet alle auf, die gebeugt sind. Sein Königtum ist ein Königtum aller Zeiten.70 Ein 
sozialpolitisch noch deutlicheres Bild von der Königsherrschaft Gottes zeichnet Psalm 
146: 

„Selig, wer den Gott Jakobs als Hilfe hat, wer seine Hoffnung auf den Herrn, seinen 
Gott, setzt. […] Recht schafft er den Unterdrückten, Brot gibt er den Hungernden, der 

63 Ebd. 100. 
64 Ebd. 65. 
65 Ebd. 66. 
66 Strotmann 103. 
67 Vgl. Herzgsell 111–123. 
68 Strotmann 105. 
69 Ebd. 
70 Ps 145,7–14. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Herr befreit die Gefangenen. Der Herr öffnet die Augen der Blinden, der Herr richtet 
auf die Gebeugten, der Herr liebt die Gerechten. Der Herr beschützt die Fremden, er 
hilft auf den Waisen und Witwen, doch den Weg der Frevler krümmt er. Der Herr ist 
König auf ewig, dein Gott, Zion, durch alle Geschlechter. Halleluja!“71 

In hellenistischer Zeit mit ihren Auseinandersetzungen um die Identität Israels kamen ins
besondere in prophetischen Kreisen eschatologische Vorstellungen vom Königreich Gottes 
auf. Gott würde sich „erst in der Endzeit endgültig gegen alle widergöttlichen Mächte 
durchsetzen und seine Herrschaft vom Zion aus über die ganze Erde aufrichten“72. Dann 
würde er als König die ganze Erde beherrschen und verwandeln.73 Er würde „für alle Völ
ker ein Festmahl geben mit den feinsten Speisen, ein Gelage mit erlesenen Weinen“, „die 
Hülle, die alle Völker verhüllt, und die Decke, die alle Nationen bedeckt“, entfernen, den 
Tod für immer verschlingen und „die Tränen von jedem Gesicht abwischen“.74 

Durch die Unterdrückungs- und Verfolgungserfahrungen der Makkabäerzeit75 erfuhr 
die eschatologische Vorstellung vom Königreich Gottes dann noch einmal eine Verschär
fung, wie sich besonders in der apokalyptischen Literatur zeigt. 

„Die ,Apokalyptiker‘ konnten Gottes rettendes und heilendes Handeln überhaupt 
nicht mehr in der Geschichte entdecken und schlossen daraus, dass es innerhalb der 
Geschichte ,keinen Fortschritt auf Erlösung hin‘ gäbe, sondern nur eine unaufhalt
same Degeneration zum Bösen hin. Hoffnung ging allein von der Vorstellung aus, 
dass Gott in allernächster Zukunft diese von bösen Mächten beherrschte Weltzeit 
beenden und durch ein großes Gericht hindurch eine neue Weltzeit heraufführen 
würde, in der JHWH uneingeschränkt und ewig herrscht und in der die getöteten und 
drangsalierten Gerechten auferstehen und in (ewiger) Glückseligkeit leben.“76 

Strotmann zufolge lebte Jesus wie sein Lehrer Johannes der Täufer ebenfalls in der Vor
stellungswelt der Apokalyptiker. „Auch er erwartete das Ende der gegenwärtigen Ge
schichte und das Hereinbrechen einer neuen Weltzeit, in der nur noch Gott allein herr
schen und alle Mächte des Bösen besiegt sein werden […] Auch er ging von einem großen 
Gericht am Ende der Zeit aus und dachte in Dualismen: Hier die Herrschaft Satans – da 
die Königsherrschaft Gottes.“77 

Auch für Jesus ist die Gottesherrschaft oder das Gottesreich vor allem eine Realität, 
die erst noch in der Zukunft kommen wird. Wenn er seine Jünger im Vaterunser bitten lehrt: 
„dein Königreich komme“78, dann ist dieses Kommen als ein plötzlich eintretendes und 
allein von Gott verursachtes Ereignis gemeint, bei dem Gott aus seiner Verborgenheit 

71 Ps 146,5–10. 
72 Strotmann 106. 
73 Sach 14,6–10. 
74 Jes 25,6–8; vgl. Mi 4,1–5. 
75 Etwa 175–164 v. Chr. 
76 Strotmann 106f. 
77 Ebd. 107. 
78 Lk 11,2 / Mt 6,10. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 207 

heraustreten, sich in seiner ganzen Herrlichkeit zeigen und dadurch die Welt verwan
deln wird. Er wird die Welt vollenden und die Menschheit an ihr Ziel bringen. Als jesua
nisch erweist sich die Bitte im Vaterunser um das endgültige Kommen des Königreiches 
Gottes vor allem deshalb, weil das frühe Christentum dieses Kommen „mit der Wieder
kunft Jesu als endzeitlichem Menschensohn und Richter verband“79. Für Christen ist von 
daher das „Reich Gottes als die von der Königsherrschaft Gottes erfüllte Welt […] das er
sehnte Ziel, für das der Mensch bestimmt ist“80. 

Die Zukünftigkeit des Gottesreiches begegnet auch „in den ersten drei, wohl auf Je
sus selbst zurückgehenden Seligpreisungen der lukanischen Fassung […], die den Bettel
armen, Hungernden und Weinenden das Reich Gottes verheißen“81: 

„Selig, ihr Armen, denn euch gehört das Reich Gottes. Selig, die ihr jetzt hungert, denn 
ihr werdet gesättigt werden. Selig, die ihr jetzt weint, denn ihr werdet lachen.“82 

Insbesondere die Armen werden vom Erscheinen Gottes profitieren. Gott wird das reale 
Elend in der Welt aufheben, Ausgleich schaffen und die Armen entschädigen, er wird die 
jetzigen Besitz-, Macht- und Prestigeverhältnisse umkehren. In diesem Sinn gilt: „Viele 
Erste werden Letzte sein und die Letzten Erste.“83 Schon im Magnifikat hatte Maria ge
mäß dem Lukasevangelium Ähnliches von Gott gesagt: „Er vollbringt mit seinem Arm 
machtvolle Taten: Er zerstreut, die im Herzen voll Hochmut sind; er stürzt die Mäch
tigen vom Thron und erhöht die Niedrigen. Die Hungernden beschenkt er mit seinen 
Gaben und lässt die Reichen leer ausgehen.“84 Jesus verheißt also „all jenen eine definiti
ve Wende ihres Geschicks, die am Rand der Gesellschaft leben und deren Gegenwart von 
Hunger und Elend bestimmt ist“85. 

Auch in seinem eschatologischen Abendmahlswort oder Verzichtswort, das als seine To
desprophetie zu verstehen ist, weist Jesus auf das endgültige Kommen des Königreiches 
Gottes hin: 

„Amen, ich sage euch: Ich werde nicht mehr von der Frucht des Weinstocks trinken bis 
zu dem Tag, an dem ich von Neuem davon trinke im Reich Gottes.“86 

Unabhängig davon, ob Jesus apokalyptisch gehofft hat, dass das Königreich Gottes noch 
vor seinem Tod hereinbrechen würde oder nicht, war er sich sicher, „dass er erst wieder 
Wein trinken, das heißt an einem festlichen Mahl teilnehmen würde, wenn sich das Kö
nigreich Gottes endgültig durchgesetzt hat“87. Indem er das prophetische Bild vom Freu
denmahl mit den feinsten Speisen und erlesenen Weinen für das endgültige Königreich 

79 Strotmann 111 (z. B. 1 Kor 11,26c; Mt 25,31–46). 
80 Gnilka 144. 
81 Strotmann 111. 
82 Lk 6,20f. 
83 Mk 10,31. 
84 Lk 1,51–53. 
85 Strotmann 112. 
86 Mk 14,25 par [= synoptische Parallelstellen]. 
87 Strotmann 112. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Gottes auf Erden übernimmt, teilt er die universale Hoffnung der Propheten88, dass alle 
Menschen auf einer verwandelten Erde an diesem Reich teilnehmen werden, das dann 
ein immerwährendes Reich des Friedens und der Gerechtigkeit, der Freiheit und der Lie
be, der Freude und des Glücks sein wird. 

Das Reich Gottes liegt für Jesus aber nicht nur in der Zukunft. Es ist schon in der Ge
genwart erfahrbar, wenn auch auf vorläufige Weise. Als Jesus gegenüber Kritikern, die 
ihm vorwerfen, die Dämonen mithilfe Satans auszutreiben, klarstellt, sie nicht mithilfe 
Satans, sondern mithilfe Gottes zu verjagen, erklärt er zugleich, was das bedeutet: 

„Wenn ich aber die Dämonen durch den Finger Gottes austreibe, dann ist das Reich 
Gottes schon zu euch gekommen.“89 

Das Königreich Gottes ist auf Erden schon da, und das hat offensichtlich etwas mit der 
Person Jesu selbst zu tun, denn er ist es ja, der durch den „Finger Gottes“ oder, wie das 
Matthäusevangelium richtig auslegt, durch den „Geist Gottes“, Menschen von ihren zer
störerischen Dämonen befreit.90 Jesus ist sich dessen gewiss, dass durch sein exorzis
tisches und heilendes Wirken das Königreich Gottes nicht nur unmittelbar bevorsteht, 
„sondern schon begonnen hat, also schon in die gegenwärtige Weltzeit eingebrochen ist 
und sie zu verändern beginnt“91. Das ist „ungewöhnlich für apokalyptische Literatur“92. 
Jesus ist sich dessen bewusst, in besonderer Weise über charismatische Fähigkeiten zu 
verfügen und damit in besonderer Weise vom Geist Gottes erfüllt zu sein, sodass durch 
ihn – zwar noch nicht endgültig, aber schon vorläufig – das Reich Gottes in der Welt ge
genwärtig ist. Das vorläufige Königreich Gottes ist das Neue, das mit Jesus in die Welt 
kommt, das er in die Welt bringt. 

Dass das Königreich Gottes schon gegenwärtig ist, drückt Jesus außer im Exorzismus
wort93 auch im Erfüllungswort aus: „Erfüllt ist die Zeit und nahe gekommen ist das Reich 
Gottes, denkt um!“94 Darüber hinaus spricht er in einer Reihe von Wachstumsgleichnissen 
von der Gegenwärtigkeit des Gottesreiches. Im Gleichnis vom Sämann vergleicht er sein 
eigenes Wirken mit einem Mann, der hinausgeht, um zu säen.95 Obwohl viel Saat ver
loren geht und er die Erfahrung von Erfolglosigkeit macht, ist eine reiche Ernte zu er
warten: ein Teil der Saat wird dreißigfach, sechzigfach und hundertfach Frucht bringen. 
Jesus vertraut darauf, dass die Saat, die er sät, gewissermaßen wie von selbst wächst96, 
weshalb die Jünger auch nicht voreilig in den Vorgang des Wachstums eingreifen sollen, 
indem sie etwa versuchen, das Unkraut unter dem Weizen auszureißen. Sie sollen nicht 
versuchen, äußere oder innere Feinde Gottes zu vernichten, weil sonst der Schaden noch 
viel größer wird. 

88 Jes 25,6–8; vgl. Mi 4,3–5. 
89 Lk 11,20. 
90 Mt 12,28. 
91 Strotmann 107. 
92 Ebd. 
93 Lk 11,20. 
94 Mk 1,15. 
95 Mk 4,3–8. 
96 Mk 4,26–28. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 209 

In den Gleichnissen vom Senfkorn und vom Sauerteig geht es Jesus vor allem um die Kraft 
und die Unaufhaltsamkeit des einmal begonnenen Prozesses der Ausbreitung des Rei
ches Gottes: 

„Womit sollen wir das Reich Gottes vergleichen, mit welchem Gleichnis sollen wir es 
beschreiben? Es gleicht einem Senfkorn. Dieses ist das kleinste von allen Samenkör

nern, die man in die Erde sät. Ist es aber gesät, dann geht es auf und wird größer als 
alle anderen Gewächse und treibt große Zweige, sodass in seinem Schatten die Vögel 
des Himmels nisten können.“97 

„Womit soll ich das Reich Gottes vergleichen? Es ist wie der Sauerteig, den eine Frau 
nahm und unter drei Sea Mehl verbarg, bis das Ganze durchsäuert war.“98 

Der Anfang ist also gemacht, will Jesus damit sagen. Das Königreich Gottes ist schon vor
läufig da. Es wird sich trotz seiner unscheinbaren Anfänge unaufhaltsam durchsetzen 
und alles durchdringen und übertreffen. In ihm steckt wie in einem Samen eine nicht 
einzudämmende Dynamik, die bereits die Vollendung verbürgt. 

Die Wachstumsgleichnisse Jesu wollen nun freilich nicht zu einer apokalyptischen 
Naherwartung passen, der zufolge das endgültige Königreich Gottes nicht in einem sich 
langsamen, aber unaufhaltsamen Prozess entwickelt, sondern plötzlich von Gott her in 
diese Weltzeit einbricht und sie beendet. Jesus wird auch nicht unrealistischerweise er
wartet haben, dass sich das vorläufige Königreich Gottes, das er verkündet und das mit 
ihm begonnen hat, innerhalb weniger Monate oder Wochen zum umfassenden endgülti
gen Königreich Gottes als Reich vollkommenen Friedens und vollkommener Gerechtig
keit auswachsen würde. Stattdessen wird in seine Wachstumsgleichnisse seine Erfah
rung eingeflossen sein, dass seine Verkündigung des Reiches Gottes bei einzelnen Men
schen auf fruchtbaren Boden gefallen ist und in ihnen Raum gewonnen hat, sodass sie 
zu Jüngerinnen und Jüngern wurden, durch die sich das Reich Gottes weiter verbreiten 
konnte. Mit anderen Worten: Die Wachstumsgleichnisse haben zumindest nicht in ers
ter Linie eine kollektive Größe, etwa „die Kirche […] oder gar ihre beständige Ausbreitung“ 
im Blick99, sondern zielen vor allem auf den einzelnen Menschen ab. Ihn fordert Jesus zur 
Stellungnahme und zur Entscheidung heraus. Wer sich auf das vorläufige Königreich 
Gottes und damit auf Gott selbst entschieden einlässt, ist für ihn wie ein Tagelöhner, der 
in einem Acker einen vergrabenen Schatz entdeckt, in seiner Freude hingeht, alles ver
kauft, was er besitzt, und den Acker kauft.100 Es gilt für den Einzelnen, das Gottesreich 
als das große Geschenk Gottes in seinem alles andere übersteigenden Mehrwert zu erfas
sen und, wie Jesus sagt, „an sich zu reißen“101. Auch mit dem Gleichnis vom Gastmahl102 
stellt Jesus das Drängende des Königreiches Gottes in den Vordergrund und fordert „ein 

97 Mk 4,30–32. 
98 Lk 13,20f. 
99 Gnilka 148. 
100 Mt 13,44–46. 
101 Mt 11,12. 
102 Lk 14,16–24. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

entsprechend entschlossenes und schnelles Handeln in der Gegenwart“103. Jeder ist jetzt 
schon zum Fest Gottes, das mit Jesus schon vorläufig begonnen hat, eingeladen. Wer 
der Einladung nicht folgt, weil er andere Verpflichtungen und keine Zeit hat, schließt 
sich vorläufig selbst davon aus. Nach 2000 Jahren Christentum beziehungsweise Kirche 
scheint eine allmähliche, aber sichere Annäherung an die Verwirklichung des umfassen
den und endgültigen Reiches Gottes von der Welt aus unrealistisch und utopisch. Nur 
der Einzelne kann versuchen, in seinem irdischen Leben mit Gottes zusätzlicher Hilfe 
in dieses Reich so weit wie möglich hineinzuwachsen und so zur seiner Verbreitung auf 
Erden das Seine beizutragen. 

Schließlich nennt Jesus in Einlassworten bestimmte Einlassbedingungen für das Reich 
Gottes. So werden Menschen „in es hineingehen“, die es wie ein Kind annehmen104, „die 
Auge und Hand entfernen, die sie zu Bösem verführen (Mk 9,47 par), oder die als verhass
te Abgabenpächter (veraltet: Zöllner) und Prostituierte die Botschaft des Täufers ernst 
genommen haben (Mt 21,31f)“105. Auf der anderen Seite werden Menschen, die eigent
lich hineingehören, aus ihm „heraus geworfen“ beziehungsweise kommen gar nicht erst 
herein, wie die selbstgerechten Frommen Israels oder die Reichen.106 

Für gewöhnlich werden diese Einlassworte Jesu auf das endgültige Reich Gottes be
zogen, sodass diejenigen Menschen, die die Einlassbedingungen nicht erfüllen, endgül
tig von ihm ausgeschlossen scheinen. Nimmt man aber die universale Heilshoffnung Je
su ernst, können sich die Einlassworte nur auf das vorläufige Reich Gottes beziehen. So 
warnt Jesus die selbstgerechten Frommen Israels mit den Worten: “Viele werden von Os
ten und Westen kommen und mit Abraham, Isaak und Jakob im Himmelreich zu Tisch 
sitzen; aber die Söhne des Reiches werden hinausgeworfen in die äußerste Finsternis; 
dort wird Heulen und Zähneknirschen sein.“107 Damit nimmt er das umfassend heilsopti
mistische Motiv der Völkerwallfahrt zum Zion auf108, wendet es aber polemisch gegen die 
selbstgerechten Frommen Israels, nicht um ihnen zu prophezeien, dass sie endgültig 
vom Reich ausgeschlossen sind, sondern um sie zur Umkehr zu bewegen, damit sie sich 
für das vorläufige Reich öffnen. Wenn Jesus nach der Begegnung mit dem reichen Jüng
ling seufzt: „Wie schwer ist es für Menschen, die viel besitzen, in das Reich Gottes zu 
kommen!“, geht es ebenfalls nicht um das endgültige, sondern das vorläufige Reich Got
tes.109 Nach jüdischer Überzeugung gelangt der reiche Jüngling dadurch, dass er die 
Zehn Gebote hält, mit Gewissheit in das endgültige Reich. Aber da er der Einladung Je
su, sein großes Vermögen zu verkaufen und das Geld den Armen zu geben, um einen 
Schatz im Himmel zu haben, und ihm dann nachzufolgen, nicht entsprechen kann, ist 
er betrübt und geht traurig weg.110 Es ist ihm nicht möglich, sich jetzt schon radikal auf 
das Reich Gottes einzulassen. Sein Reichtum hindert ihn daran, in diesem Leben Gott 

103 Strotmann 111. 
104 Mk 10,15 par. 
105 Strotmann 112. 
106 Mt 8,12; / Mk 10,23. 
107 Mt 8,11f. 
108 Jes 25,6–8; Mi 4,1–5. 
109 Mk 10,23. 
110 Mk 10,17–22. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 211 

selbst nahe beziehungsweise näher zu kommen und damit in das vorläufige Reich Got
tes zu kommen. Von Kindern hingegen und Menschen, die das Reich so vertrauensvoll 
wie Kinder annehmen, sowie von umkehrwilligen Sündern sagt Jesus, dass sie bereits im 
vorläufigen Reich Gottes sind.111 

In anderen Gleichnissen charakterisiert Jesus nicht das Königreich Gottes, sondern 
Gott selbst und die Art und Weise, wie er handelt. So erlässt im Gleichnis vom unbarmherzi
gen Knecht ein König einem seiner Knechte eine riesige Schuld.112 Als dieser nicht bereit 
ist, einem seiner Mitknechte eine unvergleichlich geringere Schuld nachzulassen, fragt 
ihn der König am Ende: „Hättest nicht auch du mit deinem Mitknecht Erbarmen ha
ben müssen, so wie ich mit dir Erbarmen hatte?“113 Entscheidend ist in diesem Gleichnis 
nicht die himmelschreiende Skrupellosigkeit oder Brutalität des Schuldners, sondern 
die unfassliche, alle Kategorien normalen menschlichen Verhaltens sprengende Güte des 
Königs. 

Im Gleichnis vom barmherzigen Vater oder verlorenen Sohn geht es um einen Vater, der 
seinem jüngeren Sohn, als er sein ausbezahltes Vermögen im Ausland verschleudert hat 
und reumütig zurückkehrt, entgegeneilt, um den Hals fällt und verzeiht. Seinen älteren 
Sohn, der immer bei ihm geblieben ist und nun neidisch ist, hält er an, ein Fest zu feiern 
und sich zu freuen: „denn dieser, dein Bruder, war tot und lebt wieder; er war verloren 
und ist wiedergefunden worden.“114 Im Reich Gottes wird allen alles vergeben sein, wer
den alle ganz und gar lebendig sein. Gott ist, wie aus dem Gleichnis von den Arbeitern im 
Weinberg hervorgeht, gut zu allen Menschen und gibt allen so reichlich, dass niemand 
Grund hat, sich zu beschweren.115 

Jesus will mit diesen Gleichnissen auf die grenzenlose Güte, Barmherzigkeit und Verge
bungsbereitschaft Gottes hinweisen. Diese Güte, von der er erzählt, soll bei den Hörerinnen 
und Hörern eine neue Denkweise herbeiführen und sie persönlich verändern, sodass sie 
selbst nach und nach gütig, barmherzig und vergebungsbereit werden. 

Längst nicht alle haben das Königreich Gottes, das Jesus verkündete, freudig ange
nommen. Nicht wenige distanzierten sich von ihm und seiner Verkündigung. So tun sich 
Menschen wie der reiche Jüngling, die etwas zu verlieren haben – „Haus oder Vermögen, 
Beruf, Familie oder Ansehen“ –, schwer mit der radikalen Annahme des Gottesreiches116 
und wollen „den letzten Schritt nicht gehen“.117 Andere weigern sich, das von Jesus ver
kündete Heil überhaupt zu hören, ja bekämpfen ihn und seine Botschaft sogar. 

„Zu dieser Gruppe gehören die Einwohner der Dörfer Kafarnaum, Chorazin und Bet
saida (Lk 10,13–15 par), bei denen Jesus letztlich nicht den gewünschten Erfolg hatte. 
Dazu gehören große Teile der politischen und geistigen Elite Israels, Hohepriester und 
Älteste (z. B. Lk 11,37–52 par), Schriftgelehrte und Pharisäer, deren selbstgerechte und 
heuchlerische Frömmigkeit Jesus geißelt. Und schließlich gehören dazu die Reichen 

111 Vgl. auch das Gleichnis vom Pharisäer und Zöllner in Lk 18,9–14. 
112 Mt 18,23–35. 
113 Mt 18,33. 
114 Lk 15,32. 
115 Mt 20,1–15. 
116 Vgl. Lk 9,57–62; 14,16–24. 
117 Strotmann 120. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

und Satten, die sich keinen Deut um die Bettelarmen, Hungernden und Weinenden 
kümmern (z. B. Mk 10,25 par: Kamel-Nadelöhr-Bildwort; Lk 6,24f: Weheruf über die 
Reichen, Satten und Lachenden).“118 

Schließlich spricht Jesus in seiner Gerichtspredigt Menschen pauschal als „diese Genera
tion“ an, womit er vermutlich das ganze gegenwärtige Israel meint. „In Lk 11,29 nennt 
Jesus sie ,böse und klagt sie an, auf seine Botschaft und sein Wirken hin nicht umge
kehrt zu sein, in Lk 11,49–51 par beschuldigt er sie gar, mitverantwortlich zu sein an der 
Tötung und Verfolgung von gottgesandten Propheten.“119 Alle haben dringend Umkehr 
nötig, „auch und gerade diejenigen Juden und Jüdinnen, die sich in ihrer Heilsgewiss
heit häuslich eingerichtet haben“120. 

Jesus will mit seiner Gerichtsandrohung seine Adressaten und Adressatinnen ver
unsichern, damit sie umkehren. In der Schilderung von Strafen bleibt er eher zurück
haltend. „Am konkretesten sind die Katastrophenbilder121, während Höllendrohungen – 
wenn überhaupt – allenfalls in Mk 9,42–48 par auf Jesus zurückgehen. Letztlich passt 
diese Zurückhaltung sehr gut zum absoluten Vorrang der Reich-Gottes-Verkündigung 
Jesu, die in seinem Wirken ihre überzeugende Bestätigung findet.“122 

Angesichts der universalen Heilshoffnung Jesu lässt sich seine Gerichtspredigt 
dahingehend verstehen, dass sich die Menschen, auch wenn ihnen keine Höllenstrafe 
droht, vor Gott verantworten müssen. Im Sinn einer eschatologischen Rechenschaftsab
legung vergleicht Jesus das Leben mit einem Gang zum Richter, der einen am Ende ins 
Gefängnis werfen kann, und fügt hinzu: „Amen ich sage dir: Du kommst von dort nicht 
heraus, bist du den letzten Pfennig bezahlt hast.“123 Im Gericht wird der Mensch seine 
Schulden begleichen müssen. Deshalb ist es klug von ihm, sich seinen Mitmenschen 
gegenüber großzügig zu verhalten, wie das Gleichnis vom treulosen Verwalter nahelegt.124 
Wie ein Verwalter vor seinem Herrn muss der Mensch vor Gott am Ende seines Lebens 
Rechenschaft ablegen. Deshalb soll er in seinem Leben mit den ihm von Gott anvertrau
ten Fähigkeiten und Kräften im Sinne des Gottesreiches gewinnbringend wirtschaften, 
ja wuchern.125 Er soll im Sinn dieses Reiches, wie Jesus im Gleichnis vom unfruchtbaren 
Feigenbaum zu verstehen gibt, Frucht bringen, fruchtbar sein.126 

Jesus hat in seiner Verkündigung nicht von der Hölle im Sinn ewiger Strafe und 
Qual gesprochen, sondern von der Gehenna, die traditionell als „Hölle“ falsch übersetzt 
wird. Er dürfte damit an einen Strafort vorübergehender Läuterung unmittelbar nach 
dem Tod gedacht und damit den Schmerz gemeint haben, der mit der Verwandlung 
vom egoistischen zum liebenden Menschen einhergeht oder einhergehen kann.127 Seine 

118 Ebd. 120f. 
119 Ebd. 121. 
120 Ebd. 
121 Lk 17,26–30. 
122 Ebd. 123. 
123 Mt 5,26. 
124 Lk 16,1–18. 
125 Lk 19,12–27. 
126 Lk 13,6–9. 
127 Bd. 3, Kap. 3.3.4.1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 213 

Gerichtsreden sind jedenfalls nicht als reale Androhung oder gar Vorhersage ewiger 
Verlorenheit zu verstehen. So stammt auch das Wort von der „ewigen Strafe“ beim 
Weltgericht nicht von ihm128, da „ausführlichere Schilderungen des Weltgerichtes, in 
denen der Menschensohn Jesus als Richter dargestellt ist“, erst „in der nachösterlichen 
Gemeinde“ aufgekommen sind129, etwa in den Gleichnissen vom Unkraut unter dem Weizen 
und vom Fischnetz.130 

„Auch das beeindruckende Gemälde von der Versammlung aller Völker vor dem 
Thron des Menschensohn-Königs (Mt 25,31–46) ist nachösterlich. Bedeutungsvoll aber 
ist, dass der Maßstab des Gerichts die gewährte oder verweigerte Barmherzigkeit 
gegenüber den geringsten Brüdern ist, mit denen sich der Menschensohn-Richter 
identifiziert. In diesem Maßstab des Gerichts lebt das Ethos der Verkündigung Jesu 
fort, wie man auch das zentrale Anliegen dieses herausfordernden Textes im Appell 
zu Taten der Nächstenliebe zu erblicken hat.“131 

Beim Gleichnis vom Weltgericht ist also „sicher auszuschließen“, dass die Vorstellung „vom 
Menschensohn als von Gott beauftragter Richtergestalt auf Jesus zurückgeht“.132 

Die Gerichtspredigt Jesu zur damaligen Zeit kann uns heute ermahnen, die kurze 
Zeit unseres Lebens zu nutzen und uns auf das nahe Gottesreich einzustellen. Sie kann 
uns eindringlich davor warnen, nichtigen Zielen nachzujagen und die Zeit sinnlos zu 
vergeuden. 

Auch wenn die Weltvollendung noch auf sich warten lässt, ereignen sich für den ein
zelnen Menschen Gottes Kommen und Gericht spätestens in seinem Tod, durch den er 
völlig in Gott eingeht und die Wahrheit über Gott und sich erkennt.133 Die dann noch aus
stehende Umwandlung von einem egoistischen zu einem vollkommen liebenden Men
schen durch die unmittelbare Begegnung mit Gott kann schmerzhaft sein, ist aber nur 
ein Übergang und eine letzte Vorbereitung auf das endgültige Königreich Gottes. 

Jeder Mensch hat nur das eine irdische Leben, in dem er innerhalb eines gewissen 
Freiheitsspielraums bestimmt, welche innere Qualität sein Leben hat, in welcher Rich
tung er die Welt beeinflusst und wer er selbst – schließlich auch vor Gott – ist. Obwohl Je
su Botschaft so begriffen ernst und drängend ist, bleibt sie Frohbotschaft. Aus dieser frohen 
Botschaft darf keine moralische Botschaft gemacht werden. Jesus sagt nicht: Das Reich 
Gottes ist euch nahe, wenn ihr glaubt und umkehrt, wenn ihr euch moralisch verhaltet 
und fromm und anständig seid. Das wäre eine arge Verdrehung und in gewissem Sinn 
Verharmlosung. Vielmehr besteht seine Botschaft aus einer bedingungslosen Zusage und 
einer sich daraus ergebenden Konsequenz: Weil das Reich Gottes oder, wie es im Matthä
usevangelium heißt, das Himmelreich134, das heißt der Himmel und damit Gott selbst, 
dem Menschen nahe ist, soll er umdenken. Die für uns heute nicht weniger provozierende 

128 Mt 25,46. 
129 Gnilka 163. 
130 Mt 13,41–43.49f. 
131 Gnilka 163f. 
132 Strotmann 122. 
133 Bd. 3, Kap. 3.3.2 u. 3.3.3. 
134 Z. B. Mt 11,11f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Botschaft Jesu lautet folglich: Ihr seid alle von der bedingungslosen und grenzenlosen 
Liebe Gottes umfangen und damit ausnahmslos alle bereits im Himmel, auch wenn ihr 
das noch nicht realisiert habt. Ändert dementsprechend eure Einstellung und euer Ver
halten, besser, lasst sie von Gott umwandeln, indem ihr ihm vertraut, euch ihm öffnet 
und mehr und mehr auf ihn einlasst! 

Literatur 

Johannes Herzgsell: Die Botschaft Jesu vom Reich Gottes, in: Josef Schmidt/Harald Schön
dorf/Guido Joosten (Hg.): Was glaubt ein Christ? Zentrale Fragen des Christentums ein
fach beantwortet, 2022, 111–123. 

2.2.2.5 Jesu Bezeugung des Gottesreiches durch sein Handeln 
Es fällt auf, wie Jesus mit Sündern umgeht, mit Menschen also, die nach jüdischen Maß
stäben 

eindeutig von Gott getrennt sind. So geht er etwa gemäß Lk 19,1–10 zu den verach
teten Abgabenpächtern (Zöllnern), die von ihren Mitjuden die römischen Steuern erhoben 
haben, stellt sie als vor Gott Gerechte dar, isst gemeinsam mit ihnen und macht einen 
von ihnen zu seinem Jünger.135 Als ihm das besonders fromme Juden, nämlich Pharisä
er und Schriftgelehrte, vorwerfen, antwortet er: „Nicht die Gesunden bedürfen des Arz
tes, sondern die Kranken.“136 Dieses Wort zeigt seine ganze Zuwendung zu den Hilfs
bedürftigen, den Verachteten, den Außenseitern. Indem er sich mit Abgabenpächtern, 
Prostituierten137 und anderen als Sünder und Sünderinnen verschrienen Menschen zu 
Tisch setzt und mit ihnen Mahl hält, vermittelt er ihnen die Vergebung aller Sünden und 
die Annahme durch Gott, stiftet er unter ihnen Gemeinschaft und nimmt er prophetisch- 
symbolisch jenes künftige große Festmahl im Königreich Gottes vorweg, zu dem alle gela
den sind.138 

Als ihm eine auf frischer Tat ertappte Ehebrecherin vorgeführt wird, verurteilt Jesus 
sie nicht und bewahrt sie dadurch vor der Steinigung.139 Voller Verständnis und Erbar
men tritt er für die ausgestoßene Sünderin ein und brüskiert die Vertreter einer engen 
religiösen Gesinnung. Einem Gelähmten spricht Jesus direkt die Vergebung seiner Sün
den durch Gott zu: „Kind, deine Sünden werden vergeben.“140 So schenkt er durch Wort 
und Tat die verzeihende Liebe Gottes weiter. 

Über sein Predigen, seinen Vergebungszuspruch und seine befreiende Gemeinschaft 
hinaus hilft und heilt Jesus Menschen. Die umfangreiche Heiler- und Wundertätigkeit, die 
von ihm überliefert ist, wird dabei in den Evangelien unterschiedlich gedeutet, bewertet 

135 Lk 18,9–14; / Mk 2,13–17. 
136 Mk 2,17. 
137 Vgl. Lk 7,36. 
138 Vgl. Lk 14,16–23. 
139 Joh 8,3–11. 
140 Mk 2,5. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 215 

und eingeordnet. Im Markusevangelium stehen die Wunder im Zeichen eines Kampfes, den 
Jesus, der Messias und Gottessohn, mit Satan und den Mächten des Bösen ausficht und 
eröffnet. Die exorzistische und heilende Tätigkeit Jesu rückt stark in den Vordergrund. Im 
Matthäusevangelium dominiert das Wort Jesu, „dominieren die Redekompositionen, an
gefangen mit der Bergpredigt“141. Die Wunder sind dort eher dem Wort beigeordnet ge
mäß der summarischen Feststellung: „Er zog in ganz Galiläa umher, lehrte in den Syn
agogen, verkündete das Evangelium vom Reich und heilte im Volk alle Krankheiten und 
Leiden.“142 Im Lukasevangelium gibt sich Jesus durch sein Helfen und Heilen als der große 
Wohltäter und endzeitliche Prophet seines Volkes zu erkennen.143 In der Apostelgeschichte des 
Lukas heißt es zusammenfassend: „Ihr wisst, was im ganzen Land der Juden geschehen 
ist, angefangen in Galiläa, nach der Taufe, die Johannes verkündet hat: wie Gott Jesus von 
Nazaret gesalbt hat mit dem Heiligen Geist und mit Kraft, wie dieser umherzog, Gutes 
tat und alle heilte, die in der Gewalt des Teufels waren; denn Gott war mit ihm.“144 „Für 
das Johannesevangelium schließlich kommt es darauf an, die Wunder Jesu als Zeichen zu 
begreifen und im Glauben anzunehmen, als Wegschilder, die auf Christus als die Offen
barung Gottes weisen.“145 Der Bericht vom Weinwunder in Kana endet mit den Worten: 
„So tat Jesus sein erstes Zeichen, in Kana in Galiläa, und offenbarte seine Herrlichkeit 
und seine Jünger glaubten an ihn.“146 

Die synoptischen Wundergeschichten fügen sich in ihre Zeit ein. Die Menschen, die da
mals von den Wundern Jesu hörten, rechneten nicht mit Naturgesetzen, sondern mein
ten Gottes Wirken gerade im Unerklärbaren sehen zu müssen. Sie wussten, dass es auch 
andere Wundertäter gab, denen man Heilungen und aufsehenerregende Taten nachsag
te. „Das erste nachchristliche Jahrhundert war eine Epoche, in der Wundercharismatiker 
und Wunderheiler vermehrt auftraten.“147 

Dass Jesus tatsächlich Wunder gewirkt hat, ist in der Jesusforschung unbestritten. 
„Zum einen wurden von ihm so viele Wundertaten erzählt, wie von keiner anderen 
Person des 1. Jh., zum anderen spricht auch die Tatsache, dass er sich gerade darin von 
Johannes dem Täufer unterschied, von dem überhaupt keine Wundertaten überliefert 
sind, für sein ausgeprägtes Wundercharisma.“148 Die Wunderberichte sind aber „in 
Form und Inhalt sowohl von jüdisch-alttestamentlichen als auch von hellenistischen 
Wundererzählungen und -motiven beeinflusst“149. In die Texte ist „das Bekenntnis der 
frühen Christen von Jesus als dem Messias und dem Sohn Gottes eingeflossen“150. Keine 
Wundererzählung im Neuen Testament gibt „die genaue Konstellation von Personen, 
Ort und Zeit, den genauen Handlungsablauf und die genauen Worte der möglichen 

141 Gnilka 119. 
142 Mt 4,23; vgl. 9,35. 
143 Vgl. Gnilka 119. 
144 Apg 10,37f. 
145 Gnilka 119 (H.d.V.) [= Hervorhebung durch die Verfasser dieses Buches: Cora Duttmann und Johan

nes Herzgsell]. 
146 Joh 2,11; vgl. 4,54; 6,26; 12,17f; 20,30f. 
147 Gnilka 120. 
148 Strotmann 126. 
149 Ebd. 
150 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Ursprungssituation“ wieder.151 Einzelne Wundererzählungen und Wundergattungen 
gehen überhaupt nicht auf den historischen Jesus zurück, sondern sind „als narrative 
Entfaltungen des urchristlichen Christusbekenntnisses“ anzusehen.152 Während den 
Heilungen und Exorzismen historische Authentizität zuzusprechen ist, herrscht in den 
Totenerweckungen153 und Naturwundern, „die im weitesten Sinn mit einer Beeinflussung 
oder Veränderung der Natur zu tun haben (z. B. Vermehrungserzählungen, Sturmstil
lung, Seewandel)“154, das nachösterliche Bekenntnis der ersten Christen zu Jesus als dem 
Christus und Sohn Gottes vor. 

In den Evangelien trifft man rund zwanzig Heilungs- und Exorzismusgeschichten 
an. Dabei sind Sammelberichte nicht einbezogen, die den Eindruck von Massenheilun
gen erwecken, wie im ersten Kapitel des Markusevangeliums: „Am Abend, als die Sonne 
untergegangen war, brachte man alle Kranken und Besessenen zu Jesus. Die ganze Stadt 
war vor der Haustür versammelt und er heilte viele, die an allen möglichen Krankhei
ten litten, und trieb viele Dämonen aus.“155 Es ist jedoch angesichts des Textbefundes 
nicht möglich, sich ein genaues Bild vom Umfang der Wunderheilungen Jesu zu ma
chen. Jedenfalls hat Jesus durch sie die Gottesherrschaft erfahrbar gemacht, indem er die 
Menschen so angenommen hat, wie sie waren, und sie in seine Gemeinschaft aufgenom
men hat. In unnachahmlicher Weise wandte er sich einzelnen Menschen zu und ließ sich 
auf sie ein. Besonders die Armen, zu denen auch die Kranken und die „Besessenen“ gehö
ren, hatten es ihm angetan. Ihretwegen setzte er sich über geltende soziale und religiö
se Grenzen hinweg und stellte so ihr verlorenes Selbstvertrauen wieder her. So manchen 
von ihnen half er auf spektakuläre Weise. Er heilte Blinde, Taubstumme, „Gelähmte“, das 
heißt Menschen, die an erheblichen Bewegungsstörungen litten, „Aussätzige“, das heißt 
Menschen, die von verschiedenen bösartigen und nicht bösartigen Hautkrankheiten be
fallen waren, aber auch beispielsweise an Fieber Erkrankte oder Epileptiker. Und er trieb 
„Dämonen“ aus. 

In weiten Teilen der antiken Welt sah man als Ursache sowohl seelischer als auch kör
perlicher Krankheiten Dämonen an. Es gab die krasse Vorstellung, dass in einem Ner
ven- oder Geisteskranken, aber auch in einem Stummen, Verkrümmten oder Epilepti
ker ein Dämon oder auch mehrere Dämonen „einhausen, in ihm Wohnung nehmen, von 
ihm vollständig Besitz ergreifen können. Der ,Dämonische‘ ist dann nicht mehr Herr sei
ner selbst, sondern erscheint als nahezu willenloses Werkzeug des ihn beherrschenden 
Geistes.“156 Jesus befreit Menschen aus ihrer außerordentlich bedrückenden Lage, aus 
der sie sich selbst nicht befreien können. Seine Heilungen und Dämonenaustreibungen 
sind Zeichen des Königreiches Gottes. Indem Jesus als Heiler und Arzt wirkt, weist er auf 
einen wesentlichen Aspekt dieses Reiches hin: auf Heilung und Genesung. Gott wird alle 
Menschen heilen und von dem befreien, was sie daran hindert, vollkommen sie selbst zu 
sein und in voller Gemeinschaft mit den anderen Menschen zu leben. 

151 Ebd. 
152 Ebd. 127. 
153 Mk 5,21–24.35-43; Lk 7,11–17; Joh 11,1–44. 
154 Strotmann 127. 
155 Mk 1,32–34; vgl. 3,7–12; 6,53–56. 
156 Gnilka 125. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 217 

Zur damaligen Zeit galt Satan als Anführer der Dämonen. Wenn Jesus Dämonen aus
treibt, überwältigt er damit Satan und erweist sich als der Stärkere.157 Er ist optimistisch 
und siegesgewiss, dass der Kampf im Grunde schon entschieden ist, wie das bereits zi
tierte Wort von ihm bestätigt: „Ich sah den Satan wie einen Blitz aus dem Himmel fal
len.“158 Satan darf hier als Inbegriff des Bösen in der Welt verstanden werden, gleichgültig, 
ob man sich nun vorstellt, das Böse sei letztlich durch gefallene Engel, durch Unbewusstes 
im Menschen oder durch die moralisch ambivalente Natur des Menschen verursacht.159 
Im künftigen Gottesreich werden alle zerstörerischen und lebensfeindlichen Mächte, die 
die Welt gegenwärtig noch beherrschen oder zu beherrschen scheinen, endgültig besiegt 
und vollständig überwunden sein. Die Welt wird ausschließlich gut sein. 

Bei den Heilungen Jesu war der Glaube von großer Bedeutung. In den meisten Wun
derberichten wird auf ihn ausdrücklich Bezug genommen.160 Der Glaube scheint Vor
aussetzung dafür zu sein, dass Jesus Menschen heilen kann. Dort, wo er auf Unglauben 
stößt, wie etwa in seiner Heimat Nazaret, kann er keine Wunder wirken.161 Auch als ir
gendwelche Leute, mögen es Pharisäer, Schriftgelehrte oder Sadduzäer gewesen sein, 
von Jesus ein Zeichen fordern, das vom Himmel kommt und somit über jeden Zweifel 
erhaben ist, verweigert er das angesichts ihrer ungläubigen Haltung.162 

Da es zu Lebzeiten Jesu noch nicht um den Glauben an ihn als den gekreuzigten und 
auferstandenen Messias ging, ist mit dem Glauben hier eine Haltung des Vertrauens und 
echter Offenheit ihm und Gott gegenüber gemeint. Jesus ermutigt zu solch einem Glauben: 
„Wenn ihr Glauben hättet wie ein Senfkorn, würdet ihr zu diesem Maulbeerbaum sagen: 
Entwurzele dich und verpflanz dich ins Meer! und er würde euch gehorchen.“163 

„Das Senfkorn galt [damals] als das kleinste, dem Auge noch wahrnehmbare Ding. 
Dem Maulbeerbaum wurde besondere Wurzelkraft zugesprochen. Aus dem Gerings
ten geht also eine große Wirkung hervor. Weder ist das Bild wörtlich zu verstehen, als 
käme es darauf an, durch einen Zauber einen Baum in den See zu heben, noch soll der 
Glaube gemessen werden. Wirklicher Glaube ist in Bezug auf seine Wirkungen groß, 
doch nur dann gegeben, wenn ein Mensch sich im Glauben Gott öffnet und sich damit 
ihm zur Verfügung stellt. Gott vermag dann durch den Menschen tätig zu werden.“164 

Jesus dürfte für sich einen solchen Glauben im Sinn von Vertrauen und Offenheit in An
spruch genommen haben. Wenn er nach Mk 9,23 zum Vater des epileptischen Knaben 
sagt: „Alles kann, wer glaubt“, lädt er die Umstehenden ein, sich seinen Glauben zum 
Vorbild zu nehmen und im Vertrauen zu Gott zu wachsen. Seine wunderbare Heilertä
tigkeit gründet auf der einen Seite in seinem einzigartigen Vertrauensverhältnis zum Vater, 
auf der anderen Seite aber ebenso in seinem damit zusammenhängenden einzigartigen 

157 Mk 3,27. 
158 Lk 10,18. 
159 Kap. 1.3.2.4 u. 1.3.2.5. 
160 Etwa Mk 2,5; 5,34. 
161 Mk 6,1–6a. 
162 Mk 8,12f; Mt 16,4. 
163 Lk 17,6. 
164 Gnilka 134. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Mitleid mit den Menschen. Als ein Aussätziger zu ihm kommt und ihn um Hilfe bittet, heißt 
es: „Jesus hatte Mitleid mit ihm; er streckte die Hand aus, berührte ihn und sagte: Ich 
will – werde rein!“165 Selbst wenn er sich mit dem Boot in eine einsame Gegend zurück
ziehen will, die Menschen ihm aber nachfolgen, lässt ihn sein eigenes Mitleid nicht zur 
Ruhe kommen: „Als er ausstieg, sah er die vielen Menschen und hatte Mitleid mit ihnen 
und heilte ihre Kranken.“166 In ihrem Leid flehen ihn die Menschen um sein Mitleid an: 
„hilf uns; hab Mitleid mit uns!“167 Sie können durch sein tätiges Mitleid jenes Mitleid des 
Vaters mit seinem verlorenen Sohn erfahren, von dem er im Gleichnis erzählt hat oder 
erzählen wird.168 

Das in den Reich-Gottes-Worten Jesu angekündigte und in seinen Taten schon er
fahrbare Heil galt, so lässt sich mit Strotmann zusammenfassen, „in besonderer Weise 
den deklassierten und unterprivilegierten Gruppen Israels, Menschen mit sozioökono
mischen, physisch-psychischen und moralischen Defiziten“169. Zu den Menschen mit so
zioökonomischen Defiziten gehörten besonders Menschen, die in absoluter Armut, das heißt 
unterhalb des Existenzminimums lebten und oft nicht wussten, was sie am nächsten 
Tag essen sollen.170 Solche Menschen hatten nichts mehr zu lachen, ihre Situation war 
wirklich zum Weinen. Unter ihnen befanden sich „hochverschuldete Kleinbauern, Ta
gelöhner, bettelnde Behinderte, Waisen und Witwen ohne familiäre Unterstützung“171. 
Zu dieser Gruppe gehörten auch Kinder, denen Jesus wie den Bettelarmen in Mk 10,14 
uneingeschränkt das Königreich Gottes verheißen hat. 

„Bis heute sind Kinder in den meisten Gesellschaften rechtlos und vollkommen abhän
gig von ihren Bezugspersonen. Die strukturelle und physische Machtlosigkeit der Kin
der, und nicht romantisierend ihre Offenheit und ihr Vertrauen, sind die Gründe für 
ihre uneingeschränkte Zugehörigkeit zum Königreich Gottes. Ihre niedrige soziale Po
sition hat Jesus auch im Blick, wenn er die Kinder als Vorbild für seine SchülerInnen 
hinstellt (Mk 9,33–37 par).“172 

Auch wenn Jesus in seinen Worten über das Königreich Gottes Menschen mit realen phy
sischen und psychischen Defiziten nicht direkt ansprach, profitierten sie ganz unmittelbar 
von der in seinem Tun schon erfahrbaren, nahe gekommenen Königsherrschaft Gottes. 
Wie die (Bettel)Armen gehörten auch „Besessene“, Kranke und Behinderte zu den un
terprivilegierten und deklassierten Gruppen Israels, ein Phänomen, das wir bis heute 
kennen: „nicht nur sind Menschen in Armut häufiger krank als Wohlhabende, sondern 
auch umgekehrt führten chronische Krankheiten und Behinderungen damals (und nicht 

165 Mk 1,41. 
166 Mt 14,14; vgl. 9,36. 
167 Mk 9,22. 
168 Lk 15,20. 
169 Strotmann 114. 
170 Vgl. die Brotbitte des Vaterunsers: Mt 6,11 par Lk11,3. 
171 Strotmann 115. 
172 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 219 

selten noch heute) häufig zu Armut und Ausgrenzung (z. B. Bartimäus in Mk 10,46–52; 
die blutflüssige Frau in Mk 5,25–34).“173 

Schließlich richtete Jesus seine Reich-Gottes-Botschaft auch besonders an Menschen 
mit moralischen Defiziten, wie die schon erwähnten Abgabenpächter und Prostituierten, 
die in den Evangelien pauschal als Sünder bezeichnet werden. Da sie nach Mt 21,38–31 
Johannes dem Täufer glaubten, hatten sie größere Chancen in das vorläufige Königreich 
Gottes zu gelangen als Menschen, deren Frömmigkeit von Selbstgerechtigkeit geprägt 
war, wie Hohepriester und Älteste. 

Jesus hat nicht nur über die Güte Gottes geredet, er hat so aus ihr gelebt und sie so 
vorgelebt, dass die Menschen, die ihm begegnet sind, sie auf einmalige Weise durch ihn 
erleben und erfahren konnten. 

2.2.2.6 Die Ethik Jesu 
Jesu hat mit seinem Wirken auf Heil und Befreiung, auf vollkommene Heilung und Hei
ligung, auf die Erlösung und Vollendung des Menschen vorausgewiesen. In Worten und 
Taten hat er aber auch deutlich gemacht, dass Gott – wenn auch noch verborgen – bereits 
da ist. Deshalb ruft er die Menschen, denen er begegnet, zu radikaler Umkehr auf. Was 
es mit dem Umkehren und Umdenken, mit dem Gesinnungs- und Einstellungswandel 
auf sich hat, konkretisiert er in seinen ethischen Forderungen. 

Im Zentrum der Ethik steht für ihn das Doppelgebot der Liebe. Es stellt das sittliche 
Hauptgebot und die Summe der Moral dar. Auf die Frage nach dem ersten Gebot ant
wortet er einem Schriftgelehrten: 

„Höre, Israel, der Herr, unser Gott, ist der einzige Herr. Darum sollst du den Herrn, dei
nen Gott, lieben mit ganzem Herzen und ganzer Seele, mit deinem ganzen Denken und 
mit deiner ganzen Kraft. Als zweites kommt hinzu: Du sollst deinen Nächsten lieben 
wie dich selbst. Kein anderes Gebot ist größer als diese beiden.“174 

Die Liebe zum Mitmenschen geht dabei über die eigenen Verwandten, Nachbarn und 
Freunde weit hinaus. Sie schließt den Fremden und in Not Geratenen, alle Hilfsbedürf
tigen, ja sogar den eigenen Feind und Gegner und somit tendenziell alle Menschen ein.175 
Das Gebot der Feindesliebe begründet Jesus damit, dass Gott zu allen Menschen, auch den 
Undankbaren und Bösen, gut ist.176 Der Jünger Jesu soll dem Feind, der ihm Böses antut, 
nicht einmal Widerstand leisten. Er soll gegebenenfalls auf sein Recht verzichten, ihm 
entgegenkommen und sich ihm ausliefern.177 Auch wirbt Jesus für Gewaltlosigkeit. „Ge
walt soll nicht mit Gegengewalt beantwortet werden, sondern mit Nachgeben. Dieses 
Nachgeben ist nicht Schwäche, sondern der Versuch, das Böse durch das Gute zu über
winden.“178 Jesus selbst hat diese Gewaltlosigkeit gelebt und sich am Ende seines Lebens 

173 Ebd. 116. 
174 Mk 12,30–34. 
175 Lk 10,30–37; / Mt 25,35f. 
176 Mt 5,44f. 
177 Vgl. Mt 5,39. 
178 Gnilka 233. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

in Treue zu Gott und seinem Reich seinen Gegnern ausgeliefert. An seinem Leben lässt 
sich am besten ablesen, wie er seine Ethik aufgefasst wissen wollte. 

Vom doppelten Liebesgebot her ist noch einmal die Botschaft Jesu vom Königreich 
Gottes besser zu verstehen, wie sich auch umgekehrt seine Ethik nur vom bereits gegen
wärtigen Reich Gottes her ganz verstehen lässt. Wenn die Liebe das Zentrum und die 
Summe der Ethik bildet, dann ist das Königreich Gottes ein, besser, das Reich der Liebe. 
Die Liebe ist die einzige Währung, die in diesem Reich zählt und gilt. Wo immer Men
schen lieben, ist das (vorläufige) Reich Gottes auf Erden schon verwirklicht. Wie sollte es 
auch anders sein, da Gott (die) Liebe ist?179 Das ist auch der Grund, weshalb Nichtchris
ten zur Verwirklichung und Verbreitung des Reiches Gottes auf Erden beitragen können. 
Umgekehrt macht das bereits gekommene Königreich Gottes nachvollziehbar, weshalb 
Jesus an seine Jünger so hohe Forderungen stellt. Nur weil Gott mit seiner bedingungs
losen und grenzenlosen Liebe schon da ist, können und sollen sie versuchen, radikal zu 
leben und an sich ein hohes moralisches Maß anzulegen. 

Die beiden Gebote, die Jesus in die Mitte seiner Ethik stellt, sind gegenüber dem Al
ten Testament nicht neu.180 Im Kontext von Levitikus bedeutet Nächstenliebe, den Bru
der im Herzen nicht zu hassen, nicht Rache an ihm zu üben, ihm nicht zu grollen, und 
Fremdenliebe, den Fremden nicht zu unterdrücken.181 Damit ist ein klares Minimum an 
Nächsten- und Fremdenliebe ausgedrückt. Wenn Jesus das Gleichnis vom barmherzigen Sa
mariter erzählt, wird deutlich, dass es für ihn eigentlich kein klar begrenztes Maximum 
der Fremdenliebe gibt und auch für seine Jünger nicht geben sollte. In Ex 23,4 wird auf
gefordert, dem Hasser (Feind) das verirrte Rind zurückzubringen, und in Spr 25,21 dem 
Feind, wenn er Hunger hat, zu essen zu geben. Indem Jesus mit ungemein radikalen Bei
spielen den Vergeltungsverzicht von Lev 19,18 konkretisiert, geht er „weit über das hin
aus, was üblicherweise an Verhaltensverweisen beim Vergeltungsverzicht vorgeschlagen 
wurde“182. So fordert er: 

„Liebt eure Feinde; tut denen Gutes, die euch hassen! Segnet die, die euch verfluchen; 
betet für die, die euch beschimpfen! Dem, der dich auf die eine Wange schlägt, halt 
auch die andere hin und dem, der dir den Mantel wegnimmt, lass auch das Hemd!“183 

„Und wenn dich einer zwingen will, eine Meile mit ihm zu gehen, dann geh zwei mit 
ihm!“184 

Hier zeigt sich insofern nicht nur die unverwechselbare Individualität Jesu im Kontext 
des antiken Judentums, sondern auch das Neue, das er seinen Jüngern angesichts des ge
genwärtigen Königreichs Gottes, also Gottes selbst, abverlangt. Wie er mit seiner Gerichts
predigt die Menschen verunsichert, damit sie umkehren, überfordert er sie in seiner 
Ethik, damit sie sich zu Gott bekehren. Der Mensch muss einsehen, so könnte man hier 

179 1 Joh 4,16. 
180 Dtn 6,4f; Lev 19,18. 
181 Lev 19,17–18; / Lev 19,33f. 
182 Strotmann 157. 
183 Lk 6,29. 
184 Mt 5,41. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 221 

mit Luther argumentieren, dass er die hohen sittlichen Anforderungen nicht aus eigener 
Kraft erfüllen kann. Nur soweit er sich vertrauensvoll auf den bereits gegenwärtigen Gott 
und sein Reich einlässt, nur soweit er sich von ihm verwandeln lässt, kann er den Forde
rungen Jesu annäherungsweise entsprechen. Der Einzelne bestimmt selbst, wie weit er 
in der Nächstenliebe geht. Jesus ermutigt seine Jünger dazu – immer die Klugheit und 
realistische Selbsteinschätzung vorausgesetzt185 –, so weit wie möglich zu gehen. „Es 
gibt keine größere Liebe, als wenn einer sein Leben für seine Freunde hingibt.“186 

Bereits am Gebot der Nächstenliebe zeigt sich somit: Nicht was Jesus von seinen Jün
gern fordert, ist neu gegenüber der Tora. Neu ist vielmehr, wie er selbst die Tora lebt und 
wie seine Jünger sie leben sollen. Wie auch an seiner Offenbarung Gottes nicht neu ist, 
was er an Gott offenbart. Dass Gott gütig und barmherzig ist, gnädig und liebevoll, ist 
alles schon im Alten Testament nachzulesen. Neu ist, wie er Gott offenbart, wie er ihn 
durch sein Leben offenbart. Erst dadurch wird die Liebe Gottes eindeutig.187 

Um das Verhältnis Jesu zur Tora insgesamt zu bestimmen, ist daran zu erinnern, was 
im frühen Judentum, das heißt zur Zeit Jesu, mit ihr gemeint war. Der Begriff umfass
te ein weites Spektrum. Tora bedeutet im Hebräischen zunächst: „Weisung, Wegwei
sung, Unterweisung, Belehrung“ und steht für eine autoritative Unterweisung, wie sie zum 
Beispiel Vater und Mutter ihren Kindern, Priester den Laien und Weisheitslehrer ihren 
Schülern vermitteln. 

„Von hier war der Schritt nicht weit auch die Weisung(en) JHWHs als Tora zu bezeich
nen. Die prophetische wie die weisheitliche Literatur verstand sie dabei schon früh in 
Analogie zur menschlichen Weisung als Wegweisung zu einem gelingenden Leben. Im 
Laufe der Zeit verschob sich die Bedeutung mehr in den nomistischen Bereich, sodass 
die Tora zum schriftlich fixierten Gesetz Gottes wurde, das JHWH am Sinai erlassen 
hatte, und das seit der exilischen Zeit auch nach seinem Promulgator ,Tora des Mose‘ 
hieß.“188 

Vermutlich ab dem 4., sicher jedoch im 2. Jahrhundert vor Christus wurde der Begriff 
dann auch für den gesamten Pentateuch einschließlich seiner erzählenden Teile verwen
det. Die Tora wurde zusätzlich mit der personifizierten göttlichen Weisheit identifiziert, 
wodurch sie zum universalen Gesetz wurde, „das in der Schöpfung grundgelegt und damit 
allen Völkern zugänglich ist“189. Zur Zeit Jesu wurde der Begriff schließlich noch einmal 
um die mündlichen Überlieferungen erweitert, sodass auch sie als mündliche Tora bezeich
net wurden. 

Jesus stand fest auf dem Boden der Tora. Aus ihr und mit ihr lebte er. In ihrer Be
deutung als Buch machte sie neben anderen judäischen Institutionen wie Sitten und 
Bräuchen (z. B. Speisegebote, Beschneidung), Gründungsmythen (z. B. Exodusereignis, 
Wüstenwanderung) und Tempelkult, aber auch dem Glauben an den einen Gott Jahwe 
und seine Erwählung Israels als sein Eigentumsvolk einen Teil seiner jüdischen Identität 

185 Vgl. Mt 10,16; 25,2. 
186 Joh 15,13. 
187 Bd. 1, Kap. 2.2.3. 
188 Strotmann 147. 
189 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

aus. Das gilt auch von der Tora im engsten Sinn, vom mosaischen Gesetz, von den Gebo
ten. Jesus schafft weder das Gesetz als solches und ganzes ab, noch setzt er einzelne Ge
bote ausdrücklich außer Kraft oder fügt neue Gebote hinzu. Er war ein charismatischer 
Heiler, ein Weisheitslehrer und radikaler Umkehrprophet, aber kein Gesetzgeber und 
kein Schriftgelehrter.190 So dürfte Jesus wohl kaum alle Speisen für rein erklärt haben, 
da eine Ablehnung der Speisegebote in den urchristlichen Auseinandersetzungen um 
ihre Einhaltung durch Heidenchristen fehlt.191 Auch hat er vielleicht mit seinen häufi
gen Heilungen am Sabbat das Sabbatgebot gar nicht gebrochen oder übertreten, weil 
es vor 70 nach Christus noch keine Hinweise zum Verbot ärztlicher Tätigkeit gibt. „Am 
wahrscheinlichsten knüpfte er an eine im frühen Judentum verbreitete Sabbatvorstel
lung an und verband sie mit seiner Botschaft vom nahe gekommenen Reich Gottes.“192 
Ihr zufolge wird jeder gegenwärtige Sabbat „zum Abbild und Symbol der kommenden 
Heilszeit, in der es keine Krankheit, kein Leid, noch sonst irgendeine Beeinträchtigung 
menschlichen Lebens mehr geben wird. Da für Jesus das Königtum Gottes, die Heilszeit, 
schon begonnen hatte […], musste er gerade am Sabbat heilen“, damit auch Kranke oder 
behinderte Menschen den Sabbat angemessen in Freude, Entspannung und Ruhe feiern 
konnten.193 

Es gibt also, so lässt sich zusammenfassen, keinen sicheren Beleg, dass Jesus sich ge
gen die Tora gewendet hat.194 Allerdings steht Jesus in seinem Verhältnis zum Gesetz in 
der Linie ihrer prophetischen und teilweise weisheitlichen Auslegungstradition und nur an
satzweise in der Tradition gesetzesgelehrter Auslegung.195 In dieser Auslegungstraditi
on bildet das Gebot der Alleinverehrung Jahwes beziehungsweise der Gottesliebe und das 
Nächstenliebegebot das Zentrum der Tora. Von daher lässt Jesu Interpretation der Geset
zestradition Israels Züge eines „Realismus“ erkennen, der sich an der konkreten Absicht 
Gottes ausrichtet, an dem, was Gott in bestimmten Situationen bezüglich bestimmter 
Menschen will. Auffälligerweise liegen die Prioritäten Jesu häufiger bei den Bedürfnis
sen und dem Wohlergehen der Menschen als beim Gesetz.196 Man muss sich dessen be
wusst sein, dass Jesus der Tora zwar den allgemeinen Willen Gottes entnehmen kann, 
aber nicht den konkreten. Was der Vater in bestimmten Situationen von ihm will, er
fährt er vor allem durch das Gebet.197 Angesichts der Barmherzigkeit Gottes hat er in ers
ter Linie den konkreten Mitmenschen und sein Wohl, nicht aber das Gesetz in seinem 
Wortlaut vor Augen, so dass der Eindruck entsteht, Jesus habe angesichts des bereits 
angebrochen Königreiches Gottes die rituellen Gebote entschärft, die ethischen Gebote hin
gegen verschärft. Als eine solche Verschärfung lassen sich weitere ethische Forderungen 
Jesu an seine Jünger verstehen. 

Im Verhältnis zu Besitz und Reichtum verlangt Jesus, in der prophetischen Traditi
on stehend, eine einschneidende Korrektur. Zwar sieht er in ihnen nichts an sich Ver

190 Vgl. Strotmann 150–153. 
191 Mk 7,19; / vgl. Gal 2,11–14; Apg 15,20.29. 
192 Strotmann 154. 
193 Ebd. 
194 Vgl. Kazen 415. 
195 Vgl. Strotmann 160. 
196 Vgl. Kazen 415f. 
197 Z. B. Lk 6,12. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 223 

werfliches und verlangt auch nicht, grundsätzlich auf sie zu verzichten. Aber er warnt 
eindringlich vor ihren Gefahren. Der Mensch kann sich in sie verstricken und den ei
gentlichen Sinn seines Lebens verfehlen. Er verstößt dann nicht nur gegen das Gebot 
der Nächstenliebe, sondern auch gegen das erste Gebot der Gottesliebe, „da Reichtum 
und Besitz das ganze Denken und Handeln eines Menschen so in Beschlag nehmen kön
nen, dass daneben nichts anderes mehr Platz hat, auch Gott nicht“198. So sagt Jesus sehr 
klar: „Niemand kann zwei Herren dienen; er wird entweder den einen hassen und den 
anderen lieben oder er wird zu dem einen halten und den anderen verachten. Ihr könnt 
nicht Gott dienen und dem Mammon.“199 Die Jünger sollen zuerst das Reich Gottes su
chen und seine Gerechtigkeit; dann wird ihnen alles andere dazugegeben.200 Sie sollen 
sich nicht um morgen sorgen, da der morgige Tag für sich selbst sorgen wird.201 Nicht 
nur bei der Begegnung mit dem reichen Jüngling, auch im Gleichnis vom reichen Prasser und ar
men Lazarus weist Jesus auf die soziale Verantwortung der Besitzenden hin und malt darin 
die jenseitige Kompensation von Reichtum und Armut aus.202 Im Sinn des Königreiches 
Gottes sollen sich Menschen vorrangig um Arme kümmern.203 

Auch vor Machtmissbrauch und Machtausdehnung warnt Jesus in einem Wort, das sich 
an Klarheit und Knappheit nicht überbieten lässt: „Ihr wisst, dass die, die als Herrscher 
gelten, ihre Völker unterdrücken und ihre Großen ihre Macht gegen sie missbrau
chen.“204 Bei den Jüngern soll es nicht so sein. Sie sollen einander weder unterdrücken 
noch ausbeuten. Sie sollen nicht übereinander herrschen, sondern einander dienen und 
so eine Kontrastgemeinschaft bilden. Die endgültige Ankunft Gottes wird „jeder irdischen 
Herrschaft und damit auch jeder Unterdrückung und jedem Machtmissbrauch ein Ende 
setzen“205. 

Von denen, die ihm nachfolgen, erwartet Jesus äußerste Radikalität und Entschieden
heit. Wenn Besitz welcher Art auch immer jemanden zum Bösen verleitet und vom Reich 
Gottes abhält, soll er sich mit Gewalt davon trennen.206 Wer nicht sein Kreuz auf sich 
nimmt und bereit ist, Schweres zu tragen und zu ertragen, kann von vornherein nicht 
sein Jünger sein.207 Denn wer sein Leben retten will, wird es verlieren, wer es verliert, 
wird es retten.208 Um wahres Leben zu gewinnen, ist es nötig, falsches aufzugeben. 

Wenn einer auf dem Weg zum Gottesdienst ist und ihm einfällt, dass sein Bruder 
etwas gegen ihn hat, soll er umkehren und sich mit seinem Bruder versöhnen, mahnt Je
sus.209 Ein gutes Verhältnis zum Mitmenschen ist wichtiger als Frömmigkeit, vor allem 
wenn sie äußerlich ist. Solange der Mensch in diesem Leben unterwegs ist, soll er sich 

198 Strotmann 159. 
199 Mt 6,24. 
200 Mt 6,33. 
201 Mt 6,34. 
202 Lk 18,22; / Lk 16,19–31. 
203 Vgl. Mt 25,35–37. 
204 Mk 10,42. 
205 Gnilka 239. 
206 Vgl. Mt 18,8f. 
207 Mt 10,38. 
208 Mk 8,35. 
209 Mt 5,23f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

um Versöhnung mit den Mitmenschen bemühen, die er verletzt hat oder die ihn verletzt 
haben, denen er Unrecht getan hat oder die ihm Unrecht getan haben. Wenn das Ver
hältnis zum Mitmenschen nicht in Ordnung ist, ist auch das Verhältnis zu Gott nicht in 
Ordnung. 

In den Antithesen der „Bergpredigt“ verlangt Jesus, dem Bruder nicht einmal zu zür
nen, nicht die Frau des Nächsten anzusehen, um sie zu begehren, nicht zu schwören, 
sondern vollkommen wahrhaftig zu sein.210 Die Weisung des Gesetzes bleibt unange
tastet211, doch erscheint sie in neuem Licht. Der Mensch soll „in seinem ganzen Sein ein 
Guter werden“212. Er soll so barmherzig sein wie Gott selbst. „Seid barmherzig, wie auch 
euer Vater barmherzig ist“, sagt Jesus seinen Zuhörern.213 

Mit diesen radikalen sittlichen Forderungen überfordert Jesus seine Jünger absichtlich. 
Niemand kann diese Gebote aus eigener Kraft erfüllen. Nur Gott selbst kann ihre Erfüllung 
im Menschen bewirken. Die letzte und wichtigste „Forderung“ Jesu, die keine sittliche 
mehr ist, sondern eine des Gottvertrauens, besteht deshalb darin, sich Gott anzuvertrauen 
und zu überlassen, um ihn in sich wirken und an sich arbeiten zu lassen. Jesus führt das 
am Bittgebet aus. Seine Jünger sollen darin nicht nachlassen. Voller Vertrauen und mit 
einer gewissen Zudringlichkeit sollen sie Gott bitten und sich auf seine Zusage verlassen: 
„Und alles, was ihr im Gebet erbittet, werdet ihr erhalten, wenn ihr glaubt.“214 

Literatur 

Thomas Kazen: Jesu Interpretation der Tora, in: Jens Schröter/Christine Jacobi (Hg.): Jesus 
Handbuch, 2017, 402–416. 

2.2.2.7 Die Jüngerinnen und Jünger Jesu 
Jesus wollte seinen Weg nicht als der große Einsame allein gehen. Er wollte Menschen 
in seiner Nähe haben und versammelte Jünger um sich.215 In charismatischer Vollmacht 
beruft er Menschen in seine Nachfolge, damit sie ihn in seiner Tätigkeit unterstützen, 
wie er die Gottesherrschaft verkünden und verwirklichen.216 „Die Initiative liegt bei ihm. 
Hierin unterscheidet er sich vom rabbinisch-jüdischen Lehrer-Schüler-Verhältnis, bei 
dem sich der Schüler seinen Rabbi aussuchte.“217 Auch lässt er sich als Rabbi218 nicht ein
fach von seinen Schülern bedienen, sondern ist in ihrer Mitte selbst „wie der, der be
dient“219. 

210 Mt 5,21–37. 
211 Ex 20,13; Dtn 5,17; Ex 20,14; Dtn 5,18; Lev 19,12; Num 30,9; Dtn 23,22. 
212 Gnilka 216. 
213 Lk 6,36. 
214 Mt 21,22. 
215 Mk 1,16–20; Joh 1,35–51. 
216 Mk 6,8–11. 
217 Gnilka 168. 
218 Wörtlich bedeutet Rabbi: mein Großer, mein Geliebter. 
219 Lk 22,27. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 225 

Mit einer kleinen Schar wandert Jesus besitzlos und heimatlos durch Galiläa und an
dere Regionen Palästinas, um den Menschen die Gottesherrschaft nahezubringen. Als er 
Jünger mit dem Auftrag aussendet, wie er Kranke zu heilen und die Gottesherrschaft zu ver
künden, schärft er ihnen ein, keinen Wanderstab, keinen Proviant, keinen Reisesack, kein 
Kupfergeld im Gürtel, keine Sandalen und kein zweites Gewand mitzunehmen sowie 
niemanden zu grüßen.220 Heimatlosigkeit und Mittellosigkeit bestimmen den Lebensstil 
Jesu und seiner Jünger.221 Sie sind Zeichen der Gottesherrschaft und damit einer neuen 
Ordnung, „die nicht mehr die Ordnung von Besitz, Profit, Reichtum und Menschenver
achtung sein soll“222. Mittellos, heimatlos, wehrlos und anspruchslos weiß sich die Jesus
schar Gott ausgeliefert. Sie hat sich ihm und seiner Fürsorge bewusst überantwortet. 

Jesus selbst hat ehelos gelebt und auf Frau und Kinder verzichtet. „Innerhalb des zeit
genössischen Judentums musste dieses Verhalten anstößig, schockierend wirken. Eine 
Familie zu gründen und Kinder zu zeugen galt nahezu als Pflichtgebot.“223 Grundlage da
für war Gen 1,28: „Seid fruchtbar und mehrt euch!“ Wegen seines ehelosen Lebens wur
de Jesus von seinen Gegnern als Eunuch verunglimpft224, so wie man ihn wegen seiner 
Tischgemeinschaft mit Zöllnern, Dirnen und Sündern einen „Fresser und Weinsäufer“ 
schalt.225 

Wenn Jesus zu einem absoluten Vertrauen auf Gottes Fürsorge einlädt, erscheint er 
als ein Weisheitslehrer: „Sorgt euch nicht um euer Leben, was ihr essen oder trinken sollt, 
noch um euren Leib, was ihr anziehen sollt! Ist nicht das Leben mehr als die Nahrung und 
der Leib mehr als die Kleidung? Seht euch die Vögel des Himmels an: Sie säen nicht, sie 
ernten nicht und sammeln keine Vorräte in Scheunen; euer himmlischer Vater ernährt 
sie. Seid ihr nicht viel mehr wert als sie?“226 Jesus spricht sich dabei nicht gegen die Arbeit 
aus, setzt aber eine noch unzerstörte Natur voraus. Befreiend wirkt seine hohe Einschät
zung des Lebens. 

„Das Leben […] ist mehr als Speise und Kleidung. Der Mensch in seinen Sorgen um diese 
kann leicht sein Leben vertun, den Sinn seines Lebens im Zweitrangigen verlieren. Aus 
den von selbstquälerischer Sorge gelösten Worten spricht ein freier und glücklicher 
Mensch. Die Worte sind auch deshalb so kostbar, weil sie uns ein vielfach vergessenes 
Jesusbild aufbewahren. Es zeigt uns einen heiteren, in der Geborgenheit Gottes sich 
sicher fühlenden Menschen.“227 

Mit ihrer Bedürfnislosigkeit und Sorglosigkeit, mit ihrer Gelassenheit und ihrem Gott
vertrauen, mit ihrer ganzen Existenz legen Jesus und seine Jünger Zeugnis für das König
reich Gottes ab und widmen sich ungeteilt der Aufgabe ihrer Verkündigung und Verbreitung. 

220 Lk 9,2–5; 10,2–12. 
221 Vgl. Lk 9,58. 
222 Gnilka 177. 
223 Ebd. 178. 
224 Vgl. Mt 19,12. 
225 Mt 11,19. 
226 Mt 6,25f; vgl. Ijob 38,41; Ps 104,10–15; 147,9. 
227 Gnilka 183. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Zu den Menschen, die Jesus nachfolgen – sich von ihm unterweisen lassen, ihn be
gleiten und unterstützen – gehören auch viele Frauen.228 Mit der Aufnahme von Frauen 
in seine Jüngerschaft tut Jesus etwas für die Zeitgenossen Ungewöhnliches. Denn im jü
dischen Rabbinat waren Jüngerinnen undenkbar. „Wenn Jesus Jüngerinnen zulässt, will 
er die Stellung der in der Gesellschaft unterdrückten Frau erleichtern und die Wieder
herstellung ihrer menschlichen Würde fördern.“229 Auch wenn Jesus die Ehescheidung 
verbietet230, geht es ihm um eine „Schutzmaßnahme für die Frau“, der aus „läppischen 
Gründen“ ein Scheidebrief gegeben werden konnte, und um einen „Abbau von Rechtspri
vilegien des Mannes“.231 Zu den Jüngerinnen „zählten vermutlich sowohl verheiratete als 
auch alleinstehende, arme sowie vermögende Frauen“232. Erwähnte Namen geben ver
mutlich Namen historischer Jesusnachfolgerinnen wieder. „Ebenso deutlich ist die be
sondere Funktion von Frauen im Zusammenhang des Kreuzigungs- und Auferstehungs
geschehens, wobei Maria von Magdalena übereinstimmend [in den Evangelien] als na
mentlich herausragende Nachfolgerin Jesu aufgeführt wird.“233 

Unter seinen Jüngern wählt Jesus Zwölf aus. Indem er den symbolisch bedeutsamen 
Kreis der zwölf Jünger oder zwölf Apostel schafft und mit der Aufgabe aussendet, sei
ne Botschaft zu verbreiten, gibt er zeichenhaft etwas zu verstehen.234 „Die Zahl Zwölf 
hat mit Israel, dem Gottesvolk, zu tun. Das Volk setzte sich aus zwölf Stämmen zusam
men. Jedenfalls wurde der Bestand Israels als Zwölfstämmevolk als Idealzustand emp
funden.“235 Allerdings stellt sich bald heraus, dass die Mitglieder des zunächst elitär er
scheinenden Zwölferzirkels „ebenso unvollkommen sind wie die übrigen Jünger“236. Sie 
erweisen sich trotz ihrer Privilegien, die ihnen bei Markus durch die Sonderunterwei
sungen Jesu zugestanden werden237, als nur bedingt tauglich und letztlich „als ebenso 
schwach und unfehlbar wie alle anderen (mit Ausnahme der Frauen)“238. Lukas weist in 
seinem Evangelium zudem darauf hin, dass offenbar auch andere Jünger auf Mission 
ausgesandt werden.239 Nach der Auferstehung Jesu gelten die Zwölf offenbar nicht mehr 
als eine besonders herausgehobene Gruppe. „Allerdings verschwinden sie auch nicht, 
vielmehr ändert sich ihre Bezeichnung und als ,Apostel‘ nehmen sie nach der Darstel
lung des Lukas (und Paulus) eine prominente Rolle in den ersten Jahrzehnten der Kirche 
ein.“240 

228 Mk 15,40f; Lk 8,2f. 
229 Gnilka 185. 
230 Mt 5,32; Lk 16,18. 
231 Gnilka 224. 
232 Zimmermann 333. 
233 Ebd.; zum Thema der Frauen im Christentum siehe Bd. 3, Kap. 2.3.2.1. 
234 Mt 10,1; / Mt 10,2; Lk 6,13. 
235 Gnilka 188. 
236 Verheyden 291 (vgl. das Unverständnis und Verhalten der Zwölf in Mk 9,31f.33-37 und 10,32–34.35- 

45par). 
237 Mk 4,10; 11,11. 
238 Verheyden 291. 
239 Lk 10,1. 
240 Verheyden 291f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 227 

Mit den Zwölf setzt Jesus ein prophetisches Zeichen vor dem Volk Israel. Es soll für das 
bevorstehende Reich Gottes gesammelt werden. Die Aufzählungen der Zwölf beginnen 
dabei immer mit Simon Petrus und enden mit Judas Ischariot. „Innerhalb der Zwölf 
nimmt Simon die erste Stelle ein. Die Übertragung des Kepha-Namens [Stein, Fels] zeich
net ihn aus als den ersten Jünger Jesu.“241 

Jesus wollte zuerst und vor allem in Israel das Königreich und das Heil Gottes ver
mitteln. Er tut das aber in einer umfassenden Perspektive, indem er die altprophetische 
Idee von der Wallfahrt der Völker zum Zionsberg aufgreift.242 Seine Auffassung von der 
Königsherrschaft Gottes ist universal angelegt. 

Die jüdischen Zeitgenossen Jesu erwarteten, so lässt sich zusammenfassen, dass 
Gott selbst und Gott allein mit einer den gesamten Erdkreis erschütternden Theophanie 
(Erscheinung) in Jerusalem seine universale, endgültige Königsherrschaft durchsetzen 
würde. In seinem Wirken beansprucht Jesus demgegenüber in zweifacher Hinsicht 
Neues. Zum einen verkündet er diese Herrschaft als in gewissem Sinn bereits gegenwär
tig, während sie von seinen Zeitgenossen noch von der Zukunft erwartet wird. Zum 
anderen nimmt er etwas in Anspruch für sich, „was seit alters einzig und allein von Gott 
erwartet wurde: dass er es ist, durch den die Königsherrschaft Gottes zu den Menschen 
kommt, und dass er es ist, der die eschatologische Hoffnung erfüllt, die sich bisher in 
exklusiver Weise auf Gott richtete“243. Diese Selbsteinschätzung bringt er zum Ausdruck, 
wenn er die Jünger als seine Augen- und Ohrenzeugen seligpreist: 

„Selig sind die Augen, die sehen, was ihr seht. Denn ich sage euch: Viele Propheten und 
Könige wollten sehen, was ihr seht, und haben es nicht gesehen, und wollten hören, 
was ihr hört, und haben es nicht gehört.“244 

Während das gegenwärtige, vorläufige Reich Gottes als erfahrbare Wirklichkeit schon 
überall dort punktuell präsent ist, wo Jesus auftritt, wird sich das zukünftige, endgültige 
Reich „in einem universalen Maßstab über die gesamte Schöpfung durchsetzen“245. 

Jesus hat das endgültige Königreich Gottes als zeitlich nahe bevorstehendes Ereignis 
erwartet. Hinsichtlich der Zeit hat er sich getäuscht. Nicht zu seinen Lebzeiten und auch 
nicht danach ist Gott in Herrlichkeit erschienen, um die Welt zu vervollkommnen. Mit 
seiner berühmten Bemerkung hat das der französische Theologe Alfred Loisy (1857–1940) 
auf den Punkt gebracht: „Jesus verkündete das Reich Gottes, und es ist die Kirche, die 
gekommen ist.“ Gekommen ist aber auch der Heilige Geist. Nicht, dass er nicht schon vor 
Jesus in der Welt und in den Menschen gewirkt hätte. Aber nach dessen Tod und Auf
erstehung ist er auf eine noch nicht dagewesene Weise in die Welt gekommen, um das 
Werk Jesu auf Erden fortzusetzen, bis die Welt vollendet wird. 

Christen haben seit Ostern im Heiligen Geist durch Jesus Christus, wie er ihnen in 
der Schrift, im Gottesdienst, in den Sakramenten und anderswo begegnet, ihren beson

241 Gnilka 192. 
242 Lk 13,29; vgl. Sach 2,15; Jes 2,2f. 
243 Wolter 120f. 
244 Lk 10,23–24. 
245 Wolter 120. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

deren Zugang zum Reich Gottes. Er kann sie an das „erinnern“, was Jesus gelehrt und ge
tan hat und wer er war, er kann sie in das Königreich Gottes einführen. Aber auch Nicht
christen haben durch ihn, der in jedem einzelnen Menschen wirkt und ja kein anderer als 
der Geist Jesu Christi ist, der Jesus selbst erfüllt hat und den Jesus nach seiner Auferste
hung zusammen mit dem Vater in die Welt gesandt hat, Zugang zum Königreich Gottes 
und können zur Verwirklichung und Verbreitung dieses Reiches, das ganz von der Liebe 
bestimmt ist, in der Welt beitragen. 

Literatur 

Christiane Zimmermann: Frauen im Umfeld Jesu, in: Jens Schröter/Christine Jacobi (Hg.): 
Jesus Handbuch [= JH], 2017, 327–333. 

Joseph Verheyden: Gründung einer Gemeinschaft: Ruf in die Nachfolge und die Bildung des 
Zwölferkreises, in JH 273–292. 

Michael Wolter: Jesus von Nazaret (Theologische Bibliothek), 2019. 

2.2.2.8 Die Passion Jesu 
Jesus dürfte im Zuge seines öffentlichen Wirkens wiederholt nach Jerusalem gekommen 
sein. Bei seinem letzten Gang in die Stadt „sucht er ganz bewusst eine Entscheidung zwi
schen Glauben oder Ablehnung bei seinen Hörern herbeizuführen. Anders als bei Mar
kus, der die Ereignisse ex eventu246 schildert, geht Jesus jedoch nicht nach Jerusalem, um 
dort zu sterben, sondern um in einem finalen, letztgültigen Anlauf die Menschen mit 
seiner Botschaft zu konfrontieren.“247 Sein Einzug dabei ist programmatisch: 

„Die Jünger Jesu erwarteten das unmittelbar bevorstehende Anbrechen des Gottesrei
ches. In den Hosanna-Rufen schwingen klare messianische Erwartungen mit; in der 
Hoffnung auf das ,Reich unseres Vaters David‘ (Mk 11,10) und der Proklamation als ,Kö
nig Israels‘ (Joh 12,13), kann man sogar politische Hoffnungen erkennen (vgl. auch noch 
Apg 1,6). Zwar hatte Jesus es zeit seines Lebens abgelehnt, als politischer Widerstands

kämpfer missverstanden zu werden (Mt 5,5.9; Mt 5,39 […]), dennoch konnte seine Rede 
vom ,Gottesreich‘ solche Missverständnisse wecken. Auch die Kreuzesinschrift nennt 
in allen vier Evangelien als Grund für die Hinrichtung Jesu den Titel ,König der Juden‘ 
(Mk 15,26parr.; Joh 19,19). Jesus war in seinem Anspruch keineswegs unpolitisch – das 
von ihm angekündigte Gottes Reich würde alle irdischen Unrechtssystem hinwegfegen 
und umkrempeln –, doch wird dieser Anspruch nicht von Menschen mit Waffengewalt 
durchgesetzt, sondern von Gott selbst.“248 

Als Jesus am Tag nach dem Einzug wieder nach Jerusalem kam, ging er in den Tempel und 
„begann die Händler und Käufer aus dem Tempel hinauszutreiben; er stieß die Tische 
der Geldwechsler und die Stände der Taubenhändler um und ließ nicht zu, dass jemand 

246 Nach dem Ereignis und von ihm her. 
247 Tiwald 463. 
248 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 229 

irgendetwas durch den Tempelbezirk trug.“249 Dabei belehrte er sie und sagte: „Heißt es 
nicht in der Schrift: Mein Haus soll ein Haus des Gebetes für alle Völker genannt werden? 
Ihr aber habt daraus eine Räuberhöhle gemacht.“250 Nach Johannes machte Jesus sogar 
„eine Geißel aus Stricken und trieb sie alle aus dem Tempel hinaus“251. 

Mit dieser Tempelaktion war auch sein Tempelwort verbunden: „Reißt diesen Tempel 
nieder und in drei Tagen werde ich ihn wieder aufrichten“252, das bei Markus so wieder
gegebenen ist: „Ich werde diesen von Menschenhand gemachten Tempel niederreißen 
und in drei Tagen einen anderen aufbauen, der nicht von Menschenhand gemacht ist.“253 
Bei diesem Tempelwort handelt es sich um ein authentisches Wort Jesu. Da Jesus erwar
tete, dass die Königsherrschaft Gottes unmittelbar bevorsteht, dürfte er auch erwartet 
haben, dass die unmittelbare Gegenwart Gottes den Tempel dann ersetzen würde und 
es keines Opferkultes mehr bedarf. Diese Erwartung würde sich mit der Vorstellung de
cken, dass in der Endzeit alles heilig sein wird und kein Tempelhändler mehr etwas zu 
tun hat, aufgrund der Geistunmittelbarkeit jeder Ort, wo Gottes Geist ist, Tempel und An
betungsstätte sein kann, im himmlischen Jerusalem Gott selbst der Tempel sein wird.254 

Tempelaktion und Tempelwort gehören in jedem Fall zusammen und bilden die eine 
prophetisch-kritische Zeichenhandlung Jesu, mit der er „nicht weniger als die Institution des 
Kultbetriebs im Jerusalemer Tempel selbst in Frage“ stellt.255 Wenn Gott selbst in nächs
ter Zukunft „im Tempel von Zion-Jerusalem erscheinen und von ihm aus seine ewige 
Herrschaft über die gesamte Schöpfung ausüben wird“, dann ist „der bisherige Kultbe
trieb am Jerusalemer Heiligtum an sein Ende gekommen“.256 Mit seiner Tempelaktion 
wollte Jesus also „ein Stück der Realität von Gottes Herrschaft antizipieren, um so den 
Tempel auf das Kommen Gottes vorzubereiten“257. 

In allen vier Evangelien wird erzählt, dass Jesus am Vorabend seines Todes eine ge
meinsame Mahlzeit gefeiert hat. An ihr nahmen die Zwölf beziehungsweise die Apostel, mit 
denen aber der Zwölferkreis gemeint ist, teil.258 Gemäß Joh 13,5.22 fand sie im Kreis der 
Jünger statt. Aller Wahrscheinlichkeit nach hat es sich dabei um ein Passamahl gehandelt, 
„wie es der Darstellung der Synoptiker im Unterschied zu derjenigen des Johannesevan
geliums entspricht“259. 

Markus schildert den Kern dieses Mahl so: 

„Während des Mahls nahm er [Jesus] das Brot und sprach den Lobpreis; dann brach 
er das Brot, reichte es ihnen und sagte: Nehmt, das ist mein Leib. Dann nahm er den 
Kelch, sprach das Dankgebet, gab ihn den Jüngern und sie tranken alle daraus. Und er 

249 Mk 11,15f. 
250 Mk 11,17. 
251 Joh 2,15. 
252 Joh 2,19. 
253 Mk 14,58. 
254 Vgl. Sach 14,21; / vgl. Joh 3,1–5; 4,20–24; Apg 2,17–21; / Offb 21,22. 
255 Wolter 279. 
256 Ebd. 
257 Ebd. 280. 
258 Mk 14,17 / Mt 26,20; / Lk 22,14. 
259 Wolter 282. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

sagte zu ihnen: Das ist mein Blut des Bundes, das für viele vergossen wird. Amen, ich 
sage euch: Ich werde nicht mehr von der Frucht des Weinstocks trinken bis zu dem Tag, 
an dem ich von Neuem davon trinke im Reich Gottes.“260 

Nach dem markinischen Bericht gehörte zum Ablauf der Mahlzeit das gemeinsame zu 
Tisch-Liegen und Essen, das Tunken des Brotes in die Schale, das Brot, der Kelch mit Wein 
und der abschließende Gesang.261 Der lukanische Bericht weicht in einigen Punkten 
deutlich davon ab.262 

Das Mahl mit den sogenannten Einsetzungsworten Jesu ist im Neuen Testament au
ßer bei den drei Synoptikern263 auch im 1. Korintherbrief des Paulus tradiert, der es so 
beschreibt: 

„Denn ich habe vom Herrn empfangen, was ich euch dann überliefert habe: Jesus, der 
Herr, nahm in der Nacht, in der er ausgeliefert wurde, Brot, sprach das Dankgebet, 
brach das Brot und sagte: Das ist mein Leib für euch. Tut dies zu meinem Gedächtnis! 
Ebenso nahm er nach dem Mahl den Kelch und sagte: Dieser Kelch ist der neue Bund 
in meinem Blut. Tut dies, sooft ihr daraus trinkt, zu meinem Gedächtnis! Denn sooft 
ihr von diesem Brot esst und aus dem Kelch trinkt, verkündet ihr den Tod des Herrn, 
bis er kommt.“264 

Das Handeln Jesu über dem Brot umfasst nach 1 Kor 11 Nehmen, Danken (d. h. ein Gebet 
bzw. einen Lobspruch), Zerteilen sowie ein deutendes Wort. „In Bezug auf den Kelch wird 
knapper erzählt, doch dürften Dankgebet und Herumreichen […] mit gemeint sein.“265 

Wie sich zeigt, bieten die Einsetzungsworte eine zweifache Interpretation des Todes Je
su: als Versöhnung und als Stiftung eines neuen Bundes mit Gott. Während Lukas und Paulus 
das Versöhnungsmotiv mit dem Brotwort („mein Leib für euch“266) und das Bundesmotiv 
mit dem Kelchwort verbinden („der neue Bund in meinem Blut“267), verbinden Matthäus 
und Markus Versöhnung und Bund mit dem Kelchwort („das Blut des Bundes, das für 
viele vergossen wird“268). Der bei Paulus und Lukas gegebene Hinweis auf die Erinnerung 
(„Tut dies zu meinem Gedächtnis!“) sowie besonders der Wiederholungsbefehl in 1 Kor 11,25 
(„Tut dies, sooft ihr daraus trinkt, zu meinem Gedächtnis!“), „weisen dabei über die er
zählte Ursprungssituation hinaus, wohl in die frühchristliche rituelle Praxis“269. Das bei 
Markus und Matthäus überlieferte Verzichtswort Jesu, er werde nicht mehr von der Frucht 
des Weinstocks trinken bis zu dem Tag, an dem er von Neuem davon im Reich Gottes 

260 Mk 14,22–25. 
261 Mk 14,18; / 14,20; / 14,26. 
262 Lk 22,14–20; vgl. Löhr 469. 
263 Mt 26,26–29, Mk 14,22–26, Lk 22,17–20. 
264 1 Kor 11,23–26. 
265 Löhr 470. 
266 Lk 22,19 fügt hinzu: „gegeben“. 
267 Lk 22,20 ergänzt: „das für euch vergossen wird“. 
268 Mt 26,28 fügt hinzu: „zur Vergebung der Sünden“. 
269 Löhr 470 (vgl. auch 1 Kor 11,17f.20.33). 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 231 

trinken werde, blickt hingegen auf die Fortexistenz Jesu voraus, ohne dass das Stichwort 
„Auferstehung“ ausdrücklich fällt.270 

In der Forschung ist und bleibt strittig, ob „die herausgearbeiteten wesentlichen ge
meinsamen Züge der Tradition: Deutung von Brot und Wein, Bezug auf den erwarteten 
Tod und soteriologische Deutung desselben, sich einer zuverlässigen Erinnerung an das 
historische Abendmahl Jesu verdanken“271. Wenn auch umstritten ist, ob und inwieweit 
die Deuteworte ihren Ursprung in der historischen Situation des letzten Mahles selbst ha
ben oder erst nach Ostern entstanden und Jesus nachträglich in den Mund gelegt worden 
sind, besteht ein großer Konsens darin, dass das Verzichtswort „tatsächlich auf Jesus zu
rückgeht und von ihm in der Situation des letzten Mahles gesprochen wurde“272. Jesus 
dürfte bis zuletzt erwartet haben, „dass Gott demnächst kommen und seine universale 
Herrschaft auch auf Erden aufrichten wird“273. 

Eine wichtige Frage im Zusammenhang des letzten Abendmahls ist, ob Jesus seinen 
eigenen Tod theologisch gedeutet hat. „In den neutestamentlichen Evangelien gibt es nicht 
viele Texte, in denen Jesus über seinen Tod spricht. Die meisten von ihnen, wenn nicht 
alle, sind jedoch nachösterlichen Ursprungs.“274 So setzen die drei Ankündigungen, dass 
der Menschensohn „getötet“ und „nach drei Tagen auferstehen wird“, die Auferstehung 
Jesu voraus „und stammen aller Wahrscheinlichkeit nach von Markus selbst“.275 Weder 
in den Ankündigungen des Leidens und der Auferstehung Jesu noch in anderen Texten276 
wird Jesu Tod als sogenannter „Heilstod“ gedeutet, das heißt „als ein Tod, den Jesus stell
vertretend für andere Menschen auf sich nimmt“.277 Das gilt auch von Jesu Belehrung der 
Jünger nach dem Markusevangelium: 

„Bei euch aber soll es nicht so sein, sondern wer bei euch groß sein will, der soll euer 
Diener sein, und wer bei euch der Erste sein will, soll der Sklave aller sein. Denn auch 
der Menschensohn ist nicht gekommen, um sich dienen zu lassen, sondern um zu die
nen und sein Leben hinzugeben als Lösegeld für viele.“278 

Was den Schluss dieses Wortes angeht: „und sein Leben hinzugeben als Lösegeld für vie
le“, spricht vieles dafür – etwa die Entsprechung zu 1 Tim 2,6: „der sich als Lösegeld hin
gegeben hat für alle“ –, dass es „den Tod Jesu bereits voraussetzt“.279 Noch deutlicher 
ist das beim Kelchwort. Bei der Formulierung, die aus guten Gründen als die älteste gilt, 
nämlich 1 Kor 11,25, ist noch nicht die Rede davon, dass Jesu Blut „für euch/für viele ver
gossen wird“. Mit der Verknüpfung von „Blut“ und „Bund“ dürfte die paulinische Formu
lierung auf Ex 24,8 anspielen, wo Mose vom „Blut des Bundes“ spricht. „Eine Deutung 

270 Mk 14,25; vgl. Mt 26,29. 
271 Löhr 471. 
272 Wolter 282f. 
273 Ebd. 283. 
274 Ebd. 300. 
275 Mk 8,31; 9,31; 10,33f; / Wolter 301. 
276 Etwa Lk 13,31–33. 
277 Wolter 302. 
278 Mk 10,43–45. 
279 Wolter 303. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

von Jesu Tod als Heilstod in dem oben angesprochenen Sinn kann man ihr nicht zuschrei
ben.“280 Der Befund ist eindeutig: „Es gibt in der Jesusüberlieferung keinen belastbaren 
Beleg dafür, dass Jesus erwartet hätte, mit seinem Leiden und Sterben die Menschen von 
den Unheilsfolgen ihre Sünden zu befreien.“281 

Jesus hat also sein eigenes Leiden und Sterben weder als Sühnopfer noch als stell
vertretendes Leiden noch als erlösenden Freikauf verstanden. Das schließt jedoch nicht 
aus, dass er, wie das etwa mit der Wendung „mein Leib für euch“ (1 Kor 11,24) zum Aus
druck kommen könnte, als Lebenshingabe für seine Jünger, für sein Volk oder vielleicht 
sogar für alle Menschen verstanden hat, durch die er die Liebe Gottes bis zum Äußersten 
offenbart. 

Nach dem Bericht des Markus, dem ältesten Zeugnis, das sich mit dem Prozess oder 
den Prozessen gegen Jesus beschäftigt, hat Jesus nach dem Mahl im Garten Getsemani 
gebetet. Er ist von Judas Iskariot verraten, noch dort im Garten verhaftet und von all 
seinen Jüngern im Stich gelassen worden282; „er wurde zum Palast des Hohenpriesters 
gebracht, von Petrus verleugnet und vom Hohen Rat der Gotteslästerung für schuldig be
funden (14,53–72); darauf ist er an Pilatus ausgeliefert, der Anmaßung der Königswürde 
angeklagt und ebenfalls für schuldig befunden worden (15,1–15); schließlich wurde er ge
kreuzigt, starb und wurde von Josef von Arimathäa begraben (15,16–47).“283 

Vermutlich hat Markus, dessen Evangelium ungefähr 69 nach Christus verfasst wur
de, einen deutlich älteren Passionsbericht verwendet, der mehr oder weniger dieselben 
Szenen enthielt. Obwohl von ihm wie von den anderen Evangelisten gilt, dass sie er
zählen, was sie erzählen und wie sie erzählen, bestimmt ist durch den Glauben an den 
Gekreuzigten als dem auferstandenen Christus und obwohl bei ihm wie bei den ande
ren das historische Interesse niemals Selbstzweck wird, ist dieses Interesse doch da. 
So gibt es „keine triftigen Gründe, die Tatsache von Jesu Verurteilung und Hinrichtung 
als selbsternannter ,König der Juden‘ zu bezweifeln284 […]. Deswegen scheint es ange
bracht, die Anklage gegen ihn auf seinen Anspruch zurückzuführen, der Messias Israels 
zu sein“285, genau wie der markinische Passionsbericht es darstellt.286 

Umstritten ist in der Forschung nach wie vor, ob es sich bei den Vorgängen in der 
Nacht beziehungsweise am frühen Morgen um einen jüdischen Prozess oder nur um ein 
Verhör handelte. Insgesamt könnte die Folge der Ereignisse, die – wie der jüdisch-helle
nistische Historiker Flavius Josephus (37/38-100) geschrieben hat – „auf Betreiben der 
Vornehmsten unseres Volkes“ zustande gekommen ist, so ausgesehen haben: 

„Jesus wurde von jüdischer Seite speziell wegen seiner Tempelaktion und Tempelworte 
festgenommen und zum Prozess vor den Hohen Rat geführt; als Folge der Vernehmung 
zu diesem Punkt könnte die Frage nach dem messianischen Anspruch Jesu aufgekom

men sein; Jesus hat sie positiv beantwortet und zusätzlich überaus selbstgewiss von 

280 Ebd. 
281 Ebd. 
282 Mk 14,43–52. 
283 Back 474. 
284 Mk 15,2.9.12.18.26. 
285 Back 475. 
286 Mk 14,61f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 233 

seiner künftigen Erhöhung und Rehabilitierung gesprochen, was schließlich zu seiner 
Verurteilung wegen Gotteslästerung führte.“287 

Was den Prozess vor Pilatus betrifft, sind gegenüber dem Bericht bei Markus deutliche Aus
weitungen in den drei übrigen Evangelien festzustellen, „die eine stärkere Entlastung des 
Pilatus von der Verantwortung für den Tod Jesu auf der einen und eine entsprechend 
größere Belastung der jüdischen Autoritäten und des Volkes auf der anderen Seite zur 
Folge haben“288. Sicher ist jedoch nicht nur, dass Jesus von Pontius Pilatus, der in den 
Jahren 26–36 römischer Statthalter von Judäa war, zum Tod am Kreuz verurteilt wurde 
und römische Soldaten dieses Urteil vollstreckt haben. Gewiss ist vielmehr auch, „dass 
Verurteilung und Hinrichtung Jesu Resultate eines Verfahrens waren, die von einer rö
mischen Wahrnehmung Jesu bestimmt waren“289. Denn Jesus wurde gekreuzigt, und nicht 
etwa gesteinigt, wie es das jüdische Recht vorsah. 

„Die Kreuzesstrafe galt in der Antike wegen der Länge des Todeskampfes als eine der 
grausamsten Todesstrafen. Von der römischen Obrigkeit wurde sie daher in der Regel 
nicht bei Vergehen römischer BürgerInnen angewandt, sondern war für Sklaven und 
Sklavinnen, für Freigelassene sowie für Räuber und Piraten bestimmt. In den Provinzen 
wurde sie als stand- und kriegsrechtliches Mittel eingesetzt, um antirömische Erhe
bungen niederzuschlagen oder einen befürchteten Aufstand im Keim zu ersticken. Für 
Judäa und Galiläa wissen wir, dass die römischen Statthalter dabei nicht gerade zim

perlich vorgingen und nicht nur Aufrührer kreuzigen ließen. Mehrere Indizien spre
chen dafür, dass Jesus des Aufruhrs und des Hochverrats angeklagt worden ist und 
wegen dieser Vergehen auch verurteilt wurde. Konkret wurde er als Königsprätendent 
hingerichtet, der nach der Logik des Imperiums die römische Herrschaft in Judäa in 
Frage stellte und mit seinen AnhängerInnen auf deren Ende hinarbeitete. Das zeigt 
zum einen die auffällige Häufung des Titels ,König‘ für Jesus in den Passionserzählun
gen […]. Hierher gehört zum anderen das einmütige Zeugnis der Evangelien, wonach 
Pilatus am Kreuz eine Tafel mit der Aufschrift der ,König der Juden‘ (Mk 15,26 par) an
bringen ließ.“290 

Der Kreuzigung Jesu ging der römische Prozess voraus, der aus drei Elementen bestand: 
einer Anklage, einer Befragung und einer Entscheidung. „Obwohl die neutestamentlichen 
Evangelien über das Verhör Jesu vor Pilatus im Einzelnen ganz unterschiedlich berich
ten, stimmen sie doch in einem wesentlichen Punkt miteinander überein: Sie alle stellen 
es als ein Strafverfahren dar, das nach der sog. ,Akkusationsform‘ ablief, weil es durch die 
Anklage eines Dritten in Gang gesetzt wurde.“291 Es waren die führenden Vertreter der jü
dischen Selbstverwaltung in Jerusalem, die gegen Jesus vor Pilatus Anklage erhoben haben. 

„In Mk 15,3 waren das die Hohepriester, in Mt 27,12 die Hohepriester und die Ältes
ten, in Lk 23,1–2 der gesamte Hohe Rat und in Joh 18,35 das Volk und die Hohepriester. 

287 Back 478. 
288 Strotmann 167. 
289 Wolter 285. 
290 Strotmann 168. 
291 Wolter 291. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Sie brachten dabei in allen Fällen Jesus als ihren Gefangenen mit und überstellten ihn 
Pilatus. […] Demnach ist Jesus zwar von Pontius Pilatus zum Tod am Kreuz verurteilt 
worden, doch hat dieser das Verfahren, an dessen Ende das Todesurteil stand, nicht 
aus eigenem Antrieb eröffnet.“292 

Insofern Pilatus das Verfahren erst aufgrund einer Anklage, die von der jüdischen Ob
rigkeit bei ihm gegen Jesus vorgebracht wurde, begonnen hat, liegt die moralische Ver
antwortung für den Tod Jesu primär bei der jüdischen Obrigkeit, die rechtliche hingegen 
primär beim römischen Statthalter und seinen Soldaten. 

Allerdings führte die zunehmende Tendenz der Passionserzählungen, Pontius Pilatus 
zu entlasten und die Verantwortung für den Tod Jesu einseitig der jüdischen Obrigkeit und 
dem von ihr aufgewiegelten Volk aufzubürden, im Laufe der christlichen Geschichte zur 
Behauptung einer jüdischen Kollektivschuld am Tod Jesu, „bis hin zu einer quasi metaphy
sischen Deutung seines gewaltsamen Todes, der als Deizid, als Gottesmord, allen Juden 
und Jüdinnen angelastet wurde“293. 

„Eine besonders unrühmliche Rolle spielte das sogenannte ,Blutwort‘ aus Mt 27,25: ,das 
ganze Volk sagte: Sein Blut [komme] auf uns und auf unsere Kinder.‘ Hatte der Evan
gelist dieses Wort auf die Folgen des jüdischen Krieges 70 n. Chr. für die Jerusalemer 
Bevölkerung bezogen, so wurde es im Laufe der christlichen ,Siegergeschichte‘ auch 
auf die Juden und Jüdinnen der jeweiligen Gegenwart übertragen und diente bei Be
darf zur Rechtfertigung gewaltsamer Akte bis hin zu Pogromen gegen sie.“294 

Die Kreuzigung Jesu unterschied sich nicht grundsätzlich von Kreuzigungen vor oder 
nach ihm.295 Ihr ging manchmal eine Geißelung als Vor- oder Begleitstrafe voraus und so 
gut wie immer das Tragen des Querbalkens zur Hinrichtung. Auch Jesus wurde gegeißelt, 
bevor er seinen Querbalken zur Hinrichtungsstätte auf Golgota schleppte. „Die Auspeit
schung, die mit einem Riemenbündel durchgeführt wurde, an dem Knochenstücke oder 
Bleikugeln befestigt waren, führte zu schweren Haut- und Fleischverletzungen mit zum 
Teil hohem Blutverlust. Es war daher kaum verwunderlich, dass Jesus zu geschwächt 
war, um den Querbalken selbst zu tragen, so dass die Soldaten einen gewissen Simon 
von Cyrene, der zufällig vorbeikam, zwangsrekrutierten. An der Richtstelle angekom
men wurde Jesus nackt ausgezogen, an den Querbalken gebunden oder genagelt und 
am wahrscheinlich fest installierten Längsbalken hochgezogen.“296 

„Zum Tode trugen verschiedene Komponenten bei: Schwächung durch vorherige Miss

handlung und Blutverlust, Beeinträchtigung des Kreislaufes und der Atmung durch die 
hängende Haltung und die dadurch entstehende enorme Zuglast, und am Ende stand 
der Kreislaufkollaps. Sollte der Todeseintritt beschleunigt werden, wurden die Schien
beine gebrochen. Bei Jesus war das jedoch wegen der Schwere seiner vorhergehenden 

292 Wolter 291f. 
293 Strotmann 172. 
294 Ebd. 
295 Vgl. ebd. 180. 
296 Ebd. 181. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 235 

Verletzungen nicht mehr nötig. Daher dürften die Evangelien mit der Angabe eines für 
eine Kreuzigung ziemlich schnellen Sterbeprozesses von drei Stunden Recht haben.“297 

Wie in Mk 15,40 berichtet wird, sahen Jesu Anhängerinnen nur von ferne der Kreuzigung 
zu. Das war nichts Ungewöhnliches, „mussten sie doch damit rechnen, selbst ergriffen 
und misshandelt, ja sogar getötet zu werden, wenn sie in Anwesenheit römischer Solda
ten ihrer Trauer und ihrer Verzweiflung zu sehr freien Lauf ließen. Nicht selten wurde 
das als Unterstützung des Verurteilten und seines Deliktes aufgefasst.“298 Da Jesus am 
Rüsttag des Pessachfestes gekreuzigt wurde, wurde sein Leichnam vor den Feiertagen ab
genommen. Für seine Kreuzabnahme und sein Begräbnis spricht auch, dass der Name der 
Person, die das Grab zur Verfügung gestellt hat, überliefert ist: Josef von Arimathäa, der 
ein reicher Jude in Jerusalem und möglicherweise Mitglied des Hohen Rates war. 

Literatur 

Markus Tiwald: Einzug in Jerusalem, Tempelreinigung (Jesu Stellung zum Tempel), in: Jens 
Schröter/Christine Jacobi (Hg.): Jesus Handbuch [= JH], 2017, 460–467. 

Hermut Löhr: Das letzte Mahl Jesu, in JH 467–473. 
Sven-Olav Back: Die Prozesse gegen Jesus, in JH 473–481. 

2.2.3 Die Auferweckung und Erhöhung Jesu 

Nach christlicher Überzeugung ist Jesus nach seinem Tod von Gott von den Toten aufer
weckt worden beziehungsweise selber auferstanden. Dass der Glaube an die Auferstehung 
Jesu für Christen zentral und fundamental ist, hat Paulus in seinem ersten Brief an die 
Korinther überaus deutlich zum Ausdruck gebracht: 

„Wenn aber Christus nicht auferweckt worden ist, dann ist euer Glaube nutzlos und ihr 
seid immer noch in euren Sünden; und auch die in Christus Entschlafenen sind dann 
verloren. Wenn wir allein für dieses Leben unsere Hoffnung auf Christus gesetzt haben, 
sind wir erbärmlicher daran als alle anderen Menschen.“299 

Der Glaube der Christen steigt und fällt mit der Auferstehung Jesu. Die Auferweckung 
Jesu ist Dreh- und Angelpunkt des Christentums. Denn Jesus von Nazaret „verkündete die 
Botschaft vom Anbruch des Reiches Gottes und stellte nicht seine Person in den Vorder
grund. Nach seiner Auferstehung wurde er jedoch selbst zum Gegenstand der Verkün
digung.“300 Mit der Auferstehung ereignet sich der Überstieg von der historischen Person 
Jesus von Nazaret zum Christus des Glaubens beziehungsweise vom verkündigenden Jesus 
zum verkündigten (kerygmatischen) Christus. 

297 Ebd. 182. 
298 Ebd. 
299 1 Kor 15,17–19 (H.d.V.). 
300 Pemsel-Maier 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Die ältesten Zeugnisse für den Glauben an die Auferweckung Jesu liegen in formel
haften Wendungen vor, „die aus den ersten Jahren nach Jesu Tod stammen“301. Einglied
rige Auferweckungsformeln wie: „Gott hat Jesus von den Toten auferweckt“, und vielleicht 
noch ursprünglicher: „Gott, der Jesus von den Toten auferweckt hat“, gehen bis in die 
Anfänge der Urgemeinde zurück und sind in frühen wie in späten Schichten des Neuen 
Testaments weit verbreitet. So schreibt Paulus beispielsweise im Römerbrief: 

„denn wenn du mit deinem Mund bekennst: ,Herr ist Jesus‘ – und in deinem Herzen 
glaubst: ,Gott hat ihn von den Toten auferweckt‘, so wirst du gerettet werden.“302 

Den Galaterbrief eröffnet Paulus mit den Worten: 

„Paulus, zum Apostel berufen […] durch Jesus Christus und durch Gott, den Vater, der 
ihn von den Toten auferweckt hat“303. 

Neben Auferweckungs- gibt es auch Auferstehungsformeln, wie im 1. Thessalonicherbrief: 

„Denn wenn wir glauben, dass Jesus gestorben und auferstanden ist, […]“304. 

Wie sich jüdische Gläubige zu Gott formelhaft bekannt haben als den, der Israel aus 
Ägypten geführt hat, Himmel und Erde gemacht hat und die Toten lebendig machen 
wird305, bekennen sich nun Christusgläubige darüber hinaus zu Gott als den, der Jesus 
von den Toten auferweckt hat. 

Indem Gott Jesus auferweckt, setzt er sein schöpferisches und rettendes Handeln an 
der Welt fort und bestätigt sowohl die Person und als auch die Botschaft Jesu. Er rechtfer
tigt den scheinbar widerlegten Jesus und bestätigt seinen Anspruch, derjenige zu sein, 
der auf bisher nicht dagewesene Weise die Nähe Gottes gebracht hat. 

Von Anfang an haben Christen zudem formelhaft bekannt, dass Gott Jesus zu seiner 
Rechten „erhöht“ und „zum Messias/Herrn/Sohn Gottes eingesetzt“ hat.306 So heißt es 
etwa im Philipperbrief: 

„Er [Jesus Christus] erniedrigte sich und war gehorsam bis zum Tod, bis zum Tod am 
Kreuz. Darum hat ihn Gott über alle erhöht und ihm den Namen verliehen, der größer 
ist als alle Namen.“307 

Oder in der Apostelgeschichte: 

301 Kessler 284f. 
302 Röm 10,9 (H.d.V.). 
303 Gal 1,1 (H.d.V.). 
304 1 Thess 4,14 (H.d.V.). 
305 Ex 16,6; / Ps 115,15; / Achtzehngebet 2; vgl. Röm 4,17. 
306 Apg 2,36; Röm 1,4; 10,9. 
307 Phil 2,9 (H.d.V.). 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 237 

„Diesen Jesus hat Gott auferweckt, dafür sind wir alle Zeugen. Zur Rechten Gottes erhöht, 
hat er vom Vater den verheißenen Heiligen Geist empfangen und ihn ausgegossen.“308 

Weil bereits die frühesten aramäisch sprechenden Christen davon überzeugt waren, dass 
der auferstandene Jesus gewissermaßen auf Augenhöhe mit Gott war, konnten sie ihn als 
Herrn, der göttliche Macht innehat, anrufen: 

„Maranatha: Unser Herr, komm!“309 

Bald schon wurde die Auferweckungs- und Erhöhungsformel nach verschiedenen Seiten hin 
ausgestaltet. So hieß es unter anderem, dass Gott Jesus als Retter an seine rechte Seite er
hoben hat, um Israel die Umkehr und Vergebung der Sünden zu schenken, dass Chris
tus Jesus, der gestorben und auferweckt worden ist und zur Rechten Gottes sitzt, für 
die Gläubigen bei Gott eintritt, dass Gott die Entschlafenen durch Jesus in die Gemein
schaft mit ihm führen wird.310 Was Letzteres angeht, war für Paulus selbstverständlich, 
dass, wenn Jesus von den Toten auferweckt worden ist, alle Verstorbenen und alle Men
schen überhaupt von den Toten auferweckt werden.311 Für ihn war die Alternative ganz 
klar: Entweder gibt es eine allgemeine Auferstehung von den Toten oder es gibt keine. 
Im ersten Korintherbrief greift er auch eine bereits entwickelte, recht komplexe Bekennt
nisformel auf: 

„Denn vor allem habe ich euch überliefert, was auch ich empfangen habe: Christus ist 
für unsere Sünden gestorben, gemäß der Schrift, und ist begraben worden. Er ist am 
dritten Tag auferweckt worden, gemäß der Schrift, und erschien dem Kephas, dann 
den Zwölf. Danach erschien er mehr als fünfhundert Brüdern zugleich; die meisten von 
ihnen sind noch am Leben, einige sind entschlafen. Danach erschien er dem Jakobus, 
dann allen Aposteln.“312 

In den Evangelien finden sich Aussagen, die mit der Formeltradition vergleichbar sind. 
„Dazu zählen zum einen die Passionssummarien, in denen die Auferstehung durch Jesus 
selbst, der von sich als dem Menschensohn spricht, angekündigt und terminiert wird.“313 
So hat nach Markus Jesus angekündigt: 

„Der Menschensohn muss vieles erleiden und von den Ältesten, den Hohepriestern und 
den Schriftgelehrten verworfen werden; er muss getötet werden und nach drei Tagen 
auferstehen.“314 

308 Apg 2,32f (H.d.V.). 
309 1 Kor 16,22 (H.d.V.). 
310 Apg 5,31; vgl. Röm 10,9; / Röm 8,34; / 1 Thess 4,14. 
311 1 Kor 15,12–19. 
312 1 Kor 15,3–5.6f. 
313 Jacobi 493 (H.d.V.). 
314 Mk 8,31 (H.d.V.); vgl. 9,31; 10,33f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


238 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Zum anderen gehört in die Formeltradition die knappe Botschaft der besonders gewan
deten Gestalten am leeren Grab: „Er ist auferstanden.“315 Dieser Ausdruck ist als Passivum 
Divinum zu verstehen: Auch wenn Jesus an seiner eigenen Auferstehung mitgewirkt hat, 
ist Gott der eigentlich Handelnde gewesen. 

Von besonderer Bedeutung ist die Erwähnung des Erscheinens Jesu im Lukasevan
gelium: 

„Der Herr ist wirklich auferstanden und ist dem Simon erschienen.“316 

Der Ausdruck „er erschien“317 ist die älteste greifbare Versprachlichung für Erscheinungs
deutungen im frühen Christentum. Bei diesem Ausdruck handelt es sich um einen in den 
griechischen Übersetzungen des Alten Testaments üblichen Fachausdruck für das Er
scheinen Gottes. Damit erheben die urchristlichen Traditionen „den nicht geringen An
spruch, Gott habe sich in der Auferweckung dieses einen gekreuzigten Menschen neu 
offenbart“318. Der Ausdruck „Erscheinen“ hat dabei eine schillernde Bedeutung zwischen 
dem aktiven „sich Zeigen“ und dem passiven „Gesehen werden“. 

Das Osterbekenntnis – „Jesus wurde auferweckt“ – und die Ostererfahrung der Urzeu
gen – „er erschien“ – wurden später erzählerisch entfaltet. Zu diesen späteren Osterer
zählungen gehören die Grabeserzählung und verschiedene Erscheinungserzählungen. Die 
älteste literarische Gestalt der Erzählung von der Verkündigung der Auferstehung im 
geöffneten (leeren) Grab liegt im Markusevangelium vor.319 Von den drei Frauen, die am 
ersten Tag der Woche (d. h. am Sonntag) in aller Früh, als eben die Sonne aufgeht, zum 
Grab gehen, um den Leichnam Jesu zu salben, heißt es: 

„Sie gingen in das Grab hinein und sahen auf der rechten Seite einen jungen Mann 
sitzen, der mit einem weißen Gewand bekleidet war; da erschraken sie sehr. Er aber 
sagte zu ihnen: Erschreckt nicht! Ihr sucht Jesus von Nazaret, den Gekreuzigten. Er ist 
auferstanden; er ist nicht hier. Seht, da ist die Stelle, wohin man ihn gelegt hat. Nun aber 
geht und sagt seinen Jüngern und dem Petrus: Er geht euch voraus nach Galiläa; dort 
werdet ihr ihn sehen, wie er es euch gesagt hat. Da verließen sie das Grab und flohen; 
denn Schrecken und Entsetzen hatte sie gepackt. Und sie sagten niemandem etwas 
davon; denn sie fürchteten sich.“320 

Die ganze Erzählung ist bei Markus „auf die von ihr bereits vorausgesetzte Auferste
hungsbotschaft (Mk 16,6bc) hin konstruiert. Sie inszeniert diese vorgegebene Botschaft 
im Zusammenhang des Grabes und mit Stilmitteln hellenistischer Entrückungslegen
den (Suchen und Nichtfinden des Leichnams), die freilich scharf durchbrochen werden 

315 Mk 16,6; Mt 28,6; Lk 24,6. 
316 Lk 24,34; vgl. 1 Kor 15,3–5. 
317 Griech.: ophte. 
318 Jacobi 493. 
319 Mk 16,1–8. 
320 Mk 16,5–8 (H.d.V.). 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 239 

durch das stilfremde und deshalb signalhafte Wort des Verkündigungsengels: ,Er ist auf
erweckt‘ (Mk 16,6c).“321 

In den Erscheinungserzählungen inszenieren und entfalten die Evangelien das ihnen 
vorgegebene Datum der Erscheinungen in verschiedenen Variationen, wodurch sich 
einige starke Abweichungen voneinander erklären.322 Mehrere theologisch bedeutsame 
Motive zeichnen sich in ihnen ab. „Ihr gemeinsames Hauptmotiv ist die unverfügbare 
freie Begegnung des Auferstandenen.“323 Die anderen Motive lassen sich auf zwei Grup
pen von Erzählungen verteilen. „In der einen Gruppe erscheint Jesus in erkennbarer 
Gestalt, spricht Auftragsworte, die die Sendung der Jünger zur Zeugenschaft begründen, 
und sagt ihnen seine bleibende Gegenwart zu“ (Beauftragungsmotiv).324 „In der anderen 
Gruppe erscheint Jesus in unbekannter Gestalt und gibt sich erst im Nachhinein und 
plötzlich als derselbe, der identische zu erkennen“ (Wiedererkennungsmotiv), und zwar 
durch sein Mahl und seinen Anruf.325 

„Diese Erzählungen spiegeln eine spätere Situation der schon bestehenden Gemein

den wieder und antworten […] bereits auf die Frage, wie denn die Späteren, die nicht 
Urzeugen der Erscheinungen waren326, zum Glauben an den Auferstandenen kommen 
können: durch das innere ,Erkennen‘327aufgrund eigener Begegnung mit dem lebendi
gen Herrn in der Gemeinde, ihrem gemeinsamen Mahl und Schrifthören328.“329 

Wäre Jesus als Auferstandener seinen JüngerInnen nicht erschienen, wäre der Osterglau
be sicher nicht entstanden. Da die Osterberichte in den Evangelien jedoch nur hinsicht
lich des leeren Grabes, nicht aber hinsichtlich der Erscheinungen im Einzelnen überein
stimmen, bedurfte es wohl eines eigenen zu den Ereignissen hinkommenden Deutungs
prozesses in den Begriffen von Nichterkennen/Zweifel/Furcht und Erkennen/Glaube330, 
um zum vollständigen Auferstehungsglauben zu gelangen.331 

Die Frage der Historizität des leeren Grabes, so die Einschätzung auch katholischer Ex
egeten, ist nicht zu beantworten. Ihm kommt nach neutestamentlichem Zeugnis keine 
Bedeutung für den Auferstehungsglauben zu. „In den Evangelien löst das leere Grab für 
sich genommen keinen Glauben aus. Seine Funktion auf der Erzählebene liegt […] darin, 
die Ereignisse der Kreuzigung und Grablegung mit den Erscheinungen zu verbinden.“332 

Christen glauben also nicht an die Auferweckung Jesu, weil das Grab leer war, son
dern weil der Auferstandene Jüngerinnen und Jüngern erschienen ist. Ist das Grab leer 
gewesen, könnte das freilich bedeuten, dass in Jesu leibliche Auferstehung der Körper, 

321 Kessler 287. 
322 1 Kor 15,4 u.a. 
323 Kessler 288. 
324 Ebd. (Beauftragungsmotiv: Mt 28,16 u.a.). 
325 Ebd. (Mahl: Lk 24,13–31 u.a.; Anruf: Joh 20,14–16 u.a.) 
326 Joh 20,29; vgl. Lk 24,33f. 
327 Lk 24,31.35; Joh 20,29b. 
328 Lk 24,26.32.45f. 
329 Kessler 288. 
330 Mt 28,17 etc. 
331 Vgl. Jacobi 495. 
332 Ebd. 497. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

sprich der Leichnam, im Gegensatz zu allen anderen Menschen, deren Leichnam ver
west, einbezogen war. Damit hätte er die Vollendung der materiellen Welt vorwegge
nommen.333 

Allen Berichten „von der Auffindung des leeren Grabes, der Auferweckungsbotschaft 
und der Erscheinungen Jesu gemeinsam ist das Interesse, die Identität des Auferweckten 
mit dem irdischen Jesus hervorzuheben“334. In den Erscheinungsgeschichten des Lukas 
und Johannes spielt gemäß israelitisch-jüdischer Anthropologie die Leiblichkeit der Auf
erweckung eine zentrale Rolle. 

„Jesus ist es hier selbst, der die Verbindung zu seinem [vorösterlichen] Wirken zieht, 
indem er seine Identität durch Friedensgruß, Schrifterschließung und Mahlfeier bzw. 
durch das Zeigen seiner Wundmale (Joh 20,20) und seiner Hände und Füße offenbart 
(Lk 24,39, auch hier sind die Wundmale impliziert). Gerade das Zeigen der Male, die 
Aufforderung zum Berühren, aber auch das Essen von gebratenem Fisch (Lk 24,38–43) 
streben eine haptische Vergewisserung an, dass der gekreuzigte Jesus real-leiblich vor 
den Jüngern erscheint.“335 

Indem die Jünger Jesus als den Auferstandenen wiedererkennen, werden sie von Unwis
senden und Nicht-Glaubenden zu solchen verwandelt, die erkennen und nicht nur an die 
Botschaft der Auferweckung, sondern auf neue Weise auch an die Verkündigung des vor
österlichen Jesus glauben. 

Umgekehrt schufen „Jesu Verkündigung, verbunden mit der jüngeren israelitisch- 
jüdischen Überzeugung von der Macht Gottes über Leben und Tod und von der Durch
setzung seiner Gerechtigkeit über die Grenzen des Todes hinaus, […] letztlich die Vor
aussetzung dafür, dass die Jünger Jesus als von Toten auferweckt bekannten“336. Den ka
nonisch gewordenen Evangelien ist gemeinsam, dass sie zwischen Jesus und dem Auf
weckten keinen Bruch feststellen, „sondern mit der Auferweckung Jesus als den bestäti
gen lassen, der er im Grunde von Anfang an ist“: der Sohn Gottes.337 

Mit dem Erkennen und Verstehen der Jünger, dem Wiedererkennungsmotiv, wird im 
Lukasevangelium auch das Beauftragungsmotiv vorbereitet: die Beauftragung der Jünger 
zur Mission. Auch dieses Motiv stellt ebenso wie die Betonung der Leiblichkeit des Auf
erstandenen den Bezug zum vorösterlichen Jesus her. 

„Während [jedoch] nach Lk 24,44–48 das von der Schrift vorausgesagte Heilsgeschehen 
(Leiden und Auferstehung Jesu) und der Ruf zur Buße Inhalt der zukünftigen Mission 
sein sollen (vgl. Lk 18,31), beauftragt nach Mt 28,20 der Auferstandene von Galiläa aus 
die Jünger mit der weltweiten Lehre seiner vorösterlichen Weisungen.“338 

333 Bd. 3, Kap. 3.3.2.2. 
334 Jacobi 497. 
335 Ebd. 498. 
336 Ebd. 503f. 
337 Ebd. 504. 
338 Ebd. 498. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 241 

Älter als alle später entfalteten Ostererzählungen ist, so lässt sich zusammenfassen, die 
urchristliche Überzeugung, „dass der gekreuzigte Jesus auferweckt und erhöht ist, sei
nen Jüngern begegnet ist, sie zu Zeugen berufen und ihnen seine bleibende Gegenwart 
zugesagt hat“339. 

Bei seiner Auferstehung und Erhöhung empfängt Jesus vom Vater vollends den Hei
ligen Geist und ist ihm nun in gewissem Sinn wieder übergeordnet. Zusammen mit dem 
Vater sendet er ihn in die Welt und gießt ihn über die Gläubigen aus.340 Nach den Ab
schiedsreden bei Johannes341 ruft Jesus bereits angesichts seines bevorstehenden Todes 
den Geist als Beistand herbei. Er sagt den Jüngern zu, dass er ihn auf Erden vertreten und 
sein Werk fortführen wird.342 „Auf diese Weise bleibt Jesus Christus nach Tod und Aufer
stehung in der Welt und unter den Menschen ,in Ewigkeit‘ gegenwärtig. Lukas gestaltet 
hingegen die Geistsendung an Pfingsten als eigene Erzählung (Apg 2) und verbindet sie 
mit dem Beginn der sich neu bildenden Gemeinschaft der Kirche.“343 Für Paulus bedeu
tet „im Geist“ zu sein „in Christus“ beziehungsweise „im Herrn“ zu sein.344 

Die Gegenwarts- und Zuwendungsweise des erhöhten Christus ist der Geist, und die 
Erfahrung seiner Gegenwart ist eine Erfahrung im Geist. Der Heilige Geist ist der gegen
wärtige Christus. Er wohnt in den Herzen der Glaubenden beziehungsweise der Men
schen und heiligt und vergöttlicht sie.345 Im Geist ist der erhöhte Christus in der Welt in 
Zeichen verborgen gegenwärtig und wirksam: beispielsweise im Wort und Sakrament 
der Kirche, aber auch in zwischenmenschlicher Liebe und Gerechtigkeit. Im Geist führt 
er die Menschen zu Gott und die Welt der Vollendung entgegen. 

Als auferstandener und erhöhter Herr tritt Jesus Christus für die Menschen beim Va
ter ein.346 Er ist ihr Freund und Helfer, ihr Retter, ihr Platzbereiter, ihr Mittler bei Gott.347 
Nach christlicher Hoffnung wird er am Ende der Zeiten in Herrlichkeit wiederkommen 
(Parusie). 

Literatur 

Hans Kessler: Christologie, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der Dogmatik, Bd. 1, 2., 
ergänzte und korrigierte Auflage 2002, 241–442. 

Sabine Pemsel-Maier: Gott und Jesus Christus. Orientierungswissen Christologie, 2016. 
Christine Jacobi: Auferstehung, Erscheinungen, Weisungen des Auferstanden, in: Jens Schrö

ter/Christine Jacobi (Hg.): Jesus Handbuch, 2017, 490–504. 

339 Kessler 288. 
340 Apg 2,32f. 
341 Joh 13,31–17,26. 
342 Joh 14,26. 
343 Pemsel-Maier 210. 
344 Gal 2,17; 1 Kor 1,2.30; 6,11; Röm 8,1–11; 15,16. 
345 Joh 14,23; Gal 2,20; 2 Kor 13,5; Röm 8,10; Eph 3,17. 
346 Röm 8,34; Hebr 7,25; 1 Joh 2,1. 
347 Apg 5,31; / Joh 14,2f; / 1 Tim 2,5f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

2.2.4 Christologische Hoheitstitel 

Zu den christologischen Hoheitstiteln, „die im frühen Christentum dazu dienten, die 
Bedeutung und Würde (,Hoheit‘) Jesu prägnant zum Ausdruck zu bringen“, gehören 
im Neuen Testament die Bezeichnungen: Herr, Gesalbter/Christus, der Gottessohn bezie
hungsweise der Sohn, der Menschensohn und der Davidssohn, sowie die nur gelegentlich 
vorkommenden Bezeichnungen Retter/Erlöser, das Wort, der Prophet und die Weisheit.348 

Mit dem Titel Herr, zum Beispiel im Bekenntnis „Herr ist Jesus!“, erkannten die frü
hen Christen Jesus als Autorität an, die Verfügungsgewalt über sie hatte.349 Dementspre
chend riefen sie ihn direkt als „Herr!“ an.350 Grundlage dafür war seine Auferstehung be
ziehungsweise sein durch sie erlangter Status und seine damit verbundene Macht. Schon 
zu seinen Lebzeiten wurde Jesus sowohl von Außenstehenden als auch von seinen Jün
gern beziehungsweise Anhängern als „Herr“ angesprochen.351 Diese Anrede wurde „wohl 
durch die autoritative Lehr- bzw. Verkündigungstätigkeit sowie das vollmächtige Wir
ken Jesu veranlasst […]. Innerhalb des Schülerkreises entsprach die Bezeichnung wohl 
dem Autoritätsgefälle zwischen Lehrern und Schülern (Mt 10,24f).“352 Nach seiner Auf
erstehung war er nun nicht mehr der autoritative Lehrer, sondern der zu Gott Erhöhte, der 
somit himmlische Macht und Status innehat. 

Der am häufigsten verwendete christologische Hoheitstitel im Neuen Testament ist 
Christus beziehungsweise Gesalbter. Seine religions- und traditionsgeschichtlichen Wur
zeln bilden „die Königssalbung in Israel, der jedoch mit dem Exil ein Ende gesetzt und 
die seitdem nicht wieder belebt wurde, sowie die (hohe-)priesterliche Salbung, die nach 
der Krise unter Antiochus Epiphanes eingestellt wurde, dazu noch die (metaphorische) 
Rede von Prophetensalbungen in den Schriften Israels“353. Zur Zeit Jesu beziehungsweise 
der Entstehung des Christentums gab es darum in Israel weder Königs- noch Priester
salbungen, auch war die personale Zuschreibung Messias oder Christus im zeitgenös
sischen Judentum lediglich für große prophetische Gestalten aus Israels Vergangenheit 
(Patriarchen, Mose, andere Propheten) reserviert. Die Tatsache, dass die Christusprä
dikation auffällig häufig in Aussagen begegnet, die von Jesu Tod und/oder Auferstehung 
und Kreuzigung handeln, zeigt, dass das Christusbekenntnis angesichts des Kreuzestodes 
und aufgrund der Auferstehung formuliert wurde: 

„Die Prädikation besagt, dass der getötete und auferstandene Jesus als (von Gott) Ge
salbter derjenige ist, der sich in einzigartiger Nähe zu Gott befindet (Apg 2,36; 2 Kor 4,4), 
sodass Gottes Gegenwart sich in ihm konzentriert (vgl. 2 Kor 4,4.6; 5,19) und Gottes segens
reiches, d. h. rettendes Wirken darum von ihm ausgeht.“354 

348 Du Toit 515. 
349 1 Kor 12,3. 
350 Z. B. Apg 1,6. 
351 Z. B. Mk 7,28; / z. B. Mt 8,5; / z. B. Mt 8,21. 
352 Du Toit 517. 
353 Ebd. 518. 
354 Ebd. (H.d.V.). 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 243 

Der Titel Gottessohn begegnet im Neuen Testament recht breit gestreut in der Bekenntnis
tradition und wird gelegentlich auch von Paulus für Jesus verwendet.355 Nimmt man die 
Gottessohn-Belege des Alten Testaments und der frühjüdischen Literatur in den Blick, 
lässt sich feststellen: Unabhängig davon, worauf sich der Begriff bezieht – ob auf Engel 
beziehungsweise himmlische Wesen, auf Israel oder die Israeliten, auf den König Isra
els, eine Gerechten oder ein Individuum wie Joseph –, ist allen Belegen gemeinsam, dass 
sie eine einzigartig innige Beziehung beziehungsweise Nähe der so Bezeichneten zu Gott 
anzeigen. Der Gottessohn gehört in besonderer Weise zu Gott, er steht ihm besonders 
nahe. 

„Nach Röm 1,3f ist im Falle Jesu diese einzigartige Gottesnähe in der Auferstehung und 
Erhöhung Jesu zu Gott begründet (vgl. auch Hebr 1,3–8; 4,14). Entsprechend wird der 
durch Gott offenbarte Auferstandene in Gal 1,16 als Gottessohn bezeichnet und wird 
seine Erhöhung in 1 Thess 1,10 und Gal 4,6, wo ebenfalls vom Gottessohn die Rede ist, 
vorausgesetzt: Jesus befindet sich als Auferstandener und somit als Sohn Gottes im 
himmlischen Hofstaat.“356 

In der synoptischen Tradition ist die Rede vom Gottessohn in erster Linie mit der Geistbe
gabung Jesu verknüpft.357 Jesus wird vor dem Hintergrund von Jesaja als letzter Bote oder 
endzeitlicher Prophet, den Gott mit dem Geist gesalbt hat, verstanden.358 Als Geistträger ist 
er Gottes Sohn und steht in einer einzigartig innigen Beziehung zu Gott. „Da der Geistbe
sitz Jesu bzw. sein Wirken durch den Geist zum ältesten Bestand der Jesusüberlieferung 
zählt […], kann man darin den Anspruch Jesu auf eine einzigartige Beziehung zu Gott 
erkennen.“359 

Auch im Johannesevangelium wird das einzigartige Verhältnis Jesu zu Gott, „das sich 
in beider Willens-, Wirk- und Offenbarungseinheit spiegelt, in erster Linie mit Hilfe von 
Vater-Sohn- Metaphorik zum Ausdruck gebracht“360. Ähnliches liegt auch in der Logien
quelle Q in Mt 11,25–27/Lk 10,21f vor. 

„Da auch in Mk 14,36 Jesu und Gottes Willenseinheit mit der Vater-Anrede Gottes (,Ab
ba‘) verknüpft wird, scheint hier ein in der Überlieferung breit bezeugtes Motiv vorzu
liegen, das möglicherweise einen Aspekt des Selbstverständnisses Jesus spiegelt, dem

zufolge er in einem besonders engen Verhältnis zu Gott stand, was u. a. im Entsprechen 
des Willens Gottes, seines Vaters, zum Ausdruck kam.“361 

Der Ausdruck der Menschensohn, der im zeitgenössischen Aramäisch ganz allgemein 
„(der) Mensch“, „jemand“ oder „jeder Mensch“ bedeutete, kommt als Bezeichnung für 
Jesus in allen Evangelien und in der Apostelgeschichte vor und zwar fast immer im 

355 Z. B. 2 Kor 1,19. 
356 Ebd. 520 (H.d.V.). 
357 Mk 1,9–11; 15,39. 
358 Jes 52,7; 61,1. 
359 Du Toit 521. 
360 Ebd. (Joh 3,35f; 5,19–23 ...). 
361 Ebd. (vgl. auch Mk 3,25 / Mt 12,25; vgl. Mt 7,21; 18,14). 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Munde Jesu.362 Jesus dürfte also in irgendeiner Form vom Menschensohn gesprochen 
haben. Ein Teil seiner Menschensohn-Worte bezieht sich auf sein irdisches und/oder 
vollmächtiges Wirken.363 Andere Menschensohn-Worte beziehen sich auf das endzeitliche 
Kommen oder richterliche Wirken Jesu beziehungsweise einer endzeitlichen Gestalt.364 
Eine dritte Gruppe thematisiert schließlich das Leiden (und die Auferstehung) des Men
schensohnes.365 Es ist nicht unwahrscheinlich, dass Jesus mit diesem Ausdruck sich selbst 
auf markante Weise bezeichnet und seinen einzigartigen Anspruch als vollmächtiger 
Verkünder der Gottesherrschaft hervorgehoben hat. 

„Dieser einzigartige Vollmachtsanspruch eignete sich hervorragend als Ausgangs
punkt für die weitere Entwicklung im frühen Christentum: Dass die um des Men

schensohnes willen Verfolgten selig gepriesen werden (Q Lk 6,22), dass ferner Aus
sagen über die irdische Vollmacht Jesu oder die Wiederkunft Jesu als endzeitlichen 
Richter in der Jesusüberlieferung gerade mit dem Menschensohn-Terminus verknüpft 
wurden, stellt eine sachgemäße frühchristliche Entfaltung des mit dem Menschen- 
Begriff verbundenen Anspruchs Jesu dar.“366 

Im Unterschied zu den anderen Hoheitstiteln wird die Bezeichnung Davidsohn in der 
Überlieferung nicht für den Erhöhten, sondern nur für den irdischen Jesus verwendet, 
und zwar nur in den synoptischen Evangelien und dort besonders im Matthäusevange
lium. Da die meisten Belege im Zusammenhang der Heil- beziehungsweise Exorzismus
tätigkeit Jesu stehen367, könnte Jesus als Heiler und Exorzist „als eine Art neuer Salomo“ 
aufgetreten sein, der als der ideale und weise Nachkomme Davids über Wissen über Dä
monen oder die Heilkraft von Pflanzen verfügt hat und als „Dämonenbezwinger“ galt.368 

Es ist also fraglich, ob Jesus außer dem Titel Menschensohn die anderen Titel ver
wendet hat. 

Nach Ostern hat sich jedenfalls nicht der Menschensohn- sondern der Messiasti
tel für ihn durchgesetzt. Jesus war nun für die Glaubenden der sichere Messias, zwar 
nicht der erfolgreiche nationalpolitische, den viele Juden erwartet hatten, aber der Mes
sias, der durch Leiden und Sterben hindurch in Gott eingegangen war und den Gott auf
erweckt und nun in Macht eingesetzt hatte. Der griechische Name Christos, latinisiert 
Christus, wurde zu seinem festen Beinamen. Aufgrund der österlichen Offenbarung wur
de auf diese Weise Jesus, der das Reich Gottes verkündigt hatte, zum verkündigten Inhalt 
des Evangeliums. 

362 Apg 7,56. 
363 Z. B. Mk 2,10. 
364 Z. B. Mk 8,38. 
365 Z. B. Mk 8,31. 
366 Du Toit 525. 
367 Z. B. Mk 10,47. 
368 Du Toit 525. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 245 

Literatur 

David du Toit: Christologische Hoheitstitel, in: Jens Schröter/Christine Jacobi (Hg.): Jesus 
Handbuch, 2017, 515–526. 

2.2.5 Neutestamentliche Christologien 

Die frühen Christen suchten nach Ostern mit den ihnen zur Verfügung stehenden 
Mitteln aus der israelitisch-jüdischen und der hellenistischen Tradition das einzigartige 
Christusgeschehen zu deuten und Person und Wirken Jesu Christi einzuordnen, um 
sich selbst ihres Glaubens zu vergewissern und ihren Glauben anderen mitzuteilen. Von 
Anfang an gab es sehr verschiedene christologische Formulierungsversuche und Aus
drucksformen, weil zum einen die Texte ihren „Sitz im Leben“ in sehr unterschiedlichen 
Situationen in den christlichen Gemeinden hatten und unterschiedlichen Funktionen 
dienten: der Weiterverkündigung und liturgischen Vergegenwärtigung, dem Lobpreis 
und Anruf, dem Hymnus (Lied) und Bekenntnis, der Taufkatechese und Paränese 
(Mahnrede), der Mission und Verteidigung; zum anderen weil einzelne Christen oder 
Gruppen aus sehr verschiedenen Traditionszusammenhängen kamen: „armenisch-spre
chende und griechisch-sprechende Judenchristen in und um Jerusalem, hellenistische 
Judenchristen außerhalb Palästinas, stärker heidenchristliche Gruppen verschiedener 
Herkunft“369. 

Im Neuen Testament begegnet Christologie, das heißt die Lehre von Jesus Christus, 
aber nicht nur als explizite, sondern auch als implizite. Explizite Christologie ist nachöster
lich und setzt die Erfahrung der Begegnung mit dem Auferweckten und seiner Anwesen
heit im Geist voraus. Sie hat in den bereits behandelten Bekenntnisformeln und christo
logischen Hoheits- beziehungsweise Würdetiteln Ausdruck gefunden. Implizite Chris
tologie ist hingegen vorösterlich und „unausdrückliche und unausgesprochene Christolo
gie. Sie setzt an beim Reden und Handeln Jesu von Nazaret, in dem etwas aufschien, 
das außergewöhnlich war und die bekannten Kategorien sprengte. Sie legt noch kein 
ausdrückliches christologisches Bekenntnis ab, sondern lebt von der Ahnung, dass Je
sus anders ist als andere Menschen und ,mehr‘ sein könnte, ,mehr‘ als ein Mensch über
haupt“370 (Kap. 2.2.5.1). 

Neben expliziter und impliziter Christologie lässt sich im Neuen Testament in
nerhalb der nachösterlich-expliziten auch schon zwischen Christologien von unten und 
Christologien von oben unterscheiden. Christologie von unten setzt bei Jesus als histori
scher Gestalt an. „Ihr Ausgangs- und Bezugspunkt ist der geschichtlich rekonstruierte 
und erinnerte Jesus. Insofern sie die Bewegung vom Menschsein Jesu hinauf zu seinem 
Vater nachvollzieht, wird sie als Aszendenzchristologie (lateinisch ascendere = hinauf
steigen) bezeichnet. Umgekehrt geht die Christologie ,von oben‘ aus von Gott, der in die 

369 Kessler 293. 
370 Pemsel-Maier 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


246 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Welt kommt, sich inkarniert und in Jesus Mensch wird; entsprechend ist sie Deszen
denzchristologie (lateinisch descendere = hinabsteigen).“371 Im Neuen Testament gehören 
zu den Aszendenzchristologien heilsgeschichtliche Erhöhungs- und Erwählungschristo
logien (Kap. 2.2.5.2), während kosmische Präexistenz- und Inkarnationschristologien 
Deszendenzchristologien darstellen (Kap. 2.2.5.3). 

2.2.5.1 Implizite Christologie in den Evangelien 
Was hier unter impliziter Christologie angesprochen wird, ist im Einzelnen bereits weit
gehend bekannt, wird nun aber in einen umfassenderen Deutungshorizont gestellt und 
christologisch zusammengefasst. Bereits im Leben und Wirken Jesu schien etwas auf, 
das besonders, ungewöhnlich, anders war als bei anderen Menschen: wie er sich anderen 
Menschen, insbesondere Marginalisierten und Sündern, zuwandte, wie er den Anbruch 
des Reiches Gottes verkündete, wie er die Tora auslegte, wie er mit Gott seinem Vater 
lebte und nicht zuletzt, wie er mit dem ihm bevorstehenden Todesschicksal umging und 
starb. Vor allem im Umgang mit dem Gesetz und in der Sündenvergebung erhob er einen be
sonderen Anspruch und trat seine besondere Vollmacht zutage. „Beides schöpfte er aus der 
besonderen Beziehung zu seinem Vater, die sein Leben, Handeln und Sterben bestimm
te.“372 Mit ihm wusste er sich aufs Engste verbunden; „aus der Unmittelbarkeit dieser 
Beziehung lebte und handelte er; an ihn wandte er sich im Gebet; für seinen Willen sucht 
er sich immer wieder neu zu öffnen; bei ihm suchte er Zuflucht in der Stunde der Verfol
gung; ihm vertraute er sich im Sterben an.“373 Die Unterscheidung zwischen „meinem 
Vater – und Eurem Vater“ unterstrich dieses außergewöhnliche Verhältnis.374 „Seinen 
sprachlichen Ausdruck fand es in der liebevollen Anrede mit dem aramäischen Wort ab
ba.“375 Nicht die Anrede selbst war außergewöhnlich, sondern die Art und Weise, wie Je
sus die Beziehung zu seinem Vater lebte. In ihr zeigte sich „eine so noch nie dagewesene 
Nähe, ein radikales Gottvertrauen und eine tiefe Verbundenheit mit seinem Vater, die ihn 
auch im Angesicht des Todes durch alle Zweifel hindurch trug“376. Aufgrund dieser engen 
Beziehung zum Vater war es Jesus möglich, mit einem besonderen Anspruch aufzutreten 
und in Vollmacht und mit Autorität zu lehren.377 Die Überzeugung, dass die Gottesherr
schaft in ihm und durch ihn Wirklichkeit wurde, war Ausdruck dieses Anspruchs, der 
sich auch in seiner Auslegung der Tora bekundete. In ihr unterschied er sich insofern 
von der Auslegung der Schriftgelehrten und Gesetzeslehrer, als er sich dabei weder auf 
die Autorität der Alten noch auf bestimmte Schulrichtungen berief. Vollmächtig legte er 
das Gesetz dort aus, „wo es das Verhältnis zu Gott nicht ermöglichte, sondern zu verstel
len drohte“378. Bei all dem redete und handelte er „nicht im eigenen Namen, sondern im 
Namen Gottes, nicht aus eigener Kraft, sondern aus der tiefen Verbundenheit mit sei

371 Ebd. 
372 Pemsel-Maier 105. 
373 Ebd. 
374 Joh 20,17. 
375 Pemsel-Maier 105f. 
376 Ebd. 106. 
377 Mk 1,21–27. 
378 Pemsel-Maier 106. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 247 

nem Vater, nicht eigenmächtig, sondern im Bewusstsein von ihm ermächtigt zu sein“379. 
Unübertroffen und besonders skandalös war sein Anspruch, im Namen Gottes Sünden 
zu vergeben. „Die Reaktion der Umstehenden ,Wer kann Sünden vergeben außer dem 
einen Gott?‘ (Mk 2,7) war bezeichnend.“380 

Die Zeitgenossen Jesu konnten auf eine Reihe von Deutungsmustern zurückgreifen, 
die die hebräische Bibel zur Verfügung stellte, um mit ihrer Hilfe ihn und seine Botschaft 
besser einordnen zu können. Ihre Versuche bewegten sich im Rahmen alttestamentli
cher Prophetie und messianischer Erwartungen. „Doch prägend wurde die Erfahrung, 
dass Jesus in keine der gängigen Schubladen passte, sondern mit seinem Auftreten und 
seinem Anspruch alle vorgegebenen Schemata sprengte. Komparativische Formulierun
gen, dass er ,mehr‘ und ,größer‘ ist, sind symptomatisch für die Sprechversuche der im
pliziten Christologie.“381 

Auf den ersten Blick ähnelte Jesus einem Rabbi. Seine Jünger und Jüngerinnen rede
ten ihn aller Wahrscheinlichkeit nach so an. Die Evangelien überliefern den aramäischen 
Titel rabbuni.382 Die Rabbiner, die die Schrift auszulegen, verschiedene Lehrmeinungen 
gegeneinander abzuwägen und die Gesetze der Tora auf das Leben im Alltag anzuwen
den hatten, beriefen sich dazu auf die Autorität der Väter, besonders auf die des Moses. 
Von Jesus ist dagegen überliefert, dass er sich davon absetzte: „Ihr habt gehört, dass zu 
den Alten gesagt worden ist“ – „Ich aber sage euch“; „Mose hat euch gesagt“ – „Ich aber 
sage euch“.383 

„Für einen Rabbi war es undenkbar, sein Wort über die Autorität der ,Alten‘ zu stellen, 
schon gar nicht über die des Mose. Genau dies aber tat Jesus, wenn er die strenge Aus
legung des Sabbatgebotes um der Menschen willen entschärfte, wenn er die innere 
Reinheit bzw. Unreinheit höher bewertete als veräußerlichte Reinigungsvorschriften, 
wenn er mit Sündern Mahl hielt.“384 

Darum erschien Jesus seinen Zeitgenossen „größer als unser Vater Abraham“, ja größer 
„als der Tempel“.385 

Als eine weitere Deutekategorie stand die des Propheten oder die des wiedergekomme
nen Elija zur Verfügung.386 Die Propheten beriefen sich auf Gottes Offenbarung und Got
tes Wort: „Spruch des Herrn“ und „So spricht der Herr“ lauteten ihre traditionellen Bo
tenformeln, die sie als Propheten auswiesen. Jesus aber setzte dem Spruch Gottes sein 
„Amen, ich sage euch“ entgegen. 

„Während ,Amen‘ üblicherweise als Bekräftigung am Ende einer Rede oder eines Ge
bets stand und nicht vom Beter oder Redenden selbst, sondern als Akklamation von 

379 Ebd. 
380 Ebd. 
381 Ebd. 106f. 
382 Mk 10,51; Joh 20,16. 
383 Mt 5,17–48. 
384 Pemsel-Maier 107. 
385 Joh 8,53; / Mt 12,6. 
386 Mk 8,27–30. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


248 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

den anderen gesprochen wurde, stellte Jesus es seiner Rede voran, als Akklamation 
des Willens Gottes, an den er sich gebunden wusste.“387 

Auf diesem Hintergrund wurde Jesus für „mehr als ein Prophet“ und „mehr als Jona“, für 
„mehr als Salomo“ gehalten.388 

Jesus überstieg also die aus dem Alten Testament bekannten Kategorien und erschien 
als jemand, der mehr und größer als ein Gesetzeslehrer, ein Rabbi oder ein Prophet war. 
Seine besondere Vollmacht war nicht Ausdruck von Selbstherrlichkeit, sondern gründete 
in der engen und intensiven Beziehung zu seinem Vater.389 

Die implizite Christologie, wie sie in den Evangelien überliefert ist, wurde zum Aus
gangspunkt für die entfaltete nachösterliche explizite Christologie, wie sie sich im Neu
en Testament findet, und damit für all jene christologischen Deutungen, die nach der 
Begegnung mit dem Auferstandenen das Bekenntnis zu Jesus als dem Christus auf un
terschiedliche Art und Weise auf den Begriff gebracht haben. 

2.2.5.2 Heilsgeschichtliche Erhöhungs- und Erwählungschristologien 
Sehr früh wurde der Tod Jesu im Blick auf Jes 53 als Tod des Gerechten, der stellvertretend 
Sühne bewirkt, verstanden.390 Demnach hat sich Jesus „für unsere Sünden“ hingegeben, 
um uns aus der gegenwärtigen bösen Welt zu befreien, sind wir im Sinne des Sühnopfer
kults „durch sein Blut gerecht gemacht“, mit dem kostbaren Blut Christi „losgekauft“, ist 
Christus die „Sühne“ für unsere und der ganzen Welt Sünden und das „Lamm Gottes“, 
das für uns „geschlachtet“ wurde, damit durch sein Blut unsere Sünden vor Gott getilgt 
werden.391 Von diesen archaischen Vorstellungen hebt sich bereits positiv der Gedanke der 
Dahingabe des Sohnes durch Gott oder der Selbsthingabe des Sohnes für uns ab, insofern 
das Motiv der Liebe deutlich hervortritt. So heißt es bei Johannes: 

„Denn Gott hat die Welt so sehr geliebt, dass er seinen einzigen Sohn hingab, damit 
jeder, der an ihn glaubt, nicht verloren geht, sondern ewiges Leben hat.“392 

Im Galaterbrief schreibt Paulus: 

„Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir. Was ich nun im Fleische lebe, lebe 
ich im Glauben an den Sohn Gottes, der mich geliebt und sich für mich hingegeben 
hat.“393 

Im ersten Johannesbrief wird im Grunde die Hingabe Jesu „für uns“ aus Liebe bereits 
losgelöst vom Stellvertretungs-, Sühne-, oder Opfergedanken, da auch die Gläubigen ihr 

387 Pemsel-Maier 107. 
388 Lk 7,26; / Mt 12,41; Lk 11,32; / Lk 11,31. 
389 Lk 4,32. 
390 Vgl. Kessler 298. 
391 Gal 1,4; vgl. 1 Kor 15,3; u.a.; / Röm 5,9; vgl. Mk 14,24; 1 Petr 1,2; / 1 Petr 1,18f; / 1 Joh 2,2; vgl. 4,10; / 

Offb 5,6.9.12; Joh 19,31–37 u.a. 
392 Joh 3,16. 
393 Gal 2,20; vgl. Eph 5,2.25; Mk 10,45. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 249 

Leben für die Nächsten hingeben sollen, ohne dass ihre Lebenshingabe soteriologisch 
verstanden werden könnte: 

„Daran haben wir die Liebe erkannt, dass er [der Sohn Gottes] sein Leben für uns hin
gegeben hat. So müssen auch wir für die Brüder das Leben hingeben.“394 

Bei der Liebe Jesu Christi handelt es sich nicht um eine stellvertretende Liebe, die dem Men
schen das Lieben abnehmen würde, sondern um eine vorbildliche Liebe, die, wenn man 
sie im johanneischen Schrifttum in ihrer ganzen Tiefe als göttliche Liebe bedenkt, den 
Menschen allererst und zutiefst zur Liebe befähigt. 

Paulus konzentriert sich in seiner Erhöhungs- und Kreuzeschristologie ganz auf Tod 
und Auferweckung Jesu als dem eigentlichen Heilsgeschehen.395 Wie seiner Überzeugung 
nach durch den ersten Adam der Tod über alle Menschen kam, so kommt es durch den 
zweiten, neuen Adam – Jesus Christus – für alle Menschen zur Gerechtsprechung, die 
ewiges Leben schenkt.396 Paulus ist sich dessen gewiss, dass der Mensch aufgrund der 
Versöhnung mit Gott durch Jesus Christus aus dem Tod zu ewigem Leben gerettet wird: 

„Da wir mit Gott versöhnt wurden durch den Tod seines Sohnes, als wir noch Gottes 
Feinde waren, werden wir erst recht, nachdem wir versöhnt sind, gerettet werden 
durch sein Leben [als Auferstandener].“397 

Da Gott den Menschen durch Christus mit sich versöhnt hat, ist ihm, und besonders dem 
Christen, der Dienst der Versöhnung aufgetragen.398 

„Dass Christus für uns gestorben ist, als wir noch Sünder waren“399, macht für Paulus 
die unvergleichliche Liebe Gottes aus, die nicht nur dem Guten oder Freund, sondern 
auch dem Gottlosen und Feind gilt.400 Da Gott für den Menschen ist, kann den Menschen 
absolut nichts von der Liebe Gottes trennen, die durch die Liebe Christi vermittelt ist: 

„Ist Gott für uns, wer ist dann gegen uns? Er hat seinen eigenen Sohn nicht verschont, 
sondern ihn für uns alle hingegeben – wie sollte er uns mit ihm nicht alles schenken? 
[…] Christus Jesus, der gestorben ist, mehr noch: Der auferweckt worden ist, er sitzt zur 
Rechten Gottes und tritt für uns ein. Was kann uns scheiden von der Liebe Christi? […] 
Weder Tod noch Leben, weder Engel noch Mächte, weder Gegenwärtiges noch Zukünf
tiges noch Gewalten, weder Höhe oder Tiefe noch irgendeine andere Kreatur können 
uns scheiden von der Liebe Gottes, die in Christus Jesus ist, unserem Herrn.“401 

394 1 Joh 3,16. 
395 Z. B. 1 Kor 13,3f. 
396 Röm 5,12.18.21. 
397 Röm 5,10. 
398 Vgl. 2 Kor 5,18. 
399 Röm 5,8. 
400 Röm 5,6.10. 
401 Röm 8,31–39. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


250 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Während in den Briefen des Paulus der christologische Titel Kyrios („Herr“) vor
herrscht402, herrschen im Evangelium nach Markus die Titel Messias, Gottessohn und 
Menschensohn vor. Und während sich für Paulus das Heilsgeschehen auf Kreuz und 
Auferstehung Jesu beschränkt, hält Markus zusammen mit den anderen Evangelisten 
das gesamte Leben Jesu, seine ganze Geschichte, für heilsbedeutsam. Erst das Evangelium 
als ganzes kann zeigen, was die drei christologischen Titel, die bei Markus zusammen
gehören und sich gegenseitig interpretieren, bedeuten und wer Jesus eigentlich ist. 
Insgesamt entwirft Markus eine Christologie des Vor-Ganges: „Jesus geht – heilend, die
nend, leidend, sein Leben für alle hingebend, auferstehend – voran und bahnt den Weg, 
damit alle, die ihm folgen wollen, durch ihn den Weg ins wirkliche Leben finden.“403 

Auch für Lukas ist die Erlösungsfunktion „nicht auf Jesu Selbsthingabe oder Kreuzes
tod beschränkt, ja nicht einmal auf ihn konzentriert“404. Er hält wohl die Abendmahlstra
dition fest405, „übergeht sonst aber das Motiv des stellvertretenden Sühnetodes. Er be
tont, dass sich schon der irdische Jesus besonders der Sünder angenommen und ihnen 
Gottes Vergebung geschenkt hat406; mit keinem Wort aber wird die Sündenvergebung 
an das Sterben Jesu gebunden.“407 Dabei ist die Heilsbedeutsamkeit Jesu für die Menschen 
von Anfang an das Werk Gottes im Menschen Jesus. In dieser Hinsicht gilt er als Sohn Got
tes. Er ist als Menschensohn gesandt, „um zu suchen und zu retten, was verloren ist“408. 
Das durch ihn, den Retter (Heiland), gebrachte Heil gilt besonders den Armen, Krüppeln 
und Verlorenen. „So finden jüdische Hoffnung und heidnische Erlösungssehnsucht glei
chermaßen in der Menschenfreundlichkeit Jesu, zumal in seiner Liebe zu Sündern und 
Armen oder in der Beachtung, die er Frauen schenkt“, ihre unerwartete Erfüllung.409 

Bei Matthäus tritt die eigentliche Messiasbezeichnung „der Christus“ stark hervor. Sein 
Evangelium beginnt mit den Worten: „Buch des Ursprungs Jesu Christi, des Sohnes Da
vids, des Sohnes Abrahams“410. In Jesus erfüllen sich die messianischen Erwartungen Is
raels; „er und kein anderer ist der verheißene Messiaskönig aus Davids Geschlecht, aber 
er ist es mit den besten Traditionen Israels – als der messianische Gottesknecht, der den 
Gebrochenen und den Heiden Heil bringt411, und als der sacharjanische gewaltlose Frie
denskönig (Mt 21,5).“412 Dementsprechend hat Matthäus die Davidssohnschaft Jesu von 
vornherein durch die Erwähnung der Abrahamssohnschaft Jesu413 dahingehend erweitert, 
„dass über das bevorzugte Israel hinaus alle Völker durch Jesus das Heil finden werden414; 

402 Z. B. Röm 5,1: „durch Jesus Christus, unseren Herrn“. 
403 Kessler 304. 
404 Ebd. 305. 
405 Lk 22,19f. 
406 Lk 5,32. 
407 Kessler 305 (Eher wird die Sündenvergebung an die Erhöhung Jesu gebunden: Lk 24,46f; Apg 

2,36–38 u.a.). 
408 Lk 19,10. 
409 Kessler 305 (siehe Lk 7,36–50; 8,1–3; 10,38–42; 23,27–31; vgl. 1,39–56; 2,36–38). 
410 Mt 1,1. 
411 Mt 8,16f; 12,15–21. 
412 Kessler 306. 
413 Mt 1,1. 
414 Vgl. Gen 12,3; 22,18; 26,4. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 251 

deshalb werden die Jünger am Ende zu den Völkern gesandt (Mt 28,18–20).“415 Jesus er
füllt durch sein ganzes Leben, Lehren und Wirken das Gesetz und die Propheten, weil 
darin der Wille Gottes „geschieht“416. Er ist nicht nur der letzte Bote der Weisheit und Men
schensohn, sondern gleichsam die Weisheit Gottes in Person und gerade als inkarnierte Weis
heit der Christus, sodass in Jesus von Nazaret Gott selbst den Menschen begegnet und 
Jesus der Immanuel, das heißt, „Gott mit uns“ ist.417 In seiner Weisheitschristologie greift 
Matthäus freilich noch nicht auf die Vorstellung einer präexistenten Weisheit zurück. 

Die bisher vorgestellten Christologien fallen, sofern man sie typisieren und ins Ge
samt neutestamentlicher Lehren von Jesu Christus einordnen will, unter den Typ heils
geschichtlicher Erhöhungs- und Erwählungschristologien, dem sich als zweiter Grundtyp kos
mische Präexistenz- und Inkarnationschristologien gegenüberstellen lassen. Für Paulus hat 
Gott Jesus erst bei der Auferweckung zum Sohn Gottes erwählt und erhöht. So charakteri
siert der Apostel das Evangelium Gottes als: 

„das Evangelium von seinem Sohn, der dem Fleisch nach geboren ist als Nachkomme 
Davids, der dem Geist der Heiligkeit nach eingesetzt ist als Sohn Gottes in Macht 
seit der Auferstehung von den Toten, das Evangelium von Jesus Christus, unserem 
Herrn“418. 

Nach Markus erhöht Gott Jesus bei seiner Taufe am Jordan zum Sohn Gottes oder weist ihn 
wenigstens als solchen aus. So heißt es: 

„Und sogleich, als er aus dem Wasser stieg, sah er, dass der Himmel aufriss und der 
Geist wie eine Taube auf ihn herabkam. Und eine Stimme aus dem Himmel sprach: Du 
bist mein geliebter Sohn, an dir habe ich Wohlgefallen gefunden.“419 

Nach Lukas verdankt Jesus seine irdische Existenz als Sohn Gottes dem Wirken des Heiligen 
Geistes. So antwortet der Engel, der Maria die Schwangerschaft verkündet, auf ihre Frage, 
wie das geschehen solle, da sie keinen Mann erkenne: 

„Heiliger Geist wird über dich kommen und Kraft des Höchsten wird dich überschatten. 
Deshalb wird auch das Kind heilig und Sohn Gottes genannt werden.“420 

Auch gemäß Matthäus erscheint ein Engel des Herrn Josef im Traum und teilt ihm mit: 

„Josef, Sohn Davids, fürchte dich nicht, Maria als deine Frau zu dir zu nehmen; denn 
das Kind, das sie erwartet, ist vom Heiligen Geist. Sie wird einen Sohn gebären; ihm 
sollst du den Namen Jesus geben; denn er wird sein Volk von seinen Sünden erlösen. 
Dies alles ist geschehen, damit sich erfüllte, was der Herr durch den Propheten gesagt 

415 Kessler 306f. 
416 Mt 5,17; / Mt 5,18; 26,39.42. 
417 Mt 1,23. 
418 Röm 1,3f. 
419 Mk 1,9–11. 
420 Lk 1,35. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


252 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

hat: Siehe: Die Jungfrau wird empfangen und einen Sohn gebären und sie werden ihm 
den Namen Immanuel geben, das heißt übersetzt: Gott mit uns.“421 

Im Sinn einer Geistchristologie ist hinzuzufügen, dass sich Jesus sein ganzes Leben lang 
vom Heiligen Geist leiten und inspirieren ließ.422 

Der Apostelgeschichte zufolge hat Gott Jesus wiederum erst nach seinem Tod am Kreuz 
durch die Auferweckung zum Kyrios und Messias erhöht: So sagt Petrus in seiner Pfingst
predigt: 

„Mit Gewissheit erkenne also das ganze Haus Israel: Gott hat ihn zum Herrn und Chris
tus gemacht, diesen Jesus, den ihr gekreuzigt habt.“423 

Heilsgeschichtliche Erhöhungs- und Erwählungschristologien, so lässt sich zusammen
fassen, sind in den judenchristlich-palästinischen Gemeinden entstanden. Diese „waren 
hauptsächlich vom alttestamentlich-jüdischen Denken geprägt und verstanden Jesu 
Gottessohnschaft von daher als Erwählung, Geistbegabung und Einsetzung in das 
messianische Amt (seit der Auferstehung, der Taufe, der Geburt). Dass dem Gottessohn 
bereits ,vor‘ seinem menschlichen Leben eine personale ,Existenz‘ (Präexistenz) in der 
Daseinsweise Gottes zu eigen war, kam dabei nicht in den Blick.“424 

2.2.5.3 Kosmische Präexistenz- und Inkarnationschristologien 
Ziemlich früh – zum Teil gleichzeitig mit Erhöhungsaussagen und mit diesen, wie etwa 
im Christushymnus des Philipperbriefs, verknüpft – wurden auch bereits Aussagen über 
die Präexistenz und Sendung des Gottessohnes formuliert, die „eine ungeahnte Tiefe der 
Geschichte und Person Jesu Christi“ entdecken halfen.425 Sie gehen auf die jüngere nach
exilische Weisheitsliteratur Israels426 zurück, die sich mit der Welt des Hellenismus ausein
andergesetzt hatte. Die Weisheit Jahwes entwickelt sich hier aus einer Eigenschaft Got
tes zu einer (relativ) selbstständigen präexistenten Größe.427 In den kosmischen Präexistenz- 
und Inkarnationschristologien im Neuen Testament macht sich diese hellenistisch-jüdi
sche Weisheitsspekulation stark bemerkbar. 

So taucht ein unausdrücklicher Präexistenzgedanke bereits in der frühchristlichen Sen
dungsformel auf, die schon mehrmals begegnet ist und die da lautet: „Gott sandte seinen 
Sohn, damit…“428. Im ersten Johannesbrief steht sie in Verbindung damit, dass Gott uns 
seine Liebe in Jesus Christus geoffenbart hat: 

421 Mt 1,20–23. 
422 Mk 1,12; Lk 4,1.14; Apg 1,2. 
423 Apg 2,36. 
424 Kessler 308. 
425 Kessler 308. 
426 Von 300 bis 50 v. Chr. 
427 Siehe besonders Spr 1–9, Sir 24, Bar 3,15–4,4 und Weish 6–9. 
428 Vgl. Gal 4,4f; Röm 8,3f; Joh 3,16f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 253 

„Darin offenbarte sich die Liebe Gottes unter uns, dass Gott seinen einzigen Sohn in 
die Welt gesandt hat, damit wir durch ihn leben.“429 

Die Rede von Sendung und Präexistenz des Gottessohnes macht zweierlei deutlich: 

1. Die (Heils-)Initiative geht ganz von Gott aus. In Jesus handelt nicht der Mensch Gott 
gegenüber, sondern Gott am Menschen. 

2. Jesus unterscheidet sich wesentlich von anderen Gottgesandten, etwa den Propheten. 

Infolge seiner Ostererscheinungen entwickelte sich nicht nur sehr bald der Glaube an die 
leibliche Auferstehung, sondern auch der Glaube, dass Jesus Christus mehr war und ist 
als ein bloßer Mensch. 

Ein ausdrücklicher Präexistenzgedanke liegt in neutestamentlichen Christusliedern 
(Hymnen) vor. Im Philipperbrief etwa zitiert Paulus einen ältere, ihm vorgegebenen 
hellenistisch-judenchristlichen Christushymnus mit zwei Strophen: 

„Er war Gott gleich, hielt aber nicht daran fest, Gott gleich zu sein, sondern er entäußer
te sich und wurde wie ein Sklave und den Menschen gleich. Sein Leben war das eines 
Menschen; er erniedrigte sich und war gehorsam bis zum Tod, bis zum Tod am Kreuz. 
Darum hat ihn Gott über alle erhöht und ihm den Namen verliehen, der größer ist als 
alle Namen, damit alle im Himmel, auf der Erde und unter der Erde ihr Knie beugen vor 
dem Namen Jesu und jeder Mund bekennt: Jesus Christus ist der Herr zur Ehre Gottes, 
des Vaters.“430 

Der Hymnus enthält eine „kaum noch steigerbare dramatische Spannung von Abstieg 
und Erhöhung, von Erhebung des erniedrigten Sklaven zum Weltenherrn“431. Indem 
Paulus ihm korrigierend die Formel „zur Ehre Gottes, des Vaters“ hinzufügt, ordnet 
er Christus noch Gott unter.432 Da der Apostel den Präexistenzgedanken auch in ei
genen Texten ohne Erklärungen einspielt433, kann er „ihn also als bekannt und in der 
christlichen Tradition verankert voraussetzen“434. So etwa nimmt er auch im zweiten 
Korintherbrief das Schema des Hymnus auf, ohne es näher zu erläutern: 

„Denn ihr kennt die Gnade unseres Herrn Jesus Christus: er, der reich war, wurde eu
retwegen arm, um euch durch seine Armut reich zu machen.“435 

429 1 Joh 4,9. 
430 Phil 2,6–11. 
431 Kessler 313. 
432 Phil 2,11c; vgl. Kor 15,24.28. 
433 1 Kor 8,6; 10,4. 
434 Schreiber 99. 
435 2 Kor 8,9. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Die hier vorausgesetzte Präexistenz „verdeutlicht auf dem Hintergrund der frühjüdi
schen Weisheit die universale endzeitliche Bedeutung Christi für die Welt, die in seinem 
göttlichen Ursprung gründet“436. 

Auch der Verfasser des Kolosserbriefes (wohl ein Paulusschüler) greift einen Chris
tushymnus auf, „den er durch Zusätze korrigiert und im Kontext interpretiert“437: 

„Er ist Bild des unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene der ganzen Schöpfung. Denn in 
ihm wurde alles erschaffen im Himmel und auf Erden, das Sichtbare und das Unsicht
bare, Throne und Herrschaften, Mächte und Gewalten; alles ist durch ihn und auf ihn 
hin erschaffen. Er ist vor aller Schöpfung und in ihm hat alles Bestand. Er ist das Haupt, 
der Leib aber ist die Kirche. Er ist der Ursprung, der Erstgeborene der Toten; so hat er 
in allem den Vorrang. Denn Gott wollte mit seiner ganzen Fülle in ihm wohnen, um 
durch ihn alles auf ihn hin zu versöhnen. Alles im Himmel und auf Erden wollte er zu 
Christus führen, der Frieden gestiftet hat am Kreuz durch sein Blut.“438 

Vor dem Hintergrund des damaligen Zeitgefühls, das vom „chaotisch-vernichtenden 
Kampf der [personal gedachten] kosmischen Elementarmächte (Schicksal, Gestirne, 
Elemente) geprägt ist“, wird, um den Vorrang Christi zu verdeutlichen, das Christusbe
kenntnis „kosmisch-universal formuliert“.439 Christus ist hier „in seiner Präexistenz wie 
in seiner Postexistenz als eine gottgleiche bzw. gotterfüllte Größe verstanden“, durch 
die „die zerbrochene Harmonie des Kosmos wiederhergestellt wird (Allversöhnung)“.440 
Aufgrund seiner Schöpfungsmittlerschaft gibt es kein Geschöpf, das schlechthin ohne 
Christus existieren würde. Durch ihn und auf ihn hin ist aber auch schon alles mit Gott 
versöhnt. Stets behält Gott dabei die Initiative, Christus ist nur Mittler der Schöpfer- 
und Versöhnertätigkeit Gottes. 

Voll entwickelt ist das Bewusstsein von der Gottheit Jesu Christi schließlich im Jo
hannesevangelium, dem ein Hymnus auf den göttlichen Logos als Prolog vorangestellt ist. 
Darin lassen sich drei aufeinander aufbauende Hauptteile erkennen, in denen es um den 
Ursprung des göttlichen Logos/Wortes, sein Geschick in der Geschichte und schließlich 
seine Fleischwerdung und Aufnahme in der Gemeinde geht441: 

„Im Anfang war das Wort und das Wort war bei Gott und das Wort war Gott. […] Alles 
ist durch das Wort geworden […]. In ihm war Leben und das Leben war das Licht der 
Menschen. [...]. Ein Mensch trat auf, von Gott gesandt; sein Name war Johannes […] 
Das wahre Licht, das jeden Menschen erleuchtet, kam in die Welt. […], aber die Welt 
erkannte ihn nicht. Allen aber, die ihn aufnahmen, gab er Macht, Kinder Gottes zu wer
den […]. Und das Wort ist Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt und wir haben 
seine Herrlichkeit geschaut, die Herrlichkeit des einzigen Sohnes vom Vater, voll Gna
de und Wahrheit. […]. Aus seiner Fülle haben wir alle empfangen, Gnade über Gna
de. Denn das Gesetz wurde durch Mose gegeben, die Gnade und die Wahrheit kamen 

436 Schreiber 99. 
437 Kessler 313. 
438 Kol 1,15–20. 
439 Kessler 313f. 
440 Ebd. 314. 
441 Joh 1,1–5; / 1,6–13; / 1,14–18. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 255 

durch Jesus Christus. Niemand hat Gott je gesehen. Der Einzige, der Gott ist und am 
Herzen des Vaters ruht, er hat Kunde gebracht.“442 

Als unmittelbare Anregung für den Text könnte „die hellenistisch-jüdische Rede von der 
nach ihrer Erschaffung bei Gott präexistenten Weisheit, die bei der Weltschöpfung da
bei war“, gedient haben.443 Das Lied erinnerte den damaligen Hörer aber auch „an den 
Schlüsselbegriff hellenistischer Weltauslegung“: der Logos (das Wort, die Vernunft) ist 
stoisch die den Kosmos durchwaltende „Weltvernunft“ und das Vernunftgesetz, nach 
dem es zu leben gilt.444 Jedenfalls ist der Logos für jeden Menschen von Bedeutung. 

In Joh 1,14 wird vom Logos nun aber etwas gesagt, was sowohl der jüdischen Weis
heits- und Logostradition völlig fremd war als auch als reale Inkarnation hellenistischem 
Denken widersprach: Er wird „Fleisch“, das heißt er wird Mensch in seiner Kreatürlich
keit, ohne seine Göttlichkeit zu verlieren. Denn nur so können die Gläubigen Anteil an 
seiner göttlichen Fülle erhalten. Menschwerdung Gottes heißt, dass sich der göttliche Lo
gos unlösbar mit einem konkreten geschichtlichen Menschen identifiziert, dessen Name 
erst jetzt fällt: Jesus Christus.445 „Präexistent ist nicht Jesus, sondern der Logos, der auch 
sonst in der Schöpfung und Menschheitsgeschichte wirkt, und Jesus ist nicht der Logos 
als solcher, sondern der fleischgewordene Logos.“446 

Der Schluss des Prologs weist auf den einzigartigen Status Jesu Christi als ewiger Sohn 
Gottes und auf seine damit zusammenhängende einzigartige Funktion als Offenbarer hin: 

„Niemand hat Gott je gesehen. Der Einzige, der Gott ist und am Herzen des Vaters ruht, 
er hat Kunde gebracht.“447 

Darum kann der johanneische Jesus sagen: „Wer mich sieht, sieht den, der mich gesandt 
hat“, sieht „den Vater“.448 Und darum können Christen im ersten Johannesbrief wieder
um in Bezug auf Jesus sagen: 

„Was von Anfang an war, was wir gehört, was wir mit unseren Augen gesehen, was wir 
geschaut und was unsere Hände angefasst haben vom Wort des Lebens – das Leben 
ist erschienen und wir haben gesehen und bezeugen und verkünden euch das ewige 
Leben, das beim Vater war und uns erschienen ist.“449 

Jesus Christus ist „der inkarnierte Logos-Sohn in Person, der Offenbarer, der wirklich 
Gott von innen, von Gott selbst her, auslegen kann“450. In ihm hat sich Gott den Menschen 

442 Joh 1,1–18. 
443 Kessler 315. 
444 Ebd. 
445 Joh 1,17. 
446 Kessler 316. 
447 Joh 1,18. 
448 Joh 12,45; / 14,9. 
449 1 Joh 1,1f. 
450 Kessler 316. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

„geschichtlich unüberbietbar geoffenbart und mitgeteilt. Und in umgekehrter Blickrich
tung: Präexistent und Schöpfungsmittler ist der Logos, der in Jesus Christus geschicht
lich greifbar, ,anfassbar‘ (1 Joh 1,1) geworden ist; Gott ist niemand anderer als der hier 
transparent gewordene, der ,Vater‘ dieses Sohnes.“451 Und dieser Sohn ist selbst „Herr“ 
und „Gott“, wie Thomas dem auferstandenen Jesus Christus gegenüber am Ende des 
Evangeliums bekennt.452 

Indem Johannes pointiert mit dem Logoshymnus einsetzt, bildet die Präexistenz des 
Logos beziehungsweise des Sohnes den Ausgangspunkt und Gesamtrahmen des ganzen 
Evangeliums. Jesus gilt dementsprechend von Anfang an als der offenbare Gottessohn. 
Seinem Abstieg vom Himmel wird nach dem Erdenleben wieder sein Aufstieg zum Vater fol
gen.453 

Innerhalb dieses Schemas von Abstieg und Aufstieg herrscht der Sendungsgedanke 
vor. Der Vater, der „das Leben in sich hat“454, hat den Sohn gesandt, damit er den Men
schen dieses Leben gibt beziehungsweise an sie weitergibt und die rettende Liebe Got
tes offenbart.455 In diesem Sinn kann der johanneische Jesus in Ich-bin-Worten von sich 
selbst sagen, „das Brot des Lebens“ oder „lebendiges Brot“ und „lebendiges Wasser“ zu 
sein; „das Licht der Welt/des Lebens“, „der gute Hirt“, „der wahre Weinstock“ und „die 
Tür“ zur Rettung zu sein.456 Zusammenfassend sagt er von sich selbst: „Ich bin der Weg 
und die Wahrheit und das Leben“457, oder auch: 

„Ich bin die Auferstehung und das Leben. Wer an mich glaubt, wird leben, auch wenn 
er stirbt, und jeder, der lebt und an mich glaubt, wird auf ewig nicht sterben.“458 

In den Sendungsgedanken sind auch Passion und Tod Jesu einbezogen. „Der Tod ist not
wendige Durchgangsstation auf dem Weg zur Erhöhung.“459 Er stellt nicht, wie etwa im 
Philipperhymnus, den Tiefpunkt der Erniedrigung dar, sondern gehört selbst schon zum 
Erhöhungsvorgang, der dann durch die Auferstehung vollendet wird. 

Auch im Johannesevangelium hat allein der Vater die Initiative, geht vom Vater al
les aus. Der Sohn ist sein endgültiger Gesandter und Offenbarer. Er ist der, der immer 
schon von Gott her in die Welt kommen sollte, um die Liebe Gottes auf radikal neue Wei
se, nämlich vermittelt durch sein menschliches Sein, den Menschen nahezubringen. Als 
vom Vater gesandter, inkarnierter Sohn/Logos kann Jesus nichts „von sich aus tun, son
dern nur, wenn er den Vater etwas tun sieht“460. Seine „Speise“ ist es, wie er sagt, den 
Willen dessen zu tun, der ihn gesandt hat.461 Im Sinn seines willentlichen Gehorsams 

451 Ebd. 
452 Joh 20,28. 
453 Joh 16,28; vgl. 6,62, 13,1.3. 
454 Joh 5,26. 
455 Joh 3,16f.36; 5,19–24. u.a. 
456 Joh 6,35.41.48.51; / 7,38; 4,13f; / 8,12; 3,19–21; 9,5; / 10,11–16; / 15,1.5; / 10,9. 
457 Joh 14,6. 
458 Joh 11,25. 
459 Kessler 318 (Joh 3,14; 12,28.32f). 
460 Joh 5,19. 
461 Joh 4,34; vgl. 5,30; 6,38–40. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 257 

ist der Vater größer als er.462 Wenn Jesus auf der anderen Seite von sich sagt: „Ich und 
der Vater sind eins“, dürfte damit im Johannesevangelium schon eine Einheit gemeint 
sein, die über das Wollen und Wirken oder Handeln hinausgeht und auf eine Einheit im 
Sein abzielt.463 Das würde auch zum vorausgehenden Prolog mit seinen klaren Aussa
gen zur Gottheit des Logos beziehungsweise des Sohnes und zum späteren Bekenntnis 
des Thomas zur Gottheit des Auferstandenen passen.464 In willens- und seinsmäßiger 
Einheit mit dem Vater wird Jesus Christus im oder nach seinem Tod den Heiligen Geist 
senden.465 

Während die synoptischen Evangelien, so lässt sich grob bilanzieren, insgesamt der 
Wahrheit des historischen Jesus näher kommen, was nicht ausschließt, dass das vierte 
Evangelium in einzelnen Punkten historisch vorzuziehen ist, ist das später entstande
ne Johannesevangelium insgesamt theologisch weiter entwickelt als die anderen Evangelien, 
was wiederum nicht heißt, dass die synoptischen Evangelien in einzelnen Punkten der 
theologischen Wahrheit über die Person Jesu Christi nicht eher entsprechen können. 

Stellt man die beiden neutestamentlichen Grundtypen der Christologie einan
der noch einmal schematisch gegenüber, kann man mit Hans Kessler das Folgende 
festhalten. 

Heilsgeschichtliche Erhöhungs- und Erwählungschristologien erklären die Bedeutung Je
su „im Rahmen eines vornehmlich an der Geschichte orientierten Denkens, wie es alt
jüdisch-hebräischer Tradition entsprach“466. Für sie war Jesus der zum Menschensohn, 
Messias oder Gottessohn Erwählte und Erhöhte, der „die Erfüllung der Tora und der Pro
pheten (der Schrift) bringt“467. In ihm erreichte die Heilsgeschichte Gottes mit den Men
schen ihren Höhepunkt. Mit seinem Leben, Sterben und Auferstehen trat die Heilsge
schichte in ihre letzte, qualitativ neue, entscheidende Phase – in die Phase der Endzeit, 
die von der Spannung zwischen dem „schon jetzt“ und dem „noch nicht“ der Gottesherr
schaft gekennzeichnet ist. Bei seiner Wiederkunft als Erhöhter wird Jesus Christus die 
Heilsgeschichte und die Weltgeschichte vollenden. Dann wird er das erhoffte vollstän
dige Heil, nämlich die allumfassende Gemeinschaft Gottes und aller Geschöpfe in Ge
rechtigkeit und Frieden herbeiführen. Von daher ist Jesus Christus der Höhepunkt der 
Heilsgeschichte, die Mitte der Zeit und der Geschichte, sowie der Zielpunkt (das Omega) 
der Zeit und der Heilsgeschichte. 

Kosmische Präexistenz- und Inkarnationschristologien im Neuen Testament bauten auf 
diesen heilsgeschichtlichen Erhöhungschristologien auf468, „gaben sie also nicht auf, 
suchten aber darüber hinaus dem mehr kosmisch orientierten Denken der hellenisti
schen Weltkultur zu entsprechen“469. Vor diesem Hintergrund vertieften hellenistische 
Judenchristen den Blick auf die Geschichte und die Person Jesu Christi. Sie brachten 
Jesus in Verbindung mit der präexistenten, im gesamten Kosmos wirksamen Weisheit 

462 Joh 14,28. 
463 Joh 10,30. 
464 Joh 1,1.18; / 20,28. 
465 Joh 16,7; vgl. 14,26; 7,39; 19,30; 20,22. 
466 Kessler 321. 
467 Ebd. 
468 Vgl. Phil 2,8–11; Kol 1,18b; Joh 12,16 u.a. 
469 Kessler 322. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Gottes beziehungsweise mit dem Logos/Wort Gottes und begriffen ihn als den vom 
Himmel, von oben gesandten, menschgewordenen Sohn. Das Heil kam nicht vom Men
schen, sondern von Gott. Gott selbst handelte im Leben und in der Geschichte Jesu zum 
Heil der Menschen. Jesus Christus ist demnach der menschgewordene präexistente 
Logos Gottes. Als präexistenter Logos wirkte er bei der Erschaffung des Kosmos, bei 
der Schöpfung mit. Als menschgewordener Logos offenbarte er Gott und brachte den 
Menschen das Heil. Der Heilsmittler Gottes war und ist kein anderer als der Schöp
fungsmittler Gottes. Als Heilsmittler hat Jesus Christus angefangen, den kosmischen 
Frieden wieder herzustellen und die Menschen aus der kosmischen Entfremdung, aus 
der Sterblichkeit und der Sinnleere zu befreien. In kosmischer Sicht ist Jesus Christus 
daher der Grund und die Mitte des Kosmos. 

Mit den beiden Grundtypen neutestamentlicher Christologien beziehungsweise den 
Vorstellungsmodellen von Erwählung-Erhöhung und Präexistenz-Abstieg gehen zwei 
unterschiedliche Begriffe vom Sohn Gottes einher. 

„Wieder etwas schematisch könnte man sagen: Im einen Fall wird der Mensch Jesus von 
Gott zum Messias oder Sohn Gottes angenommen, erwählt bzw. erhöht, wobei ,Sohn 
Gottes‘ das einzigartige Verhältnis des Menschen Jesus zu Gott, seine äußerste Ge
meinschaft mit Gott, zu dem er Abba sagt, zum Ausdruck bringt (Aszendenzchristolo
gien). Im andern Fall steigt der vor aller Schöpfung schon präexistente, ewige Sohn Got
tes, der gerade nicht Mensch ist, herab und verbindet sich unlöslich mit dem Menschen 
Jesus von Nazaret zum Heil aller andern Menschen (Deszendenzchristologien).“470 

Beide Vorstellungsmodelle (Aszendenz- und Deszendenzmodell) und beide Sohnesbe
griffe (der Begriff vom messianischen Sohn Gottes und der vom präexistenten Sohn 
Gottes) werden bereits im Neuen Testament miteinander verknüpft: im Philipperhym
nus, im Kolosserhymnus und am ausführlichsten im Johannesevangelium. Dadurch 
werden die palästinischen Zwei-Phasen-Christologien zu Drei-Phasen-Christologien ausge
weitet. Der ewige Sohn Gottes, der beim Vater alle göttliche Hoheit besaß, erniedrigte 
sich durch die Menschwerdung in Jesus Christus, führte ein Leben in Niedrigkeit bis 
zum Tod am Kreuz, und erlangte bei der Auferstehung seine frühere Herrlichkeit bei 
Gott wieder. Der Phase der himmlischen Präexistenz in Hoheit folgt die Phase des ir
dischen Lebens in Niedrigkeit und diese führt zur Phase der himmlischen Postexistenz 
wiederum in Hoheit. Dabei behält der ewige Sohn Gottes auch während seines irdischen 
Menschenlebens seine Gottheit bei und bleibt, einmal Mensch geworden, auch nach 
dem Tod und der Auferstehung Mensch, dann freilich ganz bei Gott. Um sich einem 
vollständigen Bild von Christus anzunähern, ist es daher notwendig Aszendenz- und 
Deszendenzchristologien zusammen zu nehmen. 

470 Kessler 324. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 259 

Literatur 

Stefan Schreiber: Die Anfänge der Christologie, Deutungen Jesu im Neuen Testament, 2015. 

2.3 Jesus Christus als geschichtliche Selbstoffenbarung Gottes 

In einer systematischen Christologie ist zu klären, wer oder was Jesus Christus war be
ziehungsweise ist und welche Bedeutung er in der Welt- und Menschheitsgeschichte hat, 
was er in ihr bewirkt hat. Es geht also einerseits um seine Person oder sein Sein und an
dererseits um seine Bedeutung oder seine „Funktion“ für Welt und Mensch. Mit seinem 
Personsein befasst sich die Christologie im engeren Sinn (Kap. 2.3.1), mit seinem Heils- 
und Erlösungswerk die Soteriologie (Kap. 2.3.2). Da Jesus Christus gemäß christlicher 
Tradition nicht nur Mensch, sondern zugleich Gott war, stellt seine Offenbarung die ein
zigartige geschichtliche Selbstoffenbarung Gottes dar. 

2.3.1 Die Person Jesu Christi 

Bevor etwas zum Verständnis der Person Jesu Christi gesagt wird (Kap. 2.3.1.2), muss 
kurz darauf hingewiesen werden, dass die Menschwerdung des ewigen Logos-Sohnes 
theologisch nicht völlig isoliert betrachtet werden darf, sondern als Teil seiner universa
len Sendung zu begreifen ist (Kap. 2.3.1.1). 

2.3.1.1 Die universale Sendung des Logos-Sohnes 
Obwohl sich unter den frühen Christen der Glaube an die Dreifaltigkeit Gottes als Vater, 
Sohn und Heiliger Geist erst allmählich aus dem Glauben an Jesus Christus entwickelt 
hat, darf und muss in einer systematischen Lehre von Jesus Christus die Lehre von der 
Dreieinigkeit Gottes in Grundzügen vorausgesetzt werden. Christologie und Trinitäts
lehre hängen untrennbar miteinander zusammen. 

Der aus dem Neuen Testament heraus entfalteten traditionellen Lehre zufolge ist der 
Vater in der Gottheit der ursprungslose Ursprung, aus dem der Sohn und (durch den Sohn) 
der Heilige Geist hervorgeht.471 Diesen beiden inneren Hervorgängen entsprechen die bei
den Sendungen „nach außen“, nämlich in die Welt. Der Vater sendet den Sohn und (durch 
den Sohn) den Heiligen Geist zu den Menschen in der Welt. Traditionell wird die Sen
dung des Sohnes auf seine Menschwerdung in Jesus von Nazaret beschränkt und lässt 
man die Sendung des Geistes mit dem Pfingstereignis nach Ostern anheben. In dieser 
Sicht setzt die Sendung des Geistes Leben, Sterben und Auferstehen Jesu Christi voraus. 

Diese Sicht wird jedoch bereits fragwürdig, wenn man jene Stellen aus dem Neuen 
Testament ernst nimmt, die ein besonderes Wirken des Geistes Gottes bei der Empfäng
nis und im Leben Jesu bezeugen.472 Die Sendung des Geistes findet schon mitten im Le

471 Kap. 3.3.1.3. 
472 Kap. 2.2.5.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009 - am 14.02.2026, 06:28:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

