
652 Rezensionen

Anthropos  110.2015

Pérez, Manuel, Claudia Parodi y Jimena Rodrí-
guez (eds.): No solo con las armas / Non solum armis. 
Cultura y poder en la Nueva España. Madrid: Iberoame-
ricana; Frankfurt: Verveurt; México: Bonella Artigas 
Editores, 2014. 219 pp. ISBN 978-84-849-775-0; ISBN 
978-3-95487-323-4-0; ISBN 978-60-7834-805-3. Precio: 
€ 24.00

El presente volumen versa sobre la cultura y el poder 
en la Nueva España (siglos XVI al XVIII) desde el pun-
to de vista politico y religioso. Fue editado por tres espe-
cialistas en literatura y lengua española, no solo como re-
sultado de un simposio en el marco del XVIII Congreso 
Internacional de Antropología Iberoamericana efectuado 
en marzo de 2012 y organizado por la Universidad Au-
tónoma de San Luis Potosi (México) y la Universidad de 
Salamanca (España) sino también basado en las discusio-
nes posteriores entre los participantes (12). Según ellos 
pretende ser una “reflexión pluridisciplinar aunque sin la 
pretensión de articular una teoría rigurosa” (11). Lo pri-
mero es verificable, ya que en el volumen colaboran seis 
especialistas en literatura hispánica, dos en humanidades 
y artes y uno en historia y otro en filosofía. No obstante 
extraña la falta de antropólogos culturales. Lo segundo, el 
no querer articular una teoría rigurosa es notorio debido a 
que no existe una coherencia entre los diferentes artículos.

El libro consta de una breve introducción de los edi-
tores, a la que sigue una reflexión general de Manuel Pé-
rez acerca del poder político y religioso desde un pun-
to de vista teórico. En ella dicho autor rechaza escuelas 
historiográficas, como la materialista de Karl Marx o la 
funcional de Talcott Parsons, en un notorio intento de ha-
cer fructífero el concepto de denominación o “definición 
voluntarista” de Max Weber y con ello entender el poder 
como una forma de “encontrar obediencia” en el senti-
do de dominación (Herrschaft) (22). Según Pérez es ese 
concepto, y no el concepto de poder teoríco de Weber 
(Macht) “el que mejor resume las posturas teóricas que 
justifican (o no) el ejercicio del poder colonial español en-
tre los ‘politólogos’ [sic] y arbitristas de la época” (23). 
De esta forma el volumen apunta a un discurso, en el que 
se tematizan “la política, el arte y la guerra, la cultura y el 
poder en la Nueva España” (25). Por lo mismo queda fue-
ra del análisis las formas y los ejemplos, cómo política y 
religión históricamente se generaron en el Virreinato de la 
Nueva España. Por ejemplo, no se hace ninguna mención 
acerca de la resistencia y/o adaptación de la población 
colonial en su conjunto: indígenas, europeos y africanos. 
Pese al intento de realizar un trabajo pluridisciplinar, el 
libro no cuenta con una visión antropológica. Esto último 
sin duda hubiese enriquecido el debate acerca del cómo 
y el porqué de las expresiones culturas en el marco de la 
política y de la religión. Es así, que desde una perspectiva 
teórica desde fines del siglo XIX, Georges Balandier en 
su libro “Anthropologie politique” (Paris 1967; Barcelo-
na 1969) subraya precisamente el nexo que existe entre 
la política y la religión más alla del poder político este-
rilmente ligado a instituciones, como fue en el caso de la 
Nueva España. De hecho, no solo se requiere el poder (en 
el sentido weberiano, Macht) para formular reglas o leyes, 
sino también de otros elementos como son rituales, cere-

monias, fiestas y otros tipos de costumbres y eventos que 
períodicamente renuevan los vínculos entre los miembros 
de una sociedad. Además, por si fuera poco, en la con-
quista europea de México y en el ejercicio del poder par-
ticipaban no solo los españoles o sus descendientes, sino 
también los distintos pueblos indígenas, de acuerdo a sus 
particulares intereses como ya han mostrado innumera-
bles especialistas. Fueron numerosos indígenas quienes 
avanzada la colonia, comprendieron y aprovecharon en 
diversas ocasiones el propio poder colonial para litigar y/o 
reclamar entre otros: tierras y distinciones. Ellos defen-
dieron sus terrenos comunales o propiedades hereditarias 
(cacicazgos) o reclamaron sus derechos sobre el uso de 
títulos (hidalgo), vestimenta, armas y caballos.

El volumen reune diez articulos agrupados por partes 
iguales a lo largo de sus dos secciones temáticas: la que 
contempla el poder civil o político por un lado y el reli-
gioso por el otro. Bajo el rubro de la política titulado “De 
potestatis saecularis”, las primeras cinco contribuciones 
enfocan diferentes aspectos como son: (1) la lengua cas-
tellana alta y el neo-latín y su enseñanza entre otras en las 
escuelas indígenas (Claudia Parodi), (2) la poesía de Sor 
Juana Inés de la Cruz (Patricia Villegas), (3) los grafitos 
de algunos conquistadores de la primera hora, acompa-
ñantes de Hernán Cortés, como una forma de expresión de 
descontento (Arnulfo Herrera), (4) los motines o tumultos 
en el siglo XVIII tardío, y la arquitectura y la construc-
ción de las nuevas Casas Reales (José Armando Hernán-
dez Soubervielle) y (5) algunos textos en los tumulos es-
pañoles y exequias reales en el marco de lo establecido o 
prohibido por la Inquisición (Isabel Terán y Carmen Fer-
nández Galán). A diferencia de estos primeros, los cinco 
artículos de la segunda parte, analizados bajo el rubro de 
la religión “De potestatis religionis”) tematizan más al 
indigena, aunque bajo el mismo enfoque discursivo. Fi-
guran entre ellos, (6) los temas sobre el discurso que el 
fraile Motolinía desarrolló acerca de la tradición indigena 
del matrimonio y su raciocinio (Verónica Murillo Galle-
gos), (7) el proceso contra un “brujo” (nahualli) indigena 
y la labor del Fray Bernardino de Sahagún en la descrip-
ción de la comida y del pensamiento nahuatl (Rodrigo 
Labriola), (8) el sincretismo en las fiestas indigenas en 
el occidente del Virreinato (María Teresa Jarquín Orte-
ga), (9) la vida de las monjas a través de las hagiografias 
(Robin Ann Rice) y (10) los rosarios considerados como 
“intrusas” y nonconforme con lo propagado por los frai-
les dominicos (Anastasia Krutitskaya). Aunque cada artí-
culo es interesante, no solo falta la coherencia entre ellos, 
sino también en algunos más información para un lector 
no tan familiarizado con el tema. Por ejemplo, en los arti-
culos que tematizan sobre todo lo indígena (Parodi, Mu-
rillo Gallegos, Labriola, Jarquín Ortega), para el lector 
no se menciona suficientemente las costumbres o formas 
prehispánicas. Así sucede con respecto a la enseñanza, 
al matrimonio, a sus fiestas mensuales, a la comida y a 
la filosofia. En parte también se omite literatura impor-
tante, por ejemplo, la literatura relacionada con el tema 
de la lengua y la enseñanza de Frances Karttunen (Indig-
enous Writing as a Vehicle of Postconquest Continuity 
and Change in Mesoamerica. En: E. Boone and T. Cum-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-652 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-652


Rezensionen

Anthropos  110.2015

653

mins (eds.), Native Traditions in the Postconquest World. 
A Symposium at Dumbarton Oaks, 2nd through 4th Octo-
ber 1992. Washington 1998: ​421–447) o de James Lock-
hard (Postconquest Nahua Society and Concepts Viewed 
through Nahuatl Writings. Estudios de Cultura Náhuatl 
20.1990: ​91–116). Con referencia al matrimonio se hu-
biera podido incluir a Pedro Carrasco (El barrio y la regu-
lación del matrimonio en un pueblo del Valle de México 
en el siglo XVI. Revista Mexicana de Estudios Antropoló-
gicos 17.1961: ​7–26; y Royal Marriages in Ancient Mex-
ico. En: H. R. Harvey and H. J. Prem (eds.), Explorations 
in Ethnohistory. Indians of Central Mexico in the Six-
teenth Century. Albuquerque 1984: ​41–82). Para temati-
zar el brujo o nahualli falta mencionar a Marie Musgrave-
Portilla (The Nahualli or Transforming Wizard in Pre- and 
Postconquest Mesoamerica. Journal of Latin American 
Lore 8/1.1982: ​3–62) y a Miguel León-Portilla (Those 
Made Worthy by Divine Sacrifice. The Faith of Ancient 
Mexico. En: G. Gossen (ed.), South and Meso-Ameri-
can Native Spirituality. From the Cult of the Feathered 
Serpent to the Theology of Liberation. New York 1997: ​
41–64). Respecto a la comida no se hace referencia por 
ejemplo a David Sutton (Remembrance of Repasts. An 
Anthropology of Food and Memory. Oxford 2001) o en 
lo particular a Katarzyna Mikulska Dąbrowska (La comi-
da de los dioses. Los signos de manos y pies en represen-
taciones gráficas de los nahuas y su significado. ITINE-
RARIOS 6.2007: ​11–37). Finalmente, para comprender 
mejor las fiestas indigenas se podría remitir a Henry B. 
Nicholson (Representing the Veintena Ceremonies in the 
Primeros Memoriales. En: E. Quiñones Keber (ed.), Rep-
resenting Aztec Ritual. Performance, Text, and Image in 
the Work of Sahagún. Boulder 2002: ​63–106) y a Michel 
Graulich (Mitos y rituales del México antiguo. Madrid 
1990) solo para citar algunos estudios representativos.

Tomando en cuenta lo anterior, el volumen ofrece solo 
una perspectiva unidireccional desde el punto de vista 
español, cómo política y religión se expandieron en la 
Nueva España, a pesar de pretender un enfoque pluridis-
ciplinar. Le falta claramente el lado teoríco y la mirada 
antropológica.  Daniel Graña-Behrens 

Poser, Alexis Themo von: The Accounts of Jong. A 
Discussion of Time, Space, and Person in Kayan, Papua 
New Guinea. Heidelberg: Universitätsverlag Winter, 2014.  
292 pp. ISBN 978-3-8253-6290-4. (Heidelberger Studies 
in Pacific Anthropology, 2) Price: € 36.00

Von Poser’s ethnography of the Kayan on the north 
coast of Papua New Guinea is so well contextualized in 
terms of sources and participants in the ethnographic pro-
cess that it speaks as much to Kayan villagers as to a larg-
er audience of outsiders. This account of Kayan person-
hood presents their worldview based on the version of one 
main informant, Jong, an elder of a particular clan. Jong’s 
version is supplemented by the voices of other contribu-
tors and put into the context of known historical events 
and charter myths, several of which are included in Ger-
man, English, and Tok Pisin. A “Gallery of Contributors” 

with photographs and brief sketches introduces us to the 
other participants. These combined elements allow us to 
understand how this ethnographic account was developed 
and how the author’s changing relationship to his infor-
mants provided insights into the ways that their life today 
draws on dimensions of their former lifeworld. Von Poser 
gives an exceptionally careful accounting of his own in-
teractions and relationships with informants, including 
the contested gift to him of named mask and slit drum 
replicas, and a postscript describing his return to Kayan 
to present them with the fruits of their combined efforts, 
this book. The multiple reflexive dimensions of this work 
are appropriate to an exploration of personhood in the 
context of social change.

The argument of the book closely follows its title, be-
ginning with a discussion of the former Kayan lifeworld 
as expressed in their origin story, which von Poser points 
out expresses their “traditional” cosmology and identity 
in prototypical terms. An especially illuminating discus-
sion of the symbolism of water and ground, and of the 
association of water with spirits and spiritual power, re-
veals dimensions of “traditional” beliefs that continue to 
play a role in the current Christianized context of village 
life. While this account relies heavily on one main infor-
mant who has been recognized by others for his expertise, 
von Poser emphasizes that each of the main clans has its 
own version of the myth of origin, and in claiming this 
distinctiveness each group commands its own legitima-
cy and distinctiveness. Von Poser argues that the ongo-
ing existence of multiple versions of these charter myths 
provides flexibility for reconstructing and renegotiating 
group identity, history, and claims to legitimacy over time 
in relation to changing circumstances. This insight is quite 
a useful one for understanding the widely recognized pen-
chant in Melanesian societies for emphasizing differences 
of every sort at many levels in language, symbol, material 
culture, ritual, and practice.

Having laid this general groundwork, von Poser pro-
ceeds to explore local concepts of time as both cyclical 
and linear. Cyclical (subsistence-oriented) time is marked 
by points of sunrise in relation to the local geography and 
seasonal shifts in constellations, and it frames the cycle of 
work involved in gardening, hunting, fishing, and trade. 
These cycles relate to the orientation of village and house-
hold, the organization of men’s houses (viz. social struc-
ture) and the water holes of spirits, such that group rela-
tions are inscribed in the local landscape of settlements, 
gardens, and places where significant events have taken 
place. The focus and intensity with which data were gath-
ered to draw all of these elements together is impressive, 
and reveals a system at once coherent and flexible for or-
ganizing both work and ritual.

The discussion of person in Kayan is grounded in the 
ongoing scholarly discussion of the person in non-West-
ern societies, specifically Melanesia. Von Poser empha-
sizes the development of personhood as the unfolding of 
individual characteristics, first recognized by a person’s 
mother and instantiated through naming, which are then 
realized over time in the performance of multiple social 
relationships. Von Poser describes two ritual cycles, male 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-652 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:48:19. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-652

