
Räumliche Machtbeziehungen zwischen 

Herrschaftssitz und Peripherie 

in der diversitätssensiblen Märchenadaption 

Astrid Henning-Mohr 

Abstract Fairy tales represent a literary experience of space that is characterised by power and 
powerlessness, by domination and its counter-designs. Both in the pedagogical-ideological na
ture-romantic tales of the Brothers Grimm and in their adaptations and contemporary de-con
structions, literary disputes about spatial power shifts are evident. Based on the spatial theories 
of Michel Foucault and Walter Benjamin, this paper will examine the spatial power shifts in 
Romantic, modern and contemporary children’s fairy tales and in Oscar Wilde’s fairy tales. 

Keywords: Cultural Space-Theory, Fairy Tales, Liminality, (De)Construction of Power in Lit
erary Space, Michel Foucault, Walter Benjamin 

I. Einleitung 

Märchen und Räume sind miteinander auf das Engste verbunden. Als Bachtinischer 
Chronotopos erzählen die Raumeinnahmen ihrer Figuren von einem romantischen 
Weltbild, in dem das Unrecht schicksalhaft geahndet wird und das Glück stets siegt, 
wenn die Prüfung der Held*innen abgeschlossen ist. In dieses Schicksal werden die 
Hauptfiguren oft geradezu hineingeworfen, aus ihrer krisenhaften Herkunft wer

den sie verbannt oder verlassen sie selbst, um von dort aus die Welt zu entdecken 
und ihre Liebe und ihr Glück zu finden (vgl. Behrend 2020: 129/Sp.1). Die Weltent

deckung verbindet die Handlung und Schicksalserfüllung mit räumlicher Ausdeh

nung und Ankunft. Diese Verknüpfung deckt bereits selbst die ganze Welt ab, wel

che es ja teilweise wortwörtlich zu durchqueren gilt, um die gestellten Aufgaben zu 
lösen (vgl. Lüthi 2004: 29). 

Für die Kinder- und Jugendliteratur definiert Ulf Abraham den Raum – in An

lehnung an Lefebvre – als abhängig von den Bedeutungen und Beziehungen, wel

che eine Ordnung (mitsamt ihren Machtstrukturen) anzeigt und performativ prak

tiziert (vgl. Abraham 2014: 313). Ein solches Raumkonzept ist nutzbar für kinderli

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019 - am 13.02.2026, 01:40:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 Teil III 

terarische Entwicklungsräume, bei denen auch die Märchen Rückzugs- und Erpro

bungsräume sein können, Räume, in denen die Beziehungen mit (oder ohne) Eltern, 
Freund*innen etc. ausprobiert und entwickelt werden (vgl. Abraham 2014: 216). Zu

sätzlich ermöglichen diese Räume eine emotionale Erfahrbarkeit, wie sie Müller- 
Wille (2013: 252) schildert. Geborgenheit, Verloren-Sein, Freiheit und Enge sind nur 
zwei Dispositive, an denen offensichtlich wird, dass literarische Bilder Räume mit 
emotionalen Erfahrbarkeiten ausstatten. Diese emotionale Raumerfahrung ist in 
der Kinder- und Jugendliteratur auch ein umkämpfter Raum. Zur Disposition ste

hen dabei weniger literarische als pädagogische Fragen: Welche Wege, welche Er

fahrungen sollen die kinderliterarischen Räume evozieren? Gegenwärtige Adaptio

nen der Kinder- und Hausmärchen entspringen einem »individuell und epochal di

vers motivierte[m] Interesse« (Mattenklott 2015: 337), in dem auch aus gesellschaft

licher Ordnungsperspektive die Archetexte interpretiert werden. Solche Interpreta

tionen »vergegenwärtigen in ihren Szenen und Bildern den alten Text, drehen und 
wenden ihn oder widersprechen ihm in seinen bisherigen Deutungen.« (Matten

klott 2015: 337) 
Mattenklotts Drehungen und Wendungen und Abrahams Beziehungsräume 

verweisen auf den Raum im Märchen als einen Beziehungsort, welcher Machtbezie

hungen aufzeigt und verschieben kann. Während Abrahams Rauminterpretationen 
rezeptionsorientiert sind1, weist Mattenklotts Blick auf die Veränderungen des Tex

tes auf die gesellschaftlich-kulturelle Bearbeitung des Märchens als Topografie der 
Macht hin– auf eine räumliche Erfassung von Machtbeziehungen, die sich im Mär

chenraum erfahren lassen und eng mit der o.g. Welterkundung im Zusammenhang 
stehen. 

In den Märchen Grimms ist diese Welterkundung eng mit einem romantischen 
Naturbild verbunden, einem Raum, der als Ort der volksverbundenen Überliefe

rung »sozusagen ›naturwüchsig‹ entstanden sei, von ›unverbildeten‹ Menschen wie 
Volk und Kindern getragen würde und somit sogleich eine unschuldige ›Naturpoe

sie‹ sei« (Murayama 2015: 74) Spätestens mit der Bewusstmachung dieses Konzeptes 
wird offenbar, dass nicht nur der kindliche und kinderliterarische Raum umkämpft 
ist, sondern im Konkreten auch der Raum des Märchens. 

Ich möchte im Folgenden Märchen der Romantik und ihrer modernen Adaptio

nen als Topografie der Macht vorstellen. Dafür blicke ich kurz auf Foucaults Hetero

topien als Rauminterpretationsraster, erwähne Benjamins Schwellenräume als Orte 
des Übergangs und des Unterlaufens von Grenzen, komme dann zu den Raumbe

ziehungen der Grimmmärchen, der Märchen Oscar Wildes, Astrid Lindgrens und 

1 Das betrifft auch die veränderten Märchenadaptionen der 1968er Zeit, welche eine textliche 
wie illustratorische Umdeutung der Märchen initiierten, dabei aber in erster Linie vom lesen
den Kind ausgingen, dessen Wesenheit durch das Gut-Böse-Schema angesprochen sei und 
dessen Ansprache sich in diesem Schema ändern sollte. (Vgl. Harms 2015: 112f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019 - am 13.02.2026, 01:40:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Astrid Henning-Mohr: Räumliche Machtbeziehungen zwischen Herrschaftssitz und Peripherie 261 

Walter Moers sowie den Autor*innen um Boldizsár M. Nagy und Lilla Bölecz als 
Vergleich dafür heranzuziehen, wie und ob die »Drehungen und Wendungen« (Mat

tenklott 2015: 337) in ihnen zu einer Kritik von Herrschaft beziehungsweise zu einer 
Verschiebung von Macht zu Ermächtigung der darin enthaltenen Menschenbilder 
führen. 

II. Topographie der Macht 

Der Raum – gedacht als ein Beziehungsort – hat in Foucaults Machtkonzept eine 
Ordnungsfunktion. Er ordnet nicht nur die Beziehung zwischen den ihn bewoh

nenden Subjekten, sondern definiert auch Subjekte in ihrer Seinsweise und in ihrer 
Abgrenzung. 

Einen besonderen Ort, welcher die ordnende Funktion offenbart, nennt Fou

cault Heterotopien. Unter diesen versteht er 

solche zugleich ein- und ausschließende Territorien […], ›die nicht utopisch in ei
nem Jenseits oder Anderswo liegen, sondern >hier< und dennoch >außerhalb<- 
reale Räume […] wie Friedhöfe, Schiffe, Bordelle, Wartezonen in Flughäfen‹. Sie 
›setzen stets ein System der Öffnung und Abschließung voraus, das sie isoliert und 
zugleich den Zugang zu ihnen ermöglicht. […] Man darf sie nur mit Erlaubnis be
treten und nachdem man eine Reihe von Gesten ausgeführt hat (Parr 2008: 33). 

Die unbestimmten Orte des Märchens sind als Heterotopien solche Orte, in denen 
sich die Ordnung der Gesellschaft und die Anordnung der Figuren auf dem Feld 
der Macht ablesen lässt. Das Schloss grenzt sich vom Wald ab, der Wald vom Dorf, 
der Weg zum Irrweg und Dickicht – und die Figuren die ihn besuchen, bewohnen, 
durchschreiten bewegen sich in einer Ordnung der Machtbeziehungen. Einerseits 
können nun in solchen Heterotopien die Machtordnungen ausgemacht werden. An

dererseits stellt gerade die Unbestimmtheit der Märchenorte auch eine Möglichkeit 
dar, die Orte als Schwelle zwischen den Orten auszumachen und als Schwellenraum 
diese Ordnung zu unterlaufen (vgl. Parr 2008: 15) bzw. diese Orte mit neuen Zu

schreibungen zu besetzen (vgl. Lexe 2020: 11). Benjamins Schwellenraum kann da

her begriffen werden als 

Liminalität [d.i. die ritualisierte Ablösung von ordnenden Machtsystemen AHM] 
des Schwellenraums [die] ›Menschen […] einen Zustand der ›Unbestimmtheit und 
Potenzialität‹, der ›Transformation, Versöhnung und Verschmelzung zu einer neu
en ›Gruppe erleben [lässt]‹ (Parr 2008: 21). 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019 - am 13.02.2026, 01:40:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Boldizs%C3%A1r+M.+Nagy&text=Boldizs%C3%A1r+M.+Nagy&sort=relevancerank&search-alias=books-de
https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_2?ie=UTF8&field-author=Lilla+B%C3%B6lecz&text=Lilla+B%C3%B6lecz&sort=relevancerank&search-alias=books-de
https://doi.org/10.14361/9783839477021-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=Boldizs%C3%A1r+M.+Nagy&text=Boldizs%C3%A1r+M.+Nagy&sort=relevancerank&search-alias=books-de
https://www.amazon.de/s/ref=dp_byline_sr_book_2?ie=UTF8&field-author=Lilla+B%C3%B6lecz&text=Lilla+B%C3%B6lecz&sort=relevancerank&search-alias=books-de


262 Teil III 

Im Schwellenraum entstehen somit »neue Erfahrungen und Sinngebungen« (eb.). 
Räume des Übergangs eröffnen somit die Zuschreibungen und Identifizierungen 
von Subjekten und verweisen doch gleichzeitig auf die Machtordnung, aus der sie 
sich lösen. Das Ruckeln und Verschieben foucaultscher Heterotopien zu benjamini

schen Schwellenräumen offenbart, wie Räume von ihrer grenzordnenden Funktion 
zu ordnungsunterlaufenden Räumen werden. Erfahrbar ist dies durch die Frage, ob 
sie als Übergänge fungieren, als Aus- oder Einsperrungen, als Zugang oder als Ver

borgenes oder Allgegenwärtiges (vgl. Parr 2008: 26)? 
Im Gegensatzpaar Wald und Schloss offenbart sich zum einen eine dichotome 

Ordnung als auch an ihren Rändern als Schwellenraum und eignet sich daher beson

ders, um die (sich verändernden) Raum-Macht-Beziehungen im Märchen zu unter

suchen. Das Märchen Hänsel und Gretel dient als Ausgangsort, um den Raum und 
seine hybriden beziehungsweise ordnenden Funktionen im romantischen Märchen 
zu beschreiten. 

III. Hänsel und Gretel und der Wald als Un-Ort 
und als Sozialisationsinstanz 

Unser Archetext, Hänsel und Gretel von den Brüdern Grimm, unterliegt der von Her

der beeinflussten Naturpoesie (Murayama 2015: 66), in der Reiling nicht nur ihre 
Weltabbildung erkennt, sondern auch eine poetische »Produktionsweise, die sich 
aus den Prinzipien der ›Wahrheit, Naivität und Einfalt‹ konstituierte und die als 
normatives Gegenmodell zur aufklärerischen Regelpoetik fungierte.« (Reiling 2015: 
768) 

Von tragendem Erfolg war bei der Etablierung des Volkspoetischen seine Echt

heitsanbindung an das Volk und seine Seele2, wie die Behauptung von Huhn 1852 
zeigt, nach der die Volkspoesie ihre Stoffe nicht erfand, sondern diese »voll Wahr

heit und Einfachheit« (Huhn 1852 zitiert nach Reiling 2015: 770) in den Erzählungen 
des Volkes zeigte. 

So hält Wilhelm Grimm in seiner Vorrede zum zweiten Band der KHM fest: »In 
diesen Volksmärchen liegt lauter urdeutscher Mythus, den man für immer verloren 
gehalten.« (zitiert nach Lütli 2004: 63) Und so sind die Orte im Märchen zwar unspe

zifisch, stellen aber mit Verknüpfung von Volk und Natur eine Wesensbestimmung 
derer, die zu diesem Volk gezählt werden (vgl. Murayama 2015: 72). 

Eine solche Aufladung des Raumes als Ort des Volkes offenbart seine ideologi

schen Bedeutungen und ordnungsbildenden Beziehungen durch die Relation, die 
er zu anderen Orten einnimmt (vgl. Foucault 2005b: 934). Als Beziehungsort zum 

2 Die Kursivschreibung verweist an dieser Stelle auf den Konstruktionscharakter dieser Begrif
fe. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019 - am 13.02.2026, 01:40:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Astrid Henning-Mohr: Räumliche Machtbeziehungen zwischen Herrschaftssitz und Peripherie 263 

Schloss und dem Herrschaftssitz ist der Wald ein Ort der von der Gesellschaft aus

gestoßenen (Lexe 2020: 11), als solcher dient er auch als Zufluchtsort (Abraham 2014: 
323) und fungiert als eine Art Krisenraum oder Abweichungsheterotopie im Denken 
Foucaults (2005b: 937). Als Raum der Verknüpfung von Volk und Natur ist der Wald 
auch ein Sehnsuchtsort, wie z.B. Schneeweißchen und Rosenrot. 

Als Ort, in dem Magisches passiert, ist der Wald auch ein Ort der Gerechtigkeit, 
die nach Ostmeier (2015: 148f.) im Märchen mittels Magie hergestellt wird. Die Prin

zessin findet dort ihren Prinzen, die Tiere helfen dem Ausgestoßenen etc. Kurzum 
– der Wald ist ein solcher Ort, von dem Foucault sagt, dass ihn 

unter all diesen Orten [jene] interessieren […], denen die merkwürdige Eigen
schaft zukommt, in Beziehung mit allen anderen Orten zu stehen, aber so, dass 
sie alle Beziehungen, die durch sie bezeichnet, in ihnen gespiegelt und über sie 
der Reflexion zugänglich gemacht werden, suspendieren, neutralisieren oder in 
ihr Gegenteil verkehren. Diese Räume, […] die in Verbindung und dennoch im 
Widerspruch zu allen anderen Orten stehen (Foucault 2005: 934f.). 

Folgend soll diese Beziehungsfunktion konkretisiert werden: 
Als Ort der Ausgestoßenen verweist der Wald darauf, dass es überhaupt Ausge

stoßene gibt. Den Wald als Ort der Marginalisierten und Geächteten betreten auch 
Hänsel und Gretel. Muss schon ihr Vater sein Brot im Wald verdienen, so müssen sich 
jetzt auch die ausgesetzten Kinder im Wald zurechtfinden und im übertragenen 
wie wörtlichen Sinne ihr täglich Brot finden. Die Reise der Kinder in und aus dem 
Wald erweist sich somit als topographische Sozialisationsinstanz (vgl. Glasenapp 
2014: 371), als ein Ort, der jugendlichen (krisenhaften) Protagonisten zur Verfügung 
steht, um nützliche Mitglieder ihrer (unhinterfragten) Herkunftsgesellschaften zu 
werden (vgl. Glasenapp 2014: 377). 

Da die Reise der Geschwister im und aus dem Wald eigentlich keine nennens

werten Unterschiede zwischen Herkunft und Ankunft kennt, wird besonders die 
Handlung zum Katalysator der krisenhaften Entwicklung, wie Glasenapp zeigt 
(2014: 375). Worin aber besteht diese Handlung im Märchen Hänsel und Gretel? 
In erster Linie im Entsagen des Naschhaften, der Verführung, dem Entsagen des 
Luxus und des Überflusses. Die Hexe als Verkörperung der Verlockung muss bei 
Hänsel und Gretel verbrannt werden. Auch Annett Schaaps Hänsel-und-Gretel, die 
sich in der modernen Adaption des Märchens in der Stadt bewegen, müssen sich 
im Versagen der Verführung üben. Als Sozialisationsinstanz ist der Wald (bzw. sein 
urbanes Gegenstück) aber auch ein Benjaminscher Schwellenraum, in dem sich die 
Ordnung der Macht paart mit dem Übergang, dem Lösen von dieser Ordnung. In 
ihm zeigen sich die Regelungen der Ordnung und gleichzeitig ihre Möglichkeiten 
der Überschreitung (vgl. Geisenhanslüke/Mein 2008: 8). Denn ungeachtet des 
moralischen Impetus, der Entsagung der Dekadenz, so zeigt doch das Märchen 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019 - am 13.02.2026, 01:40:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 Teil III 

auf, welch leckere Gestalt diese Dekadenz einnehmen könnte – und von dort aus 
tritt das Knusperhäuschen als naschhafter Sehnsuchtsort auch einen (dekaden

ten) Siegeszug an, wie in der Adaption Hänsel und Gretel von Bohumil Stepans 
Knusperhäuschen (1971) (vgl. Harms 2015: 122). 

Abb. 1: Bohumil Stepan: Knusperhäuschen (Stepan, Bohumil: Knusperhäuschen. Ein Bil
derbuch zum Anschauen und Theaterspielen. Un-autoritär und ent-Grimm-t. Ravensburg: 
Ravensburger 1973). 

Auch in den Märchen des Buches Märchenland für Alle von Boldizsár M. Nagy und 
Lilla Bölecz ist der Wald ein Ort des »krisenhafte[n] Prozess[es],« jener Ausdrucks

formen von Jugend, deren »Erscheinungsformen sich als unvereinbar mit religiösen 
wie gesellschaftlichen Normen erweisen. […]« (Glasenapp 2014: 372). Die Protago

nist*innen sind fast ausnahmslos solche, die mit ihrer Identität an ein normiertes 
Gender- und Sexkonstrukt anstoßen und damit eine »Unvereinbarkeit zwischen Ju

gend und Gesellschaft« (Glasenapp 2014: 372) darstellen (vgl. Kocyba 2021: 20). Gla

senapp fährt in der Beschreibung dieser Trennung von jugendlichem Protagonist 
und Gesellschaft fort: der 

jugendliche Akteur [wird] von den höchsten religiösen bzw. gesellschaftlichen In
stanzen aus eben dieser Gesellschaft ›herausgenommen‹ und der Ferne überant
wortet, um dort die gesellschaftlichen Normen unter besonderen Bedingungen 
einzuüben. Die der topographischen Ferne inhärenten Moratorien erweisen sich 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019 - am 13.02.2026, 01:40:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Astrid Henning-Mohr: Räumliche Machtbeziehungen zwischen Herrschaftssitz und Peripherie 265 

demnach in letzter Konsequenz als Sozialisationsinstanzen im ›Dienst‹ der jewei
ligen Herkunftswelt. (Glasenapp 2014: 372) 

Die modernen Versionen der märchenhaften Aufenthalte hinterfragen zwar im 
Wald bestehende Normen der Gesellschaft – und sollten als solche gewürdigt wer

den, zumal dann, wenn sie wie im Falle des ungarischen Märchenbuches sich gegen 
eine politische Sanktion des Jenseits der Norm stellen. Die Figuren entwickeln dort 
eine Selbstakzeptanz und eine Selbstermächtigung. (Die entführte Prinzessin, Vom 
Rehlein und seinem Geweih etc.). Leider zeigen sich bezüglich der Durchkreuzung 
genderspezifischer Normen deutliche Grenzen, denn die Mädchen und Jungen 
wechseln zwar ihr Gender, übernehmen aber dort die Klischees der dichotomen 
Genderkonstruktion. So werden Mädchen zwar zu Jungs, als solche kämpfen und 
reiten sie aber gerne, während umgedreht die jetzt weiblich gelesenen Figuren 
sanft und künstlerisch wie sozial aktiv sind und gerne schöne Kleider tragen (vgl. 
Die entführte Prinzessin). 

Eine interessante Verschiebung des Orts der Ausgestoßen finden wir in Annet 
Schaaps Buch Mädchen, in welchem Märchen konsequent aus einer Perspektive von 
Mädchen erzählt werden. Die Übertragung des Märchens in die Gegenwart stellt da

bei eine interessante Überzeitlichkeit heraus, nach der all das, was den Mädchen in 
den Märchen schon vor Jahrhunderten passiert ist, auch heute noch passiert. Hän

sel und Gretel sind hier zwei Schwestern, die von ihren Eltern in der Stadt verlas

sen herumirren und in einer Werbeagentur landen, deren Betreiberinnen sie mit 
Keksen füttern, damit sie das glückselige Lächeln beim Verzehr der Kekse vermark

ten können. Aus dem Wald als Ort der Ausgestoßenen ist die Stadt geworden, ein 
unübersichtlicher Raum, den die beiden Geschwister dadurch beherrschen wollen, 
dass sie Kekse in regelmäßigen Abständen als Spur legen – und der als Sozialisati

onsinstanz dient, in dem die Mädchen ihre Lust auf Konsumgüter überwinden müs

sen und die mitlesenden Eltern die Neuigkeit erfahren, dass zu viel Arbeit der Eltern 
dazu führt, dass ihre Kinder sich verlassen führen. 

Der Waldraum bleibt demnach in den genderdiversen Märchen ebenso ein Er

probungs- und Prüfungsraum wie bei den Grimms. Die verschiedenen Versionen 
von Hänsel und Gretel lernen sich ohne die Eltern zurecht zu finden und den Ver

lockungen der Kindheit zu entsagen. Als Moratorium (vgl. Glasenapp 2014), also als 
Zwischenraum zwischen Kindheit und Erwachsenen, haben sie eine Reise gemacht, 
die sie für ihr Erwachsenenleben wappnet – sowohl in monetärer als auch in psycho

logischer Hinsicht. 
Während der Wald als hybrider Unort jener Raum ist (Lexe l020: 12), in dem sich 

die adoleszenten Naschkasten in ihrer Herkunftsrolle finden, durchkreuzt Walter 
Moers diesen Ort der »krisenhaften Jugend« (Glasenapp 2014: 372) völlig: 

Seine beiden Fernhachenkinder Ense und Krete machen mit ihren Eltern Urlaub 
in Bauming im Großen Wald, sie langweilen sich dort und übertreten die Grenze in 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019 - am 13.02.2026, 01:40:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 Teil III 

den verbotenen Raum des Waldes, in dem sie sich verirren und der Hexe ebenso ent

kommen müssen, wie dem bösen Laubwolf. Moers’ Buntbären treibt keine Mangel

situation in den Wald, sondern Langeweile (vgl. Bauer2015:406). Ihre Reise ist dabei 
hochgradig unsicher – unsicher hinsichtlich seiner erfahrbaren Wahrheit, seiner 
Helferfigur (dem wahnsinnigen Boris) und unsicher bezüglich seines offenen En

des. Trotz (oder gerade wegen) dieser Unsicherheit findet sich jedoch in ihrer Reise 
am ehesten eine Ermächtigung im Schwellenraum Wald als eine Art negativer Bil

dungsroman (vgl. Parr 2008: 46), welcher die pädagogischen Ansprüche an kindli

che Bildung zurückweist. Zumindest durch die Figur des wahnsinnigen Boris ist die 
Erzählung als Anti-Bildungsroman lesbar, denn er – als Träger des Un-Wissens im 
Beinamen – rettet Ense und Krete aus dem Haus der Hexe, sein Un-Wissen wird da

durch zum entscheidenden Befreiungsschlag. Und schließlich löst sich nicht einmal 
der Befreiungsschlag durch das Wissen von Boris darin auf, dass die Buntbärchen 
nun etwas gelernt haben und zurück zu den Eltern kommen. Am Ende des Buches 
ist deren Ankunft so unsicher, wie zuvor. 

Mit dieser Unsicherheit verwirft Moers das Bild des Waldes als romantischen 
Sehnsuchtsort – er ist keine Wiedereinkehr in die (unschuldige) Kindheit (der 
Menschheit), seine Buntbären taugen nicht als romantische »vorrationale Wesen 
intuitiver Weisheit, die der Poesie nahestehen« (Behrend 2020: 128/Sp.1). Sie lassen 
sich vom Wahnsinn leiten und vertrauen sich ihm an, sie lösen sich bewusst der 
vorgegebenen Wege und Ratschläge und ihr Schulwissen (über Laubwölfe) igno

rieren sie bewusst bzw. haben entscheidende Aspekte für die Begegnung mit dem 
Laubwolf daraus vergessen. Am ehesten könnte man diese Reise noch mit dem 
Topos der Ferne in der Aufklärung beschreiben (vgl. Glasenapp 2014: 363), weil sie 
sich aus dem gesicherten, romantisierenden Buntbärenwaldtreiben verabschie

den und eigene Wege einschlagen – wenn, ja wenn diese Reise nicht das Ziel der 
Vernunftbildung völlig kolportieren würde!!! 

Bauer erkennt in diesem Bruch mit dem Charakteristikum der jugendlichen 
Reife durch die märchenhafte3 Erprobung im Wald einen Abschied vom traditions

bildenden Programm der KHM. Moers ironische Brechung des Hänsel-und-Gretel- 
Stoffs bezieht sich sowohl auf den Originaltext als auch auf dessen volkspoetischen 
Vermittlungscharakter. Anders als das vermeintliche Volk ist hier Hildegunst von 
Mythenmetz der Autor des Buches 

3 Auch Moers Adaption des Grimmsstoff ist als Märchen angelegt, da sich in seinen Zamonien

romanen Landschaften und Wesen aufhalten, deren magische Fähigkeiten wie selbstver
ständlich neben bekannten Realien stehen. »Das Wunderbare ist die natürliche Eigenschaft 
der fiktiven Märchenwelt, seine Figuren nehmen daran keinen Anstoß.« (Behrend 2020: 126/ 
Sp.2) 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019 - am 13.02.2026, 01:40:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Astrid Henning-Mohr: Räumliche Machtbeziehungen zwischen Herrschaftssitz und Peripherie 267 

Aus dem Zamonischen übertragen, illustriert und mit einer halben Biografie des 
Dichters versehen von Walter Moers. Mit Erläuterungen aus dem lexikon der 
erklärungsbedürftigen Wunder, Daseinsformen und Phänomene Zamoniens und 
Umgebung von Professor Dr. Abdul Nachtigaller. (Moers 2002: Vorsatz) 

– jener Literaturpapst der Zamonienromane, dessen Werk Moers hier betont zu 
übersetzen, und der sich eine enorme Freiheit herausnimmt, den Erzähler im lau

fenden Band zu unterbrechen und zu korrigieren. Durch die Einschaltung einer li
terarischen Normebene – Mythenmetz – und ihrer ironischen Brechung wird da

mit nicht die Handlung textbestimmend, sondern die Literarizität (vgl. Bauer 2015: 
409), nicht die Tradition ist stil-leitend sondern die Veränderung, die Groteske und 
die Unterhaltung, wie Bauer dazu bemerkt: 

Die Bearbeitung, die Mythenmetz seinem innerfiktionalen Prätext angedeihen 
lässt, ist das genaue Gegenteil dessen, was dem eigenen Anspruch nach mit den 
KHM erreicht werden sollte. Nicht der ›Geist des Volkes‹ und die Bewahrung von 
Anschauungen und Bildungen der ›Vorzeit‹ stehen im Vordergrund, sondern dich
terische Willkür, Subjektivität und die Selbstinszenierung des Autors. (Bauer 2015: 
410) 

Ein derartiger »gleichermaßen von Ironie wie Bewunderung geprägte(r) eklekti

zistische Umgang mit literarischen Vorbildern lässt eine postmoderne Haltung 
erkennen, die […] darin bestehe, dass ›Wert auf Wahlfreiheit, Bewegungsfreiheit 
und Kombinationsfreiheit‹ gelegt werde.« (Bauer 2015: 410) 

In dieser Adaption des Märchenstoffes öffnet sich also der Raum als Ort der Aus

gestoßenen und der Sozialisationsinstanz. Auch wenn mit den Wesen des Waldes 
noch immer Figuren denselben bewohnen, die auch in Zamonien weniger gesell

schaftsfähig sind, so zeigt doch die (unendliche) Reise durch ihn auch eine Verschie

bung der Machtstruktur an. Die Verschiebung zeigt sich neben der neuen Rolle der 
Autorinstanz und der Ermächtigung Ense und Kretes, die mit dem Wald aus klein

bürgerlicher Urlaubsidylle fliehen, sondern auch im Wald selbst: 
Denn dieser ist hier ein eigenständig handelnder Raum (vgl. Bauer 2015: 406), 

ein Schwellenraum, eine »räumlich-topographische Zonen der Unentschiedenheit« 
(vgl. Parr 2008: 17). Dieser Schwellenraum stellt keine Grenze mehr dar, welche 
die Welt der Norm und die der Ausgestoßenen trennt. Als sich wandelnder Ort 
ist der Wald weniger ein Sehnsuchtsort oder ein Fluchtort, es ist der Ort, in dem 
die Vielheit des Denkens angelegt ist (vgl. Geisenhanslüke 2016: 37). Diese Vielheit 
entsteht besonders dadurch, dass in diesem Wald das Nicht-Vernünftige siegt. 
Das liegt nicht nur am wahnsinnigen Boris, sondern auch an der Beschreibung 
von Waldphänomenen, bei denen man nicht sicher sein kann, ob sie nicht auch als 
Effekt von Hunger oder Giftpilzen den Kindern erscheinen (vgl. Bauer 2015: 406). 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019 - am 13.02.2026, 01:40:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 Teil III 

Dadurch verwischen sich hier die Grenzen zwischen Wahrem und Falschem (Paar 
2008: 31) und auch das offene Ende zeigt auf, dass der Schwellenraum weiterhin 
offen bleibt, das es keine neue Grenzziehung gibt (vgl. Geisenhanslüke 2008: 114). 

IV. Das Schloss als Raum der Macht und seine Schwellenräume 

Verbindung Schloss – Umgebung 

Neben seiner architektonischen Verortung ins Spätmittelalter durch betont roman

tische Anleihen hält die Hervorhebung des Schlosses in der Märchentopographie ei

ne wichtige Funktion für den Handlungsverlauf und die Figurentypisierung: Mär

chenschlösser stehen häufig vom Rest der Landschaft erhoben und zeichnen sich 
gerne durch eine »Allegorie des Intellekts« und der Herzenskälte aus (vgl. Kalber

matten 2019: 163), welche der Herzensgüte ihrer agrarischen Umgebung gegenüber

stehen (vgl. Tomkowiak 2015: 493), wie bei Andersens Schneekönigin4. Die Abhängig

keit von Schloss und agrarischer Welt ist damit schon mit seiner Lage hierarchisch 
konnotiert. Eine Hierarchie, die gerade durch diesen Dualismus die Herrschaft des 
Schlosses fragwürdig macht, wie sich beispielhaft beim Gestiefelten Kater zeigt. 
Auch Oscar Wildes Märchen Der junge König reflektiert diese hierarchische Abhän

gigkeit. Der junge König, ein von seiner Adoptivfamilie aus dem Wald ins Schloß 
gebrachte junger Mann zeigte 

vom allerersten Augenblick seiner Anerkennung an [als König – AHM] Zeichen 
von jener seltsamen Leidenschaft für Schönheit. Die Begleiter […] sprachen oft von 
dem Schrei des Entzückens, der von seinen Lippen brach, als er die feinen Gewän
der und die prächtigen Juwelen erblickte […]. [D]as Schloß – ›Joyeuse‹ – wie es ge
nannt wurde –, als dessen Herr er sich nun sah, erschien ihm als eine neue Welt, 
eigens zu seiner Freude erschaffen. (Wilde 1958: 13) 

Doch im (dreimaligen) Traum erfährt der junge König, wie sehr diese Dinge der 
Schönheit auf Kosten des Lebens und der Gesundheit derer geschaffen wird, die im 
Umfeld des Schlosses für diesen Reichtum arbeiten. 

Das Schloss hat somit eine Beziehung zu den Orten der Ausgestoßenen und der 
Sehnsucht, sowohl für seine Bewohner als auch Besucher erweist es sich als Hetero

topie der Ordnung. Mit Foucault bringen »In aller Regel […] Heterotopien an ein und 

4 Nagy greift dies in den Märchen für Alle auf, indem er das Schloss der Eiskönigin zu einer 
Wohn- und Herrschaftsstätte von Beamten macht und somit Anleihen an Kafkas Schloss der 
seelenlosen Beamterie herstellt. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019 - am 13.02.2026, 01:40:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Astrid Henning-Mohr: Räumliche Machtbeziehungen zwischen Herrschaftssitz und Peripherie 269 

demselben Ort mehrere Räume zusammen. Die eigentlich unvereinbar sind.« (Fou

cault 2005a: 4) Das geschieht häufig an den Rändern dieser Orte, also am Zugang 
oder Übergang, von denen hier im Sinne Foucaults von einer Analogie zur Gesell

schaft gesprochen werden kann (vgl. Geisenhanslüke 2016: 39). 

Zugang zum Schloss 

Der Zugang zum Schloss erfolgt für die Nichtadeligen entweder in Verkleidung oder 
als Zauber*in oder durch den Keller. Allerleihrauh gelangt als Küchenmagd, die dem 
König eine besondere Suppe zu kochen vermag, in die hohen Gemächer und die 
»hochmütige« Prinzessin beim Drosselbart muss sich durch Arbeit adeln und zu ei

nem gefügigen Weibe werden. Arbeit und Magie sind auch bei der Müllerstochter 
aus Rumpelstilzchen5 die entscheidenden Elemente, um aus dem Keller hinaus und 
den König heiraten zu dürfen. In der Variante von Annet Schaap wird besonders of

fensichtlich, wie die herrschaftliche Machtordnung und ihr Zugang durch den Kel

ler des Schlosses angezeigt werden. 

Das Kellergeschoss ist feucht. Wohin die niedrigen dunklen Gewölbegänge füh
ren, ist nicht zu sehen. Zu hören ist aber alles. Als der Lakai die Tür abschließt, 
wird das Schlüsselknarren von den Pfeilern als Echo hin und her geworfen […]. Sie 
war erschrocken, als ihr klar wurde, was der König wollte. ›Mehr G-G-Gold spinnen? 
Jetzt? Hier? Das kann ich nicht.‹ […] Plötzlich verstand sie. Er wollte sie auf die Pro
be stellen, ganz klar, und sehen, ob ihre Liebe unerschütterlich war. (Schaap 2022: 
20f.) 

Schaap setzt hier mit ihrer Fokussierung auf die im Keller sitzende Müllerstochter 
eine völlig neue Perspektive auf die Aufstiegsverhältnisse in die hohen Gemächer 
des Schlossadels. 

Ein weiterer Zugangsort zum Schloss ist der Schlossgarten. Bereits bei Hans 
Christian Andersens Schweinehirt ist der Schlossgarten, an den sich der Schweine

stall anschließt, ein Raum, in welchem die Prinzessin ihren Dünkel unterdrücken 
muss. Sie, welche die kunstfertigen Produkte des Schweinehirtens besitzen möchte, 
muss sich von ihm küssen lassen und sich so mit ihm gemein machen. Und dennoch 
findet sich hier auch schon eine Durchbrechung von Rollenmustern und Zuschrei

bungen, denn in der ironischen Bearbeitung von Märchenstoffen durch Andersen 
ist die Prinzessin wohl die einzige, zumindest aber ein seltener Fall, die am Ende 
des Märchens nicht heiraten muss. Auch bei Astrid Lindgren wird der Schlossgarten 
zum Ort, den die Nicht-zugehörigen betreten und dadurch das Leben der Schloss

bewohner ändern können. In ihrem Märchen von der Prinzessin, die nicht spielen konn

5 Ebenso: Die drei Spinnerinnen. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019 - am 13.02.2026, 01:40:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 Teil III 

te, das weniger frauenfeindlich daherkommt, trifft die Prinzessin im Schlossgarten 
ein Bauernmädchen, das mit ihr spielen will, sie wechseln im Spiel die Rollen und 
die Mutter der Prinzessin erkennt, dass das Lösen von Rollenzuschreibungen an das 
eigene Kind für dessen Entwicklung wichtig ist. Während das Schloss hier als ein Ort 
des Ausschlusses und der Abwesenheit von Kindern fungiert und einem lebenswer

tem Leben der Kinder widerspricht, wird der Schlossgarten zu einem Ort, der ein 
Kinderbild zwischen Natur und Stadt etabliert und zum Schwellenraum zwischen 
Zivilisation und (kindlicher) Autarkie wird (vgl. Abraham 2014: 317). 

Ähnliches findet sich bei Mio, mein Mio, bei dem der Schlossgarten des königli

chen Vaters ein Spielraum für den Jungen Mio wird, der in der realen Welt ungeliebt 
ist und kaum Raum zum Spielen findet. »Mio mein Mio«, sagte er (der königliche Va

ter – AHM), »du darfst in meinem Reich überall hingehen, wohin du willst. Du darfst 
auf der Insel der grünen Wiesen spielen oder in das Land auf der anderen Seite des 
Wassers und hinter den Bergen reiten, ganz wie du willst.« (Lindgren 1998: 54). 

Der Schlossgarten ist damit eine Zone der Machtverschiebung geworden, wel

che das romantische Kinderbild noch nicht ganz verlässt, es aber als Schutzraum 
nutzt (vgl. Abraham 2014: 318), um eine Veränderung der zivilisatorischen Kinder

welt zu erkämpfen und zu erreichen. Gleichzeitig ist diese Zone der Ort der Phanta

sie, hier können die Kinder sich vorstellen, jemand anderes zu sein, sie können Rol

len tauschen. Dadurch entsteht ein Raum, der eine Veränderung des Bewusstseins 
ermöglicht (vgl. Doderer 1978: 28). Als Zugangsort zum Raum des Schlosses kann der 
Garten damit sowohl die Abhängigkeitsbeziehung und Machtordnung von Schloss 
und Umwelt zeigen und gleichzeitig als Raum der Untergrabung dieser Ordnung 
fungieren und erweist sich somit als Heterotopie wie als Schwellenraum, wie in Os

car Wildes Märchen Die Infantin, in dem der Auftritt eines Kleinwüchsigen zur Er

heiterung der Königstochter zu einer brachialen Konfrontation mit der Bösartigkeit 
der reichen Hofgesellschaft gerinnt, die sich in ihrer Normsetzung als wortwörtlich 
nicht lebensfähig für alle anderen Menschen erweist. 

V. Konklusion 

Foucaults Konzept der Heterotopie ist als Topographie der (politischen) Ordnung 
ein Raum, welcher auf die gesellschaftspolitischen Beziehungen verweist, die in die

sen Räumen und in Beziehung dieser Räume zu anderen Orten existieren. Solcher

art sind sowohl die Buch- als auch die Kunstmärchen der Romantik ausstaffiert als 
Orte der Abgrenzung und Übergangsräume in die Bestimmungserfüllung der Figu

ren – sowohl in ihrer Seinsweise als auch in ihren Zugängen. 
Die Moral als Prinzip des Märchens hat mit den verändernden Raumbeziehun

gen auch ein anderes Kinderbild gezeigt. Es kann den ausgestoßenen Stimmen in 
seiner Heterotopie des Waldes neue hinzufügen (vgl. Geisenhanslücke 2016: 38) und 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019 - am 13.02.2026, 01:40:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Astrid Henning-Mohr: Räumliche Machtbeziehungen zwischen Herrschaftssitz und Peripherie 271 

sie hörbar machen wie bei Annet Schaap oder Nagy, es kann die Schwere der Kind

heit mit den Möglichkeiten verbinden, dieser Schwere zu entfliehen, wie bei Astrid 
Lindgren und es kann die Wahrheitsordnungen radikal in Frage stellen, wie bei Wal

ter Moers. 
Die Literatur, kommt dabei daher als »Quelle für Wissensformationen […], [mit 

einer] Vorliebe für das Ausgeschlossene« (Parr 2008: 31), welche Grenzerfahrungen 
thematisiert. Die Heterotopien und Schwellenräume der Märchen und ihrer Adap

tionen formieren in ihrer Übertretung der Machträume einen Gegendiskurs. In ih

ren Überschreitungen der Grenze setzen sie Wissensformationen außer Kraft oder 
bringen aus den Schlosskellern und Schlossgärten heraus die Selbstverständlichkeit 
der Macht des Schlosses ins Wanken (vgl. Foucault: 2001, 324f.) 

Literatur 

Abraham, Ulf (2014): Bedeutende Räume. ›Elementar-Poetisches‹ in Raumkonzep

ten der fantastischen Kinder- und Jugendliteratur. In: Caroline Roeder (Hg.): 
Topografien der Kindheit. Literarische, mediale und interdisziplinäre Perspek

tiven auf Orts- und Raumkonstruktionen. Bielefeld, S. 313–328. 
Andersen, Hans Christian (1996): Märchen und Geschichten. Herausgegeben und 

übersetzt von Gisela Perlet. Reinbek bei Hamburg. 
Bauer, Manuel (2015): Wie wird aus einem Grimm’schen Kinder- und Hausmärchen ein 

Kunstmärchen aus Zamonien? Walter Moers’ Ense und Krete und die Transforma

tion eines romantischen Märchenmodells. In: Claudia Brinker-von der Heyde 
u.a. (Hg.): Märchen, Mythen und Moderne. 200 Jahre Kinder- und Hausmärchen 
der Brüder Grimm, Frankfurt a.M. u.a., S. 403–412. 

Behrend, Alina (2020): Märchen. In: Tobias Kurwinkel/Philipp Schmerheim (Hg.): 
Handbuch Kinder- und Jugendliteratur. Unter Mitarbeit v. Stefanie Jakob. Ber

lin, S. 126–132. 
Doderer, Klaus (1978): Von der Solidarität der Menschen in der desolaten Welt. In: 

Astrid Lindgren. Friedenspreis des Deutschen Buchhandels 1978. Almanach: 
Gebt uns Bücher, gebt uns Flügel Bd.16. Hamburg, S. 25–31. 

Foucault, Michel (2005a): Die Heterotopien/Les hétérotopies. Der utopische Körper/ 
Le corps utopique. Zweisprachige Ausgabe. Übers. v. Michael Bischoff. Mit ei

nem Nachwort v. Daniel Defert. Frankfurt a.M. 
Foucault, Michel (2005b): Von anderen Räumen. In: Ders.: Schriften in vier Bänden. 

Dits et Ecrits. Bd. IV: 1980–1988. Übers. v. Michael Bischoff u.a. Frankfurt a.M., 
S. 931–942. 

Foucault, Michel (2001): »Vorrede zur Überschreitung«, in: Ders.: Schriften in vier 
Bänden. Dits et Ecrits, Bd. I, 1954–1969. Übers. v. Michael Bischoff u.a., Frank

furt a.M., S. 320–342. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019 - am 13.02.2026, 01:40:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 Teil III 

Foucault, Michel (1981): Archäologie des Wissens, Frankfurt a.M. (E: 1969). 
Geisenhanslüke, Achim/Mein, Georg (2008): Einleitung. In: Dies. (Hg.): Schriftkul

tur und Schwellenkunde. Bielefeld, S. 7–9. 
Geisenhanslüke, Achim (2008): Schriftkultur und Schwellenkunde? Überlegungen 

zum Zusammenhang von Literalität und Liminalität. In: Ders./Mein, Georg 
(Hg.): Schriftkultur und Schwellenkunde. Bielefeld, S. 97–119. 

Geisenhanslüke, Achim (2016): Von anderen Räumen. Michel Foucaults Schwellen

kunde. In: Thomas Ernst/Georg Mein (Hg.): Literatur als Interdiskurs. Realis

mus und Normalismus, Interkulturalität und Intermedialität von der Moderne 
bis zur Gegenwart, München, S. 33–40. 

Glasenapp, Gabriele von (2014): Andere Orte. Topografien der Ferne in jugendlichen 
Welten. In: Caroline Roeder (Hg.): Topografien der Kindheit. Literarische, me

diale und interdisziplinäre Perspektiven auf Orts- und Raumkonstruktionen. 
Bielefeld, S. 363–379. 

Grimm, Jakob u. Wilhelm (2012): Die Kinder- und Hausmärchen der Brüder Grimm. 
O.H. Weinheim/Basel. 

Harms, Anke (2015): Antiautoritäte Tendenzen in Grimm-Illustrationen und –Bil

derbüchern der späten 1960er und frühen 1970er Jahre. In: Martin Anker 
u.a. (Hg.): Grimms Märchenwelten im Bilderbuch. Beiträge zur Entwicklung 
des Märchenbilderbuches seit Mitte des 20. Jahrhunderts. Baltmannsweiler, 
S. 111–127. 

Kalbermatten, Manuela (2016): Frauenkrieg im Heteroland. Geschlechterpolitik in 
populären Märchenadaptionen. In: kjl&m 68/2, S. 62–70. 

Kocyba, Kristina (2021): Zensur in der Kinderliteratur. Warum in Ungarn Kinder

bücher zum gesellschaftlichen Streitpunkt werden. In: Eselsohr. Fachzeitschrift 
für Kinder und Jugendmedien, H. 9, S. 20–21. 

Lexe, Heidi (2020): Es hätte alles so schön sein können : Heidi Lexe über den Mär

chenwald in Gattungshybrider Neu-Inszenierung. In: 1001 Buch H. 2, S. 11–13. 
Lindgren, Astrid (1998): Mio, mein Mio. Hamburg. 
Lindgren, Astrid (1990): Märchen. Hamburg. 
Lüthi, Max (2004): Märchen. Hg. v Heinz Rölleke. Stuttgart. 
Mattenklott, Gundel (2015): Märchenbilderbücher der Gegenwart. Inszenierungen, 

Konzeptionen und Strategien. In: Claudia Bringer-von der Heyde u.a. (Hg.): 
Märchen, Mythen und Moderne. 200 Jahre Kinder- und Hausmärchen der Brü

der Grimm. Teil 1. Frankfurt a.M., S. 337–347. 
Moers, Walter (2000): Ensel und Krete. Ein Märchen aus Zamonien. Frankfurt a.M. 
Murayama, Isamitsu (2015): Zur Visualisierung einer Landschaft der ›Naturpoesie‹ – 

die Brüder Grimm und Philipp Otto Runges Konzept einer ›neuen Landschaft‹. 
In: Claudia Bringer-von der Heyde u.a. (Hg.): Märchen, Mythen und Moderne. 
200 Jahre Kinder- und Hausmärchen der Brüder Grimm. Teil 1. Frankfurt a.M., 
S. 65–81. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019 - am 13.02.2026, 01:40:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://bibadmin.ub.uni-bielefeld.de/show.php?journal=kjl%26m
http://bibadmin.ub.uni-bielefeld.de/show.php?journal=1001_Buch
https://doi.org/10.14361/9783839477021-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://bibadmin.ub.uni-bielefeld.de/show.php?journal=kjl%26m
http://bibadmin.ub.uni-bielefeld.de/show.php?journal=1001_Buch


Astrid Henning-Mohr: Räumliche Machtbeziehungen zwischen Herrschaftssitz und Peripherie 273 

Müller-Wille, Klaus (2013): Kartographien des Unbewussten. Tove Janssons Poetik 
des Raumes. In: Gunda Mairbäuerl u.a. (Hg.): Kinderliterarische Mythen-Trans

lation. Zur Konstruktion phantastischer Welten bei Tove Jansson, C.S. Lewis und 
J.R.R. Tolkin. Wien/Zürich, S. 251–273. 

Nagy, Boldizsár M. und Bölecz, Lilla (2022): Märchenland für Alle. Hamburg. 
O.H. (2000): Die Kinder- und Hausmärchen der Brüder Grimm. Weinheim/Basel. 
Ostmeier, Dorothee (2015): Politik des Wunderbaren: Nationale Identität und Utopie 

in ausgewählten Werken der Brüder Grimm. In: Claudia Brinker-von der Heyde 
u.a. (Hg.): Märchen, Mythen und Moderne. 200 Jahre Kinder- und Hausmär

chen der Brüder Grimm. Teil 1. Frankfurt a.M., S. 143–153. 
Parr, Rolf (2008): Liminale und andere Übergänge. Theoretische Modellierung von 

Grenzzonen, Normalitätsaspekten, Schwellen, Übergängen und Zwischenräu

men in Literatur- und Kulturwissenschaft. In: Achim Geisenhanslüke/Georg 
Mein (Hg.): Schriftkultur und Schwellenkunde. Bielefeld, S. 11–63. 

Reiling, Jakob (2015): Natur- und Kunstpoesie. Zum Fortleben zweier poetologi

scher Kategorien in der Literaturgeschichtsschreibung nach den Grimms. In: 
Claudia Brinker-von der Heyde u.a. (Hg.): Märchen, Mythen und Moderne. 200 
Jahre Kinder- und Hausmärchen der Brüder Grimm. Teil 2. Frankfurt a.M., 
S. 767–779. 

Schaap, Annet (2022): Mädchen. Aus dem Niederländischen von Eva Schweikart. 
Stuttgart. 

Tomkowiak, Ingrid (2015): »In einem Schloss zu leben ist ganz herrlich.« Aschenput

tel im Film. In: Claudia Brinker-von der Heyde u.a. (Hg.): Märchen, Mythen und 
Moderne. 200 Jahre Kinder- und Hausmärchen der Brüder Grimm. Teil 1 und 2. 
Frankfurt a.M., S. 493–503. 

Wilde, Oscar (2013): Märchen und Erzählungen. Frankfurt a.M. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019 - am 13.02.2026, 01:40:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839477021-019 - am 13.02.2026, 01:40:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

