
4. Kulturgeschichtliche Hintergründe

konstruierter Verwandtschaft und geistiger Erbschaft

4.1 Literarische Familien im frühneuzeitlichen Frankreich

Im Folgenden wird zunächst aufgezeigt, inwieweit die alliance zwischenMarie de Gour-

nay undMontaigne sich vor demHintergrund familiärer Praktiken literarischer Produk-

tion undKollaboration für Frankreich in der FrühenNeuzeit abhebt. Es erfolgt zunächst

eine Skizze anthropologischer und literatursoziologischer Forschung für den Bereich

derFamilien-undVerwandtschaftsforschung,wobei eine intensiveAuseinandersetzung

mit diesen Feldern deshalb nicht intendiert ist, da sie hier lediglich als heuristische An-

sätze herangezogen werden: Die alliance zwischenMarie de Gournay undMontaigne ist

lediglich ex negativo von bestimmtenKonzepten abzugrenzen, um sich an ihre Alleinstel-

lungsmerkmale herantasten zu können.

4.1.1 Anthropologische und literatursoziologische Skizzen

Die auf intellektuellem Austausch fußende Beziehung zwischen père d’alliance und fil-

le d’alliance entspricht nicht jenem Allianz-Begriff, den Claude Lévi-Strauss 1949 in Die

elementaren Strukturen der Verwandtschaft prägte.1 Als ›Allianzen‹ galten Lévi-Strauss pri-

mär affinale, das heißt im Zuge vonHeirat und Verschwägerung hergestellte Relationen

1 Vgl. dazu Lévi Strauss (1993), 166–193, und zur Diskussion der Annahmen Lévi-Straussʼ Alvarado

Leyton (2007). Aufgrund des christlichen Inzestverbotes wurde laut Lévi-Strauss dieWahl von Ver-

wandtschaftsrelationen durch exogameHeirat im Sinne von ›Frauentausch‹möglich. Darüber hin-

aus etablierten sichweitere Formennicht natürlicher, sondern konstruierter, deshalb: ›künstlicher‹

Verwandtschaftsbande: Gesellschaftliches Sein fuße deshalb nicht auf natürlichen, sondern auf

kulturell erst konstruierten Relationen, wobei Lévi-Strauss eine hierarchische Struktur entwirft

(vgl. dazu kritisch Alvarado Leyton (2007), 172–173). Eine umfassende Diskussion dieses ethnolo-

gischen Allianz-Begriffs kann und soll im Rahmen dieser Arbeit nicht erfolgen. Deshalb sei ledig-

lich auf die Eurozentrismus-kritischen Arbeiten David Schneiders und insbesondere Jack Goodys

verwiesen, der den strukturalistischen Arbeiten Lévi-Straussʼ einen auf soziale Kontexte basieren-

den Ansatz gegenüberstellt, der auch in der deutschsprachigen Verwandtschafts- und Familien-

forschung intensiv rezipiert worden ist.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Amalia Witt: Texte vererben

zwischen Individuen sowie zwischen Gruppen. Damit entkräftete er den deszendenz-

theoretischen Primat der durch Blut verbundenenGruppe als vermeintlich dominieren-

desOrganisationsprinzipmenschlicher Gesellschaften.2 Zugleichwurden in der Frühen

Neuzeit ›Familie‹ und ›Verwandtschaft‹ anders aufgefasst als in der Moderne. So be-

zieht sich unser heutiger Begriff von ›Familie‹ einerseits auf dieHaushaltsfamilie, ande-

rerseits auf die Verwandtschaftsfamilie.3 Meint Erstgenanntes eine zusammenlebende

Gemeinschaft, so wird unter Zweitgenanntem eine entweder durch Abstammung oder

durchHeiratmiteinander verbundene Personengruppe subsummiert. Allerdings wurde

erst ab etwa 1800 Familie als »Medium biologischer Reproduktion und ökonomischen

Erbes«4 gedacht. Dadurch setzte sich ein Erbverständnis durch, das auf Wissen um se-

xuelle Reproduktion fußte und sich an biologischen Familien orientierte.5 Im selbenZug

kamen weitere, damit einhergehende Entwicklungen auf, die das Familien- und Erb-

verständnis prägten, das uns heute geläufig ist.6 Im christlichenWesteuropa, das unter

Einfluss der lateinischen Kirche stand, setzte sich allerdings nach dem Ende des Römi-

schen Imperiumseine vonanderenKulturkreisendeutlichdistinkteVorstellungvonVer-

wandtschaft durch.7 So herrschte imMittelalter und in der FrühenNeuzeit ein breiteres

Verständnis von Verwandtschaft vor als in der Moderne, denn verwandtschaftliche Be-

ziehungen wurden nach Durchsetzung des Christentums recht bald, spätestens ab dem

7. Jahrhundert, durch konkurrierende soziale Ordnungssysteme entlastet.8 So kam es,

2 Lévi Strauss (1993), 166–193; vgl. Alvarado Leyton (2007).

3 Mitterauer (2013), 7.

4 Willer/Weigel/Jussen (2013), 26.

5 Ebd., 12.: »Die historische Beobachtung ist, dass sich an der Wende zur Moderne um 1800 we-

sentliche Umbrüche in den Konzepten von ›Erbe‹ ereigneten, in denen wissenschaftshistorische,

politische und rechtliche Zäsuren ihren Niederschlag fanden. In dieser Situation entstand über-

haupt erst eine Idee vom Erbe, die biologische Verwandtschaft, Vererbung und Vermögenstrans-

fer engmiteinander verknüpfte und einheitlichen Erbgesetzen unterstellte –mit der bürgerlichen

Kleinfamilie als Modell sozialer Ordnung und als Agentur einer mehrfach transgenerationellen

Erfahrung.« Vgl. außerdem ebd., 14–15, besonders 15: Um 1800 fand auch eine deutliche semanti-

sche Verschiebung statt, denn ›Erbe‹ wurde signifikant häufiger in Verbindungmit ›Gattung‹, ›Ge-

schlecht‹ und ›Generation‹ gebracht.

6 Vgl. zu dieser ›Naturalisierung‹ ebd., 16. Vgl. zudem ebd., 14–25: Ebenfalls ab etwa 1800 setzte ei-

ne Kodifizierung des Erbrechts ein, ebenso die Futurisierung, d.h. die zunehmendeVerweltlichung

der Totenmemoria bis hin zur Abwertung des Toten sowie des Totengedenkens zugunsten der Auf-

wertung der jungen Generation (ebd., 22). Erst jetzt trat die Leiche an die Stelle des Toten, der

somit seinen Status als Rechtssubjekt verlor und keine Präsenzmehr im Alltag hatte (ebd.). Natu-

ralisierung, Kodifizierung und Futurisierung fanden sich sodann im Vorgang der Familiarisierung

zusammengeführt – d.h. in der Vorstellung, dass nun nicht mehr der Haushalt, sondern die Kern-

familie »als Ursprung, erster Stand und kleinste Einheit alles gesellschaftlichen Lebens« galt (ebd.,

24). Außerdemerfolgte eine Politisierung des Erbe-Begriffs, indemermit demBegriff der ›Nation‹

verbunden wurde, was u.a. anhand der Denkfigur des kulturellen Erbes ersichtlich wird (ebd., 25).

Postmodern sei nun eine Krise sowohl des Erbrechts als auch des biologischen Erbes aufgrund ei-

nes hinfälligen Generationenvertrages respektive der epigenetischen und bioethischen Debatten

zu konstatieren (ebd., 26–36).

7 Jussen (2013), 39.

8 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kulturgeschichtliche Hintergründe konstruierter Verwandtschaft und geistiger Erbschaft 159

dass Abstammungs- und Heiratsverwandtschaft »weit weniger soziale Funktionsberei-

che organisierte als in anderen vormodernenGesellschaften«.9 Vor diesemHintergrund

ist die historiographische Forschung darum bemüht, die unter einem Dach wohnende

Kernfamilie als eine wirkmächtige Institution um »getrenntlebende nahe Angehörige,

zwischenhäusliche Kooperationen, verwandtschaftliche Netze, Nachbarn, Freunde und

Freundinnen zu ergänzen […].«10Was solche freundschaftlichenNetze anbelangt,wurde

imvorangehendenKapitel dieser Arbeit deutlich,dass dieBeziehung zwischenLaBoétie

und Montaigne sowie zwischen Letzterem und Marie de Gournay – beide wurden, wie

gezeigt, in verschiedenen Texten als alliance bezeichnet – für die jeweilige Literaturpro-

duktion und -herausgeberschaft Montaignes beziehungsweise Marie de Gournays über

den Tod hinausmaßgeblich war. Zudem spielten sie bei der Sicherung literarischer Pro-

duktion für die Nachwelt eine maßgebliche Rolle.

Seit den 1960er Jahren hat zudem aus einer gruppensoziologischen Perspektive die

vornehmlich deutsche Forschung gezeigt, dass gesellschaftlicher Zusammenhalt je nach

Situation und sozialer Konstellation der beteiligten Personen als Verwandtschaftsbande

bezeichnet wurde.11 Anstelle vermeintlich biologisch fundierter Erscheinungen zeigten

sich in der Frühen Neuzeit also vielmehr kulturell bedingte Formen sozialer Beziehun-

gen, die in unterschiedlichen Kontexten und Formationen als ›Verwandtschaft‹ gedacht

und gelebt wurden.12 So reglementierten auchMitglieder von Körperschaften, wie etwa

Universitäten, Gilden und Klöster, ihre Beziehungen untereinander mit dem Vokabular

derVerwandtschaft.13 ZudemgaltenbeispielsweisePatenschaft sowieBlutsbrüderschaft

ebenso als familiäre Verwandtschaft.14 An die Patenschaft ist auch der Begriff der ›geis-

tigen Verwandtschaft‹ gebunden, die allerdings erneut ein anderes Phänomen bezeich-

net als die auf intellektuellem Austausch fußende alliance zwischenMontaigne undMa-

rie de Gournay oder als den Status der Letzteren als geistige Erbin.15 So hängt geistige

Verwandtschaft mit der Institution der Patenschaft zusammen, die sich mit der allge-

meinen Ausbreitung der Kindstaufe entwickelte, und zwar in demAnsinnen, denWillen

des Ungeborenen, das noch nicht des Sprechens mächtig war, zur Taufe zu bezeugen.16

Hiermit zusammenhängend kam ebenfalls im 5./6. Jahrhundert der Begriff der geisti-

gen Verwandtschaft auf, der alle amTaufritus Beteiligtenmeinte,wobei für die in dieser

Weise miteinander verbundenen Personen bereits im Jahr 530 unter Kaiser Justinianus

ein Eheverbot stipuliert wurde.17 Hervorzuheben ist außerdem, dass ab dem 12. Jahr-

9 Ebd.

10 Lanzinger/Sauer (2007), 7.

11 Jussen (2013), 39.

12 Vgl. Jussen (2001) , zitiert nach Lanzinger/Sauer (2007), 7, Anm. 2.

13 Ebd.

14 Vgl. für einen ersten Überblick zu Patenschaften Lanzinger/Fertig (2016), 8, sowie Alfani (2007).

15 Vgl. dazu Alfani (2007), besonders 26–28.

16 »Die Taufe von Kindern stellte eine heikle rituelle und theologische Frage dar, weil der Ritus ei-

ne aktive Beteiligung und den Einsatz des gesprochenen Wortes erforderte. Hier boten sich die

PatInnen als Lösung an, die bei der Tauffeier anstelle des Kindes auf die Fragen des Zelebranten

antworten konnten. Die Kirche erkannte sodann den PatInnen, zusammenmit den Eltern, die Rol-

le von Tutoren in der christlichen Erziehung des Kindes zu.« Ebd.

17 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Amalia Witt: Texte vererben

hundert eine systematische Ausgestaltung der Patenschaft erfolgte, wobei die Relation

zwischen Pate oder Patin und Täufling sowie zu als auch zwischen anderen Familien-

mitgliedern als paternitas spritualis, compaternitas spiritualis sowie fraternitas spiritualis be-

zeichnet wurde.18

Für die Patenschaft lässt sich also festhalten, dass sie auf spirituell-christlichen

Verbindungen beruhte, die mit einem Eheverbot – also dem Ausschluss von Sexualität

– belegt waren und für ihr Inkrafttreten eines öffentlich-gemeinschaftlichen Aktes

bedurften, der erstmit der Kindstaufe gegebenwar.Diese patenschaftlichen Relationen

fanden sich unter dem Terminus ›geistige Verwandtschaft‹ subsumiert und wurden

näher mittels Begrifflichkeiten gefasst, die wiederum durch Termini kommuniziert

wurden, die sich am Verwandtschaftsvokabular orientieren. Wie später noch deutlich

werden wird, war im Vergleich hierzu eine alliance-Beziehung zwar meist ebenfalls von

Sexualität befreit, doch herrschte kein Verbot, eine sexuelle oder amouröse Beziehung

einzugehen, weshalb durchaus Grauzonen für schwärmerische Gefühle und sexuelle

Anziehung vorstellbar waren. Zudem wurzelten, was ebenfalls noch herauszustellen

sein wird, alliance-Verbindungen nicht in einer spirituell-christlichen Basis, die im Akt

der Taufe publik wurde, sondern waren vielmehr von einer intellektuellen Sympathie

getragen, die zumeist durch mono- oder bilateral orientierte Widmungen in Texten

ihren Ausdruck fand, welche wiederum in ihrer Nomenklatur wie Verwandtschaftsrela-

tionen ausgerichtet waren.Denn literarische Produktion und gegenseitigeWidmungen

galten in der Frühen Neuzeit als wichtige Faktoren für die Darstellung und den Erhalt

des sozialen Status.

Mit Born to Write. Literary Families and Social Hierarchy in Early Modern France, einer lite-

ratursoziologischen Studie, untersucht Neil Kenny den Zusammenhang zwischen so-

zialem Status und von – insbesondere biologischen bis hin zu konstruierten – Familien

ausgehender Literaturproduktion im frühneuzeitlichen Frankreich, wobei er auch den

Fall Marie de Gournay und Montaigne betrachtet.19 Bevor hierauf näher eingegangen

wird, ist zupräzisieren,dassKenny in seinerMonographie für denZeitraumabEndedes

15. Jahrhunderts bis ins beginnende 17. Jahrhundert die Produktion und Übertragung

von gelehrter Literatur im Konnex von Familie, Abstammung und sozialem Aufstieg be-

trachtet sowie neben historischen und methodologischen Grundlagen vor allem litera-

tursoziologische Daten auswertet und zwei Fallbeispiele näher beleuchtet: jenes der Fa-

18 Alfani (2007), 27, erläutert »die drei Komponenten des ›Systems‹ der geistigen Verwandtschaft«,

und zwar »die paternitas spiritualis, das heißt das direkte Band zwischen Pate/Patin und Patenkind,

die compaternitas spiritualis, welche den Paten/die Patin und die Eltern der Patenkinder verband,

und die fraternitas spiritualis, die eine geistige Verwandtschaft zwischen den (leiblichen) Kindern

von Pate/Patin und ihren Patenkindern begründete.«

19 Vgl. dazu und zum Folgenden Kenny (2020), 3–9.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kulturgeschichtliche Hintergründe konstruierter Verwandtschaft und geistiger Erbschaft 161

milieMarot20 sowie das der Familie Brouart-Vatable-Bérolade-Vervilles.21 Von 2.239 von

Kenny recherchierten Literaturproduzentinnenund -produzenten in Frankreich für den

Zeitraum 1450 bis 1600 stammten rund ein Viertel – genauer 503 Personen – aus 205 Fa-

milien.22 Dies macht eine durchschnittliche Verteilung von 2,45 Personen als Literatur-

produzentinnen und -produzenten pro Familie aus.23 Kennys Hauptthese besagt, dass

die Produktion literarischer Werke für Familien des Ancien Régime eine maßgebliche

Rolle in ihren Bestrebungen spielte, sozial aufzusteigen und ihren sozialen Status zu si-

chern.24

Die Zeit des Ancien Régime war eine tief vom christlichen Glauben durchwirkte Ge-

sellschaft, die sich als irdische Spiegelung der himmlischen Hierarchien verstand: Je-

des Individuum, das sich so notwendigerweise in verschiedene gesellschaftliche Hier-

archien eingebunden fand, leitete seinen sozialen Status aus dem Prestige ab, das ihm

die öffentliche Funktion verlieh, die es innehatte – etwa als Geistlicher, als Magistrat,

als Ritter oder als Herrscher.25 Dieser Vorstellung folgend besaßen lediglich die höhe-

ren Stände eine entsprechende Form vonWürde, während nach dieser Logik weite Teile

der Bevölkerung, die keine gehobenen Funktionen bekleideten, ihrer entbehrten.26 Die

Geburt möglichst in eine adelige Familie spielte somit eine maßgebliche Rolle für den

sozialen Status.Dabei ermöglichte die in Frankreich einzigartige, expansionistische Zu-

nahme von Praktiken des Ämterkaufs insbesondere im 16. Jahrhundert durch die an sie

gebundene Möglichkeit der Anoblierung, unter anderem aufgrund der Hochrangigkeit

des bekleideten Amtes, eine gewisse soziale Mobilität.27 Im ereignisgeschichtlichen Teil

dieser Arbeit wurde anhand des Aufstiegs der FamilieMontaigne bereits illustriert, dass

20 Auch Lyrik war eine Formder textuellen Produktion, die sozialen Aufstieg bedingte, und sie spielte

oftmals eine duale Rolle, da sie sowohl Letzteres ermöglichen als auch sozialeHierarchien darstel-

len konnte. In diesem Rahmen untersucht Kenny über zwei Kapitel hinweg, welche Rolle die Lyrik

für den sozialen Aufstieg der gesamten Familie Marot spielte, und betrachtet schließlich Clément

Marots lyrische Texte sowie seine Art undWeise, darin und damit über soziale Hierarchienmit sei-

nen Leserinnen und Lesern zu kommunizieren. Clément Marot war Sohn des ebenfalls wirkmäch-

tigen Lyrikers Jean Marot (um 1450/1460–um 1526/27): Der Sohn schrieb in einer Art und Weise

über familiäre Verflechtungen und sozialen Status, die von Humor, aber auch Unsicherheit, Ver-

letzlichkeit und Ängsten geprägt war – ein Vorgehen, das es aus Sicht Kennys Marots Leserinnen

und Lesern ermöglichte, sich mit seinen Aussagen zu identifizieren. Vgl. zur Familie Marot Kenny

(2020), 234–296.

21 Vgl. dazu ebd., 297–359.

22 Ebd., 63.

23 So meine eigene Berechnung.

24 »A central claim of the present study is that, from about the late fifteenth century onwards,

literature and learning acquired increased importance for the social position of noble and elite-

commoner families in France.« Kenny (2020), 10. Allerdings war dieser Aufstieg, auch wenn er

schnell erfolgte, fragil – wie Kenny hier nochmals in Bezug auf die Familie Marot, bemerkt: »The

ascent was meteoric, but fragile too, and it did not embrace all members of the family in the

manner that often characterized, for example, ascent through royal legal or financial office.«

Ebd., 234.

25 Ebd., 4–5. Kenny nennt zur Veranschaulichung das von Charles Loyseau (1564–1627) 1610 elabo-

rierte Panorama sozialer Hierarchien, Traité des ordres et simples dignités.

26 Ebd.

27 Vgl. dazu und zum Folgenden ebd., 6–11.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Amalia Witt: Texte vererben

sie aufgrund der im 15. Jahrhundert noch bestehendenMöglichkeit der Anoblierung auf

Zeit, das heißt mittels Nachweis eines adeligen Lebensstils über drei Generationen hin-

weg, in denAdelsstand erhobenwordenwar.Wasdas soziale Prestige anbelangt,war der

Status dieser neuadeligen robins,28 die ab dem 17. Jahrhundert terminologisch als Ange-

hörige der sogenannten noblesse de robefirmieren sollten,29 jedoch brüchig: Selbst erfolg-

reich Anoblierte – Kenny nennt die Familien Montaigne sowie de Thou als Beispiele –

konnte ihr Status stets vom alteingesessenen Adel streitig gemacht werden, zumindest

was den öffentlichen Ruf und das soziale Prestige betraf.30

Folglich muss der Einfluss von gelehrter Literaturproduktion und, im Falle Montai-

gnes und seiner Familie, von auch über den Tod hinaus fortgeführter Literaturproduk-

tion als notwendige Strategie gesehen werden, den sozialen Status zu sichern und das

Ansehen zumehren– imÜbrigen ein bisher noch zuwenig beachteter Faktor in der Lite-

ratur- undKulturgeschichte für diesen Zeitraum.31 Vor diesemHintergrund stuft Kenny

die Relation zwischenMarie de Gournay undMontaigne als prominenten, jedoch unge-

wöhnlichen Fall einer über das Ableben eines alliance-Partners hinausgehenden literari-

schen Kollaboration und Produktion ein.32 Hierbei hätten eigentlich desaströse Zufälle

eine günstige Rolle gespielt, und zwar zum einen das verfrühte Ableben Guillaume le

Jars, des Vaters Marie de Gournays, zum anderen das Ausbleiben eines männlichen Er-

ben imHause Montaigne.33 Jedoch sind wie erwähnt keinerlei schriftliche Verfügungen

Montaignes überliefert, dieMarie deGournay beträfenund zudemdenVerbleib der letz-

ten Fassung seines Werks erhellen könnten – im Gegensatz zu der testamentarischen

ErnennungMontaignes zum Erben des geistigen Nachlasses La Boéties.

Als Vater einer einzigen ins Erwachsenenalter gekommenen Tochter sah sich Mon-

taigne bereits hinsichtlich der Sukzessionsregelungen seines materiellen Erbes – allen

voran seines Anwesens–einigenProblemengegenüber,wie auch JeanBalsamobetont.34

Die Tatsache, dass er keinen Sohn hatte, der seinenmateriellen Besitz übernehmen und

den Namen ›Montaigne‹ hätte weitertragen können, stellte ein schwerwiegendes Pro-

blem für ihn dar. Schließlich musste er feststellen, dass er »der Letzte seines Standes«

war,so seineAussagen in»VonderEitelkeit« (III,9).35 Auch in»VonderZuneigungderVä-

28 Vgl. hierzu auch den Artikel von Jouanna (22018) und ihre Erläuterung der Bedeutungsdimensio-

nen, die Montaigne dem Terminus noblesse verleiht.

29 Vgl. ebd., 11.

30 Ebd.

31 Kenny (2020), 38.

32 »›Alliance‹ could occasionally be stretched still further: an unusual but prominent case that we

will encounter is that of Marie de Gournay’s posthumous editing of Michel de Montaigne’s Essais

in her capacity as his adoptive daughter (fille d’alliance).« Ebd., 32.

33 »The opportunity for this strange alliance was created by her natural father, Guillaume le Jars,

dying in 1577, eleven years before she first met Montaigne, and also perhaps by Montaigne him-

self lacking male heirs.« Ebd., 138.

34 Vgl. dazu Balsamo (22018e).

35 Dies bemerkt Montaigne im Kontext der Schilderung von Renovierungsarbeiten in und an sei-

nem Anwesen, das er mit dem Andenken an seinen Vater verbindet: »Mon père aimait à bâtir

Montaigne, où il était né : et en toute cette police d’affaires domestiques, j’aime à me servir

de son exemple et de ses règles ; et j’y attacherai mes successeurs autant que je pourrai. […] Je

me glorifie que sa volonté s’exerce encore et agisse par moi. […] Et accuse ma fainéantise […].«

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kulturgeschichtliche Hintergründe konstruierter Verwandtschaft und geistiger Erbschaft 163

ter zu ihrenKindern« (II,8)36 spielt er darauf an,dass er lediglich eineTochter habe.37Da-

bei griff Montaigne zu einer sehr ungewöhnlichen Art der Nachlassregelung, denn statt

eines Testaments nutzte er den anlässlich der ersten Hochzeit seiner Tochter Léonor er-

stelltenVertrag,umBestimmungenzurZukunft seinesAnwesens festzuhalten.38 Auffäl-

lig ist hier insbesondere die Substitutionsregelung Montaignes, mit der bestimmt wur-

de,dass alleinmännlicheNachkommenaus LéonorsEhedenNamenMontaigneunddas

Wappen des Hauses weitertragen sollten und ihnen das Anwesen zufallen durfte – eine

Haltung, die überrascht, dennMontaigne hatte sich eigentlich, so bemerkt Balsamo, an

verschiedenen Stellen in Les Essais gegen allzu rigide patrilineare Nachlassbestimmun-

gen ausgesprochen.39 Dies zeigt, dass die tatsächlichenÜbertragungspraktiken von den

Ausführungen in Paratexten oder literarischen Texten stark abweichen konnten. Um-

gekehrt bedeutet das Fehlen von Nennungen in literarischen oder zum Beispiel juristi-

schen Texten allerdings nicht, dass keinerlei Sukzessionsregelungen bestanden. Denn,

umnocheinmal auf dasHinterlassen vonMontaignes geistigenErzeugnissen zurückzu-

kommen,mit seiner biologischen Tochter Léonor hätte Montaignes sehr wohl eine Per-

son zur Verfügung gestanden,die sich derEssais als Editorin prinzipiell hätte annehmen

können.40 Da allerdings die Hinterbliebenen Montaignes diese Rolle Marie de Gournay

zuwiesen, bleibt es im Bereich der Mutmaßungen, ob die Präsenz eines männlichen Er-

ben hieran etwas geändert hätte.41 Folglich handelt es sich umeinen außergewöhnlichen

Fall posthumer familiärer Kollaboration, der nun näher beleuchtet wird.

4.1.2 Marie de Gournay und Montaigne – ein außergewöhnlicher Fall

(posthumer) Kollaboration

Ein von der Forschung zwar erwähnter, aber oftmals bei der Bewertung Marie de Gour-

nays in Bezug auf ihre Rolle für die Familie Montaigne nicht ausreichend betonter Ge-

sichtspunkt ist jener der Pflege des sozialen Status des verstorbenen père d’alliance. Jean

Balsamo bemerkt hierzu, dass sie 1594 durch die Publikation ihres ersten, nach Mon-

taignes Tod veröffentlichten Romans Le Proumenoir deMonsieur deMontaignemit der dar-

in enthaltenenWidmungsepistel die Anrede »feuMonseigneurMontaigne« formulierte.

Montaigne (2007b): De la vanité (III,9), 995. Vgl. dazu Balsamo (22018e), 1073: »Montaigne en

effet n’avait pas de fils ; drame pour un gentilhomme qui voyait ainsi s’interrompre la « race »

dont il se considérait « le dernier possesseur »[…].«

36 Vgl. dazu erneut Balsamo (22018e), 1073: »Aussi dut-il prévoir de complexes mesures de substi-

tution pour préserver la transmission de Montaigne et de ses biens, et c’est dans ce sens, comme

expression de ce regret qu’il faut comprendre le parallèle entre les enfants et les livres qui clôt

II,8, et l’expression restrictive « c’est tout ce que j’ai d’enfants » qui accompagne une des rares

mentions de Léonor dans les Essais.«

37 Ebd.

38 Vgl. dazu ebd. sowie Balsamo (22018b), 1822–1823: Montaigne stipulierte darin, dass seiner Frau

dieHälfte desNießbrauchs desAnwesens zukommen sollte,mit einemVorbehalt von 10.000 écus.

Der Nießbrauch sollte an Léonor und schließlich an ihre nachgeborenen Kinder in männlicher Li-

nie übergehen.

39 Vgl. dazu ebd.

40 Vgl. erneut Kenny (2020), 138.

41 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Amalia Witt: Texte vererben

Diese Anrede sieht Balsamo als ›Inszenierung‹ an,daMarie deGournay damit eineMon-

taignes Adelsstand eigentlich übersteigende Bezeichnung verwendet habe. Allerdings

habe sie hierbei lediglich ihren père d’alliance imitiert, denn in ähnlicher Weise hatte zu-

vor Montaigne mit Lettre à son père sur la mort d’Étienne de La Boétie – jenem im Rahmen

dieser Arbeit bereits vorgestellten, an seinen eigenen Vater adressierten Brief über den

Tod La Boéties – seinen eigenen, leiblichen Vater mit »Monseigneur« betitelt und ihn so

ebenfalls standesmäßig damit überhöht.42 Zudem habe Marie de Gournay in ihren zu

Ehren der Familie Montaignes verfassten lyrischen Texten – den Quatrains pour la mai-

son de Montaigne – eine erstaunliche Sensibilität sowie ein detailliertes Wissen um die

feinen Abstufungen in der standesgemäßen Bezeichnung einzelner Familienmitglieder

des HausesMontaigne bewiesen.43 Diesbezüglich ist nochmals an die ReferenzenMarie

de Gournays auf Montaignes Ehefrau im Vorwort zu der ersten von ihr besorgten Editi-

on vonLesEssais zu erinnern.44 Eine erneuteBetrachtungdieser Textpassagenunter dem

Gesichtspunkt des sozialen Status lässt einenweiteren Schluss zu, nämlich den, dass bei

diesen beiden Textstellen weniger der neuadelige Status vonMontaignes Frau akzentu-

iert wird, sondern vielmehr ist es ihre Rolle als maßgebliche Helferin bei der Breitstel-

lung der AufzeichnungenMontaignes, die Marie de Gournay hier hervorhebt.

Somit kann festgestellt werden, dass Marie de Gournay sich nicht nur mittels textu-

eller Referenzen als Teil der Familie ihres père d’alliance gerierte, sondern als derenReprä-

sentantin fungierte, indem sie das Bild einiger Familienmitglieder der FamilieMontaig-

ne –allen voran jenes vonMontaignesWitwe sowie jenes der Tochter Léonor – entschei-

dend prägte. Hierbei ist ein von der Forschung bisher wenig beachteter Aspekt, dass die

Ausgestaltung sowie Absicherung des sozialen Status in beide Richtungen erfolgte.Was

oftmals aufgrund des Fokus auf Marie de Gournays literarische Karriere wenig beachtet

wurde, ist, dass sie als verarmte Adelige über ihre Rückbindung an die Familie Montai-

gne als deren ›Familienmitglied‹ nicht nur eine literarische, sondern auch eine sozia-

le Absicherung erfuhr. Schließlich konnte sie sich so als den Montaignes Nahestehende

und gar als Zugehörige einer angesehenen Familie des Amtsadels präsentieren. Bereits

diese Ausführungen machen deutlich, dass Zuschreibungen in Paratexten sowie in und

durch literarische Texte in der FrühenNeuzeit einwirkmächtiges Instrument zur Siche-

rung sowie zum Ausbau des sozialen Status sein konnten. Das galt auch für den Sta-

42 »L’ostentation du nom et des titres participait de cet ordre nobiliaire et de sa reconnaissance ;

Montaigne en avait joué bien avant 1580, lorsqu’il employait dans une publication une formule

de cérémonie supérieure à l’appel d’usage, en adressant la lettre sur la mort de La Boétie à

« Monseigneur » de Montaigne son père, et de la même manière, vingt ans plus tard, Mlle de

Gournay participera à cette mise en scène en adressant le Proumenoir à « feu Monseigneur de

Montaigne ». Mais si la première formule était excessive pour qualifier Pierre Eyquem, la seconde

avait valeur de confirmation.« Balsamo (22018a), 1327.

43 »Mlle de Gournay marquait soigneusement cette distinction dans ses Quatrains pour la mai-

son de M., en appelant « mademoiselle » la mère de Montaigne, épouse d’un simple écuyer, et

ses sœurs, épouses de parlementaires, mais en honorant de l’appellatif « madame » son épouse

Françoise de La Chassaigne ainsi que sa fille, elle-même, lors veuve du chevalier de La Tour.« Ebd.

Vgl. hierzu erneut Die Quatrains pour la maison de Montaigne Gournay (2002bb): Bouquet poétique,

1904–1908.

44 Gournay (2002h): Préface » longue «, 281, Anm. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kulturgeschichtliche Hintergründe konstruierter Verwandtschaft und geistiger Erbschaft 165

tus von Personen und Familien als Literaturproduzentin oder Literaturproduzent. Und

eben dies konnte ebenfalls zum sozialen Prestige beitragen und war auch im Falle Ma-

rie de Gournays und Montaignes gegeben: Die geschickte Handhabung von Paratexten

ermöglichte verwandtschaftliche Ein- und Zuschreibungen, wie sie sich hier mit dem

Insinuieren Marie de Gournays in den Dunstkreis der Familie Montaigne deutlich zei-

gen. Darüber hinaus ermöglichten Texte es, konstruierte Verwandtschaftsrelationen zu

spiegeln und, wie im Folgenden deutlich wird,maßgeblich mitzugestalten.

Kenny zieht als literarische Quelle für die in seinenWorten »strange alliance«45 zwi-

schenMarie de Gournay undMontaigne den bereits weiter oben genannten Auszug aus

dem ersten, dem ›langen‹ Vorwort von Les Essais heran, in dem Marie de Gournay für

sich einen ›Vaterwechsel‹ vom leiblichen zumgeistigenVater konstruiert.46 Ziehe siemit

jener Textstelle Montaigne ihrem biologischen Vater vor, habe sie der für den Adel cha-

rakteristischen, obsessivenHaltung zumBlut als Verwandtschaftsnachweis eine Absage

erteilt, denn schließlich sei esMontaignesEssenzundnicht jene ihres leiblichenVaters–

des allerdings ebenso tugendhaftenGuillaume le Jars–,die siehier für sichbeanspruche,

so Kenny.47 Dies sei der Grund, weshalb sie in jenem Textabschnitt betone, ihrem père

d’alliance ähnlich zu sein.48 Zudem vertritt Kenny die These, dass die verarmte Schwert-

adeligeMariedeGournay sichdasEpithetonfilled’allianceauseiner sozialenVerlegenheit

heraus zugeschrieben habe, da sie keinen anderen Titel besessen habe, den Frauen ihres

Standes in der Regel durchHeirat erwarben oder den sie ohnehin gehabt hätte,wenn sie

ein Mann gewesen wäre.49 Hierbei berücksichtigt Kenny jedoch nicht, dass Marie sich

bereits mit der Wahl des Namens ›de Gournay‹ auf das von ihrem leiblichen Vater er-

worbene Anwesen bezog und damit selbstbewusst, obgleich letztendlich ihr älterer Bru-

der das Grundstück erbte, die patrilineare Sukzessionspraxis konterkarierte –und zwar

auf ebenjene antipatriarchaleWeise, die Kenny für das als ›Dames Des Roches‹ bekann-

teMutter-Tochter-GespannMadeleineNeveu undCatherine Fradonnet feststellt.Deren

für ihre literarischenPublikationensowie fürdieEmpfänge in ihremSalon inPoitiers ge-

nutzter Name geht auf ein Anwesen zurück, das die Familie Neveu erworben hatte.50 Im

Fall Marie de Gournays aber war sie es selbst, die eigenmächtig den Namen des väter-

lichen Familienanwesens in der Picardie annahm und somit ihre Gleichrangigkeit mit

Guillaume le Jars’ hinterlassenem Gut herausstellte. Obgleich Marie de Gournays Sta-

tus eine außergewöhnliche Ausprägung fingierter Vaterschaft bedeutet, sieht Kenny ei-

45 Balsamo (22018b: 1822–1823).

46 Ebd.; vgl. dazu erneut Gournay (2002h): Préface » longue «, 281–282.

47 »The above passage refutes the obsession with blood that characterized the nobility: although

Marie de Gournay’s father was virtuous, it is not his essence but Montaigne’s that passed to her

– a notion she developed in the initial, 1595 version of the Preface by claiming that ›j’étais toute

semblable à mon Pere‹ […].« Kenny (2020), 138.

48 Ebd.

49 »Had she been a married woman or else a man of her social milieu, then she would have had

other titles, even if they were borrowed from her husband; her using that of ›fille d’alliance‹ is

thus represented in the 1635 version [of Les Essais] as the improvised filling of a social gap.« Ebd.

50 Vgl. dazu ebd., 114. In Bereichen, die Rechts- und Finanzaspekte tangierten, behielten Mutter und

Tochter allerdings ihre bürgerlichen Namen, Neveu beziehungsweise Fradonnet, bei. Vgl. dazu

erneut ebd., 115.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Amalia Witt: Texte vererben

nen ähnlichen Fall bei dem als Vater fungierenden Jean Calvin (1509–1564) für von ih-

ren Familien aufgrund ihres neuen Glaubens ausgestoßene Hugenotten.51 Das Gleiche

sei beispielsweise für die Humanisten Jean Dorat (1508–1588) und François Vatable (um

1495–1547) festzustellen, die zahlreichen Jungen als Leitfiguren und ›Väter‹ galten, nach-

dem etwa der leibliche Vater verstorbenwar oder wenn,weniger dramatisch, die jungen

Männer das Elternhaus verließen, um sich in einer anderen Stadt in einem collège Bil-

dung anzueignen.52

Die hauptsächliche literarische Kollaboration zwischen Marie de Gournay und Montai-

gne fand posthum statt. Das kam in der Frühen Neuzeit durchaus häufiger vor.53 Meist

rührte dies von der Tatsache her, dass in jenem Zeitraum die grundlegende Prekarität

der Lebensverhältnisse und unerwartete Todesfälle jede noch so ausgeklügelte Planung

zunichtemachen konnten, die eine Übertragung und Sukzession betraf. Deshalb muss-

ten Familien beständig neue Strategien entwickeln, um den eventuellen Wechselfällen

des Lebens zu begegnen.54 Folglich war es nicht per se ungewöhnlich, wenn die alliance

zwischenMarie de Gournay undMontaigne über das Ableben des Letzteren hinausging.

Denn posthume Editions- und Publikationstätigkeiten – als bewusste, kollaborativ von

einem oder mehreren hinterbliebenen Familienmitgliedern verrichtete Arbeit – waren

imFrankreichder FrühenNeuzeit häufiganzutreffen.55 Siewarenderart verbreitet,dass

sie weder als bloßer Nebeneffekt einer damals ohnehin höheren Sterberate und Sterbe-

wahrscheinlichkeit noch als alleinige Auswüchse frühneuzeitlicherMemorialpraxis gel-

ten können.56 Vielmehr muss davon ausgegangen werden, dass es sich hierbei um eine

verbreitete Strategie von Familien handelte, denen ein oder mehrere literarische Urhe-

berinnen und Urheber entsprangen, um nach dem Ableben einer Literaturproduzentin

oder eines Literaturproduzenten für das Nachleben von dessen geistigen und schrift-

lichen Erzeugnissen Sorge zu tragen.57 Vor diesem Hintergrund ist anzunehmen, dass

erst ihre Tätigkeit als Herausgeberin, der Umfang und die Dauer dieses Wirkens, aber

auch der Umstand, dass Marie de Gournay zu keinem Zeitpunkt von Montaigne oder

dessenFamilie adoptiertwurde, ihre alliance-BeziehungzuMontaigne außergewöhnlich

machten. Inder Tat betontKenny, es sei trotz dieser konstruiertenFamiliarität zwischen

Montaigne und Marie de Gournay für damalige Verhältnisse höchst außergewöhnlich

gewesen,dass LesEssais als eines der einflussreichstenWerke der FrühenNeuzeit ab 1595

51 Vgl. ebd., 138.

52 Vgl. ebd.

53 »As in the example of Gournay and Montaigne, much or in some cases all of the collaboration

took place after the death of one of the parties.« Ebd.

54 Dousset (2009), 478.

55 »The collaboration was often spread out over decades and even centuries.« Kenny (2020), 137.

56 »Sometimes it was largely conscious on the part of all parties: for example, it was so common to

edit and get published posthumously a family member’s work that this can be understood not

just as an accidental side effect of unpredictable mortality (in a period when life was generally

shorter and medicine more basic than today), and not just as post-mortem memorializing, but

also as a family strategy based on the likelihood that death would often interrupt the completion

and publication of works.« Ebd., 32.

57 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kulturgeschichtliche Hintergründe konstruierter Verwandtschaft und geistiger Erbschaft 167

über Jahrzehnte hinweg von einer Frau herausgegeben wurden – einer Frau, die zudem

jung und nicht mit Montaigne blutsverwandt war.58 Kenny erwähnt insbesondere den

sozialen Aufstieg der Familie Montaigne im Laufe seiner Monographie mehrfach, bleibt

jedoch bei seinen Ausführungen zur Causa Marie de Gournay und Montaigne auf nur

wenigen Seiten bewusst summarisch. Das ist allerdings auch der Struktur seiner breit

angelegten Studie geschuldet, die eine Vielzahl literatursoziologischer Fälle einordnet

undmiteinander vergleicht.

Den Fall Montaigne und Marie de Gournay zählt Kenny zu jenen familiären Genea-

logien in Sachen literarischer Kollaboration, die er als ›nicht nach Plan‹ verlaufend be-

zeichnet und unter der Devise ›Allianz und Illegitimität‹ abhandelt.59 Solcherlei Verbin-

dungen konstituierten sich beispielsweise aufgrund innerfamiliärer Verwerfungen in-

folge unterschiedlicher konfessioneller Bekenntnisse, wegen außerehelicher Nachkom-

menoder durchdas Fehlen einesmännlichenErben.60 Aus solchenAusgangssituationen

konnte eine posthume Kollaboration im Sinne der Sicherung und Drucklegung eines

oder mehrerer Texte erwachsen – gemeint sind hier also nach dem Ableben einer Tex-

turheberin oder eines Texturhebers einsetzende verschiedene Teilschritte, die oftmals

nur partiell von einem oder mehreren Familienmitgliedern ausgeführt wurden.61 Die-

se Tätigkeiten wurden zwar oftmals von blutsverwandtschaftlich verbundenen, als legi-

timanerkanntenFamilienmitgliedernausgeführt, jedochkonnte es ebenso vorkommen,

dass angeheiratete oder illegitime, zumeistmännlicheNachkommen sie übernahmen.62

Dazukonntedie Suchenach einemVerleger ebensogehörenwiedasVerfassen einesVor-

worts, die Übersetzung des ursprünglichen Textes oder sogar dessen Fortschreiben,wo-

bei Angaben zur familiären Kollaboration sich in Paratexten wie dem Titelblatt wieder-

finden konnten, aber nicht mussten.63 Bei Marie de Gournay fällt auf, dass sie als nicht

blutsverwandtschaftliche undweibliche ›Erbin‹Montaignes alle der genannten Funktio-

nen übernahm: Sie gab den Text heraus, korrigierte und übersetzte ihn teilweise, zudem

verfasste sie als Verteidigungen desWerks angelegte Vorworte zu Les Essaismit der pro-

minent platzierten Betitelung par sa fille d’alliance.64

Erinnert sei allerdings daran, dassMarie de Gournay sich nicht nur als Familienmit-

glied der Familie Montaigne stilisierte, sondern sich mit Étienne de La Boétie gleich-

stellte, was ihre Freundschaft zuMontaigne anbelangt.65 Damit stellte sie sich geradezu

58 »Familiarity should not lead us to underestimate the sheer unusualness of edition after edition

of one of the period’s most influential works, Montaigne’s Essais, appearing for decades from 1595

onwards with prefaces and editorial interventions by a woman, Marie de Gournay, who was not

only young at the outset but was not even a blood relative (Montaigne had died in 1592).« Ebd.,

137.

59 »Not Going to Plan« lautet der Titel des 10. Kapitels von Kenny (2020), 137–176, wobei »Alliance

and Illegitimacy« das erste Unterkapitel ausmacht, ebd., 137–144.

60 Ebd., 137.

61 Vgl. dazu und zum Folgenden ebd., 32–33.

62 Ebd., 32: »Such collaboraters occasionally included illegitimate offspring (in practice always sons,

to my knowledge).«

63 Ebd.

64 Vgl. erneut Gournay (2002h): Préface » longue «, 275, Anm. B, sowie 282, Anm. A.

65 Vgl. dazu erneut Magnien (22018a), 1030.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Amalia Witt: Texte vererben

in einenWettstreit zu dem von Montaigne so geliebten Freund, für den er – dies haben

die Ausführungen im vorausgehenden Kapitel gezeigt – ebensolcheDienste der posthu-

menHerausgabe sowie der Verteidigung seiner Schriften geleistet hatte, wie sie es nach

Montaignes Ableben für ihn und seinWerk tun sollte. Inwieweit jedoch die Bezeichnung

›Freundschaft‹ überhaupt inder FrühenNeuzeit für eineVerbindungzwischenMännern

und FrauenAnwendung fand und für diese alliance zwischenMarie deGounay undMon-

taigne gelten kann, muss separat betrachtet werden. Darüber hinaus ist zu thematisie-

ren, dass der Aspekt des vermeintlichen oder tatsächlichen Fortschreibens von Les Essais

durch Marie de Gournay sich für die Forschung ab dem 19. Jahrhundert als besonders

problematischherausstellte.Zunächstwird aber auf zwei konkrete Funktionendes früh-

neuzeitlichen Familienverbandes für denBereich der Literaturproduktion eingegangen,

um aufzuzeigen, in welcherWeise Marie de Gournay diese ausübte.

4.1.3 Marie de Gournay – zwischen Familienliteratur und Familienfunktion

Kenny prägt zwei Termini für den Zusammenhang zwischen Familien und Literatur,

zum einen die eher praktisch orientierte Familienliteratur (family literature)66 und zum

anderen die eher repräsentativ angelegte Familienfunktion (family function).67 Familien-

literatur meint gelehrte Schriftproduktionen, die innerhalb ein und derselben Familie

entstand, wobei Kenny hierzu zwei von ihm identifizierte, miteinander korrespondie-

rende Formen zählt, die er beide unter diesem Begriff subsumiert.68 Gemeint ist mit

Familienliteratur, dass aufeinander folgende Literaturproduzentinnen und -produzen-

ten erstens nicht nur das Werk oder die Werke eines Elternteils herausgaben, sondern

zweitens selbst eigenständig Literatur verfassten.69 Unter ›Literaturproduzentinnen

und -produzenten‹ versteht Kenny hier Autorinnen und Autoren, Herausgeberinnen

und Herausgeber sowie Übersetzerinnen und Übersetzer.70 Dabei legt er einen weiten

Literaturbegriff an, der im Sinne der zeitgenössischen Termini bonae litterae, litteratura

und belles lettres sowohl fiktionale als auch gelehrte nicht-fiktionale Texte umfasst.71

Oftmals resultierte Familienliteratur in der mal direkten, mal indirekten Repräsenta-

tion innerfamiliärer Bande in und durch Literatur, wobei nicht nur Löbliches, sondern

auch kritische und ironische Bemerkungen sowie Konflikte durchschienen, wie sie in

jeder anderen frühneuzeitlichen Familie auch vorkommen konnten.72 Wichtig bei der

66 Ebd., 32–34.

67 Ebd., 35–41.

68 Vgl. ebd., 33: »In other words, I use the phrase for works that emanated from a family that

spawned more than one literary producer, including, but not limited to, works that were co-pro-

duced by family members.«

69 Ebd.

70 Ebd., 32.

71 Vgl. dazu ebd., 33–34 sowie 34, Anm. 6.

72 Ebd., 33: »The works themselves often provided direct or indirect representations of the rela-

tionships between the author and other literary producers in the family. […] But they could be

more distanced, or even ironic and critical, while still being situated within the family frame-

work. Families of literary producers were just as prone to internal conflict as were early modern

families in general. And much of that conflict involved questions of social status.«

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kulturgeschichtliche Hintergründe konstruierter Verwandtschaft und geistiger Erbschaft 169

Familienfunktion ist, dass Literatur aus einer Familie von Literaturproduzentinnen und

-produzenten entstammte, jedoch diese familiäre Herkunft des oder der Werke nicht

notwendigerweise sichtbar wurde – etwa durch einenHinweis darauf auf demTitelblatt

oder in Paratexten.73

Von der Familienliteratur abzugrenzen ist die Familienfunktion, die Handlungen

undHandlungsfähigkeit in Bezug auf die Kollaboration von Familienmitgliedern bei der

(Re-)Produktion eines literarischen Werks bezeichnet, insbesondere nach dem Ableben

einer Literaturproduzentin oder eines Literaturproduzenten.74 Im Gegensatz zur Fa-

milienliteratur zeichnet sich die Familienfunktion also durch ihre ›Etikettenhaftigkeit‹

aus, da durch sie eine Familie als Urheberin von Literaturproduktion offen dargestellt

wurde, und zwar ungeachtet der Tatsache, ob diese Darstellung den tatsächlichen

Herstellungsgegebenheiten entsprach oder nicht.75

Als Maßnahme der Stilisierung im Hinblick auf Identifizierbarkeit und ›Haftbar-

machung‹ für Literaturproduktion konnte die Familienfunktion in der von Kenny un-

tersuchten Zeitspanne in Abgrenzung zu einer anderen, der heutigen Leserin und dem

heutigen Leser weitaus geläufigeren Funktion treten, nämlich zur Autorfunktion. Un-

ter Bezug auf die von Foucault formulierte Autorfunktion (fonction-auteur)76 und die von

ihm gegebenen historischen Gründe dafür, warum sich ab dem 16. und 17. Jahrhundert

Werke zunehmend unter der imaginären Konstruktion des Autors subsumiert finden,

weist Kenny darauf hin, dass Foucault die Familienfunktion nicht erwähnt habe.77 Diese

sei jedoch wichtig, denn sie habe in der Frühen Neuzeit, obgleich sie weniger verbreitet

gewesen sei als die Autorfunktion, in Verbindung mit dieser oder als Alternative zu ihr

fungiert.78

Obwohl Kenny die von ihm so herausgearbeiteten Begriffe nicht konkret auf den Fall

Montaignes und Marie de Gournays bezieht, haben die bisherigen Ausführungen ge-

zeigt, dass sie gerade für diesen höchst relevant sind. Vielleicht vermeidet Kenny eine

solcheThematisierung,weil sich bei dieser außergewöhnlichen alliance sowohl Familien-

funktion als auch Familienliteraturmiteinander verschränkt darstellen und zudem auf-

fallendkomplex sind:Wasdie Familienfunktion angeht, trifft sie zweifach zu: Zumeinen

war es Montaignes Witwe in Zusammenarbeit mit Pierre de Brach, welche die notwen-

digen Unterlagen zur Erstellung der ersten posthumen Edition von Les Essais nach Paris

73 Kenny (2020), 36.

74 Kenny macht den Unterschied zwischen beiden Termini deutlich: »The family function was not

coextensive with family literature. Family literature consisted more broadly in works that em-

anated from a family of literary producers, whether or not that family basis was actually signaled

(for example on title pages and in paratexts). The family function consisted more specifically in

signaling it. So the family function, like the author function, did not necessarily represent accu-

rately the underlying realities of literary production. Often, when a paratext claims that family

members helped produce a work, we do not know for certain whether the claim is actually true

or not.« Ebd., 36.

75 Ebd.

76 Vgl. Foucault (2003 [1969]) sowie dazu Kenny (2020), 35.

77 Vgl. Kenny (2020), 35–41, hier insbesondere 36.

78 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Amalia Witt: Texte vererben

sandte, damit Marie de Gournay sich ihrer annahm. Beide übten somit diese Familien-

funktion aus. Zum anderen übte auchMarie de Gournay selbstdie Familienfunktion für

ihren père d’alliance aus, indem sie zahlreiche Tätigkeiten verrichtete, um Les Essais über

Jahrzehntehinwegweiter zupublizierenundden sichwandelnden editorischen, sprach-

politischen und inhaltsbezogenenWandlungen ihrer Zeit anzupassen.Undnicht zuletzt

war ihr diesbezüglichMontaignemit seiner hingebungsvollen Herausgebertätigkeit für

seinen verstorbenen Freund La Boétie ein maßgebliches Vorbild, denn auch in diesem

Fall war es nicht etwa dessen Witwe – Marguerite de Carle (gest. 1580)79 –, die hier in

editorischen Belangen die Familienfunktion bediente, sondern der enge Freund, der ja

auch testamentarisch von La Boétie als Erbe seiner Bibliothek sowie seiner Dokumente

eingesetzt worden war.80

Was nun den Aspekt der Familienliteratur betrifft, stellt sich der Fall Marie de Gour-

nays noch komplexer dar, wennman bedenkt, dass sie neben der Ausübung verschiede-

ner Teilaspekte der Familienfunktion auch Familienliteratur in unterschiedlichen Aus-

prägungen produzierte: Zum einem geschah dies mit den von ihr als fille d’alliance un-

terzeichneten Vorworten zu Les Essais ab der Edition von 1595, zum anderen jedoch be-

reitsmit dem 1594 erschienenen Roman Le Proumenoir deMonsieur deMontaigne sowie den

Quatrainspour lamaisondeMontaigne.81WasdenRomananbelangt, liegt Familienliteratur

hierbei nicht nur deshalb vor, weil Marie de Gournay sichmit dem Titel auf ihren ›Vater‹

bezieht – wobei im Übrigen der Inhalt des Romans selbst keinen Bezug zu Montaigne

aufweist und zudem die tragische, fiktionale Geschichte rund um das Liebes-Unglück

der persischen Alinda Plutarch sowie dem vonMarie de Gournay nicht explizit erwähn-

ten Autor Claude de Taillemont entlehnt wurde.82 Familienliteratur liegt auch deshalb

bei LeProumenoir vor,da sie durchdie zugehörigenParatexte, allen vorandieWidmungs-

epistel, geradezu selbstverständlich als Tochter beziehungsweise Schwester der gesam-

ten FamilieMontaigne auftrat.Deutlichwurde zudemauch, dassMarie deGournay sich

so nicht nur in die Familie Montaigne einschrieb, sondern sie auch repräsentierte: Zum

einen unterstrich sie nicht nur Montaignes sozialen Status als Neuadliger, sondern –

auf indirekteWeise – damit auch den seiner gesamten Familie. Zum anderen prägte sie

maßgeblich das Bild andererMitglieder der Familie, insbesondere vonMontaignes Frau

beziehungsweiseWitwe und Tochter.Überdies verschränken sich hier Familienfunktion

79 Bardyn (2015), 141–148, widmet ihr ein Kapitel seiner Montaigne-Biographie.

80 Vgl. Montaigne (2007k): De l’amitié (I,27), 190: »C’est tout ce que j’ai pu recouvrer de ses reliques

(moi qu’il laissa d’une si amoureuse recommandation, la mort entre les dents, par son testament,

héritier de sa bibliothèque et de ses papiers [Herv. d. Verf.]).«

81 Vgl. erneut Gournay (2002bb): Bouquet poétique, 1904–190).

82 Die zweite Erzählung aus Claude de Taillemonts Discours des champs faëz (1553) gilt, neben den

»Estranges accidents advenus pour l’Admour« in einer französischen Übersetzung der Werke

Plutarchs, als inhaltliche Grundlage für Le Proumenoir. Vgl. Jacques Amyot, Les Oeuvres morales

et meslées de Plutarque, translatées du grec en françois (1572), 505–507. Bisherige Arbeiten haben de-

ren äußert geringen inhaltlichenEinfluss auf dasWerkunserer Autorin nachgewiesenundgezeigt,

dass Le Proumenoir vornehmlich eineRéécriture-LeistungMarie deGournays ist: So konstatiert Jean-

Claude Arnould lakonisch, dass der Einfluss des Discours auf Le Proumenoir nur äußerst gering ge-

wesen sei (Arnould (1991), 16). Ohnehin sei das Werk bereits zu Lebzeiten de Taillemonts rasch

in Vergessenheit geraten, was keinerlei Illusionen über dessen zeitgenössische Rezeption erlaube

(ebd., 14).

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kulturgeschichtliche Hintergründe konstruierter Verwandtschaft und geistiger Erbschaft 171

undAutor- beziehungsweise Autorinnen-Funktion,daMarie deGournay als selbst-kon-

struiertes Familienmitglied schrittweise ihren Namen als Autorin als gleichwertig mit

dem Autoren-Namen ihres Vaters insinuierte.

Ergänzend zu den beiden vorgestellten familienbezogenen Begriffen der Familienli-

teratur und der Familienfunktion zieht Kenny die soziohistorischen Termini ›vertikale‹

und ›horizontale‹ Beziehungen heran.83Werden blutsverwandtschaftliche und angehei-

ratete Familienmitglieder, wie zum Beispiel Madame de Montaigne, zu den vertikalen

Familienrelationen gezählt, gehörte etwa Pierre de Brach in einemweiteren Sinn zur Fa-

milie Montaigne, und zwar im Rahmen ›horizontaler‹ Beziehungen.84 Letztere bezeich-

net Kenny auch als ›andere Kollektivitäten‹:85 Gemeint sind damit über die Familie hin-

ausgehende, kollaterale Netzwerke, die – wie bereits einleitend dargestellt – ebenfalls

eine wichtige Rolle für die Literaturproduktion spielten, so etwa Haushalte samt Ange-

stellten, Kontakte zu Freunden, Gönnern und Klienten oder die soziale Einbindung in

Hofzirkel, Universitäten, collèges und religiöse Institutionen. Für Montaigne fallen un-

ter diese horizontalen Beziehungen beispielsweise auch seine Sekretäre, das heißt jene

des Schreibens und Lesensmächtigen Hausangestellten, die er zum Zwecke des Diktats

sowie zur Niederschrift von Les Essais beschäftigte.86 Doch auch über Montaignes Ab-

leben hinaus spielten neben Vertreterinnen und Vertretern personeller Netzwerke, wie

sie sich etwa in ebenjener Freundschaft zu Pierre de Brach zeigten, andere Institutionen

eine Rolle – man denke nur an die durch Madame de Montaigne in die Wege geleitete

Aufbewahrung von EB in der Bibliothek der Feuillants in Bordeaux,wobei in den Räum-

lichkeiten jenes Ordens auch die Gebeine Montaignes bestattet wurden.87 Im Übrigen

ist es sehrwahrscheinlich, dassMontaigne selbst eswar, der seine Beisetzung an diesem

Ort verfügte.88

83 Vgl. dazu und zum Folgenden Kenny (2020), 29–31.

84 Obgleich sie einander auch überlappen können, hat die Unterscheidung zwischen diesen beiden

Darstellungen familiärer und sozialer Beziehungen Vorteile, so Kenny: »These two historiographi-

cal uses of the opposition between horizontiality and verticality certainly have points of overlap;

but they are largely disinct from each other. Distinguishing between them enables one to ap-

preciate how the social aspirations of families (›vertical‹ in a social sense) were supported not

just by their own lineality (›vertical‹ in a familial sense) but also by their alliances and collateral

members (›horizontal‹ in a familial sense).« Ebd., 31.

85 Ebd.

86 Vgl. zu den als Sekretäre tätigen Angestellten Montaignes erneut den Übersichtsartikel von Hoff-

mann/Legros (22018).

87 Vgl. zumOrden der Feuillants erneut den Überblicksartikel von Desan (22018c) und zumKenotaph

Montaignes, das von Françoise de la Chassaigne in Auftrag gegeben wurde, den Artikel von Balsa-

mo (22018d).

88 Vgl. zu Montaignes Verfügungen über seine Beisetzung Balsamo (22018b), 1823: »En ce qui

concernait ses dispositions funéraires, Montaigne, dans les Essais, disait s’en remettre à la cou-

tume et à la discrétion de sa famille (I,3). Il est cependant fort probable qu’il ait choisi lui-même

l’appareil très aristocratique de son inhumation, sinon le lieu même de la sépulture, chez les

Feuillants de Bordeaux.« 2018 erfolgte die Wiederentdeckung der Gebeine Montaignes in einem

Sarg imMusée d’Acquitaine in Bordeaux, als der Direktor, Laurent Védrine, eine Wand im Unterge-

schoss des Hauses anbohren ließ. Diese spektakuläre Entdeckung führte zu medial begleiteten,

zweijährigen archäologischen Untersuchungen, die die Echtheit der Gebeine bestätigten. Vgl. da-

zu https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/ (zuletzt aufgerufen am 31.05.2021).

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/
https://www.pourmontaigne.fr/le-tombeau/


172 Amalia Witt: Texte vererben

Allerdings bleibt die Rolle Marie de Gournays auch vor demHintergrund des Termi-

nus ›horizontale‹ Beziehung(en) schwer einzuordnen.Zwarwar sie,ähnlichwiePierrede

Brach, eine Freundin der Familie Montaigne und in erster Linie ja die alliance-Partnerin

Montaignes. Doch wie dargestellt schrieb sie sich durch ihre textuell konstruierte Po-

sition als Mitglied der Familie Montaigne erfolgreich weitreichendere Handlungsspiel-

räume zu, die durchaus jenen einer genuinen blutsverwandtschaftlich mit Montaigne

verbundenen Person gleichkamen. Darüber hinaus sei erneut auf ein weiteres Allein-

stellungsmerkmal Marie de Gournays verwiesen, nämlich auf die für ihre Zeit heraus-

ragende Rolle als Herausgeberin, wie sie bereits Anne R. Larsen grundlegend herausge-

stellt hat, dieMarie deGournays einzigartige Autarkie in ihrerDoppelrolle als Verlegerin

und Schriftstellerin betont.89 Zur Bekräftigung dieser Aussagen sind auch Éliane Vien-

nots Bemerkungen zu einigen weiteren im Frankreich der Frühen Neuzeit verlegerisch

tätigen Frauen aufzugreifen:90 Sie alle waren vornehmlich leibliche Nachkommen, das

heißtWitwen oder Töchter beziehungsweise Schwestern vonMännern, die entweder im

Verlagswesen aktiv waren und/oder selbstWerke schrieben und veröffentlichten, sodass

diese Frauen ihre Tätigkeit aufgrund eines Todesfalls erbten und fortführten. Sie mach-

ten sich im Rahmen dieser Tätigkeit durch das Verfassen vonWidmungen und Vorwor-

ten bemerkbar, doch keine von ihnen verfasste parallel hierzu –wie esMarie deGournay

tat – ein breit angelegtes eigenes Schriftwerk.91 Anders als bei ähnlichen alliance-Kon-

stellationen zwischen schreibenden Frauen und ihren männlichen Mentoren, so muss

erneut betont werden, wirkte Marie de Gournay in Personalunion sowohl als Herausge-

berin als auch als Lektorin, und zwar für Les Essais ebenso wie für ihre eigenenWerke.92

Für eine Frau damals unerhört war auch, dass nicht derHerausgeber ihrer Schriften das

königliche Druckprivileg anfragte, wie es weitestgehend üblich war, sondern sie selbst93

–wenn schriftstellerisch tätige Frauen dies überhaupt taten, dann unter Pseudonym.94

Marie de Gournay war somit im 17. Jahrhundert die einzige Frau in Frankreich, die ein

89 Vgl. erneut Larsen (2016), 165.

90 Vgl. dazu und zum Folgenden Viennot (2020), 330–331: Hierzu zählen die zweifach verwitwete Pa-

riserin Charlotte Guillard (um 1485–1557), die an der Spitze einer der größten Buchhandlungen

stand, sowie die Lyoneser Witwen Antoinette Personnet (?–?), Ehefrau des verstorbenen Druckers

Gabriel Cottier (gest. 1565), und Claudine de Combes (?–?), ebenfalls Gattin eines verblichenen

Buchdruckers. Viennot nennt außerdem die beiden Lyoneser Erbinnen von Buchdruckern, Jean-

ne Giunta (um 1522–1584) und Sybille de La Porte (?–?).

91 Ebd.

92 »Gournays professional years of work as a reader, editor, and corrector shaped her professional

writing career, a situation entirely unique to a seventeenth-century woman author. She sought

as much control as possible over her texts to ensure that every aspect of their editorial creation

was to her satisfaction.« Ebd., 166.

93 »[A] privilège accorded to a woman author was an exceptional occurrence in France throughout

the seventeenth century, and virtually non-existent in the first half of the century.« Ebd., 163.

94 »The very few literary women who requested an author’s privilege did so for the most part under

a pseudonym – the writer of fairy tales, Mme d’Aulnoy, for instance, signed her works as Madame

D** – and all of them, with the exception of one only, Marie de Gournay, were concentrated in

the last three decades of the century.« Ebd., 165.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kulturgeschichtliche Hintergründe konstruierter Verwandtschaft und geistiger Erbschaft 173

derartigesMaßanKontrolleüber ihr eigenesWerkerlangteundeineprofessionelle Lauf-

bahn als Autorin, Herausgeberin und Korrektorin einschlug.95

Resümierend ist festzuhalten, dass Kennys Ausführungen den devianten Charakter der

alliance zwischenMarie deGournay undMontaigne auch vor demHintergrund frühneu-

zeitlicherPraktiken familiärerLiteraturproduktionsowieweiblicherVerlagstätigkeit be-

stätigt. Mittels der Konzepte der Familienliteratur und der Familienfunktion wie auch

der Autorfunktion sowie jener der horizontalen beziehungsweise vertikalen Beziehun-

gen liefert er zudem grundlegende Analysewerkzeuge, um sich diesem Fall terminolo-

gisch adäquat anzunähern.DurchdieEinbettung indiesen literatursoziologischenKon-

text familiärer Literaturproduktion imFrankreich der FrühenNeuzeit wird diese beson-

dereRelation zwischenfille d’allianceund père d’alliance greifbarer,da sie –obgleichKenny

ihre Alleinstellungsmerkmale nicht vertieft herausarbeitet – in Angleichung an und Ab-

grenzung zu anderen Fällen posthumer Kollaboration thematisiert wird.96 Jedoch bleibt

wie erwähnt auch bei Kenny das Erstaunen ob der Frage erhalten, wie es dazu kommen

konnte, dass die posthume Nachsorge für Les Essais über Jahrzehnte hinweg von einer

jungen und mit Montaigne nicht blutsverwandten Frau derart maßgeblich bestimmt

werden konnte.Was die vorliegende Arbeit zur vertieften Erhellung dieses Sachverhalts

leisten kann, ist neben dem intensiven Blick auf die literarischen Texte eine mit ihrer

Analyse verschränkte systematische Eruierung relevanter kulturgeschichtlicher Aspek-

te, die es dann zu synthetisieren gilt. Einer dieser Aspekte ist jener des Erbens.Wie an-

hand der Ausführungen Étienne Pasquiers bereits deutlich wurde, erlangte Marie de

Gournay als ErbinMontaignes einen Status, der jenem der leiblichen Tochter Léonor de

Montaigne gleichgestellt war und sie als anerkannte, wenngleich nicht blutsverwandte

Empfängerin des geistigen Nachlasses ihres père d’alliance auswies. Wie Marie de Gour-

nays besonderer Status mit den erbrechtlichen und erbpraktischen Verhältnissen ihrer

Zeit sowie deren literarisch-kultureller Weitertradierung zusammenhing, wird im Fol-

genden beleuchtet.

4.1.4 Eine Skizze frühneuzeitlicher Übertragungspraktiken

LiterarischeTextedienen–seien sie selbst vererbtwordenodernicht–alswichtigeQuel-

le, um Erbschaftspraktiken in der Frühen Neuzeit zu untersuchen, da sie »Auskunft ge-

ben über die sehr unterschiedlichen ›Erfahrungsräume‹ und ›Erfahrungshorizonte‹ im

Umgang mit den vielfältigen Übertragungsphänomenen.«97 Dies beweist auch der be-

reits vorgestellte Brief Étienne Pasquiers, in dem er vonMarie de Gournay als der Erbin

derStudienMontaignes,als »héritièrede ses études« spricht.98 Erbeschreibt sie als jung-

fräulicheGelehrte,die ein Lebenumringt vonBüchern–allen voran LesEssais–derWahl

95 Ebd., 166.

96 Vgl. dazu Kenny (2020), 138–176.

97 Willer/Weigel/Jussen (2013), 10. Vgl. auch ebd.: »Textzeugnisse verschiedener Wissensregister

sind das wichtigste Material, um die Erbschaftsvorstellungen, die Erbe-Politik und die materiel-

le Kultur des Erbens und Vererbens in historischer Perspektive zu untersuchen.«

98 Vgl. erneut Lettre 1, »A Monsieur de Pelgé, Conseiller du Roy & Maistre en sa Chambre des

Comptes de Paris«, in: Pasquier (1723), Sp. 518–520.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Amalia Witt: Texte vererben

eines Ehemannes vorziehe.99 Sie wurde über das Ableben Montaignes hinaus von des-

sen Familie sowie seiner sozialen Entourage nicht nur als seine fille d’alliance anerkannt,

sondern auch als seine geistige Erbin. Ihre Rolle als Empfängerin des Textes Les Essais,

aber auch als eine eigenmächtige Literaturproduzentin, – sie sollte sowohl ihre eigenen

Texte als auch Les Essais als ›Waisenkinder‹ verschiedenen potenziellen ›Protektoren‹ an-

tragen, und zwar durch ihr Testament, aber auch durch eine Widmungsepistel100 – ist

bisher nicht aus einemrechtssoziologischenund erbrechtlichenBlickwinkeln betrachtet

worden. Dies ist jedoch notwendig, um zu eruieren, inwieweit ihre außergewöhnliche

Beziehung zu Montaigne mit frühneuzeitlichen, von der Moderne divergierenden Vor-

stellungen von Erbe, Erbschaft und Vererbung zusammenhängt – also jenen drei Modi,

die inderheutigenForschungunterdemTerminus ›Übertragung‹ subsumiertwerden.101

Eine solche kulturgeschichtlich-rechtssoziologische Kontextualisierung ermöglicht es,

ein neues Licht auf die Fremd- und Eigenstilisierung Marie de Gournays als Erbin und

als fille d’alliance zuwerfen, die als solche auch überMontaignes Tod hinaus galt.Deshalb

werden im Folgenden frühneuzeitliche Begriffsdimensionen von ›Erbe‹ als auch in der

Frühen Neuzeit bestehende Rechtsnormen und -praktiken rund um Erbe, Erbschaften

und Vererben vorgestellt, allerdings nur grundlegend, da eine umfassende Darstellung

den Rahmen dieser Arbeit sprengen würde.

Neben Erbschaft und Transmission ist, wie in der Einleitung dieser Arbeit erläu-

tert, eineweitere FormderGüterweitergabe zunennen.DennbedurftenPhänomeneder

Übertragung einer Zäsur102 –meist durch den Tod markiert –, gab es auch Formen des

Transfers künftiger Hinterlassenschaften noch vor dem Ableben: In Form lebenslanger

Schenkung (donation entre vifs) konnten Hinterlassenschaften bereits zu Lebzeiten eines

Erblassers an Erben weitergegeben werden.103 In frühneuzeitlichen Familien galt die-

se Schenkungspraxis als wichtige Strategie der Absicherung des sozialen Status, um für

Nachkommen den gleichen, wenn nicht gar einen höheren sozialen Status zu gewähr-

leisten.104 Bis im 16. Jahrhundert sowohl Ämter und Titel als auch Ewige Renten (rentes

constituées) ver- und ererbbar wurden,105 war ›Erbe‹ in der Frühen Neuzeit abzugrenzen

von ›Tradition‹. Letzteres bezeichnete dieWeitergabe von Ämtern und Geschäften.106

99 Ebd.

100 Mit dem notariell beglaubigten zweiten Testament vom 21. Dezember 1645 übertrug Marie de

Gournay u.a. bestimmte Fassungen sowohl von Les Essais als auch ihres eigenen Gesamtwerks Les

Advis an ihren guten Freund, François de La Mothe Le Vayer (1588–1672), wobei sie Les Advis als

›armes Waisenkind‹ (pauvre orphelin) bezeichnete. Vgl. dazu Gournay (2002cc): Second Testament,

1957–1958. Bereits zuvor trug sie mit der Widmungsepistel der zuletzt von ihr besorgten Edition

von Les Essais von 1635 diesen Text als ›armesWaisenkind‹ Kardinal Richelieu an. Vgl. dazu Gournay

(2002q): Épître à Richelieu. Auf diese beiden zentralen Texte wird noch eingegangen werden.

101 »Die drei Wörter Erbe, Erbschaft und Vererbung rufen im allgemeinen Sprachgebrauch ganz un-

terschiedliche Vorstellungen und Sachfelder auf. […] Und doch betreffen die drei Wörter nur un-

terschiedlicheAspekte eines komplexenBedeutungsfeldes, bezeichnen sie nur verschiedeneModi

von Übertragungen.« Willer/Weigel/Jussen (2013), 7.

102 Ebd., 8.

103 Kenny (2020), 20.

104 Ebd.

105 Vgl. dazu ebd., 23.

106 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kulturgeschichtliche Hintergründe konstruierter Verwandtschaft und geistiger Erbschaft 175

Hinsichtlich der metaphorischen Bedeutungsdimension von ›Erbe‹ herrschten

in der Frühen Neuzeit noch biblische Referenzen vor, mit denen die Vorstellung der

Menschen als Erben Gottes auf Erden transportiert wurde.107 Diese verschwanden

jedoch gänzlich, als sich um 1800 biologisch-medizinische Konzepte durchzusetzen

begannen108 und damit die Familie als »Medium biologischer Reproduktion und öko-

nomischen Erbes«109 gedacht wurde und als weitere, damit einhergehende Phänomene

aufkamen.110 Erneut im Gegensatz zu heutigen Vorstellungen bestand somit keine

strikte Trennung zwischen materiellen, biologischen und kulturellen Formen der Über-

tragung.111 Neben Besitz konnten zum Beispiel auch Wissen, sozialer Status sowie

Pflichten vererbt werden.112 Auch literarische Texte wurden entweder formell als Erb-

schaft oder informell im Vorgang der Transmission weitergegeben, wie ja anhand der

testamentarischenNennungMontaignesmit Blick auf dieDokumente und literarischen

Texte La Boéties deutlich wurde.113

Im Übrigen war die Stellung von Frauen als Erbinnen prekär, denn sie konnten

über ererbtes Vermögen lediglich verfügen, wenn der Ehemann zustimmte.114 Ohnehin

war die rechtliche Stellung von Frauen maßgeblich durch ihren Status als Ehefrauen

bestimmt, da sie bei Heirat oder erneuter Heirat stets der Vormundschaft des Mannes

unterstellt wurden und zuvor diese Rolle der Vater übernahm oder – im Falle seines

Ablebens – ein anderesmännliches Familienmitglied als Vormund an seine Stelle trat.115

Dabei zeugt dieAufhebungdesSenatusConsultumVelleianumAnfangdes 17. Jahrhunderts

in Frankreich nicht etwa von einem Mentalitätswandel und einem Abbau der misogy-

nen Haltung gegenüber der Rechtsmündigkeit von Frauen in Streitfällen, vielmehr

zementierte er diese.116 Dieser römische Rechtstext aus der Mitte des 1. Jahrhunderts

stipulierte für Frauen unter Bezug auf ihre vermeintliche Schwäche und Nachgiebigkeit

ein Interzessionsverbot, das heißt, ihnen wurde untersagt, sich für Dritte zu verpflich-

ten, wenn finanzielle Forderungen gegen diese offen waren – in der Praxis waren diese

Dritte freilich vornehmlich ihre Ehemänner.117 Lediglich der Status von Kaufmanns-

frauen sowie jener von Witwen und den wenigen alleinstehenden Frauen – zu denen

auch Marie de Gournay gehörte, wobei sie wie erwähnt eine erhebliche Schuldenlast

zu tragen hatte – war deutlich freier, was ihre Verfügungsgewalt über ihr Erbe und ihr

Vermögen anbelangt.118 Wie aber lässt sich nun der außergewöhnliche Status Marie

de Gournays als geistige Erbin Montaignes im Lichte dieser Übertragungspraktiken

beleuchten?

107 Ebd., 15–16.

108 Vgl. erneut ebd., 12 und 14–15.

109 Ebd., 26.

110 Vgl. erneut Willer/Weigel/Jussen (2013), 14–36.

111 Willer/Weigel/Jussen (2013), 7.

112 Jussen (2013), 37.

113 Vgl. nochmals ebd., 21.

114 Dousset (2009), 479.

115 Ebd.

116 Ebd.

117 Vgl. ebd. sowie Berriot-Salvadore (1990), 24–35.

118 Dousset (2009), 479.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Amalia Witt: Texte vererben

4.1.5 Marie de Gournay und Montaigne im Kontext

frühneuzeitlicher Übertragungspraktiken

Marie de Gournay erbte nicht den Status der Herausgeberin. Dieser war vielmehr ei-

ne sich mit den Jahren als weitestgehend routiniert einstellende Tätigkeit. Jedoch erb-

te sie außerhalb gesetzlicher Regelungen den schriftlichen Nachlass Montaignes in Be-

zug auf Les Essais – das heißt seine letzten Aufzeichnungen, die ihr zur Anfertigung der

ersten posthumen Edition dienten. Dies wäre prinzipiell nichts Ungewöhnliches gewe-

sen, denn bei Les Essais als schriftlichem Nachlass handelte es sich nicht etwa um das

Anwesen, also Schloss Montaigne, das zu den meubles und propres gehörte, sondern um

immeubles und aquêts, jenen Erbteilen also, bei deren Übertragung Montaigne als Erb-

lasser größere Freiheit hatte. Außerdem erfolgte die Übertragung außerrechtlich, durch

Transmission. Aus einer rechtshistorischen Perspektive war folglich der Vorgang, durch

den Marie de Gournay als Herausgeberin von Les Essais eingesetzte wurde, rechtmäßig,

denn er verstieß nicht gegen geltende Rechtspraktiken. Außergewöhnlich war jedoch,

dass Montaigne bereits mit Léonor eine leibliche Tochter hatte, die prinzipiell die auf-

gezeigten Teilschritte der Familienfunktion für Les Essais hätte übernehmen können –

vielleicht sogar ohne ihren Status als Tochter des Verstorbenen derart herausstellen zu

müssen, wie es Marie de Gournay als Produzentin von Familienliteratur zum Zwecke

ihrer weiteren Legitimierung tunmusste, um sich in der Verlagswelt und der Gelehrten-

republik zu behaupten.

Eine derartige Lösung war also rechtlich umsetzbar, wirkt aber aus heutiger, retro-

spektiver Perspektive aufwändiger und komplizierter als die Übertragung dieser Auf-

gaben an die leibliche Tochter. Doch wie gezeigt war aus zeitgenössischer Perspektive

zum einen das Verständnis von Verwandtschaft in der FrühenNeuzeitmit der Einbezie-

hung zum Beispiel von Patenschaft deutlich breiter konzipiert als heute. Zum anderen

haben die Ausführungen zum Zustand des von Pierre de Brach und Madame de Mon-

taigne imNachlassMontaignes vorgefundenen Textkonvolutes gezeigt, dass dessen Be-

arbeitung und Publikation eine nicht nur zeitlich, sondern auch intellektuell höchst in-

tensive Aufgabe darstellte. Derart intensiv, dass aus Sicht der Hinterbliebenen Montai-

gnes lediglich eine bereitsmit demText ausgezeichnet vertraute und kritisch-reflektiert

denkende Person es vermochte, sich des posthumen Texts anzunehmen. AlleinMarie de

Gournay verkörperte diese Person als versierteste Leserin von Les Essais in einzigartiger

und treffendster Weise. Montaigne selbst hatte keinerlei schriftliche Anweisungen für

Marie de Gournays Rolle im Falle seines Ablebens hinterlassen. Dies darf jedoch nicht

als Zweifel an ihrer Kompetenz gewertet werden, hatte er doch ganz allgemein keiner-

lei Anweisungen darüber getroffen,wasmit seinem schriftlichenWerk nach seinemTod

geschehen sollte. Wie gezeigt, hatte Montaigne sogar mit L’Angelier eine neue Edition

von Les Essais für das Jahr 1597 anvisiert, was darauf hindeutet, dass er bei den entspre-

chenden Arbeiten vom Tod überrascht wurde und sich bis dahin keine Sorgen um den

Verbleib seines Textes und dessen Fortschreibung gemacht hatte.119 Zudem finden sich

in LesEssaisAusführungenMontaignes,mit denen er herausstellt, dass er zwar selbst für

den verstorbenen Freund La Boétie die Rolle des Herausgebers übernommen und somit

119 So die Hypothese von Balsamo (22018c), 567.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kulturgeschichtliche Hintergründe konstruierter Verwandtschaft und geistiger Erbschaft 177

über die posthume Veröffentlichung von dessen Werken ebenso gewacht habe wie über

eine treffende Leseart dieses Lebenswerks.120 Für sich selbst insinuiert Montaigne je-

doch, er glaube nicht an die Existenz einer Person, die nach seinem Ableben für ihn und

Les Essais einen derartigen Freundschaftsdienstmit eben solcher Beflissenheit erledigen

würde, wie er ihn einst für La Boétie besorgt habe. So schreibt er in »Von der Eitelkeit«,

dass er nur allzu bereitwillig aus dem Jenseits wiederkäme, um jenen zuwiderlegen, der

ihn anders darstelle, als er zu Lebzeiten gewesen sei – und zwar selbst dann, wenn dies

aus dem Grund geschehe, ihn, Montaigne, zu ehren.121 Auch in »Von der Freundschaft«

(I,27)122 stelltMontaignemit seinemZitat des auf Aristoteles (384 v. u.Z.–322 v.u.Z.) zu-

rückgehenden Satzes »O meine Freunde, es gibt keinen Freund!«123 heraus, dass ein La

Boétie ebenbürtiger Zeitgenosse nach seinemDafürhalten nicht mehr anzutreffen sei.

Folglich war also die Fürsorge um Les Essais nach Montaignes Tod mit einer Vertei-

digung seines posthumen Rufes gleichzusetzen, und hierbei erachtete Montaigne, ob-

gleich er Marie de Gournay zweifelsohne schätzte, absolut niemanden als der Aufgabe

gewachsen, sein posthumesWerk in angemessenerWeise herauszugeben und somit zu

verteidigen. Dieser Umstand scheint Marie de Gournays enger Verbindung zur Familie

Montaigne keinen Abbruch getan zu haben, wie die hier dargestellten Zusammenhän-

ge zeigen. In diesem Kontext sind jenes erste von ihr verfasste Testament, das 1596 be-

glaubigt wurde, sowie insbesondere die Gabe des ihr einst von Montaigne geschenkten

Ringes an ihre sœur d’alliance, Léonor de Montaigne, bisher nicht aus dem Blickwinkel

der zeitgenössischen Testier- und Schenkungspraxis betrachtet worden.124 Gerade da-

bei wird aber zweierlei deutlich: Erstens liegt mit der (Rück-)Gabe des Rings an Léonor

deMontaigne ein Beispiel der genannten Schenkungspraxis (donation entre vifs) vor.Hin-

tergrund dieser Geste Marie de Gournays, die in ihrem Testament allein als Zeichen der

WertschätzunggegenüberMontaigneundseinerTochterdargestelltwird,magvielleicht

120 HiermussMontaignes Besorgnis genannt werden, die er in »Von der Freundschaft« (I,27) mit Blick

auf La Boétie äußert: Er schreibt,manhabe LaBoéties SchriftDiscours de la servitude volontaire falsch

gelesen und deshalb fehlinterpretiert. So sei der Text von hugenottischer Seite als Brandschrift –

unter dem Titel Contr’Un – instrumentalisiert worden, weshalb ein falsches Bild seines Freundes

in der Öffentlichkeit entstanden sei. Vgl. Montaigne (2007b): I,27 (De l’amitié), 190. Zudem beklagt

Montaigne in »Von der Eitelkeit« (III,9), dass man das Bild seines Freundes ›in tausend Stücke ge-

rissen‹ hätte, wenn er jenen nicht mit aller Kraft (posthum) unterstützt hätte – denn bereits über

die Lebenden, dies habe er bemerkt, rede man ja stets anders, als sie wirklich seien: »Des vivants

mêmes, je sens qu’on parle toujours autrement qu’ils sont. Et si à toute force je n’eusse maintenu

un ami que j’ai perdu, on me l’eut déchiré en mille contraires visages.« Montaigne (2007b): De la

vanité (III,9), 1029. Vgl. zu diesen Aussagen Montaignes in I,27 und III,9 Regosin (1996), besonders

41 sowie 30ff. und 48ff.

121 »Je ne laisse rien à désirer et deviner de moi. Si on doit s’en entretenir, je veux que ce soit véri-

tablement et justement. Je reviendrais volontiers de l’autre monde pour démentir celui qui me formerait

autre que je n’étais, fut-ce pour m’honorer [Herv. d. Verf.].« Montaigne (2007b): De la vanité (III,9),

1029. Vgl. dazu Regosin (1996), 41.

122 »Ce précepte qui est abominable en cette souveraine et maitresse amitié, il est salubre en l’usage

des amitiés ordinaires et coutumières : À l’endroit desquelles il faut employer le mot qu’ Aristote

avait très familier, Ô mes amis, il n’y a nul ami.« Montaigne (2007b): De l’amitié (I,27), 197.

123 Überliefert ist dieser Ausspruch des Aristoteles in Leben und Meinungen berühmter Philosophen von

Diogenes Laertius (3. Jahrhundert).

124 Vgl. hierzu erneut Martin (2005), 653–654.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Amalia Witt: Texte vererben

der Umstand gewesen sein, dass aus rechtlicher Perspektive dieses Schmuckstück, das

sie vonMontaigne als Schenkung erhaltenhatte, letztlichnur eine temporäre Schenkung

implitzierte, da der Ring zu jenen propres zu zählenwar, die nicht dem Individuum, son-

dern der Familienlinie zuzurechnenwaren.125Mit der Übertragung des Rings an Léonor

de Montaigne erfolgte nach dem Ableben ihres Vaters somit möglicherweise die Rück-

führung dieses Schmuckstücks in den ursprünglichen Familienkreis der Familie Mon-

taigne. Hier sei daher die Hypothese gewagt, dass Marie de Gournay das Schmuckstück

nicht zurückgegebenhätte,wenndieseBindunganGewohnheitsrecht sienichtdazuver-

pflichtet hätte – immerhin handelte es sich bei dem Ring um ein mit zwei ineinander

verschlungenen ›M‹ versehenes Schmuckstück, das als letztes Andenken an ihren ver-

storbenen ›Vater‹ gewiss einen hohen emotionalenWert aufwies.

Zweitens illustriert dieser Vorgang, dass Marie de Gournay zu Montaignes Tochter

die gleiche wertschätzende, auf geistige ›Wahl-Verwandtschaft‹ beruhende alliance-Be-

ziehung unterhielt wie zu dem gemeinsamen ›Vater‹. Somit warMarie de Gournay zwar

als geistiges Mitglied der Familie Montaigne zu zählen, allerdings galt sie – dies zeigt

die Rückgabe des Rings – nicht als eine Person, die einem blutsverwandtschaftlichen

Mitglied gleichzustellenwar. Eineweitere Annäherung an ihre Beziehung zuMontaigne

verlangt daher eine Reflexion darüber, welchen Status alliance-Relationen gesellschaft-

lich im frühneuzeitlichen Frankreich hatten. Erforderlich ist somit eine etymologische

Betrachtung von alliance sowie, hiervon ausgehend, eine überblicksartige Darstellung

weiterer alliance-Beziehungen in Frankreich im 16. und 17. Jahrhundert.

4.2 alliance – fingierte Verwandtschaft im frühneuzeitlichen Frankreich

4.2.1 Etymologische Grundlagen

Umzuverstehen,welcheAlleinstellungsmerkmaledieRelationzwischenMontaigneund

Marie de Gournay ausmachten, braucht es zunächst einen grundlegenden etymologi-

schen Blick auf den Terminus alliance. Eine reziproke, als konstruierte Verwandtschafts-

relation ausgewieseneVerbindung,wie sie hier zwischenMontaigneundMariedeGour-

naygeschlossenwurde,stellte im16. Jahrhundertsprinzipiell nichtsNeuartigesdar, son-

dern galt zumindest in gelehrten Kreisen als etwas Geläufiges. Elizabeth Gager stellt

fest, dass Adoptionsmetaphern im frühneuzeitlichen Frankreich florierten, und zwar

abgekoppelt von dem Umstand, dass tatsächliche Adoptionen verpönt waren.126 Aller-

dings wird selbst vor diesem Hintergrund der große Altersunterschied bei dieser zwei-

geschlechtlichen alliance zwischen Marie de Gournay und Montaigne für die Zeitgenos-

sen erklärungsbedürftig geblieben sein, auch wenn die heutige Forschungsliteratur die

125 Vgl. zu den propres erneut Kenny (2020), 20; Dousset (2009), 479.

126 Vgl. Gager (1996), 5–6: »Although the practice of adoption was scorned and even feared,

metaphors of adoption continued to be employed extensively in this period. Montaigne, for in-

stance, chose to employ an adoption motive when he named his literary executor Mlle de Gour-

nay his fille d’alliance.«

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kulturgeschichtliche Hintergründe konstruierter Verwandtschaft und geistiger Erbschaft 179

schwammige und anachronistische Kategorie ›Freundschaft‹ hierfür heranzieht.127 So

weistMaryanne ClineHorowitz darauf hin, dass die wechselseitige Bezeichnung als père

d’alliance und fille d’alliance im Falle Marie de Gournays undMontaignes wohl die einzige

Möglichkeit gewesen sei, eine derart ungewöhnliche Verbindung zwischen einer 23 Jah-

re alten Frau und einem 55 Jahre alten Mann gesellschaftlich zu legitimieren, der zwar

selbst fünf Töchter kurz nach ihrer Geburt verloren hatte, jedoch mit Léonor noch eine

leibliche und die einzige ihn überlebende Tochter hatte.128

Bevor weitere Beispiele für alliance-Beziehungen in Frankreich im 16. und 17. Jahr-

hundert gegeben werden und auf ihre kulturgeschichtlichen Hintergründe eingegan-

gen wird, sei jedoch zunächst ein etymologischer Blick auf den Terminus geworfen. In

Jean Nicots Thresor de la langue françoyse von 1601 wird bei alliance auf allier verwiesen,

das von lateinisch alligare129 – anbinden, verbindlich machen, zu etwas verpflichten –

stammt.130 Bereits ab Anfang bis Mitte des 12. Jahrhunderts im Französischen nachge-

wiesen,131 reicht das Bedeutungsspektrum des Verbs allier von ›sich zusammentun, um

etwas Gutes oder etwas Schlechtes gemeinsam zu verüben‹ in der reflexiven Form132 bis

hin zu ›über Verwandtschaft (parenté) miteinander verbunden sein‹.133 Folglich kann alli-

ance eine auf gegenseitiger Abmachung beruhende Beziehung darstellen, und zwar poli-

tisch, rechtlich oder spirituell-religiös, die nicht unbedingt verwandtschaftlicher Natur

sein muss, aber auch eine Union meinen, die durch Heirat zwischen Familien und de-

renMitgliedern hergestellt wird.134 Nicht weit ist der logische Schritt hiervon zumSym-

bol für eine eheliche Allianz, und zwar zu dem aus zwei verschiedenen Fäden gewirkten

Ehering.135 Im übertragenen Sinn konnte mit alliance allerdings auch eine Verbindung

vondisparatenundeinanderungleichenElementengemeint sein,die gegensätzlich sind

127 »Une amitié impromptue et intense se forma entre un homme de cinquante-cinq ans et sa nou-

velle admiratrice de vingt-trois.« Desan (2014), 504.

128 »The title was one Montaigne gave her during their first meeting in Paris. On a literal level, it

was appropriate for Montaigne, who had lost five daughters in their infancy and had only one

surviving daughter, Léonor, and it was appropriate as well for Marie, an eldest child of six, whose

father had died in 1577. It helped legitimize and clarify a relationship between a fifty-five-year-

old man and a twenty-two-year-old female admirer, a relationship which in the modern world

would be described as that of a ›mentor‹ with an apprentice or student.« Cline Horowitz (1986),

275.

129 Nicot et al. (1606), 27, s. v. »alliance«/»allier«.

130 Johann Philipp Krebs et al., Antibarbarus der lateinischen Sprache, Basel 1843, 150, s. v. »Alligare«,

sowie Karl-Ernst Georges, Deutsch-lateinisches Handwörterbuch, Leipzig 1845, s. v. »Verbindung«,

Bd. 2, Sp. 1270.

131 Vgl. Trésor de la Langue Française informatisé (TLFi), s. v. »alliance« und »allier«, verfügbar unter:

http://atilf.atilf.fr/.

132 Nicot et al. (1606), 27, s. v. »alliance«/»allier«.

133 Ebd. sowie Dictionnaire de l’Académie française (1798), 24, s. v. »alliance«: »[u]nion par ma-

riage…union/conféderation…affinité spirituelle…Ancienne Alliance (= [l]‹alliance que Dieu

contracta avec Abraham et ses descendans [sic!])/Nouvelle Alliance (= L’alliance que Dieu a

contractée par la rédemption avec tous ceux qui croiroient [sic!] en Jésus-Christ).«

134 Ebd. sowie Nicot et al. (1606).

135 Vgl. Dictionnaire de l’Académie française (1798), 24, s. v. »alliance«: »[a] alliance se dit aussi une

bague faite d’un fil d’or et d’un fil d’argent entrelacés, qui fait l’anneau de mariage.«

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/
http://atilf.atilf.fr/


180 Amalia Witt: Texte vererben

oder so erscheinen, etwadas Sakrale unddas Profane.136 Außerdemzeigt einBlick inEd-

mond Huguets Dictionnaire de la langue française du seizième siècle, dass alliance und alliage

gleichbedeutend sind.137 Marie de Gournay verwende, führt Dorothea Heitsch aus, für

alliance in einer ihrer Schriften das etymologisch ältere alliage, und zwar inQue par neces-

sité les grands esprits et les gens de bien cherchent leur semblables.138 Dabei handelt es sich um

einen Text, dem als Grundlage eine nicht mehr auffindbare Schrift diente, die Marie de

Gournay in einem Brief an Lipsius im Frühjahr 1593 als »un petit traité sur l’alliance de

mon père et de moi« ankündigte,139 wobei Heitsch die Verwendung von alliagemit dem

InteresseMaries für Alchemie in Verbindung bringt – eineThese, die reizvoll ist, für den

Kontext dieser Arbeit jedoch nicht weiter verfolgt wird.140 Im Folgenden sollen vielmehr

weitere alliance-Beziehungen betrachtet werden, um anschließend die Verbindung Ma-

rie de Gournays und Montaignes vor dem Hintergrund dieser Gesamtschau einzuord-

nen.

4.2.2 Von ein- zu gegengeschlechtlichen alliance-Relationen

Das abgeschrittene semantische Feld von alliance zeigt, dass diese unter anderem eine

geistig-spirituelle wechselseitige Abmachung darstellen konnte, wobei Marjorie Ilsley

betont, dass das im 16. Jahrhundertmit literarischer Partnerschaft gleichzusetzen sei.141

In der Tat finden sich zahlreiche Beispiele für eine derartige Verbindung, mit der die

Freundschaft und Kooperation von Literatinnen und Literaten beispielsweise in Form

gegenseitigerWidmungen in Texten verdeutlichtwurde.Auffallend ist, dass diese allian-

ce-Beziehungenallesamt imRahmeneiner aufVerwandtschaftstermini beruhendenNo-

menklatur artikuliert wurden,weshalb sie auch unter der Bezeichnung ›parentés électi-

136 Vgl. dazu außerdemHeitsch (2010), 225, die als Beispiel dasOxymoron ›se hâter lentement‹ (festina

lente/Eile mit Weile) anführt.

137 »› Si celle qui jadis d’un pudique alliage/Estoit nocierement adjoincte à ton costé,/N’eut veu de

ses beaus ans le filet arresté. ‹ Sonnet du sieur de Porchères à Pierre de Brach, dans les Regrets

funéraires sur la mort d’Aymée, L. IV.« Huguet (1925), 168, s. v. »alliage«/»alliance«.

138 Que les grands esprits et les gens de bien se cherchent erschien erstmals 1626 in L’Ombre. Wahrschein-

lich diente als Grundlage für diese Schrift jener von Marie de Gournay 1593 angekündigte Text –

»un petit traité sur l’alliance de mon père et de moi« –, der niemals erschien und auch nicht mehr

auffindbar ist. Vgl. dazu Gournay (2002e): Lettre de Marie de Gournay à Juste Lipse (25 avril 1593),

1933, Anm. E, sowie Gournay (2002p): Que les grands esprits et les gens de bien se cherchent, 890,

Anm. A. Vgl. außerdem Fogel (2004), 97.

139 Vgl. erneut Gournay (2002e): Lettre de Marie de Gournay à Juste Lipse (25 avril 1593), 1933.

140 Vgl. zu dem Verweis auf alliage Heitsch (2010), 224, Anm. 43. »In this way, Marie, Montaigne’s

daughter, becomes the philosopher’s daughter, the alchimist« (ebd.). Auch die letztendliche

Vereinigung der sterbenden Liebenden in Le Proumenoir (1594) sei aus einer alchemistischen

Perspektive zu betrachten: »Marie goes so far to perform an alchemical wedding between two

corpses, their blood, or their liquids at the end of the plot […]« (ebd., 233). Doch im Lichte des

gegen sie vorgebrachten Alchemievorwurfs betonte Marie de Gournay in späteren Schriften allzu

vehement, keine profunden Kenntnisse auf diesem Gebiet vorweisen zu können, als dass ein so

starker Einfluss alchemistischer Theorien auf ihre Werke plausibel wäre.

141 »But the relation of ›alliance‹ in the sixteenth century was not only one of mutual affection. It

was basically a literary partnership […].« Ilsley (1963), 31.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kulturgeschichtliche Hintergründe konstruierter Verwandtschaft und geistiger Erbschaft 181

ves‹ subsumiert werden können.142 War es im 16. Jahrhundert unter Mitgliedern der res

publica literariaüblich, einer auf Intellekt undGelehrsamkeit fußenden alliancemit einem

Familientitel Ausdruck zu verleihen, so gingen zunächst lediglichMänner eine derartige

Verbindung ein.143 Beispielsweise sprach La Boétie seinen Freund Montaigne – wie be-

reits angesichts jener im Zuge seiner Agonie formulierten letzten Worte, die in Lettre à

son père verewigt worden sind, deutlich wurde – als seinen ›Bruder‹ an.144 Posthum be-

stätigteMontaigne in LesEssais, dass ihnunddenVerstorbenen imRahmen einer alliance

Bruderschaft verband.145 In seinem 1540 erschienenen Werk La poésie françoise widmete

Charles de Sainte-Marthe (1512–1555) seinem père d’alliance Clément Marot (1496–1544),

als dessen ›Lehrling‹ (apprenti) er sich sah, ein Epigramm, wobei in der letzten Verszei-

le Sainte-Marthes rhetorische Frage samt Kindesmetapher herauszuheben ist:146 Qui re-

prendra l’enfant qui suit son Père?147 Ähnlich benennt Guillaume des Autels (1529–um 1580),

in Repos de plus grand travail von 1550, Jacques de Bermères (?–?) als frère par alliance sowie

Pierre Bouchage (?–?) als seinen Pylades par alliance.148

Neben diesen alliances zwischen Männern bildeten sich jedoch bereits im 16. Jahr-

hundert auch gegengeschlechtliche alliance-Beziehungen aus. So bot etwa LipsiusMarie

de Gournay an, als ihr ›Bruder‹ zu fungieren, und zwar nachdem er sie imMai 1593 über

142 Vgl. dazu Devincenzo (2002), 182, Anm. 90.

143 Vgl. zu dieser Kurzdefinition von alliance Cline Horowitz (1986), 275.

144 Vgl. erneut Montaigne (2012), 86–88: »[…] Mon frère, mon frère, me refusez-vous donc une

place ? «

145 »C’est à la vérité un beau nom, et plein de dilection que le nom de frère, et à cette cause en

fîmes, lui et moi, notre alliance.« Montaigne (2007k): De l’amitié (I,27), 191 [Herv. d. Verf.].

146 Vgl. dazu Saulnier (2003 [1948/49]), 88, Anm. 58.

147 Das Epigramm lautet vollständig (von mir aus dem Mittelfranzösischen der Orthographie des

Neufranzösischen angepasst): »Que dira-t-on de me voir si hardi/De composer après toi, ô Clé-

ment?/Mon cerveau n’est encore tant étourdi/Que ton pareil me dye aucunement./Car d’avant

tous je confesse hautement,/Que seulement ton apprenti je suis,/j’écris, j’invente et fais ce que

je puis./On ne me peut tourner à impropre/si écrivant totalement t’ensuis,/Qui reprendra l’en-

fant qui suit son Père ?« Vgl. La poésie françoise de Charles de Saincte-Marthe, … divisée en trois livres

… Plus un livre de ses amys, erschienen 1540 in Lyon. Die digitalisierte Fassung ist verfügbar in der

Werkdatenbank der BNF: https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image (zuletzt aufgerufen

am 24.03.2021). Das Epigramm A Clement Marot son Pere d’Alience befindet sich auf Seite 55.

148 Repos de plus grand travail erschien 1550 in Lyon bei Jean de Tournes (1504–1564). Die digitalisier-

te Fassung ist verfügbar in der Werkdatenbank der BNF: https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79

127w.image (zuletzt aufgerufen am 24.03.2021). Die entsprechenden Zueignungen an Bermères

beziehungsweise Bouchage finden sich auf den Seiten 11 beziehungsweise 29. Vgl. dazu erneut

Saulnier (2003 [1948/49]), 88, Anm. 58. Im Übrigen ist Pylades in der griechischen Mythologie der

treue Gefährte des Orestes. Obgleich die Freundschaft zwischen den beiden bereits in der griechi-

schen Antike bei Euripides (um 485/484 v. u. Z.–407/406 v. u. Z.) (besonders in Iphigenie auf Tauris

und in seinem Orestes) sowie in Lukians (um 120–nach 180) Dialog Toxaris als mustergültig darge-

stellt wurde, verdankte diesesMotiv der perfekten Freundschaft seine stärkste Nachwirkung bis in

die Neuzeit einem römischen Drama, das bereits in der Antike verlorenging. Darin wird geschil-

dert, dass König Thoas in Anwesenheit des Pylades den Tod des Orestes forderte. Da Thoas jedoch

nicht zuordnen konnte, welcher der beidenMänner Orestes war, meldete sich zunächst Pylades zu

Wort, um für den Freund zu sterben – sogleich widersprach ihm Orestes, um umgekehrt ebenfalls

für den Freund zu sterben. Vgl. dazu Tilg (2008), Sp. 213.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image


182 Amalia Witt: Texte vererben

das bereits imSeptember 1592 erfolgteAbleben ihres ›Vaters‹Montaigne inKenntnis hat-

te setzenmüssen.149 Doch auch andere literarisch Tätige des 16. Jahrhunderts gingen ei-

ne gegengeschlechtliche alliance ein.150 So bezieht sich der bereits erwähnte Guillaume

des Autels just in Repos de plus grand travail auf Jeanne Bourguignonne als seine cousine

par alliance,151 und in dem ebenfalls bereits genannten Lyrikband La poésie françoise be-

nennt Charles de Sainte-Marthe zwei Damen jeweils als sœur d’alliance, nämlich zum ei-

nen Madeleine de la Tour, zum anderen Mademoiselle d’Estable.152 Wiederum finden

sich in Clément Marots L’Adolescénce clémentine (1532) drei Rondeaux, die Nummern 38,

39 und 40, die als Triptychon mit dem Thema alliance zusammenhängen.153 Die ersten

beiden,D’alliance de pensée (38)154 undD’alliance de grande amie (39),155 handeln von dersel-

benwechselseitig eingegangen alliance,wobei der eher keuscheGrundtondes erstenTex-

tes im zweiten Rondeau aufgrund der Schilderung eines erfolgten Kusses abgelöst wird

durch körperliche Anziehung. Trotz dieses Bezugs auf Körperlichkeit bleibt jedoch die

alliance keusch.156 Die hier vorkommende Unbekannte wurde von Abel Lefranc als Anne

d’Alençon (1492–1562) identifiziert, die eine illegitime Nichte Margarete von Navarras –

der FörderinMarots157 –und somit deren nièce par alliancewar.158 Im letzten Rondeau,De

troisAlliances (40),wird eineVerbindung zwischenden beiden Frauen,der grande amie so-

wie deren tante, hergestellt.159 Hier zeigt sich ein zärtlicherMarot, dessen Verehrung für

die jungeAnne auch ihrer TanteMargarete zuEhrengereichen soll undder dasweibliche

149 Auf diese Stelle wird zurückzukommen sein: »Tuus pater jam est. […].Hunc nunc satis, amo te Vir-

go, sed sic ut Sapientiam amo, caste : fac idem mihi, et quoniam pater tuus ille obiit, cense me

fratrem.« Gournay (2002f): Lettre de Juste Lipse à Marie de Gournay (24 mai 1593), 1937.

150 Vgl. Larsen (2016), 200. Vgl. außerdem zu Marot Ilsley (1963), 31.

151 Des Autels (1550), 37; Verfügbar: https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image (zuletzt auf-

gerufen am 24.03.2021). Vgl. dazu erneut Saulnier (2003 [1948/49]), 88, Anm. 58.

152 Vgl. Sainte-Marthe (1540), 70, 159; Verfügbar: https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image

(zuletzt aufgerufen am 24.03.2021) sowie erneut Saulnier (2003 [1948/49]), 88, Anm. 58.

153 Vgl. Marot (2007), 151–152.

154 Ebd.

155 Ebd.

156 »La chaste « alliance » du rondeau [38] se double d’un désir charnel. Le corps n’est pas éliminé

mais la pensée reste pure – pierre de touche de « ferme amour ».« Ebd., 555, Anm. 398.

157 Zunächst war Marot als Kammerdiener Margaretes sowie als Lyriker bei Hofe tonangebend und

stilbildend für die école marotique, und seine Anhänger lehnten die allzu elaborierte Reimtechnik

der rhétoriqueurs ab; vgl. Engler (31994), 82–83; Engler (2000), 615; Grimm/Hartwig (62014), 131–132.

Aufgrund ihnbetreffenderVerdächtigungen imZugeder affaire des placards 1534 gingMarot ins Exil

nach Ferrara, an den Hof der Renée de France (um 1510–1575), wo die lyrischen Kleinode blasons

anatomiques du corps féminin entstanden. Vgl. zu den blasons anatomiques und deren Neugestaltung

durch Marot Goeury (2016), besonders 13–14.

158 Vgl. zu ihrer Bezeichnung als nièce par alliance Bayrou (2019), Anm. 20. Zu Lefrancs Arbeit und Ma-

rots Liebesdichtung für Anne d’Alençon vgl. das Kapitel »Le roman d’amour de Clément Marot« in

Abel Lefrancs 1914 erschienenemWerk Grands écrivains français de la Renaissance (1914 [1949]), 1–61,

sowie die Biographie Marots von Jourda (1967).

159 Vgl. zu der Identifikation mit Marguerite de Navarre bereits Dappen (1926), 12, sowie Ilsley (1963),

31.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k79127w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k708687.image


4. Kulturgeschichtliche Hintergründe konstruierter Verwandtschaft und geistiger Erbschaft 183

alliance-Duo zu einer mystischen Trinität erweitert.160 Auch der etwa zeitgleichmit Ma-

rot in Lyon wirkendeMaurice Scève (um 1501– um 1564) bezog sich auf die rund 20 Jahre

jüngere Pernette du Guillet als sœur d’alliance – beide waren aktiv im Umkreis der école

loyannaise, jener um Scève und Louise Labé versammelten italophilen Lyoner Dichter-

schule,mit der dieHochphase des französischenPetrarkismus in Frankreich eingeläutet

wurde.161 Scève fungierte als Mentor Pernette du Guillets, doch bestand zwischen ihnen

auch eine unerfüllte Liebe, die wohl geradezu prototypisch jener poetologischen Leitli-

nie entsprach, welche die Mitglieder der école lyonnaise in der Verschränkung des Ideals

höfischer Liebe mit Elementen der petrarkistischen Liebeslyrik sowie der neuplatoni-

schen Liebeskonzeption in ihren Dichtungen propagierten:162 Setzte Scève Pernette in

Déliemit seiner homonymen Lyriksammlung ein Denkmal, ohne sie explizit namentlich

zu nennen, so tat es ihm Pernette in ihren Rimes gleich, wobei diese erst im August 1554

posthum erschienen.163 Im Übrigen schließen die Rimesmit fünf von Maurice Scève so-

wie Jean de Vauzelles (1495–1563) verfassten Epitaphen ab, mit denen Pernette der Titel

sœur bestätigt und sie cousine genannt wird.164

160 Vgl. Bayrou (2019), 24, zu De trois Alliances: »Un tel déplacement génère des correspondances

entre les différentes relations réunies sous le motif de lʼ« alliance », un mot qui évoque la socia-

bilité, l’éthique et la spiritualité aussi bien qu’une simple « histoire d’amour ». Dans cette confi-

guration, la « Grand Amie » obtient une part de la révérence due à la protectrice, dont elle est

en quelque sorte un double accessible : on peut l’aimer, la désirer sans encourir le ridicule d’une

trop forte disparité de conditions. En retour, la « Tante » obtient une part de l’amour dévolu à

la jeune maîtresse. Quant à la « Pensée […] noble et prudente » (v. 6), personnage le plus mys-

térieux de ces « trois alliances », si elle ne renvoie pas à une tierce dame, elle pourrait désigner

les valeurs qui consolident le triangle amoureux […].«

161 Vgl. Grimm/Hartwig (62014), 133: »In deren Texten [der école lyonnaise] gehen gewandelte Vorstel-

lungen von höfischer Liebe mit platonistischen Theorien und vor allem Topoi aus dem Audrucks-

repertoire des italienischen Petrarkismus eine neuartige Verbindung ein.«

162 Maurice Scèves nach petrarkistischem Vorbild verfasstes hermetisches Werk Délie. Objet de Plus

Haute Vertue erschien 1544 und umfasst 449 dizains sowie einWidmungsgedicht. Im Gegensatz zur

Pléiade trachtete Scève nicht nach einem Bruchmit dem omnipräsenten Vorbild Petrarca, sondern

nach dessen Integration in die französische Dichtung. Mehr noch inszenierte er sich 1533 als Ent-

decker des vermeintlichen Grabes von Petracas Laura in Avignon. Auch Pernette du Guillet lieferte

mit ihren Rimes »eine metrisch-formal elegante Synthese aus marotistischer Poesie, petrarkisti-

schen, platonistischen und aus demMittelalter übernommenen Elementen« (ebd., 134). Vgl. dazu

Lefèvre (2015), 130, Anm. 39, sowie Grimm/Hartwig (62014), 133. Vgl. zur Bezeichnung sœur d’alli-

ance Larsen (2016), 200. Die Verbindung beider war wohl eine des gegenseitigen Schwärmens für-

einander, doch heiratete Pernette 1538 einen anderen, zudem war Maurice Scève aufgrund eines

religiösen Gelübdes an das Zölibat gebunden; vgl. Roussel (2007), 177.

163 Eine Gesamtschau beider Werke zeigt, dass manche Stellen in nur einigen Worten voneinander

abweichen und komplementär zueinander gelesen werden müssen. Vgl. erneut Roussel (2007),

177f.

164 Dabei handelt es sich um Epitaphes de la gentile et spirituelle Dame Pernette Du Guillet, dicte Cousi-

ne, wobei sie am Ende als cousine et sœur bezeichnet wird. Vgl. dazu Rajchenbach (2007) sowie

Saulnier (2003 [1948/49]), 88, Anm. 58. Die digitalisierte Fassung der Rimes (eigentlich: Rymes) ist

verfügbar in der Werkdatenbank der BNF: https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image

(zuletzt aufgerufen am 27.03.2021, besonders 78–80). Vgl. außerdem Roussel (2007) sowie Zim-

mermann (2005), besonders 199–201. Pernettes Ehemann bat nach ihrem frühen Ableben den

Herausgeber Antoine Du Moulin (um 1510–1551), die einzigen von ihr hinterlassenen Texte, ihre

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b8609525w.image


184 Amalia Witt: Texte vererben

AuchMarie de Gournays ebenfalls eigenständigeWerke verfassende, obgleich weni-

ger bekannte Zeitgenossin Marie Le Gendre (?–?) wählte einen père d’alliance, und zwar

François Le Poulchre, seigneur de la Motte-Messemé (1546–1597).165 Mit dem Kreis um

Le Poulchre ist auch die dichtende und unter anderemOvid übersetzendeMadeleine de

l’Aubespine, dame de Villeroy (1546–1596), verbunden, die sichmit Les chansons deCallian-

the, fille deRonsard unter Bezug auf ihr PseudonymCallianthewahrscheinlich den hier er-

sichtlichwerdendenTitel der ›Tochter‹ desPléiade-KopfesRonsard,mit demsie befreun-

det war, andichtete.166 Allerdings wurde ihr von Teilen der Forschung die Autorschaft

über diese Schrift zugunsten Héliette de Vivonnes (1558–1625) abgesprochen, wobei in

dieser Frage immer noch kein Forschungskonsens herrscht.167 Überdies konnte eine al-

liance auch zwischen tatsächlichmiteinander blutsverwandtschaftlich in Beziehung ste-

henden Familienmitgliedern eingegangen werden. So verband die leiblichen Geschwis-

ter Jacques de Romieu (um 1540–um 1600) und Marie de Romieu (um 1545–um 1584) ei-

ne intellektuell-literarisch geprägte Partnerschaft zwischen frère und sœur.168 Auch das

bereits genannteMutter-Tochter-Gespann der ›Dames des Roches‹,169Madeleine Neveu

und Catherine Fradonnet, bekräftigte seine blutsverwandtschaftlich bereits bestehende

Verbindung, indem es gemeinsam die 1572 erschienene didaktische Schrift L’instruction

pour les jeunes dames, par la Mère et la Fille d’alliance verfasste – allerdings ist auch in die-

sem Fall die eigentliche Urheberschaft unklar.170 Jedoch zeigen die anderen von ihnen

überlieferten Werk deutlich eben diesen rhetorischen Duktus, den Kenny als antipatri-

archales Signal wertet.171

ImLichte insbesondere der beiden letztgenanntenBeispiele –denGeschwisternRo-

mieu sowie den Dames des Roches – ist festzuhalten, dass die Art und Weise, in der

alliance als besondere Form der intellektuellen Relation gesehen wird, prinzipiell nicht

oder zumindest nicht in erster Linie jene einer Ersatzkonstellation für Blutsverwandt-

schaft sein sollte.Ganz imGegenteil liegt bei einer alliance vielmehr dieBetonung auf der

Beiläufigkeit tatsächlicher blutsverwandtschaftlicher Beziehungen,wobei entscheidend

insgesamt siebzig Rimes, zu veröffentlichen. Auf den letzten Seiten dieses 1554 posthum veröf-

fentlichten Werks finden sich Epitaphe von Scève und eben auch von Jean de Vauzelles.

165 Vgl. dazu sowie zu Marie Le Gendre als Leserin von Marie de Gournays Werken Berriot-Salvadore

(1992) sowie Heitsch (2010), 225. Vgl. zu Marie Le Gendres Werken Zimmermann (2005), 211.

166 Vgl. Zimmermann (2005), besonders 2010–213, zur Biographie, denWerken und demWirkenMa-

deleine de l’Aubespines. Vgl. außerdem Kenny (2020), 211, und seine Besprechung des löblichen

Kommentars La Croix du Maines zu Madeleine de l’Aubespine.

167 Die erste Printausgabe des Textes lag vor mit Sorg (1926), wobei sich auf den Seiten 7–18 jener

Ausgabe mehrere lyrische Texte finden, die Sorg Madeleine de L’Aubespine zuschreibt. Diese At-

tributionwurde jedoch angezweifelt durch Lachèvre (1932), 13–27. Allerdings schlug sich vier Jahre

später Lavaud (1936), 501–516, auf die Seite von Sorg.

168 Vgl. zu Jacques de Romieu und Marie de Romieu Zimmermann (2005), 219–221.

169 Vgl. zu dieser Namensgebung erneut die an anderer Stelle bereits erwähnte Passage bei Kenny

(2020), 113–114.

170 Vgl. dazu Shapiro (2008), 242. Die Verfasserinnen sind aufgrund des KryptonymsM. D. R. opak ge-

blieben. Claude La Charité hat zwischenzeitlich argumentiert, die eigentliche Urheberin sei Marie

de Romieu. Vgl. dazu La Charité (2000).

171 Vgl. dazu Kenny (2020), 113–114.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kulturgeschichtliche Hintergründe konstruierter Verwandtschaft und geistiger Erbschaft 185

die reziproke geistige Verbindung sowie, in manchen Fällen, eine hieraus erwachsen-

de ideelle Förderung oder Kooperation waren.Wie jedoch amBeispiel der alliance-Paare

ClémentMarotundAnned’Alençon sowieMauriceScèveundPernetteduGuillet deutlich

wurde, konnte eine derartige Relation durchaus ein romantisch-schwärmerisches Mo-

ment miteinschließen. Dies ist auch mittels eines Blicks auf die kulturgeschichtlichen

Hintergründe derartiger alliance-Beziehungen zu erklären, die im Folgenden erläutern

werden.

4.2.3 Höfische und neuplatonische Grundlagen

Die soziale, intellektuelle und literaturbezogene sowie literarische Praxis, gegenge-

schlechtliche alliance-Beziehungen einzugehen, wurzelt in Frankreich im Aufkommen

sogenannteramoursd’alliance–einerArtübererhöhter,platonischerundzweigeschlecht-

licher Freundschaft.172 Als Vorreiter hierfür gilt Ludwig XII. (1462–1515) oder vielmehr

dessen Stilisierung zu einem Vertreter der amour d’alliance. Ludwigs Biograph, Jean

d’Auton (1466–1527/28), ließ in den von ihm verfassten Chroniques de Louis XII erstmals

die Adelige Tommasina Spinola (1474–1505) auftreten, deren Bekanntschaft Ludwig in

Genua gemacht habe.173 Dermaßen habe Tommasina für den König geschwärmt, dass

sie ihn darum gebeten habe, eine »ehrbare Bekanntschaft in liebenswürdiger Überein-

kunft«174 einzugehen, und aufgrund ihrer Faszination für Ludwig wünschte sie fortan,

nie wieder mit ihrem Ehemann zu schlafen.175 Ausgehend hiervon entwickelte d’Auton

mit der 1505, das heißt im Todesjahr Tommasinas, verfassten La complainte de Gennes

einen nekrologischen Text, mit dem in Form von Lamentationen sowohl die von tiefer

Trauer geprägte Reaktion Tommasinas auf Ludwigs vermeintlichen Tod als auch ihr aus

dieser falschen Annahme resultierendes, eigenes Ableben und die Trauer um sie for-

muliert wurden.176 Der Historiker John Gagné verortet diese alliance zwischen Ludwig

und Tommasina im Kontext der Italienfeldzüge französischer Herrscher von Karl VIII.

über Ludwig XII. bis zu Franz I. und stellt heraus, dass das buchstäbliche Sammeln von

Frauen seitens dieser Herrscher – gemeint sind hier Sammelmanuskripte mit gemal-

ten Abbildern italienischer Damen – nicht nur das auf italienische Frauen gerichtete

Begehren der Regenten verdeutlicht habe, sondernmittels dieser ikonographischen Ap-

172 »Il s’agit des « amours d’alliance », autrement dit d’une sorte d’amitié supérieure entre un

homme et une femme.« Delumeau (1984), 392.

173 Vgl. dazu Gagné (2017), 150, außerdem Delumeau (1984), 392: »Louis XII éprouva ainsi une sorte

d’amour très platonique pour une Génoise, Tommasina Spinola.« Vgl. zu genaueren Hintergrün-

denDidier Le Furs Biographie zu Ludwig XII. (2010) sowie den Beitrag vonGagné (2017), besonders

149–161.

174 Vgl. dazu die englische Übersetzung von Gagné (2017: 150) sowie das französische Zitat in Delu-

meau (1984), 392: »Il y avait entre eux « accointance honorable et amiable intelligence ».«

175 Vgl. dazu Gagné (2017), 150.

176 Es handelt sich um La complainte de Gennes sur la mort de dame Thomassine Espinolle, Genevoise, dame

intendyo du roy, avec l’épitaphe et le regret (1505). Das Originalmanuskript ist verfügbar unter https:

//gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item (zuletzt aufgerufen am 22.03.2021).

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b100223863/f22.item


186 Amalia Witt: Texte vererben

propriation weiblicher Abbildungen gleichzeitig der territoriale Herrschaftsanspruch

dieser Herrscher auf Italien versinnbildlicht worden sei.177

In diesem Kontext ist das freiwillig gewählte Zölibat Tommasinas hervorzuheben,

verweist es doch auf Enthaltsamkeit oder gar Jungfräulichkeit als Voraussetzung für das

Eingehender späteren, aus diesemKontext erwachsenden gegengeschlechtlichen allian-

ce-Beziehungen. Dies wiederum erinnert an jenen Status der Jungfernschaft, der Marie

de Gournay – wie anhand der Formulierung in Étienne Pasquiers Brief deutlich wur-

de – unmittelbar nach dem Ableben Montaignes zugesprochen oder vielmehr auferlegt

wurde, und zwar aufgrund ihrer Position als Hüterin des geistigenNachlasses ihres ›Va-

ters‹.178 Zwarwird dieser Aspekt der Enthaltsamkeit bei Gagnémit Blick auf Ludwig XII.

und Tommasina nicht weiterverfolgt, doch findet sich bei Saulnier ein Verweis, der eine

vonmehrerenplausiblen kulturgeschichtlichenTeilerklärungen für die Präsenz vonEnt-

haltsamkeit oder Jungfräulichkeit in gegengeschlechtlichen alliance-Beziehungen sein

könnte, nämlich die christliche Praxis der virgines subintroductae.179 Hierunter verstand

manwahrscheinlich bereits imUrchristentumSyneisaktismuspraktizierende Jungfrau-

en oder Witwen, das heißt sich freiwillig der Jungfräulichkeit oder Enthaltsamkeit ver-

schreibende Frauen, die mit ebenfalls keusch lebendenMännern eine geistig-spirituelle

Ehe eingingen und mit diesen zusammenlebten, um sich um deren Haushalt zu küm-

mern.180 Jedochfindet sich dafür kein expliziter biblischerNachweis,dennAussagendes

Paulus im Korintherbrief zu Jungfräulichkeit und Ehelosigkeit können nicht eindeutig

in diese Richtung ausgelegt werden.181 Überdies wurde bereits im 3. Jahrhundert – erst

dann tauchte der nun pejorativ gebrauchte Terminus virgines subintroductae tatsächlich

auf – diese Praxis als unschicklich gegeißelt, da das Bestreben dieser Jungfrauen oder

Enthaltsamen kritisiert wurde, im Zuge ihrer Verbindung zu in Askese lebenden Män-

nern ebenfalls ein gewisses Ausmaß an Spiritualität erlangen zu wollen.182 Allerdings

wurde ab dem 5. Jahrhundert der Begriff neutral verwendet, nämlich als Bezeichnung

177 »Collecting women (including their representations) and collecting territory could be collapsed

into each other through fertile conceptual slippages enabled by art. As tokens of civility and

beauty, images of women helped to authorize conquest insofar as they served to naturalize vi-

sions of mastery, in both discourse and practice.« Gagné (2017), 131.

178 Vgl. dazu erneut Lettre 1, »A Monsieur de Pelgé, Conseiller du Roy & Maistre en sa Chambre des

Comptes de Paris«, in: Pasquier (1723), Sp. 515–20, besonders Sp. 518–520.

179 Auf diese verweist Saulnier in seiner kritischen Ausgabe der Werke Maurice Scèves im Kontext

der alliance-Beziehungen im 16. Jahrhundert. Vgl. erneut Saulnier (2003 [1948/49]), 88, Anm. 58:

»C’est un usage d’époque, de se donner des parents « d’alliance », et notamment frères ou sœurs.

(Faut-il évoquer, au IIIe siècle, du temps des virgines subintroductae, les couples mystiques de

frères et sœurs ?)«

180 Vgl. dazu den Beitrag von Kugelman/Murphy (22003).

181 Vgl. dazu ebd. Erstmals wurde eine diesbezüglich umstrittene Passage im NT – 1 Kor 7,38 – von

Hans Achelis als frühester Nachweis der Praxis der virgines subintroductae diskutiert; vgl. Achelis

(1902).

182 Vgl. Kugelman/Murphy (22003): »The term virgines subintroductae appears in the 3rd century in

a pejorative sense and is the result of the accusation that such virgins or widows considered

themselves united to the ascetic in a spiritual marriage for mutual assistance in achieving a

high spirituality.«

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kulturgeschichtliche Hintergründe konstruierter Verwandtschaft und geistiger Erbschaft 187

von imHaushalt vonKlerikern zumZwecke derHaushaltsführung lebenden Frauen,un-

abhängig vom Verwandtschaftsgrad.183

ImAnschluss an die sozusagen halbfiktionale, da imRahmen eines enkomiastischen

Werks von einem Biographen stilisierte Episode um Ludwig XII. und Tommasina Spi-

nola finden sich keineswegs zufällig derartige amours d’alliance im fiktionalen Kontext

des um 1545 begonnenen und bis 1549 unvollendet gebliebenen Heptaméron wieder, das

heißt in jener an Boccaccios (1313–1375)Decamerone geschulten NovellensammlungMar-

gare von Navarras (1492–1549).184 In einigen der Novellen ist von amours d’alliance die Re-

de, und es sind Bezeichnungen wie frère d’alliance und sœur d’alliance zu finden.185 Zudem

ist das im Heptaméron wirkmächtige Konzept der parfaite amitié zwischen Männern und

Frauen herauszuheben.186

Diesen Liebes- und Freundschafskonzepten zugrunde liegt ein äußerst komplexes

Geflecht gattungsspezifischer Charakteristika und diskursgeschichtlicher Traditionen,

deren Erörterung im Folgenden notwendig skizzenhaft bleiben muss, da ihre Darstel-

lung denRahmen dieser Arbeit sprengenwürde. So lässt sich die Konstatierung des Vor-

kommens von alliance-Beziehungen auf einer rein semantischen Ebene im Heptaméron

aufgrund seiner dialogischen Struktur und somit der Absenz einer einzigen narrativen

Stimme sowie infolge der Polyphonie der Stimmen der Dialogierenden – zehn Personen

beiderlei Geschlechts kommentieren und erzählen an acht Tagen je zehn wahre Bege-

benheiten pro Tag – schwerlich in konzise Aussagen übersetzten.187 Auch deshalb ist es

vonnöten, den kultur- und geschlechtergeschichtlichen Entstehungskontext des Werks

im 16. Jahrhundert zu berücksichtigen.Dabei handelt es sich um eine Zeitspanne, in der

183 »In the 5th century the term was applied almost indiscriminately to women, whether relatives

or not, who lived as domestics in the houses of ecclesiastics.« Ebd.

184 Margarete von Navarra und ihr Bruder, der künftige Renaissancefürst Franz I., der dem kinderlos

gebliebenen Ludwig XII. (1462–1515) auf dem Thron nachfolgte, waren in Jugendjahren häufig an

Ludwigs Hof zu Gast. Nach dessen Tod ging die Königsherrschaft von der Linie der Valois-Orléans

auf jene der Valois-Angoulême über. Vgl. dazu die historische Einleitung von Paul Lacroix inNavar-

re (1880), I–XXX). Vgl. zum Heptaméron und zu Margaretes literarischem Schaffen Engler (31994),

607–608; Engler (2000), 86–87; Grimm/Hartwig (62014), 145–146. Bereits zur Regierungszeit ihres

Bruders war offenkundig, dass Margarete reformierte Zeitgenossen an ihrem Hof im südfranzösi-

schenNérac schützte, allen voran den jungen Calvin sowie Literaten undGelehrte; vgl. dazu Engler

(31994), 608; Appel (2018), 60, 101. Hierzu gehörten neben ihrem Kammerdiener Clément Marot

auch der Bischof von Meaux, Guillaume Briçonnet (um 1470–1534). Letzterer ließ wiederum den

Humanisten Jacques Lefèvre d’Étaples (um 1450–1536), der die erste und an der Vulgata orientier-

te französische Übersetzung der Bibel besorgte, als einen reformatorisch gesinnten Generalvikar

seine Gemeinde inMeaux humanistisch-protoreformatorisch umgestalten. Allerdings wurde jene

›Gruppe vonMeaux‹, zu der imÜbrigen auch Lefèvre d’Étaples Schüler Guillaume Farel (1489–1565)

gehörte, letztlich zerschlagen und ihre Mitglieder dazu genötigt u.a. nach Straßburg zu fliehen.

Vgl. Engler (31994), 507; Amson (2004), 51; Vogler (2003), 134.

185 »Notice the similarity between this situation and the one described by Saint-Aignan in the doc-

uments found by Le Rouy de Lincy relation to Novella I. It was common practice in the six-

teenth century for young people to be informally adopted as sons or daughters ›par alliance.‹ The

most famous example of this was Montaigne’s adoption of his youthful admirer Marie de Gournay [Herv.

d. Verf.].« Cholakian (1991), 260, Anm. 12.

186 Vgl. Leushuis (2003), 32ff.

187 Ebd., 31.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Amalia Witt: Texte vererben

die Ehe als Institution in eine tiefe Krise geriet, weshalb das Geschlechterverhältnis und

die Ehefrage vielfach und unter anderem von Humanisten wie Erasmus (um 1466–1536)

diskutiertwurden.188 VordiesemHintergrund thematisiert dasHeptaméron in einemfik-

tionalen Rahmen die sich im Wandel befindlichen Geschlechterverhältnisse und zeigt

konkurrierend zum Ehestand existierende alternative Beziehungsformen auf, etwa die

honnête amitié und eben auch die amitié d’alliance oder die amour d’alliance.189 Nicht zu-

letzt bezeugten derartige amitiés und amours d’alliance zumindest in höher entwickelten

sozialen Kontexten eine Verfeinerung der Sitten sowie eine grundsätzliche Aufwertung

der Frau.190

Dem zugrunde lagen antike und christliche Konzeptionen von Liebe sowie Freund-

schaft – eros und philia sowie agape und caritas191 –, die vomMittelalter bis in die Renais-

sance Wandlungen durchliefen. Sie wurden verschränkt mit dem Ideal höfischer Lie-

be (fin’amor) sowie mit der über Marsilio Ficinos (1433–1499) Platon-Kommentare und

unter anderem über Pietro Bembos (1470–1547) Gli Asolani (1505) vermittelten neuplato-

nischen Liebesauffassung,192 die sich im Rahmen der humanistischen Dialogtraditio-

188 Die Ehe als Institution befand sich im Frankreich des 16. Jahrhunderts in einem tiefgreifenden

Wandlungsprozess: Im Zuge der protestantischen Reformationsbewegungen jenseits der Alpen

galt sie zwar noch als heilig, jedoch nichtmehr als Sakrament (die Ehe war im Rahmen des Konzils

von Trient (1545–1563) als siebtes Sakrament definiert worden). Der sakramentale Charakter der

Ehe, vor allem aber der Umstand, dass keine elterliche Einwilligung, sondern lediglich die Über-

einkunft beider Ehegatten für die katholische Eheschließung notwendig war, wurde von reforma-

torischer Seite stark kritisiert. Denn diese Praxis befördere, so die reformierte Ansicht, Bigamie,

heimliche Eheschließungen odermésalliances, da das Elternhaus rechtlich keinerlei Kontrolle über

die Wahl des Ehegatten beziehungsweise der Ehefrau habe. Ebenso wurde die Unauflöslichkeit

der Ehe in Frage gestellt und von reformatorischer Seite Scheidung als Möglichkeit der Eheauflö-

sung befürwortet. Durch die Reformation erfuhr die Ehe jedoch eine Aufwertung, da sie die Ehe-

schließung für ihre Geistlichen legitimierte. Dies geschah allerdings vor allem in Abgrenzung zu

dem von der katholischen Kirche propagierten und favorisierten Lebensentwurf eines entweder

gänzlich jungfräulichen oder zumindest enthaltsamen Lebens. Letztere waren von katholischem

Standpunkt ausOptionen, die hierarchisch über derHeirat standen und somit vor der Überlegung,

eine Ehe einzugehen, in Erwägung zu ziehen waren. Folglich darf die Aufwertung der Ehe auf re-

formatorischer Seite nicht als primär verfolgte Besserstellung der Ehefrau gesehen werden, ob-

gleich es zutreffend ist, dass deren Rechte, als positive Begleiterscheinung, gestärkt wurden. Vgl.

Leushuis (2003), 29–31; Holland (2007), 133; Seidel Menchi (1993), 214; Veillon (2006), 195. Vgl. au-

ßerdem zu den Ehe- und Erziehungsdidaxen des 16. Jahrhunderts am Beispiel von Erasmus (um

1466–1536) und Juan Luis Vives (um 1492–1540) Timmermans (1993), 31–41: Hier sind Vivesʼ Schrift

zur Mädchen- und Frauenerziehung De institutione feminae Christianae (1524) und Erasmusʼ Chris-

tiani Matrimonii Institutio (1526) hervorzuheben.

189 Vgl. Leushuis (2003), 29–31.

190 »Une coutume qui se répandit en Europe à l’époque de la Renaissance apporte un témoignage à

la fois sur l’affinement des mœurs et sur l’estime nouvelle en laquelle la femme, au moins dans

les milieux les plus évolués, pouvait être tenue.« Delumeau (1984), 391–392.

191 Vgl. ebd. sowie Düsing/Klein (2009), die eine umfassende kulturgeschichtliche Übersicht zu die-

sen vier Konzepten bieten.

192 Mit Commentarium in convivium Platonis de amore (1469) – kurz: De Amore – legte Ficino nicht nur

einen Kommentar zumText vor, sondern, als eine Artmise-en-abîme des ursprünglichen Symposion

Platons, eine Reinszenierung des Gastmahls – nun mit Florenz als Schauplatz. Schneider (2012)

weist nach, dassDe Amore ein inmehrfacher Hinsicht performativer Text ist, der an ritual-, sprach-

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kulturgeschichtliche Hintergründe konstruierter Verwandtschaft und geistiger Erbschaft 189

nen im Fahrwasser des ab 1537 in französischer Übersetzung durch Jacques Colin vor-

liegenden Il Libro del Cortegiano (1528) äußerte.193 In diesem Kontext gilt das Heptaméron

als textueller Kulminationspunkt der in Frankreich rezipierten (neu-)platonischen Kon-

zepte,wobei hierfür werksinhärent insbesondere der dagoucinisme der Figur des Dagou-

cin steht.194 Die Aussagen zum Verhältnis der Geschlechter im Heptaméron stehen zu-

dem imSpannungsfeld zweierHaltungenMargarete vonNavarras: einerseits ihres aris-

tokratisch-autoritären Ansinnens, den sakramentalen Charakter der Ehe aus Gründen

der sozialen Ordnung zu restituieren, andererseits einer evangelikal-affektiven, mysti-

zistischenPosition.195 Aus dieser speisen sichVorstellungen einer idealen, auch göttlich-

spirituellen und geradezu symbiotischen Gleichheit innerhalb der Geschlechterverhält-

nisses, denn in einigen Novellen desHeptaméronwerden die sakramentale Ehe sowie die

philia – jene perfekte freundschaftliche Liebe, wie sie prominent in der Nikomachischen

Ethik des Aristoteles sowie in Ciceros De amicitia allein für Männerfreundschaften erör-

tert wird196 –zuGrundbausteinen der vollkommenen Freundschaft zwischenMann und

Frau und somitWerkzeug der Herstellung idealer Gleichheit.197

Natürlich waren zudem die seit dem 15. Jahrhundert diachron wie synchron einset-

zenden Geschlechterdebatten der Querelle des Femmes, in deren Rahmen ebenfalls Fra-

gen zu Liebe und Freundschaft zwischen Männern und Frauen diskutiert wurden, mit

entscheidend für Margarete und ihr Werk. So finden sich im Heptaméron intertextuel-

le Verweise auf Alain Chartiers (um 1385–um 1430/1440) La Belle Dame sans Mercy (1424)

und medientheoretische Aspekte des Performativitätsbegriffs anschließt, die mit Ficinos Theorie

des Enthusiasmus sowie seinemplatonisch inspirierten Textbegriff in Verbindung zu bringen sind;

vgl. dazu ebd., 244.

193 Pietro Bembo ließ in Gli Asolani (1505) seine adeligen Hauptprotagonistinnen und -protagonisten

einen Dialog über die Liebe ausgestalten. Im vierten Buch des Cortegiano lässt Castiglione den nun

zum Protagonisten avancierten Bembo eine Liebesdoktrin in Bezug auf den perfekten Hofmann

formulieren. Vgl. Ebbersmeyer (2017); Roger-Vasselin (2007), besonders 94–95; Leushuis (2003),

31; Delumeau (1984), 392. Vgl. außerdem zur Evolution von gleich- und gegengeschlechtlichen

Freundschaften in der Frühen Neuzeit Seifert/Wilkin (2016), 1–29, besonders 9–14.

194 Vgl. Roger-Vasselin (2007), 95–96.

195 »Dans l’Heptaméron, le traitement des rapports sentimentaux entre l’homme et la femme se

caractérise globalement par l’opposition entre deux « pensées ». Il y a d’une part ce que nous

appellerons une pensée « aristocratico-autoritaire ». […] D’autre part, une pensée que nous ap-

pellerons ici « évangélico-affective » semble à l’œuvre : influencée par les débats humanistes sur

le mariage, et très réceptive au mouvement évangélique de son époque, Marguerite de Navarre

est sensible à la valeur sacramentelle et symbolique du mariage et au mystère divin qui entoure

le lien entre l’homme et la femme. Sa correspondance avec l’évêque de Meaux, Briçonnet, en

témoigne.« Leushuis (2003), 30–32.

196 »Humanists celebrated Aristotle’s and Cicero’s ideal of ›perfect‹ friendship, which stipulated that

friends be of equal moral and social stature. Specifically excluding women, this model was

premised on homosociality, the mimetic desire between men often involving the exchange of

women.« Seifert/Wilkin (2016), 6.

197 »Nous verrons que la valorisation du sentiment de philia dans certaines nouvelles de l’Heptamé-

ron (la « parfaite amitié » dans les rapports entre l’homme et la femme) s’explique de la même

manière. La philia et le mystère du septième sacrement anoblissent les rapports entre les sexes

et y introduisent une égalité idéale : celle des deux époux devant Dieu, celle des deux amis

vivant en symbiose.« Leushuis (2003), 32.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Amalia Witt: Texte vererben

– ein Text, der zu der querelle de la Belle Damemit Blick auf die vermeintliche Grausam-

keit von Frauen in der Liebe und somit zur zweitenmaßgeblichen Debatte im Anschluss

an die Querelle du Roman de la Rose (1401–1405) um Christine de Pizan führte.198 Überdies

spielte sich in den 1540er Jahren eine weitere zentrale Debatte der Querelle des Femmes

am Hofe Franz I. und Margarete von Navarras ab, und zwar die Querelle des Amyes, zu

welcher der von Marguerite protegierte Antoine Héroët (um 1492–1568) einen maßgeb-

lichen Beitrag leistete.199 Auchwird die aufkommende Problematik der Krisenhaftigkeit

der Ehe im 16. Jahrhundert in Schriften derQuerelle des Femmes kommentiert, debattiert

und auch parodiert, etwa hinsichtlich der Frage, ob ein Mann seiner Ehefrau in punc-

to cocuage – der ›Hahnreischaft‹ – vertrauen könne:200 In Rabelaisʼ 1546 erschienenem

Tiers Livre seiner Pentalogie um den Riesen Gargantua und seinen Riesen-Sohn Panta-

gruel wird nämlich die Irrfahrt von Pantagruels dümmlichem Reisegefährten Panurge,

der auf der Suche nach der Antwort auf die Frage, ob er heiraten solle oder nicht, unbe-

friedigt von einem Ratgeber zum nächsten stolpert, zum narrativen roten Faden.201

198 Vgl. zur Übersicht zu Christine de Pizan und ihrenWerken Zimmermann (2005), besonders 29–30

und 226, sowie Zimmermann (1990), 9–26, d.h. die Einleitung zur ersten deutschen Übersetzung

von Christine de Pizans Livre de la Cité des Dames (verfasst um 1405). Bei der für 1401–1405 nach-

gewiesenen Debatte um den allegorischen Roman de la Rose, 1235 von Guillaume de Loris (um

1205–nach 1240) begonnen und 1275 von Jean de Meun (um 1240–nach 1305) fortgesetzt, handelt

es sich um eine Diskussion über den ästhetischen und moralischen Wert dieses Liebesromans,

wobei Christine de Pizan misogyne Aussagen des von Jean de Meun in deutlich vulgärerem Ton

verfassten zweiten Teils des Romans kritisierte. Neben Christine waren die königlichen Sekretäre

Jean de Montreuil und Gontier Col sowie die Geistlichen Pierre Col und Jean Gerson an der De-

batte beteiligt. Anknüpfend an ein de Meun lobendes, heute verlorenes Traktat von Jean de Mon-

treuil (1354–1418), gilt ChristinedePizans briefliche, andeMontreuil gerichteteReplik (entstanden

wahrscheinlich im Sommer 1401) als Eröffnung der Debatte. Sie kritisiert darin systematisch de

Meuns Ausgestaltung des Roman de la rose als unmoralisch und misogyn. Ein Resümee der Debat-

te bietet etwa Greene (2007). Die Dokumente rund um diese Debatte wurden jüngst neueditiert

und kritisch kommentiert von Valentini (2014).

199 Bertrand de La Borderie (um 1507–nach 1547) verwarf mit seinem Gedicht L’Amye de Court (1541)

das im dritten Buch des Cortegiano entworfene Bild der vollendeten donna di palazzo. Als Gegen-

reaktion verfasste Antoine Héroët, Protégé Marguerite de Navarres, das Lehrgedicht La Parfaicte

Amye (1542). Auch andere Autoren antworteten mit ›Gegengedichten‹. Vgl. Zimmermann (2005),

107, und Bock/Zimmermann (2014), 72.

200 Rabelais referiert in der Folge zwar alle antiken Autoritäten, auf die sich sein Freund, der Jurist

André Tiraqueau. (1488–1558), in seiner 1535 veröffentlichten Schrift Lex Si unquam c. de revoc. donat

bezieht (vgl. zu dieser Schrift ebd., 27, Anm. 4). Letzteren lernte Rabelais im Rahmen eines Gelehr-

tenkreises kennen, nachdem er 1520 in den Franziskaner-Orden im Kloster Puy-Saint-Martin ein-

trat und als Mönch in der kleinen, jedoch kulturell bedeutenden Hauptstadt des Bas-Poitou, Fon-

tenay-le-Comte, lebte. Allerdings amüsiert sich Rabelais sichtlich dabei, ebenjene von Tiraqueau

evozierten Autoren – Hippokrates (um 460 v. u. Z.– um 370 v. u. Z.), Plinius (um 23–79), Plautus

(um 250 v. u. Z.– um 184 v. u. Z.), Aristoteles, Censorinus (3. Jahrhundert) und andere – im drit-

ten Kapitel von Gargantua bewusst falsch zuzuordnen, indem er ihre verschiedenen Theorien und

Haltungen zur weiblichen Schwangerschaft vertauscht. Vgl. dazu Rabelais (1994), 29, Anm. 6.

201 Eine weitere Schrift Tiraqueaus, und zwar eine Abhandlung zu privatrechtlichen Entwicklungen

auf dem Gebiet des Eherechts, De legibus conniubialibus et iure maritale (»Von den Ehegesetzen und

dem Eherecht«), steht in engem Zusammenhang mit Rabelaisʼ Werk, genauer mit der Ehe- und

Misogynie-Thematik des Tiers Livre. Dieses regionalrechtliche Traktat, das sich auf gewohnheits-

rechtliche Fragen der Region Poitou zu Moral und Ehe bezieht und daraus Ehegesetze ableitet,

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kulturgeschichtliche Hintergründe konstruierter Verwandtschaft und geistiger Erbschaft 191

4.2.4 Kritik, Spott und Wandel als Element von alliance-Beziehungen

Auf einen weiteren Aspekt der alliance zwischen Marie de Gournay und Montaigne sei

nun zumindest grundlegend verwiesen, und zwar auf einen, dermit derWahrnehmung

Montaignes als Renaissance-Autor, der vermeintlich Frauen gegenüber nicht besonders

wohlwollend eingestellt war, zusammenhängt. Jean Delumeau hält nämlich die alliance

zwischen Montaigne und Marie de Gournay für erstaunlich, sei doch Montaigne nicht

gerade dafür bekannt gewesen, gegenüber Frauen zartfühlend aufgetreten zu sein.202

Dies verwundert auf den ersten Blick nicht, wenn man etwa Montaignes Aussagen in

»Von der Freundschaft« (I,27) zu der Frage, ob Frauen zu Freundschaft fähig seien,

liest:203

[L]a suffisance ordinaire des femmes n’est pas pour répondre à cette conférence

et communication, nourrisse de cette sainte couture : ni leur âme ne semble assez

ferme, pour soutenir l’étreinte d’un nœud si pressé et si durable. Et certes sans cela,

s’il se pouvait dresser une telle accointance libre et volontaire, où non seulement les

âmes eussent cette entière jouissance mais encore où le corps eût part à l’alliance

[Herv. d. Verf.], où l’homme fut engagé tout entier : il est certain que l’amitié en

serait plus pleine et plus comble : mais ce sexe par nul exemple n’y a encore pu

arriver et par les écoles anciennes est rejeté.

Es fällt auf, dass Montaigne hier alliancemit Freundschaft gleichsetzt, allerdings damit

exklusiv eine Freundschaft zwischenMännern meint, sodass mit l’homme hier nicht der

Mensch,sondernderMannbezeichnet ist.Allerdings sollte sichabderEditionvonLesEs-

saisdes Jahres 1595 einePassage in »VomHochmut« (II,17) finden,mit derMarie deGour-

nay zur löblichen Ausnahme unter ihren Geschlechtsgenossinnen stilisiert wird, indem

ihr zumindest das Potential zur künftigen Entfaltung jener raren Fähigkeit zugestanden

wird, eine Freundschaft zu führen. So heißt es darin unter anderem über sie:204

sorgte unmittelbar nach seinem Erscheinen für Aufsehen. Tiraqueaus Werk wird deshalb mit Ra-

belais in Verbindung gebracht, da beideMänner enge Freundschaftsbande einten und Tiraqueaus

Werke Rabelais höchstwahrscheinlich zur Inspirationsquelle für das Tiers Livre wurden. Von der

tatsächlichenWertschätzung beider füreinander zeugen außerdem ihre gegenseitigenWidmun-

gen. Der zum Erscheinungszeitpunkt der ersten Auflage seines Werks just mit einem gerade mal

zwölfjährigen Mädchen vermählte Tiraqueau stellte in De legibus conniubialibus nicht nur eheliche

Rechtsgrundlagen vor, sondern schrieb eine richtiggehende »Eheanweisung« im Stile der Ehedi-

daxen eines Erasmus oder Vives, die er mit einer rigiden, oft als misogyn bezeichneten Haltung

formulierte. Eine profundere Analyse des Tiraqueau’schen Werks, auch im Hinblick auf seine tat-

sächliche Misogynie, bietet Veillon (2006). Vgl. zur Problematik der ›Hahnreihschaft‹ vomMittel-

alter bis zum 17. Jahrhundert insbesondere Maurice Daumasʼ Studie Au bonheur des mâles. Adultère

et cocuage à la Renaissance. 1400–1650 (2007).

202 »Mais, fait plus étonnant et en même temps plus révélateur de l’évolution que nous retraçons,

Montaigne, peu tendre d’ordinaire pour le sexe faible, n’hésita pas à conclure une « alliance »

avec Marie de Gournay qui devint son héritière spirituelle, puis la « sœur d’alliance » de Juste

Lipse.« Delumeau (1984), 392.

203 Montaigne (2007k): De l’amitié (I,27), 193.

204 Montaigne (2007e): De la présomption (II,17), 701.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Amalia Witt: Texte vererben

Si l’adolescence peut donner présage, cette âme sera quelque jour capable des plus

belles choses, et entre autres de la perfection de cette très-sainte amitié, oùnous ne lisons

point que son sexe ait pu monter encore […] [Herv. d. Verf.].

Diese Passagewird an anderer Stelle nochmals und intensiver zu besprechen sein.Mon-

taignes Unterstützung für Marie de Gournay deute, so erneut Delumeau, auf tiefgrei-

fende Wandlungsprozesse im Geschlechterverhältnis im 16. Jahrhundert hin.205 Dabei

zeugt Delumeaus 1984 erschienenes Übersichtswerk La civilisation de la Renaissance noch

von einer inzwischen weitestgehend revidierten Forschungsmeinung, was den Misogy-

nie-Vorwurf an Montaigne betrifft, wie er im Übrigen auch in Bezug auf Rabelais und

dessen Tiers Livre rund um die Ehedebatten seiner Zeit formuliert worden ist.206 Hier-

beiwurde davon ausgegangen,dass vermeintlichmisogyne Passagen auch infiktionalen

Texten auf eine frauenfeindlicheHaltungdesUrhebers hindeutenundzudemalsBeitrag

zu den Geschlechterdebatten der Querelle des Femmes gezählt werden könnten, so etwa

Passagen inRabelaisʼ umdieEhefrage kreisendemTiers Livre.207Mittlerweile sind jedoch

differenziertere Lesearten vorgelegtworden,die unter anderemRabelaisʼ vielmehr seine

männlichen Zeitgenossen parodierendeHaltung sowie den hohen Stellenwert von Frau-

en in Montaignes Leben und in Les Essais betonten.208

Le Quart livre des faits et dits héroïques du bon Pantagruel – der 1552 erschienene, vierte

Band von Rabelaisʼ Pentalogie, in dem die Reiseabenteuer Pantagruels und seiner Ge-

fährten auf der weiteren Suche nach dem Orakel der dive bouteille geschildert werden –

zeigt, dass alliance-Beziehungen bereits aus zeitgenössischer Sicht auch spöttisch-kri-

tischen Auges gesehen werden konnten. Da der Brauch, alliance-Beziehungen in Form

konstruierter Verwandtschaftsbeziehungen einzugehen,Mitte des 16. Jahrhunderts ge-

radezu inflationär gewordenwar,209 lässt Rabelais in neunten Kapitel jenes Bandes Pan-

tagruel samt seiner Reisegefährten auf die Insel Ennasin reisen – eine dreieckige Insel,

die in Gestalt und Größe Sizilien gleiche und deren Einwohner allesamt platte Nasen

hätten.210 Auf jener Insel sind »sonderbare Verwandtschaften«211 anzutreffen, wobei im

französischen Text diese Verwandtschaften als alliances ausgewiesen sind (Comment Pan-

tagruel arriva en l’île Ennasin et des étranges alliances du pays).212 Jene »Verwandtschaftsin-

sel« (l’île des Alliances) zeichnet sich dadurch aus, dass alle Bewohner ausnahmslos un-

tereinander verwandt oder verschwägert sind und einander mittels kurioser Anreden

205 Vgl. Delumeau (1984), 392.

206 Vgl. hierzu die Diskussion bei Gray (2000), 26f.

207 Vgl. ebd.

208 Vgl. zu einer Revision vonMontaignes vermeintlicherMisogynie insbesondere die bereits erwähn-

ten Arbeiten Isabelle Kriers, die mit ihrer Dissertation Montaigne et le genre instable die in Sachen

Geschlecht und Geschlechterstereotype subversive Qualität von MontaignesWerk nachweist; vgl.

Krier (2015) sowie den Beitrag Krier (2017).

209 »De telles coutumes étaient devenues si courantes au XVIe siècle que Rabelais s’en moqua au

chapitre IX du Quart Livre.« Delumeau (1984), 392.

210 Vgl. Rabelais (1994), 947, und Rabelais (131994), 537.

211 So lautet die Übersetzung in der deutschen Adaptation; vgl. Rabelais (131994), 537–541.

212 Rabelais (1994), 947–953.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kulturgeschichtliche Hintergründe konstruierter Verwandtschaft und geistiger Erbschaft 193

adressieren.213 Von der Inversion eigentlicher Verwandtschaftsverhältnisse (ein Klein-

kind spricht den Vater als »liebe Tochter« an und der Vater umgekehrt das Mädchen

als »lieben Vater«)214 über zueinander passenden Tier- und Essens- bis hin zu Geräte-

metaphern entstehen dadurch groteske Komplementärpaare, so etwa wenn Mann und

Frau einander beispielsweise »Aal« und »kleiner Tümmler«215 oder »Erbse« und »Schote«

nennen.216 Rabelaisʼ ironische Spiegelung des alliance-Brauchtums deutete jedoch nicht

auf den Untergang dieser sozialen Praxis hin, die sich im Gegenteil auch im 17. Jahr-

hundert weiterhin einiger Beliebtheit erfreute. So erkor die mit Marie de Gournay in

brieflichemAustausch stehende flämische Universalgelehrte AnnaMaria van Schurman

(um 1607–1678) die französische Hugenottin Marie Du Moulin (um 1613–1699) zu ihrer

sœur d’alliance.217 Zudem nannte van Schurman ihrenMentor – den französischenTheo-

logen und Hugenotten André Rivet (1572–1651) – père d’alliance.218 Dieser geschlechtliche

Dualismus in der Besetzung von derartigen alliance-Relationen konnte sich auch wan-

deln, denn umgekehrt ließ die reifeMarie de Gournay ebenjener AnnaMaria van Schur-

man über Rivet den Vorschlag unterbreiten, als ihre mère d’alliance zu fungieren, was

den Beginn einer von gegenseitiger Bewunderung, aber auch Kritik geprägten Bezie-

hung markieren sollte.219 Dass zudem eine solche Verbindung nicht zwangsläufig das

Etikett alliance tragenmusste, zeigt im 18. Jahrhundert die brisante, da in dieQuerelle du

quiétismemündende amitié spirituelle zwischen Jeanne-Marie Bouvier de LaMotte-Guyon

(1648–1717) und ihrem fils spirituel François Fénelon (1651–1715).220 Ein ähnliches Beispiel

213 »Leur parentés et alliances étaient de façon bien étrange ; car étant ainsi tous parents et alliés

l’une de l’autre, nous trouvâmes que personne d’eux n’était père ne mère, frère ne sœur, oncle

ne tante, cousin ne neveu, gendre ne bru, parrain ne marraine de l’autre.« Rabelais (1994), 947.

Diese und die folgenden Zitate aus Rabelais (1994) sind vonmir demNeufranzösischen angepasst

worden.

214 »Sinon vraiment un grand vieillard enasé, lequel, comme je vis, appela une petite fille âgée de

trois ou quatre ans « mon père », la petite fille l’appelait « ma fille ».« Ebd., 947–948.

215 »La parenté et al.liance entre eux était que l’on appelait une femme « ma maigre », la femme

l’appelait « mon marsouin ».« Ebd., 949.

216 »Un autre de même saluait une sienne, disant  Bonne vie, ma gousse. Elle répondit : « Longue à

vous, mon pois ». C’est, dit Gymnaste, un pois en gousse.« Ebd., 949–950.

217 Larsen (2016) widmete van Schurman eine Monographie; vgl. zur Relation zwischen dieser und

Marie de Gournay ebd., 200–206, sowie zu Marie Du Moulin und van Schurman ebd., 13, 54–55f.

218 Vgl. ebd., 28, 101 und besonders 103–106.

219 Da es der Umfang dieser Arbeit nicht gestattet, auf diese alliance einzugehen, sei lediglich er-

wähnt, dass Marie de Gournay für van Schurman aufgrund ihres eigenen Engagements für Frau-

enbildung kaum als Herausgeberin der Werke Montaignes, sondern vielmehr als Verfasserin der

bereits besprochenen emanzipatorischen Schriften Égalité (1622) undGrief (1626) vorbildhaft wur-

de. Vgl. ebd.

220 Vgl. dazu Bonnet (2020), 122–135, sowie Grimm (2005), besonders 78–79. DieWitwe Jeanne-Marie

Bouvier de La Motte, verheiratete Guyon, gilt als Hauptvertreterin des sogenannten Quietismus

in Frankreich, der »letzten bedeutenden theologischen Strömung des ausgehenden 17. Jahrhun-

derts« (Grimm (2005), 79). Sie entwickelte einen sehr erfolgreichen Missionierungseifer, der sich

amHofe Ludwigs XIV. (1638–1715) u.a. über ihren Einfluss auf dessenmorganatische Ehefrau, Mme

de Maintenon (1635–1719), entfaltete. Allerdings wurde der Quietismus als von gefügiger Selbst-

aufgabe geprägte,mystische Richtung des Katholizismus bald von Bischof Jacques Bénigne Bossu-

et (1627–1704) sowie dem König selbst äußerst kritisch gesehen, da er nicht weniger als die Eman-

zipation des Individuums von jedweden kirchlichen Vermittlungsinstanzen bedeutete. Der sich

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Amalia Witt: Texte vererben

für eine nicht als alliance ausgewiesene, künstlerisch-geistige Verbindung liegt imÜbri-

gen auch im 16. Jahrhundertmit demDuoMichelangelo Buonarroti (1475–1564) und Vit-

toria Colonna (1492–1547) vor, wobei es sich hier um eine Liebesbeziehung handelte.221

4.2.5 Zusammenfassung und Deutung

Konstruierte Verwandtschaftsbeziehungen in Form von alliance-Relationen im frühneu-

zeitlichen Frankreich einte, so lässt sich resümierend festhalten, dass sie eine auf Sym-

pathie undgleichen Interessen fußende literarisch-künstlerische und intellektuelleUni-

on bedeuteten, die auf ein zunächst im höfischen Kontext entstandenes Ideal zurück-

gingen. In ihrer jeweiligen Ausprägung divergierten sie allerdings voneinander: Eine al-

liance konnte sowohl zwischen gleich- als auch zwischen gegengeschlechtlichen Partei-

en bestehen, wie es die Beispiele Charles de Sainte-Marthe und Clément Marot bezie-

hungsweise Maurice Scève und Pernette du Guillet oder Marie Le Gendre und François

Le Poulchre, seigneur de La Motte-Messemé, zeigen. Auch hing die Möglichkeit eine al-

liance einzugehen, nicht davon ab, ob eine Verwandtschaftsbeziehung bestand, denn sie

konnte sowohl zwischen blutsverwandtschaftlich nicht miteinander Verbundenen ein-

gegangen werden, als auch zwischen bereits miteinander Verwandten, wie es etwa Ma-

deleine Neveu und Catherine Fradonnet als Dames de Roches oder die Geschwister Ro-

mieu taten.Beidengegengeschlechtlichenalliance-Relationen fandsichaufgrundder ih-

nen kulturgeschichtlich zugrunde liegenden amours d’alliance,wie sie auf die Verbindung

Ludwigs XII. zu Tommasina Spinola zurückgingen und am prominentesten in Marga-

rete von Navarras Heptaméron thematisiert wurden, auch Liebe sowie das Moment der

Schwärmerei insinuiert. Hierbei war eine sexuelle Beziehung zumindest in der Selbst-

stilisierung der alliance-Partnerinnen und -partnermit Schweigen belegt und damit im-

plizit ausgeschlossen, oder sexuelle Abstinenz wurde, wie für Tommasina Spinola und

zunächst im Kreis um Bossuet bewegende Frühaufklärer François de Salignac de La Mothe-Féne-

lon lernte Mme de Guyon im Oktober 1688 kennen, begann eine geheime Korrespondenz mit ihr

und begeisterte sich zunehmend auch öffentlich für den Quietismus. Deshalb wurde er um 1695

vomHofe in die Provinz nach Cambrai verbannt, um das dortige Erzbistum zu leiten. AbMärz 1699

brach zwischen Fénelon und Bossuet ein erbitterter Streit um die Rechtmäßigkeit quietistischer

Thesen aus, in den sich selbst der Papst einmischte, wobei Fénelon letztlich das päpstliche Urteil

gegen seine quietistischen Positionen anerkennen musste. Indes wurde Mme de Guyon aufgrund

ihrer Überzeugungen mehrfach jahrelang u.a. in der Bastille inhaftiert.

221 Vgl. zur Qualität ihrer Beziehung den eindeutigen Titel der Monographie von Schurr (2001): Vitto-

ria Colonna undMichelangelo Buonarotti. Künstler- und Liebespaar der Renaissance. Die Beziehung zwi-

schen Michelangelo und Colonna begann in den 1530er Jahren – das erste schriftliche Dokument,

das ihre Freundschaft belegt, ist auf 1538datiert – unddauerte bis zuColonnasAbleben 1547.Doku-

mentiert ist diese Verbindung nicht nur durchMichelangelos zeitgenössische Biographen Giorgio

Vasari und Ascanio Condivi (1525–1574), sondern auch durch eine Reihe anderer Quellen: Neben

einer Korrespondenz der beiden Liebenden liegen gegenseitig zugeeignete Gedichte und Kunst-

werke vor. So widmete Michelangelo Vittoria eigens für sie erstellte Zeichnungen, und zwar eine

Kreuzigungsdarstellung, eine Pietà sowie eine Darstellung von Christus mit dem Samariter (die

Werke befinden sich im British Museum und dem Isabella Stewart Gardner Museum). Vgl. dazu

Forcellino (2016), 200; außerdem Delumeau (1984), 392.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kulturgeschichtliche Hintergründe konstruierter Verwandtschaft und geistiger Erbschaft 195

Ludwig XII. aufgezeigt, über die Ablehnung von Sexualität mit dem eigentlichen Be-

ziehungspartner verdeutlicht. Wiederum ist der dominierende Aspekt der Keuschheit

in alliance-Beziehungen eventuell mit der Praxis der virgines subintroductae auf christ-

liche Ursprünge zurückzuführen. In jedem Fall sind amours d’alliance an die ideenge-

schichtlichenKontextederhöfischenLiebe sowiederneuplatonischenLiebeskonzeption

zurückzubinden: Beide waren auf eine gänzliche oder zumindest starke Sublimierung

des erotischen Verlangens und des Liebesbegehrens angewiesen, nämlich zugunsten ei-

ner moralisch-didaktischen Veredelung der Sitten der Liebenden222 beziehungsweise

zum Zwecke einer letztlich auf göttliche Erkenntnis zielenden Wahrnehmung mensch-

licher Schönheit.223 Dieser Eindruckwird verstärkt durch die Tatsache, dass alliance-Re-

lationen nicht notwendigerweise bilateral sein mussten, sondern sich – zumindest was

die Spuren derartiger Beziehungen in literarischen Texten anbelangt – häufig unilateral

ausdrückten, so zu beobachten bei ClémentMarots simultanerVerehrung fürMargarete

von Navarra sowie für ihre Nichte Anne d’Alençon inDe trois Alliances.

Anhand dieser Bezugnahme Marots auf die beiden Damen werden zwei weitere

Aspekte von alliance-Relationen deutlich: Patronage-Hierarchien und über alliance-

Beziehungen hergestellte Netzwerke. Was Ersteres betrifft, verweist die Nennung

eines alliance-Partners oder einer alliance-Partnerin oftmals auf eine Person, zu der

ein Verhältnis der Protektion beziehungsweise der Förderung, aber auch ein gewisses

Machtgefälle beziehungsweise soziale Abhängigkeit bestand – hier sei an Sainte-Mar-

thes Epigramm für seinen père d’alliance Clément Marot erinnert, als dessen ›Lehrling‹

und ›Kind‹ er sich sah. Dennoch scheint selbst bei einer unilateralen Konstruktion der

alliance-Relationen die Betonung insoweit auf eine geistig-intellektuelle Beziehung

gelegt worden zu sein, dass reale sozialeHierarchien und tatsächliche Verwandtschafts-

beziehungen zwar nicht bedeutungslos wurden, jedoch in denHintergrund traten.Was

den Aspekt der alliance-Beziehungen als Werkzeug der Herstellung sozialer Netzwerke

angeht, wurde etwa anhand der zum Zeitpunkt der Veröffentlichung ihrer Rimes bereits

verstorbenen Pernette du Guillet deutlich, dass sie – durch ihre Nennung als sœur d’alli-

anceMaurice Scèves sowie als cousine d’alliance Jean de Vauzelles‹ – sich auf diese Weise

post mortem in ein Netz ihr huldigender Dichterkollegen eingebunden fand.

Hiermit schließt sich der Kreis zu den bereits für La Boétie und Montaigne bezie-

hungsweiseMontaigneundMariedeGournaydargestelltenPraktikenderNachsorge für

geistige Erzeugnisse. Wie gezeigt, waren Texte und Dokumente als geistige Erzeugnis-

se vererbbar, wobei der Erblasser testamentarisch hierfür einen Erben einsetzen konn-

te, wie es das Beispiel La Boéties und Montaignes verdeutlicht. Umgekehrt bedeuteten

ein fehlendes Testament oder fehlende Angaben in diesem nicht, dass keine Erbschaft

in diesem Sinne vollzogen wurde. So avancierte Marie de Gournay nach dem Ableben

Montaignes nicht nur auf Betreiben von dessen Witwe, sondern auch auf Initiative von

Pierre deBrach, einemengenFreundder Familie, sowie allen vorandemDrucklegerAbel

L’Angelier zur Herausgeberin von Les Essais. Für Pernette du Guillets Rimes liegt ein ver-

gleichbarer Fall vor, wobei hier der trauernde Ehemann der Verstorbenen sich an den

222 Vgl. Seifert/Wilkin (2016), 9–11); Delumeau (1984), 392.

223 Vgl. zu Platons Theorie der Liebe sowie zu seiner Rezeption und Kommentierung durch Ficino Eb-

bersmeyer (2017).

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Amalia Witt: Texte vererben

Poeten Antoine Du Moulin (um 1510–1551) wandte, auf dass dieser – um hier die Ter-

minologie Kennys noch einmal Anwendung finden zu lassen – die Familienfunktion in

puncto posthumer Herausgabe für die Familie du Guillet ausübte.

Allerdings lassen sich vor dem Hintergrund dieser anderen alliance-Beziehungen im

frühneuzeitlichen Frankreich für die alliance zwischen Marie de Gournay und Montai-

gne mehrere Alleinstellungsmerkmale festhalten. Eine vollständige Kategorisierung

und Erklärung sind indes nicht möglich. Dies ist nicht nur der spärlichen Quellenlage

geschuldet, aus der keine Korrespondenz zwischen Marie de Gournay und Montaigne

hervorgeht, sondern auch der Natur von alliance-Beziehungen: Sowohl in ihren kul-

turgeschichtlichen Wurzeln als auch in ihrer konkreten, historischen Ausgestaltung

sind sie trotz Gemeinsamkeiten individuell verschieden. Rekapitulierend hilft es, dabei

ante mortem und post morten zu unterschieden, obgleich eine solche Differenzierung nur

behelfsmäßig sein kann, da es aufgrund der spärlichen Quellenlange unmöglich ist

nachzuvollziehen, ob und wann genau Marie de Gournay zum Beispiel mit Montaignes

Familie in Kontakt kam oder ob sie und ihr père d’alliance doch eine Korrespondenz

unterhielten, die allerdings nicht überliefert ist.

Zunächst lässt sich festhalten, dassMontaignes undMarie de Gournays alliance eine

auf intellektuellem Austausch fußende Freundschaft sowie eine tiefe geistige und see-

lische Verbundenheit gewesen sein muss, der nicht nur aus Gründen der Schicklichkeit

in Form einerWahlverwandtschaft Ausdruck verliehen wurde, sondern auch, umMarie

de Gournays Eingliederung in die Familie Montaigne zu gewährleisten sowie sie später

– man denke erneut an den Brief Pasquiers – als jungfräuliche Trägerin des geistigen

Erbes ihres père d’alliance herauszustellen. Es konnte zudem verdeutlicht werden, dass

zum Zeitpunkt des ersten Zusammentreffens Montaignes und Marie de Gournays im

Jahr 1588 alliance-Beziehungen bereits eine gewisse literatur- und kulturgeschichtliche

Tradition in Frankreich hatten, wobei sie mit Rabelaisʼ Parodie sogar als bereits veraltet

gelten konnten. Da die Korrespondenz, die eventuell zwischen Marie de Gournay und

Montaigne bestand, nicht überliefert ist, kann ihr Verständnis der sie verbindenden al-

liance nicht mehr rekonstruiert werden. Jedoch finden sich in der SelbstdarstellungMa-

rie de Gournays im Zuge von Aussagen in von ihr verfassten Texten zumindest Hinwei-

se darauf, wie sie diese alliance verstanden wissen wollte. Dabei fällt ihre eigenmächtig

vollzogene Gleichsetzung mit Montaignes Seelengefährten und Freund La Boétie auf.

Für beide alliance-Beziehungen – sowohl für diejenigeMontaignes zu seinemFreund als

auch für jene Marie de Gournays zu Montaigne – spielten literarische Kollaboration so-

wie die posthume Versorgung geistiger Erbschaft in Form der Herausgabe von Werken

und der Inobhutnahme von Dokumenten des Verstorbenen die entscheidende Rolle.

Ante mortem half Marie de Gournay dem wie erwähnt im Jahr 1588 noch vor ihrem

Treffen bei der Korrektur der Druckfahnen seinesWerks schwer erkranktenMontaigne,

seine allongeails an dem später EB genannten Exemplar anzubringen. In diesemKontext

ist zu betonen, dass ihre Rolle jene der simplen amanuensis überstieg, obgleich sie geflis-

sentlich die ihr von Montaigne aufgetragenen Kommentare in EB einschrieb.224 Zwar

224 Vgl. dazu Desan (2014), 504.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kulturgeschichtliche Hintergründe konstruierter Verwandtschaft und geistiger Erbschaft 197

finden sich nur drei von ihrer Hand notierte allongeails in jenemDokument,225 doch wie

gezeigt hatte Marie de Gournay Les Essais bereits im jungen Alter mehrfach gelesen und

verfügte deshalb über eine geradezu obsessive und profunde Kenntnis des Werks, die

ihresgleichen suchte. Somit ist der ihr durch manche Forschungsliteratur zugeschrie-

bene Status der »Sekretärin«226 Montaignes nicht abwertend zu verstehen: Sie war eine

mit ihm auf Augenhöhe agierende Stütze, denn den alternden Staatsmann und Autor

strengte die Revision seinesWerks zunehmend physischwie psychisch an und überstieg

sogar seine Kräfte.227

Im Übrigen gewöhnte sich Montaigne die Annotationspraxis mittels allongeails erst

an, als seine Besuche in Gournay-sur-Aronde begannen.228

Es ist anzunehmen,dassMarie deGournay noch vorMontaignes Ablebenund in ver-

hältnismäßig kurzer Zeit nach dem ersten Zusammentreffenmit ihmmit seiner Familie

bekannt wurde.Diesmuss auf eineWeise geschehen sein – beispielsweise durchmünd-

licheBerichteMontaignes oder durch persönliche Treffenmitweiteren Familienmitglie-

dern,wobei über beides aufgrund fehlenderQuellen lediglich spekuliert werden kann–,

dass Marie de Gournay das Vertrauen von Montaignes Entourage grundlegend genoss

und ihrer Stilisierung als ›Tochter‹ des Hauses Montaigne auch nach dem Ableben ih-

res ›Vaters‹ nichts entgegenstand. Unterstrichen wird das durch die von ihr gezeigten

profunden Kenntnisse der Familie Montaigne in der Widmungsepistel zu Le Proumenoir

sowie inQuatrainspour lamaisondeMontaigne ebensowiedurch ihreWidmungenanMon-

taignesWitwe im Vorwort zu der ersten posthumen Edition von Les Essais. Nicht zu ver-

gessen ist außerdem die Übergabe des ihr von Montaigne zugeigneten Rings an dessen

Tochter Léonor, die in dem von ihr verfassten und notariell beglaubigten ersten Testa-

ment sœur d’alliance genannt wird. Hier ist außerdem der Brief Étienne Pasquiers ein

wichtiges, obgleich rares Zeugnis, das die Selbstwahrnehmung Marie de Gournays als

eine Léonor de Montaigne ebenbürtige Tochter Montaignes sowie als Erbin seines geis-

tigen Nachlasses bekräftigt.

Für die Zeit post mortem ist folglich zu konstatieren, dass Marie de Gournays duale

Karriere als Herausgeberinmaßgeblich,wenn nicht gar notwendig durch den TodMon-

taignes und den hieraus resultierenden ›Erbfall‹, mit dem ihr seine schriftliche Hinter-

lassenschaft zufiel, bedingt wurde. Vergleichend ist hierbei noch einmal an die Bedeu-

tung des Ablebens La Boéties für Montaignes Schreiben an Les Essais zu erinnern. Erst

durch Montaignes Dahinscheiden wurde es Marie de Gournay möglich, die alliance zu

Montaigne über dessen Ableben hinaus fortzuführen und sichmit Einverständnis meh-

rerer Personen aus dessen sozialem Umfeld – vom Druckleger über die Witwe und die

Tochter desVerstorbenenbis zumFreundder Familie–alsfille d’alliance zu stilisieren.Ei-

nerseits konnte sie durchgeschickte PlatzierungendiesesEpithetons inTextennicht nur

225 Vgl. dazu Hoffmann/Legros (22018), 1699.

226 Vgl. zu ihrer Bezeichnung als Sekretärin Kritzman (2009), 122, sowie Desan (2014), 504.

227 So stellt Philippe Desan mit Blick auf das erste allongeail, das sich auf Heinrich IV. bezog, fest:

»Ce premier ajout dans les marges de ce que deviendra l’Exemplaire de Bordeaux révèle un

constat politique par personne interposée, comme si Montaigne n’était plus en mesure lui-

même.« Desan (2014), 504.

228 Vgl. dazu ebd. sowie Hoffmann/Legros (22018).

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Amalia Witt: Texte vererben

ihre Zugehörigkeit zumHause Montaigne markieren und die schriftlichen Erzeugnisse

ihres père d’alliancemit ihrenVorworten zu LesEssais verteidigen, sondern auch ihre eige-

nenTätigkeiten alsHerausgeberin und femmede lettres legitimieren.Andererseits trug sie

mit ihren als Familienliteratur auszuweisenden (Para-)Texten zur Stilisierung des Hau-

sesMontaigne als Ort herausragender Literaturproduktion bei.Dies scheint nur vorder-

gründig dem Umstand zu widersprechen, dass der Verfasser von Les Essais und damit

maßgebliche Literaturproduzent des Hauses zu jenem Zeitpunkt nicht mehr am Leben

war. Auch scheint es nur auf den ersten Blick im Gegensatz zuMontaignes Vorgehen zu

Lebzeiten zu stehen, sich aufgrund der wie erwähnt unter Angehörigen des Amtsadels

verpönten Aktivität des Schreibens insbesondere zu Beginn der Veröffentlichungen von

Les Essais bewusst als dilettantisch Schreibender zu gerieren. Ohnehin darf bereits ante

mortem derWert der literarischen Aktivitäten rund um Les Essais für den sozialen Status

der Familie Montaigne nicht unterschätzt werden.229 Als Montaigne verstarb, hatte er

sichnicht nur als amtsadeligerGesandter undPolitiker sowie Träger desMichaelsordens

einen Namen gemacht, sondern auch durch Les Essais einen gewissen Bekanntheitsgrad

erlangt.230 Marie de Gournays scharfzüngige Verteidigung des Werks in und mit ihrem

ersten Vorwort verdeutlicht aber auch, dass es verschiedenen Kritikpunkten ausgesetzt

war.231

Was nun umgekehrt ihren sozialen Status anbelangt, so legen die oben genannten

AusführungenKennys esnahe,dassdie verarmteSchwertadeligedasEpithetonfilled’alli-

ance inErmangelungeinesangeheiratetenoderanderweitig rechtlicherworbenenAdels-

titels führte. Allerdings greift eine solche Leseart zu kurz, da bereits die Namenswahl

›de Gournay‹ auf eine Neuschreibung der patrilinearen Familientradition des Hauses Le

Jars/de Hacqueville hindeutet und zeigt, dassMarie de Gournay in Bezug auf ihren Titel

einen bewusst eigensinnigenWeg einschlug. Dessen ungeachtet ist davon auszugehen,

dass sie sich zumindest in jungen Jahren des NamensMontaigne durch ihre Stilisierung

als ›Tochter‹ des Hauses bediente – und aufgrund ihrer sozialen Position als alleinste-

hende Frau in der Verlagswelt des 16. und 17. Jahrhunderts auch bedienenmusste –, um

sich zu legitimieren. Deutlich geworden ist aber ebenso, dass sie, im Vergleich zu an-

deren verlegerisch oder schriftstellerisch tätigen Frauen ihrer Zeit, mit einem damals

erstaunlichen Grad an Autonomie ihre duale Karriere als Herausgeberin und femme de

lettres verfolgte.

Die sich aus all dem ergebenden auffälligsten und bedeutendsten Gesichtspunkte,

welche die alliance zwischen Montaigne und Marie de Gournay post mortem ausmachten

und von anderen alliance-Relationen in der FrühenNeuzeit abheben, sind demnach zum

229 So setzteMontaignewie gezeigt verschiedene Exemplare von Les Essais geschickt als Geschenke an

Würdenträger ein, etwa einen Band der ersten Edition des Jahres 1580, den er Heinrich III. persön-

lich während einer Audienz bei Hofe übergab, oder das von ihm nach Rommitgeführte Exemplar,

das er nach Prüfung durch die Zensoren des Vatikans letztendlich Papst Gregor XIII. überreichen

konnte.

230 Vgl. zur ersten Rezeption (1580–1590) von Les Essais die Monographie von Millet (1995). Er zeigt in

der Einleitung auf, dass Montaigne noch zu Lebzeiten verschiedene kritikwürdige Aspekte von Les

Essais bewusst waren (vgl. ebd., 5).

231 »Lecteur, je veux rechercher les causes du froid recueil que notre vulgaire fit d’abord aux Essais.«

Gournay (2002h): Préface » longue «, 278–279.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Kulturgeschichtliche Hintergründe konstruierter Verwandtschaft und geistiger Erbschaft 199

einen die Kontinuität der von Marie de Gournay ausgeübten Familienfunktion, die bis

1635 Les Essais als mehr oder minder unangefochtene Expertin für das Werk ihres père

d’alliance verteidigte. Zum anderen sind die hieraus resultierende und für ihre Zeit un-

gewöhnlicheHerausgeberschaftder jungenFrausowiedie von ihr verfassteFamilienlite-

ratur zu nennen,mit der sie sich in die FamilieMontaigne einschrieb und diese zugleich

repräsentierte sowie dazu beitrug, den sozialen Status des Hauses als Ort eines ange-

sehenen, doch verstorbenen Literaturproduzenten abzusichern. Im Folgenden werden

die textuellen Grundlagen für diese Übertragungspraxis untersucht. Zum einen werden

jene raren Stellen in Les Essais beleuchtet, in denen von Marie de Gournay die Rede ist,

zum anderenMontaignes Vorgehen eruiert, Les Essais zum konsubstantiellenWerk und

zu seinem textgeborenen, geistigen ›Kind‹ zu erheben.

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472538-006 - am 13.02.2026, 17:30:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472538-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

