Themeniiberblick

Torsten Caeners & Matthias Keidel

Kristin Aubel: Christliche Narrative in Superheldencomics.
Nightcrawler als praktizierender Christ, Antichrist und Erloser

Kristin Aubel nimmt die Figur des Nightcrawler alias Kurt Wagner in ihren Analy-
sefokus, um Verhandlungen christlicher Symboliken und narrativer Topoi in Super-
heldencomics sinnfillig zu machen. Nightcrawler bietet als bekennender und prak-
tizierender (katholischer) Christ fir diese Diskurse eine ideale Projektionsfliche,
insbesondere weil der Anspruch und die Taten als Superheld mit zentralen Glau-
benssitzen des Christentums in Konflikt stehen. Aubel konstatiert, dass — beson-
ders aufgrund des dimonenhaften AuReren — Nightcrawler eine unstete Synergie
aus Gliubigem, Erléser und Antichrist darstellt, welche grofes narratives und re-
ligionskritisches Potential birgt. Diese drei Eigenschaften bilden das strukturelle
Geriist des Kapitels. Aubel zeigt in ihren Lesungen zentraler Comics um Nightcraw-
ler, wie Superheldencomics narrativ und symbolisch mit Religion umgehen. Dabei
perspektiviert das Kapitel, wie diese Geschichten religionskritische Strategien um-
setzen, indem z.B. das in der Gestaltung des Charakters angelegte Othering Night-
crawlers als dimonisches Wesen durch das im Superheldendiskurs zentrale Erlo-
sermotiv konterkariert wird.

Arnold Bartschi: Heilsbringer oder Massenmarder? Herakles
als Verkdrperung des Sublimen in Edouard Cours Comicreihe Herakles

Herakles ist einer der frithesten kulturellen Superhelden-Vorliufer der Geschich-
te, der die Identititskonflikte von Superheld*innen als einen der zentralen Aspek-
te des Diskurses vorwegnimmt. Mit seinem Beitrag Heilsbringer oder Massenmaorder?
Herakles als Verkirperung des Sublimen in Edouard Cours Comicreihe Herakles analysiert
Arnold Birtschi den Weg zur Vergéttlichung des Halbgottes Herakles anhand der
dreibiandigen Comicreihe von Cours. Bartschi betont die Ambiguitit des Helden,
die sein Streben nach Vergéttlichung und Sublimierung seiner selbst kennzeichnet.
Basierend auf einer allelopoietischen Perspektive wird der moderne Comic als Teil

https://dol.org/10.14361/9783830460800-005 - am 13.02.2026, 18:34:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) R


https://doi.org/10.14361/9783839460900-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

38

Torsten Caeners & Matthias Keidel

eines reziproken Transformationsprozesses begriffen und aus der antiken Erwar-
tungshaltung interpretiert. Es wird somit gezeigt, wie der Superheldendiskurs als
eine zeitgenossische Erscheinungsform der antiken Mythentradition in seinen nar-
rativen und identitiren Konventionen und Darstellungsmustern sozusagen riick-
wirkend die Herakles-Erzihlung als Comicform beeinflusst. Gerade der Fokus auf
den Gebrauch zweier Namen (Alkides vs. Herakles), die stellvertretend fiir die Be-
wegung der Hauptfigur zwischen menschlicher Sphire (Alkides) und Gottlichem
(Herakles) stehen, manifestiert die fiir den Superheldendiskurs zentralen Aspekt
der Doppelidentitit. Insbesondere auf Ebene der grafischen Ausarbeitung fokus-
siert Birtschi die Darstellung des Sublimen in der Apotheose und weiteren Kernmo-
menten des Helden. Das Kapitel arbeitet deutlich heraus, wie Edouard Cours eine
dynamische Briicke zwischen antiker Mythenrezeption und zeitgendssischen post-
modernen Diskursen im Comic schligt.

Dennis Bock: Religion und Moraldiskurs im Comic.
Mark Russells Superheldennarrativ Second Coming

Mark Russells Second Coming stellte eine Jesusgeschichte dar, in welcher Jesus be-
wusst einem gewaltbereiten Superhelden namens Sunstar, der dem Typus von Su-
perman nachempfunden ist, gegeniibergestellt wird. Hierdurch werden die Verbin-
dungen zwischen Religion und dem Superheldendiskurs nicht nur offen dargelegt,
sondern beide Diskurse werden einer reziproken kritischen Perspektivierung ge6ft-
net. Der Aufsatz von Denis Bock Religion und Moraldiskurs im Comic. Mark Russells Su-
perheldennarrativ Second Coming beschreibt die Vorgeschichte der Verdffentlichung,
die bei DC durch Proteststiirme der rechtskonservativen CitizenGo verhindert wur-
de und erst bei Ahoy Comics im Jahr 2019 gelang. Bocks tiefschiirfende Lesung des
Comics macht die komplex verwobenen religiésen und superheroischen Narrati-
ve und ihre gesellschaftliche Rezeption sichtbar und macht Second Coming als kri-
tische Auseinandersetzung mit (post)moderner Bibelrezeption und der Bedeutung
des Christentums, welche religiose Stereotype und Vorstellungswelten hinterfragt
und kritisch bewertet, sinnfillig.

Torsten Caeners: Der Mann aus Stahl ist nicht Superman.
Verhandlungen christlicher Symbolik und postmoderner Identitat
in Man of Steel, Batman v Superman und Justice League

Der Beitrag Der Mann aus Stahl ist nicht Superman. Verhandlungen christlicher Symbo-

lik und postmoderner Identitit in Man of Steel, Batman v Superman und Justice League von
Torsten Caeners stellt eine Lesung der Supermanfigur in den drei Filmen des DC Ex-

https://dol.org/10.14361/9783830460800-005 - am 13.02.2026, 18:34:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) R


https://doi.org/10.14361/9783839460900-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Themeniiberblick

tended Universe dar. Caeners zeigt, wie diese Filme Superman als inhdrent gespal-
tenen und sich in der Entwicklung befindlichen Charakter darstellen. Das Ringen
des Kryptoniers um die eigene Identitit und das Ausfechten innerer Konflikte wer-
den dabei zum Zentrum der Verhandlungen zwischen den Identititen Clark Kent,
Kal-El und Superman, welche jeweils metaphorisch fiir das Menschliche, das Gott-
liche und eine Synthese aus beidem stehen. Jiidisch-christliche Symbolik in Kombi-
nation mit religiésen narrativen Gemeinplitzen externalisieren die Findungsreise
des Helden in einem Spiel zwischen Konstruktion und Dekonstruktion christlicher
Symbolik als wichtiges Leitmotiv. Dabei wird das Géttliche zeitgleich als negatives
Anderes charakterisiert und das Menschliche als etwas Unzureichendes, sodass Su-
perman nur aus einer Kombination einzelner Aspekt aus beiden Sphiren entstehen
kann, die gleichzeitig seiner Erloserfunktion und seiner inhirenten Menschlichkeit
gerecht wird.

Misia Sophia Doms: »| only wanted the best for everyone«.
Moralischer Absolutismus und seine diegetische Entlarvung
in der Red-Son-Trilogie

Der Beitrag zur bekannten Red-Son-Trilogie von Mark Millar (2003) mit dem Titel
»I only wanted the best for everyone«. Moralischer Absolutismus und seine diegetische Ent-
larvung in der Red-Son-Trilogie analysiert die alternative Anschlusswelt der Trilogie
vor dem Hintergrund postmoderner Erzihlstrategien, hier der Subjektivitit des
Ich-Erzihlers sowie der durch die Einheit von Erzihler und Protagonist entste-
henden unzuverlissigen Erzihlsituation. Doms zeigt, wie die moralisch-ethischen
Entscheidungen des als Staatsoberhaupt agierenden Superman retrospektiv au-
todiegetisch gewertet und rationalisiert werden. Spezifisch nur durch den Super-
heldendiskurs méglich, ist die Aonen spannende Zeit, die der Erzihler zunichst
aktiv als Nachfolger Stalins, dann passiv das Geschehen beobachtend berichtet
und moralisch einordnet. Doms Darstellung und Analyse fehlender moralischer
Objektivitit wird geleitet durch drei Kernfragen, nimlich 1) inwiefern Superman
fiir sein Handeln verantwortlich ist bzw. gemacht werden kann. Damit hingt eng
die Frage zusammen, ob 2) Superman und die Menschen ein und dieselbe Spezies
sind sowie 3) ob Superman fiir eine ggf. weniger entwickelte Spezies moralisch die
Verantwortung trigt bzw. tragen muss.

https://dol.org/10.14361/9783830460800-005 - am 13.02.2026, 18:34:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) R

39


https://doi.org/10.14361/9783839460900-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

40

Torsten Caeners & Matthias Keidel

Kathrin Katzmaier: Von Gdttern, Kanon, Kontinuitat und Kaleidoskopen.
Doomsday Clock zwischen Polyphonie und Mythos

Von Gottern, Kanon, Kontinuitit und Kaleidoskopen. Doomsday Clock zwischen Polyphonie
und Mythos von Kathrin Kazmaier macht die Verbindung zwischen Géttlichkeit
und Superhelden offensichtlich und unterzieht diese am Beispiel Dr. Manhattans
in Doomsday Clock einer eingehenden Analyse. Neben der Konfrontation zweier
gottlicher Superhelden (Superman and Dr. Manhattan) und einer implizierten
Darlegung der unterschiedlichen Definitionen von Géttlichkeit, welche diese Figu-
ren in der Geschichte bestimmen, zeigt das Kapitel die Unwigbarkeiten gottlicher
Entscheidungen. Die Tragweiten derselben sind den géttlichen Held“nnen nicht
vollumfinglich prisent und es ist diese allzu menschliche Unzulinglichkeit der
Superheld*nnen, die im Superheldendiskurs in nahezu allen Ausprigungen zen-
tral sind. Doomsday Clock fungiert als Recon der New 52 Reihe von DC. In diesem
Kontext skizziert Kazmaier die Metaebene des Artefakts, auf der Dr. Manhattan in
seiner Allmacht gleichsam als Symbol der Allmacht der DC-Macher fungiert und
so diese gleichsam durch Dr. Manhattans selbstreflexive Neu-Evaluierung seiner
Ausgangsmeinung als fehlbar entlarvt.

Matthias Keidel: Wie bose darf man zum Teufel sein?
Daredevils Dilemma als Katholik und blinder Superheld wider Willen

Die Frage Wie bise darf man zum Teufel sein? Daredevils Dilemma als Katholik und blinder
Superheld wider Willen fokussiert sich auf die Marvel Netflixserie um die bekannte
Comicfigur. Matthias Keidel folgt in seinem Kapitel Matt Murdock wihrend der drei
Serienstaffeln und zeigt auf, wie er als Superheld Daredevil den Anspruch hat, fiir
das Gute zu kimpfen. Als praktizierender Katholik zwingt ihn sein Glaube von Be-
ginn an in einen Konflikt, der sich, wie Keidel zeigt, kontinuierlich verschirft, denn
seine guten Taten werden von seiner brutalen Umwelt immer wieder zunichte ge-
macht oder ins Bose verkehrt. Dies treibt ihn bis zur suizidalen Selbstaufopferung
in der dritten Staffel. Daredevil ringt mit seiner Identitit als Katholik ebenso wie
mit seiner Rolle als Superheld. Seine zwei primiren Gegenspieler, Kingpin sowie der
Antiheld Punisher, funktionieren als moralische Spiegel, die Daredevil seine Unzu-
linglichkeit wieder und wieder vor Augen fithren. Schlussendlich verkdrpert Dar-
edevil die allen Superhelden innewohnende (und narratologisch notwendige) Un-
moglichkeit, das Bése endgiiltig zu besiegen. Kennzeichnend fiir Daredevil ist, dass
seine unchristliche Gewaltbereitschaft, die ihn innerlich zerreifdt, durch christliche
Vorstellungen motiviert ist, wodurch, wie Keidel zeigt, es fiir ihn keinen Ausweg aus
diesem Dilemma geben kann.

https://dol.org/10.14361/9783830460800-005 - am 13.02.2026, 18:34:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) R


https://doi.org/10.14361/9783839460900-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Themeniiberblick

Martin Ostermann: Erlésungsbediirftige Weltenretter.
Superhelden als krisengeschiittelte Krisenmanager am Beispiel
der Marvel-Filme The Avengers

Nach einer Definition des Begriffs des Superhelden setzt Erldsungsbediirftige Welten-
retter. Superhelden als krisengeschiittelte Krisenmanager am Beispiel der Marvel-Filme The
Avengers Superhelden mit den theologischen Kategorien der Geschopflichkeit und
der Erlésung bzw. Weltrettung in Beziehung. Die Wechselwirkung zwischen diesen
Elementen wird durch den Begriff der Krise verhandelt, welcher sowohl religios als
auch im Superheldendiskurs zentral ist. Krise manifestiert sich auf verschiedenste
Weise z.B. als Wende, Entscheidung oder Umbruch. Martin Ostermann zeigt eine
Auswahl von Superhelden aus Marvels Avengers-Filmen in ihrer Reaktion auf Kri-
sen und wie diese Reaktionen von der Geschopflichkeit der Held*innen bestimmt
sind. So durchliuft Spider-Man als menschlich fehlbarer Superheld dauerhaft eine
Identititskrise. Bei Iron Man finden sich eine dauerhafte moralische Krise mit sei-
nem Superhelden-Gegenpart Captain America. Als Villain der Avengers wird Thanos
analysiert, der selbst die Krise verkorpert und eine solche abzuwenden versucht. Die
Rettung der Welt in Form einer Zeitreise, um Thanos Tat in Endgame riickgingig zu
machen, manifestiert das Motiv der Erlosung.

Ranthild Salzer: Superhelden als Social-Gospel-Manner

Ranthild Salzer befasst sich in Superhelden als Social-Gospel-Minner mit sozio-kultu-
rellen Einfliissen ebendieser Stromung auf die Entwicklung der (frithen) Superhel-
den. Salzer analysiert die multidimensionalen Verstrickungen, die Eingang in die
Figur und die Geschichten des Superhelden gefunden haben. Darunter verfolgt sie
primir den Zusammenhang des Kampfes gegen soziale Ungerechtigkeiten sowie
den Einsatz der Gewalt in diesem. Dies bettet sie in US-amerikanische Kontexte
und die amerikanische Idee ein, als Vigilanten das Recht in die eigenen Hinde zu
nehmen. Die in den 1870er Jahren verortete Verbindung der Muscular Christianity
mit dem Social-Gospel, werden in ihrer Wirkung an einer Detailanalyse des Comics
Sam Wilson: Captain America— Not my Captain America nachvollzogen.

https://dol.org/10.14361/9783830460800-005 - am 13.02.2026, 18:34:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) R


https://doi.org/10.14361/9783839460900-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

hittps://dol.org/10:14361/9783830460800-005 - am 13.02.2026, 18:34:02. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839460900-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

