
Themenüberblick

Torsten Caeners & Matthias Keidel

Kristin Aubel: Christliche Narrative in Superheldencomics.
Nightcrawler als praktizierender Christ, Antichrist und Erlöser

Kristin Aubel nimmt die Figur des Nightcrawler alias Kurt Wagner in ihren Analy-

sefokus, umVerhandlungen christlicher Symboliken und narrativer Topoi in Super-

heldencomics sinnfällig zumachen.Nightcrawler bietet als bekennender und prak-

tizierender (katholischer) Christ für diese Diskurse eine ideale Projektionsfläche,

insbesondere weil der Anspruch und die Taten als Superheld mit zentralen Glau-

benssätzen des Christentums in Konflikt stehen. Aubel konstatiert, dass – beson-

ders aufgrund des dämonenhaften Äußeren – Nightcrawler eine unstete Synergie

aus Gläubigem, Erlöser und Antichrist darstellt, welche großes narratives und re-

ligionskritisches Potential birgt. Diese drei Eigenschaften bilden das strukturelle

Gerüst des Kapitels. Aubel zeigt in ihren Lesungen zentraler Comics umNightcraw-

ler, wie Superheldencomics narrativ und symbolisch mit Religion umgehen. Dabei

perspektiviert das Kapitel, wie diese Geschichten religionskritische Strategien um-

setzen, indem z.B. das in der Gestaltung des Charakters angelegte Othering Night-

crawlers als dämonisches Wesen durch das im Superheldendiskurs zentrale Erlö-

sermotiv konterkariert wird.

Arnold Bärtschi: Heilsbringer oder Massenmörder? Herakles
als Verkörperung des Sublimen in Édouard Cours Comicreihe Herakles

Herakles ist einer der frühesten kulturellen Superhelden-Vorläufer der Geschich-

te, der die Identitätskonflikte von Superheld*innen als einen der zentralen Aspek-

te des Diskurses vorwegnimmt. Mit seinem Beitrag Heilsbringer oder Massenmörder?

Herakles als Verkörperung des Sublimen in Édouard Cours Comicreihe Herakles analysiert

Arnold Bärtschi den Weg zur Vergöttlichung des Halbgottes Herakles anhand der

dreibändigen Comicreihe von Cours. Bärtschi betont die Ambiguität des Helden,

die sein Streben nachVergöttlichung und Sublimierung seiner selbst kennzeichnet.

Basierend auf einer allelopoietischen Perspektive wird der moderne Comic als Teil

https://doi.org/10.14361/9783839460900-005 - am 13.02.2026, 19:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460900-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


38 Torsten Caeners & Matthias Keidel

eines reziproken Transformationsprozesses begriffen und aus der antiken Erwar-

tungshaltung interpretiert. Es wird somit gezeigt, wie der Superheldendiskurs als

eine zeitgenössische Erscheinungsformder antikenMythentradition in seinen nar-

rativen und identitären Konventionen und Darstellungsmustern sozusagen rück-

wirkend die Herakles-Erzählung als Comicform beeinflusst. Gerade der Fokus auf

den Gebrauch zweier Namen (Alkides vs. Herakles), die stellvertretend für die Be-

wegung der Hauptfigur zwischen menschlicher Sphäre (Alkides) und Göttlichem

(Herakles) stehen, manifestiert die für den Superheldendiskurs zentralen Aspekt

der Doppelidentität. Insbesondere auf Ebene der grafischen Ausarbeitung fokus-

siert Bärtschi dieDarstellungdes Sublimen inderApotheoseundweiterenKernmo-

menten des Helden. Das Kapitel arbeitet deutlich heraus, wie Édouard Cours eine

dynamische Brücke zwischen antikerMythenrezeption und zeitgenössischen post-

modernen Diskursen im Comic schlägt.

Dennis Bock: Religion und Moraldiskurs im Comic.
Mark Russells Superheldennarrativ Second Coming

Mark Russells Second Coming stellte eine Jesusgeschichte dar, in welcher Jesus be-

wusst einem gewaltbereiten Superhelden namens Sunstar, der dem Typus von Su-

permannachempfunden ist, gegenübergestellt wird.Hierdurchwerden die Verbin-

dungen zwischen Religion und dem Superheldendiskurs nicht nur offen dargelegt,

sondernbeideDiskursewerden einer reziprokenkritischenPerspektivierunggeöff-

net. Der Aufsatz von Denis Bock Religion undMoraldiskurs imComic.Mark Russells Su-

perheldennarrativ Second Coming beschreibt die Vorgeschichte der Veröffentlichung,

die bei DCdurch Proteststürme der rechtskonservativenCitizenGo verhindert wur-

de und erst bei Ahoy Comics im Jahr 2019 gelang. Bocks tiefschürfende Lesung des

Comics macht die komplex verwobenen religiösen und superheroischen Narrati-

ve und ihre gesellschaftliche Rezeption sichtbar und macht Second Coming als kri-

tische Auseinandersetzung mit (post)moderner Bibelrezeption und der Bedeutung

des Christentums, welche religiöse Stereotype und Vorstellungswelten hinterfragt

und kritisch bewertet, sinnfällig.

Torsten Caeners: Der Mann aus Stahl ist nicht Superman.
Verhandlungen christlicher Symbolik und postmoderner Identität
in Man of Steel, Batman v Superman und Justice League

Der Beitrag Der Mann aus Stahl ist nicht Superman. Verhandlungen christlicher Symbo-

lik und postmoderner Identität in Man of Steel, Batman v Superman und Justice League von

TorstenCaeners stellt eine LesungderSupermanfigur indendrei FilmendesDCEx-

https://doi.org/10.14361/9783839460900-005 - am 13.02.2026, 19:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460900-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Themenüberblick 39

tended Universe dar. Caeners zeigt, wie diese Filme Superman als inhärent gespal-

tenen und sich in der Entwicklung befindlichen Charakter darstellen. Das Ringen

des Kryptoniers um die eigene Identität und das Ausfechten innerer Konflikte wer-

den dabei zum Zentrum der Verhandlungen zwischen den Identitäten Clark Kent,

Kal-El und Superman, welche jeweils metaphorisch für das Menschliche, das Gött-

liche und eine Synthese aus beidem stehen. Jüdisch-christliche Symbolik in Kombi-

nation mit religiösen narrativen Gemeinplätzen externalisieren die Findungsreise

des Helden in einem Spiel zwischen Konstruktion und Dekonstruktion christlicher

Symbolik als wichtiges Leitmotiv. Dabei wird das Göttliche zeitgleich als negatives

Anderes charakterisiert und dasMenschliche als etwas Unzureichendes, sodass Su-

perman nur aus einer Kombination einzelner Aspekt aus beiden Sphären entstehen

kann, die gleichzeitig seiner Erlöserfunktion und seiner inhärentenMenschlichkeit

gerecht wird.

Misia Sophia Doms: »I only wanted the best for everyone«.
Moralischer Absolutismus und seine diegetische Entlarvung
in der Red-Son-Trilogie

Der Beitrag zur bekannten Red-Son-Trilogie von Mark Millar (2003) mit dem Titel

»I only wanted the best for everyone«. Moralischer Absolutismus und seine diegetische Ent-

larvung in der Red-Son-Trilogie analysiert die alternative Anschlusswelt der Trilogie

vor dem Hintergrund postmoderner Erzählstrategien, hier der Subjektivität des

Ich-Erzählers sowie der durch die Einheit von Erzähler und Protagonist entste-

henden unzuverlässigen Erzählsituation. Doms zeigt, wie die moralisch-ethischen

Entscheidungen des als Staatsoberhaupt agierenden Superman retrospektiv au-

todiegetisch gewertet und rationalisiert werden. Spezifisch nur durch den Super-

heldendiskurs möglich, ist die Äonen spannende Zeit, die der Erzähler zunächst

aktiv als Nachfolger Stalins, dann passiv das Geschehen beobachtend berichtet

und moralisch einordnet. Doms Darstellung und Analyse fehlender moralischer

Objektivität wird geleitet durch drei Kernfragen, nämlich 1) inwiefern Superman

für sein Handeln verantwortlich ist bzw. gemacht werden kann. Damit hängt eng

die Frage zusammen, ob 2) Superman und die Menschen ein und dieselbe Spezies

sind sowie 3) ob Superman für eine ggf. weniger entwickelte Spezies moralisch die

Verantwortung trägt bzw. tragenmuss.

https://doi.org/10.14361/9783839460900-005 - am 13.02.2026, 19:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460900-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


40 Torsten Caeners & Matthias Keidel

Kathrin Katzmaier: Von Göttern, Kanon, Kontinuität und Kaleidoskopen.
Doomsday Clock zwischen Polyphonie und Mythos

Von Göttern, Kanon, Kontinuität und Kaleidoskopen. Doomsday Clock zwischen Polyphonie

und Mythos von Kathrin Kazmaier macht die Verbindung zwischen Göttlichkeit

und Superhelden offensichtlich und unterzieht diese am Beispiel Dr. Manhattans

in Doomsday Clock einer eingehenden Analyse. Neben der Konfrontation zweier

göttlicher Superhelden (Superman and Dr. Manhattan) und einer implizierten

Darlegung der unterschiedlichen Definitionen von Göttlichkeit, welche diese Figu-

ren in der Geschichte bestimmen, zeigt das Kapitel die Unwägbarkeiten göttlicher

Entscheidungen. Die Tragweiten derselben sind den göttlichen Held*nnen nicht

vollumfänglich präsent und es ist diese allzu menschliche Unzulänglichkeit der

Superheld*nnen, die im Superheldendiskurs in nahezu allen Ausprägungen zen-

tral sind. Doomsday Clock fungiert als Recon der New 52 Reihe von DC. In diesem

Kontext skizziert Kazmaier die Metaebene des Artefakts, auf der Dr. Manhattan in

seiner Allmacht gleichsam als Symbol der Allmacht der DC-Macher fungiert und

so diese gleichsam durch Dr. Manhattans selbstreflexive Neu-Evaluierung seiner

Ausgangsmeinung als fehlbar entlarvt.

Matthias Keidel: Wie böse darf man zum Teufel sein?
Daredevils Dilemma als Katholik und blinder Superheld wider Willen

Die FrageWie böse darf man zumTeufel sein? Daredevils Dilemma als Katholik und blinder

Superheld wider Willen fokussiert sich auf die Marvel Netflixserie um die bekannte

Comicfigur.MatthiasKeidel folgt in seinemKapitelMattMurdockwährendder drei

Serienstaffeln und zeigt auf, wie er als Superheld Daredevil den Anspruch hat, für

das Gute zu kämpfen. Als praktizierender Katholik zwingt ihn sein Glaube von Be-

ginn an in einen Konflikt, der sich,wie Keidel zeigt, kontinuierlich verschärft, denn

seine guten Taten werden von seiner brutalen Umwelt immer wieder zunichte ge-

macht oder ins Böse verkehrt. Dies treibt ihn bis zur suizidalen Selbstaufopferung

in der dritten Staffel. Daredevil ringt mit seiner Identität als Katholik ebenso wie

mit seinerRolle als Superheld.Seine zwei primärenGegenspieler,Kingpin sowieder

Antiheld Punisher, funktionieren als moralische Spiegel, die Daredevil seine Unzu-

länglichkeit wieder und wieder vor Augen führen. Schlussendlich verkörpert Dar-

edevil die allen Superhelden innewohnende (und narratologisch notwendige) Un-

möglichkeit, das Böse endgültig zu besiegen.Kennzeichnend fürDaredevil ist, dass

seine unchristliche Gewaltbereitschaft, die ihn innerlich zerreißt, durch christliche

Vorstellungenmotiviert ist,wodurch,wieKeidel zeigt, es für ihn keinenAusweg aus

diesemDilemma geben kann.

https://doi.org/10.14361/9783839460900-005 - am 13.02.2026, 19:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460900-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Themenüberblick 41

Martin Ostermann: Erlösungsbedürftige Weltenretter.
Superhelden als krisengeschüttelte Krisenmanager am Beispiel
der Marvel-Filme The Avengers

Nach einer Definition des Begriffs des Superhelden setzt ErlösungsbedürftigeWelten-

retter. Superhelden als krisengeschüttelte Krisenmanager am Beispiel der Marvel-Filme The

Avengers Superhelden mit den theologischen Kategorien der Geschöpflichkeit und

der Erlösung bzw.Weltrettung in Beziehung.DieWechselwirkung zwischen diesen

Elementen wird durch den Begriff der Krise verhandelt, welcher sowohl religiös als

auch im Superheldendiskurs zentral ist. Krise manifestiert sich auf verschiedenste

Weise z.B. als Wende, Entscheidung oder Umbruch. Martin Ostermann zeigt eine

Auswahl von Superhelden aus Marvels Avengers-Filmen in ihrer Reaktion auf Kri-

sen und wie diese Reaktionen von der Geschöpflichkeit der Held*innen bestimmt

sind. So durchläuft Spider-Man als menschlich fehlbarer Superheld dauerhaft eine

Identitätskrise. Bei Iron Man finden sich eine dauerhafte moralische Krise mit sei-

nemSuperhelden-GegenpartCaptainAmerica.AlsVillainderAvengerswirdThanos

analysiert,der selbst dieKrise verkörpert undeine solche abzuwendenversucht.Die

Rettung derWelt in Form einer Zeitreise, umThanos Tat in Endgame rückgängig zu

machen,manifestiert das Motiv der Erlösung.

Ranthild Salzer: Superhelden als Social-Gospel-Männer

Ranthild Salzer befasst sich in Superhelden als Social-Gospel-Männer mit sozio-kultu-

rellen Einflüssen ebendieser Strömung auf die Entwicklung der (frühen) Superhel-

den. Salzer analysiert die multidimensionalen Verstrickungen, die Eingang in die

Figur und die Geschichten des Superhelden gefunden haben. Darunter verfolgt sie

primär den Zusammenhang des Kampfes gegen soziale Ungerechtigkeiten sowie

den Einsatz der Gewalt in diesem. Dies bettet sie in US-amerikanische Kontexte

und die amerikanische Idee ein, als Vigilanten das Recht in die eigenen Hände zu

nehmen. Die in den 1870er Jahren verortete Verbindung der Muscular Christianity

mit demSocial-Gospel,werden in ihrerWirkung an einer Detailanalyse des Comics

SamWilson: Captain America – Not my Captain America nachvollzogen.

https://doi.org/10.14361/9783839460900-005 - am 13.02.2026, 19:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460900-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460900-005 - am 13.02.2026, 19:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460900-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

