
283

VI Quantentheorie und Mystik 

Die mit der Quantentheorie aufgeworfenen Paradoxien des Beob-
achters stellen ein Einfallstor für die Verschränkung religiöser und 
wissenschaftlicher Semantiken dar. Ein kurzer Blick auf das Port-
folio eines esoterischen Buchladens zeigt, dass Quantensemantiken 
en vogue sind. Sei es ein neues Weltbild, indem östliche Weishei-
ten und westliche Wahrheiten vereint sind,1 die Verbindung von 
Quantentheorie und jüdischer Mystik,2 Versuche zur Erklärung von 
Nahtod-Erlebnissen3 oder die Suche nach den wissenschaftlichen 
Begründungen des christlichen Offenbahrungsglaubens4 – die unter-
schiedlichen Interpretationen der Quantentheorie bieten eine Reihe 
von semantischer Figuren an, die sich für religiöse oder gar magische 
Weltbilder5 ausbeuten lassen. 

Auch liegt es nahe, quantentheoretische Figuren zur Erklärung des 
Geheimnisses des Bewusstseins heranzuziehen. Durchaus namhafte 
Wissenschaftler haben hierzu Vermutungen angestellt. Allerdings 
finden solche Überlegungen in der Regel auf einer hoch spekulativen 
Ebene statt. Hinsichtlich der hierfür notwendigen Verbindungsglie-
der bestehen derzeit noch keine belastbaren empirischen Befunde.6 

1	Man denke hier etwa an Fritjof Capras ›Tao der Physik‹ (Capra 2000).
2	Siehe etwa Laitmanns  ›Quantum Kabbala‹ (Laitmann 2007).
3	So van Lommel (2011).
4	Durch entsprechende Publikationen hervorgetreten ist hier beispielsweise 

Günter Ewald, seinerseits Mathematiker, Physiker und Mitglied im Kura-
torium der Evangelischen Zentralstelle für Weltanschauungsfragen (Ewald 
2006, 62 ff.).

5	Siehe hierzu nur allein die wachsende Zahl der Kurse zur ›Quantenheilung‹ 
auf dem Esoterikmarkt.

6	So haben etwa Eccles und Beck (1991) versucht, mit ihren Berechnungen 
aufzuzeigen, dass neuronale Prozesse durch Quantenvorgänge moduliert 
werden können. Bislang liegen zwar noch keine experimentellen Befun-
de vor, die dafür sprechen, dass die neuronale Informationsverarbeitung 
durch diese Prozesse beeinflusst wird oder dass Gehirne gar Quantenrech-
ner darstellen. Dies hindert Penrose (1998) und Hameroff (1987) jedoch 
nicht, dahingehend zu argumentieren, dass in bestimmten Mikrofasern des 
Gehirns sehr wohl kohärente Quantenzustände vorkommen können und 
dass sich über eine neue Theorie der Quantengravitation möglicherweise 
auch die Frage des Bewusstseins klären ließe (siehe zur Kritik von Penrose

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283 - am 29.01.2026, 16:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Quantentheorie und Mystik

284

All dies ist jedoch nicht Gegenstand dieses Kapitels.7 Wir möchten 
hier vielmehr mit Peter Fuchs der Vermutung nachgehen, ob nicht die 
Quantentheorie als eine bis ins Extrem hochgetriebene Theorieform 
nolens volens zu Problemstellungen gelangt, die von ihrer Struktur 
her gesehen denen der Mystik ähnlich sind.8 

Unter Mystik verstehen wir mit Tugendhat eine Weltbeschreibung,9 
die einerseits in Distanz – wenn nicht gar in Gegensatz – zu religiösen 
Erklärungen und Weltbildern geht,10 die sich aber andererseits dem 
Paradoxon einer Welt zu stellen sucht, die eine Einheit darstellt, in 
ihrer Beschreibung und sinnlichen Erfahrung jedoch nur als Differenz 
zu haben ist. 

Jede Theorie, die sich selbst als eine Universaltheorie begreift,11 
verstrickt sich zwangsläufig in die Problematik, dass man die »Exo-

 	 Grush/Smith Churchland 2008). Siehe zu einer guten Einführung in 
quantentheoretische Ansätze zur Erklärung des Bewusstseins Stapp 
(2007).

7	 Ebenso wenig begreifen wir hier mystisches Denken weder als eine Form 
der intuitistischen Welterkenntnis, die beispielsweise auch Werner Hei-
senberg am Höhepunkt seiner Schaffensperiode erfahren konnte, noch 
ist hier eine Nähe zum Psychologismus gemeint, zu der beispielsweise 
Wolfgang Pauli neigte (vgl. Fischer 2008; 2010).

8	 Fuchs (2008, 56).
9	 Tugendhat (2006; 2007). 
10	 »Der Weg zur Mystik wird darin bestehen, daß man das Gewicht, das 

die eigenen Wünsche für einen haben, relativiert oder geradezu leugnet, 
also eine Transformation des Selbstverständnisses. Der Weg der Religion 
hingegen besteht darin, daß man die Wünsche läßt wie sie sind, und 
stattdessen eine Transformation der Welt mittels einer Wunschprojektion 
vornimmt« (Tugendhat 2006, 122).

11	 »Theorien mit Universalitätsanspruch sind leicht daran zu erkennen, 
daß sie selbst als ihr eigener Gegenstand vorkommen (denn wenn sie das 
ausschließen wollten, würden sie auf Universalität verzichten müssen). 
Damit sind, und das gilt für alle ›global theories‹ (auch zum Beispiel für 
die Quantenphysik), bestimmte Sektionen der klassischen Wissenschafts-
theorie außer Kraft gesetzt; so vor allem alles, was mit unabhängiger 
Bestätigung (confirmation) des Wahrheitsanspruchs der Theorie zu tun 
hat. [...] Theorien mit Universalitätsanspruch sind also selbstreferentielle 
Theorien. Sie lernen an ihren Gegenständen immer auch etwas über sich 
selbst. Universale Theorie betrachtet ihre Gegenstände und sich selbst 
als einen ihrer Gegenstände als selbstreferentielle Verhältnisse. Sie setzt 
keine unhinterfragten erkenntnistheoretischen Kriterien voraus, sondern 
setzt, wie neuerdings auch viele Philosophen und Naturwissenschaftler, 
auf eine naturalisierte Epistemologie. Das heißt wiederum: ihr eigenes Er-
kenntnisverfahren und ihr Annehmen oder Verwerfen von dafür gelten-
den Kriterien ist für sie etwas, was in ihrem eigenen Forschungsbereich, 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283 - am 29.01.2026, 16:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


285

Quantentheorie und Mystik

welt« nur aus der »Endoperspektive« heraus erkunden kann,12 letz-
tere aber nicht negiert werden darf, sondern selbst wiederum als 
konstituierend für das zu Beobachtende begriffen werden muss. Die 
Quantentheorie hat mit v. Weizsäcker folgerichtig davon auszuge-
hen, dass auch ein menschlicher Organismus quantenmechanisch zu 
beschreiben ist und – insofern man einen monistischen Erklärungs-
anspruch verfolgt – auch das menschliche Bewusstsein.13 Universal-
theorien führen zu der Konsequenz, dass jeder operative Vollzug der 
Forschungspraxis neue blinde Flecken erzeugt. Sie erscheinen damit 
in der eigentümlichen Situation, dass gerade, wenn sie in ihren Be-
schreibungen sehr genau und exakt werden, damit auf der anderen 
Seite die hierdurch ausgeblendete Komplexität in die Beschreibung 
wieder eindringt. 

Das Ganze ist nicht in den Griff zu bekommen und entsprechend 
kommt jeder wissenschaftliche Versuch der Ausdeutung der Welt 
hier an eine Grenze. Letztere kann nur im Medium Sinn stattfinden, 
wodurch jedoch das Dilemma entsteht, dass wir positiv-sprachlich 
nur die Ergebnisse von Sinn nachverfolgen können, nicht jedoch auf 
das Medium selber durchgreifen können.14 Nachverfolgbar bleiben 
nur die ausgeflaggten konkreten Gegenstände der Sinnproduktion 
innerhalb der Subjekt-Objekt-Dichotomie (in diesem Sinne ist ein 
abstrakter Gedanke ebenso als ein Gegenstand zu betrachten wie ein 
Baum, denn er tritt repräsentierbar gegenüber). 

Formtheoretisch gesprochen, muss die Seite jenseits des Bezeichen-
baren im unmarked space bleiben, ist aber zugleich mitzuführen, da-
mit die Form überhaupt funktioniert. Der unmarked space von Sinn 
kann jedoch nicht selber sinnförmig sein oder sinnförmige Elemente 
enthalten, sonst würde er auf der markierbaren Seite liegen. Er ist in 
einer negativ-sprachlichen Weise leer (was hier nicht zu verwechseln 

in einer Disziplin des Teilsystems der modernen Wissenschaft geschieht« 
(Luhmann 1993, 9 f.).

12	 Rössler (1992).
13	 Siehe v. Weizsäcker (1994, 534 ff.).
14	 Um es mit Luhmann auszudrücken: »Mit dem Begriff des Mediums ist 

es festgelegt, daß Sinn nicht beobachtet werden kann – ebensowenig wie 
das Licht. [...] Die Unbeobachtbarkeit von Sinn gibt denn auch einen 
ersten Hinweis darauf, daß dies etwas mit Religion zu tun haben könnte. 
[...] Man kann von innen an die Grenzen dieses Mediums stoßen; aber 
diese Grenzen haben dann nicht die Form einer überschreitbaren Linie, 
sondern, mit der schönen Metapher Husserls, die Form eines Horizontes. 
Und so ist die Welt sinnverarbeitender Systeme nur als Horizont gegeben 
– freilich nicht als ferne, irgendwo anders gezogene Linie, sondern als 
Implikat der Rekursivität jeder einzelnen Operation: als Implikat ihrer 
Identifizierbarkeit« (Luhmann 2000a, 16).

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283 - am 29.01.2026, 16:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Quantentheorie und Mystik

286

ist mit dem positiv-sprachlichen Begriff ›Leere‹, mit dem ein leerer 
Raum bezeichnet wird).

Formal gilt an dieser Stelle das Wittgensteinsche Gebot: »Wor-
über man nicht sprechen kann, darüber muss man schweigen«.15 Aus 
der Logik der Kommunikation gilt aber auch, ›worüber man nicht 
sprechen darf, lässt sich kommunizieren‹. Hiervon nährt sich die 
Religion und sie ist in diesem Sinne mit Luhmann vor allem als ein 
kommunikatives Phänomen zu verstehen. Sie entsteht durch den for-
mal unmöglichen, aber praktisch vollziehbaren re-entry der Sinnform 
in die Form, durch den »Wiedereintritt der Differenz von vertraut/
unvertraut ins Vertraute und Umgängliche«.16 Die Religion muss die 
Tatsache, dass sie etwas tut, was nicht möglich ist, verdecken. Dies 
geschieht durch die Anweisung ›Glaube!‹ und durch die Setzung eines 
Dogmas, dessen Anzweiflung mit einem Tabu belegt wird.17 

Ein für Mystik empfänglicher Denker durchschaut den Trick, 
bleibt aber weiterhin an der verborgenen Seite interessiert. Er sucht 
weiterhin die Einheit, wohl wissend dass nur die Differenz verfügbar 
ist, was ihn aber nicht daran hindert, die Einheit in der Differenz zu 
reflektieren. 

Die vorangehenden Kapitel haben deutlich werden lassen, wie viel 
die Auseinandersetzung um die Interpretation der Quantenphysik 
mit dieser Reflexionsfigur gemein hat. Insofern sich die Quanten-
theorie der Frage ihrer sinnhaften Interpretation stellt – man sie also 
nicht nur als eine Rechenvorschrift versteht, mit der man die Ergeb-
nisse bestimmter Experimente beschreiben kann – berührt sie Fragen, 
mit denen sich auch die mystischen Traditionen beschäftigen.18 Mit 
Blick auf den universellen Charakter der Quantentheorie lässt sich 
mit Fuchs feststellen: »Spitzenprobleme der Mystik sind von der 
Anlage und vom Argumentationsduktus her auch Spitzenprobleme 
der Theorie, die ihr zustoßen, wenn sie ihre Grundbegriffe nur hin-
reichend radikal reflektiert«.19

15	 Wittgenstein (1990, Proposition 7).
16	 Luhmann (2000a, 83).
17	 Deshalb kommen verschiedene Religionen miteinander in einen Konflikt, 

denn der jeweilige »Vollzug des re-entry und die von daher bestimm-
te Ausmalung der Transzendenz« geschieht in unterschiedlicher Weise 
(Luhmann 2000a, 85), was jedoch innerhalb der Religion nicht reflek-
tiert werden kann, da sonst die Kontingenz des Geschehens offenbar 
würde.

18	 Siehe zur mystischen Tradition des Judentums etwa Scholem (1973), für 
das Christentums in Referenz auf Meister Eckhart Flasch (2008), für den 
Buddhismus Conze (1983) und für den Islam Schimmel (1995) sowie 
exemplarisch für das Werk von Aziz Nasafi Ridgeon (1998).

19	 Fuchs (2008, 56).

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283 - am 29.01.2026, 16:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


287

Quantentheorie und Mystik

Insofern man diesen Sachverhalt als Theoretiker einmal begriffen 
hat, bleiben nur noch drei Auswege: 

–	 Man postuliert in positivistischer Manier eine epistemische Gren-
ze. Diesen Weg gehen Bohr und Heisenberg mit der Kopenhagen-
Deutung, wenngleich hier deutlich wird, dass eigentlich schon 
mehr gesagt wurde, als man hätte sagen dürfen (wer hat jemals 
eine ›unstetige Änderung‹ einer ›Wahrscheinlichkeitsfunktion‹ ge-
sehen bzw. einen Beobachter ertappt, der diese Änderung hervor-
ruft?). 

–	 Man stellt fest, dass die Dinge eben komplex sind und aufgrund 
der Verschränkung der Beobachtungsprozesse mit dem Gegen-
stand nur als Paradoxie beschreibbar sind, und versucht jetzt, mit 
den sich hieraus ergebenden Verstörungen irgendwie zurechtzu-
kommen.20

–	 Man beginnt, sich im Grenzgebiet von Wissenschaft und Mystik 
umzuschauen, wohl wissend, dass hier weder Ontologie noch Epi-
stemologie einen sicheren Halt geben können. 

Für Quantenphysiker, die eine gewisse Affinität zu philosophischen 
Fragestellungen haben und weiterhin dazu tendieren, Wissenschaft 
und Weltsinn zusammenzudenken, übt der zuletzt genannte Pfad 
einen gewissen Reiz aus, denn hier können und dürfen die großen 
Fragen nach der Einheit und nach der Ordnung oder gar dem Sinn 
des Ganzen zusammen gedacht werden. 

Die Quantenphysik ist in einer Zeit entstanden, in der in intel-
lektuellen Kreisen zunehmend am Wert naturwissenschaftlicher 
Rationalität gezweifelt wurde. Ihr wurde Ferne zur eigentlichen 
menschlichen Lebenswelt vorgeworfen und man suchte nach Formen 
der Rückbesinnung zum ›Eigentlichen‹, was jedoch durch die na-
turwissenschaftlichen Denkformen immer weniger geleistet werden 
konnte. Die Kluft zwischen objektivistischer Weltbeschreibung und 
der subjektiv erfahrbaren Lebenswirklichkeit erschien immer tiefer 
und unüberbrückbarer.21 Mit ihrem Verzicht auf Anschaulichkeit 

20	 Dies ist die Perspektive der soziologischen Systemtheorie: »Im Unter-
schied dazu [zur Transzendentalphilosophie, in der das transzendentale 
Subjekt die Synthesen leistet, die zur Ordnung seiner Erfahrungswelt 
notwendig sind] führt die systemtheoretische Analyse zu der Einsicht, 
daß die Welt das Bewußtsein und Kommunikation überfordere und in 
diesem Sinne transzendent sei. So verstanden wirkt der Hinweis auf Tran-
szendenz nicht beruhigend, sondern beunruhigend« (Luhmann 2000a, 
109).

21	 Siehe paradigmatisch für diese Form der Kritik Spenglers »Untergang 
des Abendlandes« (Spengler 2007 [1923]). Später dann reflektierter und 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283 - am 29.01.2026, 16:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Quantentheorie und Mystik

288

und der Dominanz mathematischer Formen scheint die Quantenphy-
sik einerseits den Bruch zwischen lebensweltlicher Anschauung und 
physikalischer Theoriebildung noch weiter zu vertiefen. Anderseits 
stellt ihre Theorieanlage den Determinismus in Frage und eröffnet 
hierdurch ein Tor für subjektphilosophisch inspirierte Interpretati-
onsweisen des Weltgeschehens. Die vermeintliche Nähe der Quan-
tenphysik zu einer rationalitätsfeindlichen Ideologie hat dann auch 
einige Wissenssoziologen zu der Fehlannahme geführt, dass sich die 
Besonderheiten der Theorieentwicklung der Quantenphysik vor al-
lem als eine Anpassung an die esoterischen, antirationalistischen und 
individualistischen Strömungen der Weimarer Republik verstehen 
lassen.22

Die in den vorangehenden Kapiteln vorgelegten Rekonstruktionen 
zeigen demgegenüber auf, dass sich die Paradoxien in der Deutung 
der Quantentheorie primär aus den Bezugsproblemen der physikali-
schen Theoriebildung selbst ergeben, also vor allem als Folgeerschei-
nung einer auf die Spitze getriebenen Theorieform zu verstehen sind.

Die sich hieraus ergebende Nähe zu Fragestellungen der Mystik 
kann deshalb nicht als eine Regression in theorie- und reflexions-
feindliche Sphären verstanden werden. Im Gegenteil, der Bezug zu 
mystischen Denkformen liegt nahe, insofern das mit der Kopenha-
gener Deutung formulierte Reflexionsverbot in Hinblick auf eine 
weitergehende Theoriereflexion überschritten wird. 

Im Folgenden soll dies am Beispiel der Überlegungen von drei 
renommierten Quantenphysikern vorgestellt werden. 

Schrödinger: ›Die Vielheit ist bloßer Schein‹

Erwin Schrödinger hat bekanntlich Zeit seines Lebens mit der Kopen-
hagener Deutung gehadert und nach alternativen Verständnisweisen 
gesucht. Zudem haben ihn schon immer transdisziplinäre Grenz-
überschreitungen gereizt, in denen Fragen nach den Eigenheiten des 
Lebens23 und der Beziehung zwischen Geist und Materie thematisiert 
werden. In unserem Zusammenhang ist besonders eine Vortragsserie 
unter dem Titel ›Mind and Matter‹ von Interesse, die Schrödinger 
Oktober 1956 am Trinity College in Cambridge gehalten hat. Ins-
besondere in seinem Vortrag »Das arithmetische Paradoxon. Die 

ohne den Pathos des Untergangs Husserls »Krisis der europäischen Wis-
senschaften« (Husserl 1996 [1936]). 

22	 Siehe vor allem Forman (1971; 1981).
23	 Berühmt geworden ist hier Schrödingers Abhandlung (1946)»Was ist 

Leben. Die lebendige Zelle mit den Augen des Physikers«. Hier wurden 
›aperiodische‹ Makromoleküle‹ als Träger von Information vermutet, 
was schließlich die Entdeckung der DNA durch Watson und Crick ge-
bahnt hat.

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283 - am 29.01.2026, 16:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


289

Schrödinger: ›Die Vielheit ist bloßer Schein‹

Einheit des Bewußtseins« werden deutliche Bezüge zu mystischen 
Denkformen entwickelt. Schauen wir uns deshalb die Argumentation 
dieser Rede etwas genauer an. Schrödinger beginnt mit dem Problem, 
dass sich eine umfassende naturwissenschaftliche Weltbeschreibung 
nolens volens in eine ›doppelte Sinninklusion‹ – Fuchs spricht hier 
von ›doppelter Verschränkung‹24 – verwickelt. Die Beschreibung der 
Welt verläuft selbst sinnhaft und deshalb kann der Beschreibende 
nicht getrennt vom Beschriebenen verstanden werden. Darüber hin-
aus ist jedoch jeder Schnitt, den ein Beobachtungsprozess machen 
kann, selbst wieder mit anderen Prozessen verschränkt. Eine moni-
stische Beschreibung der Welt führe deshalb in das Paradoxon, dass 
sich isolierte Beobachter (hier im Plural) nicht finden lassen, man also 
streng genommen nur einen Beobachtungsprozess vorfinde: 

»Der Grund dafür, daß unser fühlendes, wahrnehmendes und den-
kendes Ich in unserem naturwissenschaftlichen Weltbild nirgends 
auftritt, kann leicht in fünf Worten ausgedrückt werden: Es ist 
selbst dieses Weltbild. Es ist mit dem Ganzen identisch und kann 
deshalb nicht als Teil darin enthalten sein. Hierbei stoßen wir 
freilich auf das arithmetische Paradoxon: Es gibt scheinbar eine 
sehr große Menge solcher bewußten Iche, aber nur eine einzige 
Welt. Das beruht auf der Art der Entstehung des Weltbegriffs. 
Die einzelnen privaten Bewußtseinsbereiche überdecken einan-
der teilweise. Der ihnen allen gemeinsame Inhalt, indem sie sich 
sämtlich decken, ist die reale Außenwelt‹. Bei alledem bleibt aber 
ein unbehagliches Gefühl, das Fragen auslöst wie: Ist meine Welt 
wirklich die gleiche wie die deine? Gibt es eine reale Welt, verschie-
den von den Bildern, die auf dem Weg über die Wahrnehmung in 
einen jeden von uns hineinprojiziert werden? Und wenn es so ist, 
gleichen diese Bilder der realen Welt oder ist diese, die Welt ›an 
sich‹, vielleicht ganz anders als die Welt, die wir wahrnehmen?

Solche Fragen sind sehr geistreich, aber nach meiner Meinung 
sehr dazu angetan, in die Irre zu führen. Sie sind durchweg Anti-
nomien oder führen auf solche, die ich das arithmetische Parado-
xon nenne: den vielen Bewusstseins-Ichen, aus deren sinnlichen 
Erfahrungen die eine Welt zusammengebraut ist. Die Lösung des 
Zahlenparadoxons würde alle solche Fragen beiseite schaffen und 
sie nach meiner Überzeugung als Scheinprobleme entlarven«.25

Schrödinger sieht nur zwei Auswege, die aus diesem Dilemma führen. 
Der eine entspricht der Leibnizschen Monadenlehre. Jede Monade 
führt zu einer »Welt für sich«. Es »ist keine Verbindung zwischen 

24	 Fuchs (2009).
25	 Schrödinger (1959, 39).

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283 - am 29.01.2026, 16:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Quantentheorie und Mystik

290

ihnen. Die Monade ›hat keine Fenster‹, sie ist ›incommunicado‹«.26 
Streng genommen ist dieser Weg kaum mit den Erkenntnissen der 
Quantentheorie in Einklang zu bringen, denn hier spricht vieles da-
für, die Vorstellung isolierbarer Identitäten zugunsten einer kondi-
tionierten Koproduktion verschränkter System/Umwelt-Verhältnisse 
aufzugeben. Schrödinger sieht nur einen anderen Ausweg, nämlich 
das Postulat einer Alleinheit, die jedoch nicht mehr begrifflich, son-
dern nur noch mystisch zu fassen ist: 

»Offenbar gibt es nur einen anderen Ausweg: die Vereinigung aller 
Bewußtseine in eines. Die Vielheit ist bloßer Schein; in Wahrheit 
gibt es nur ein Bewußtsein. Das ist die Lehre der Upanishaden, 
und nicht nur der Upanishaden allein. Das mystische Erlebnis der 
Vereinigung mit Gott führt stets zu dieser Auffassung, wo nicht 
starke Vorurteile entgegenstehen; und das bedeutet: leichter im 
Osten als im Westen.«27 

Schrödinger bleibt in seiner Argumentation insofern redlich, als er 
herausstellt, dass diese Einsicht nur in Form einer Paradoxie oder von 
Gleichnissen zu haben ist, die zu Ungereimtheiten führen:28

»Wenn wir aber nicht in Gleichnissen reden wollen, so müssen 
wir bekennen, daß wir es hier mit einer jener typischen Antino-
mien zu tun haben, die darauf zurückgehen, daß es uns jedenfalls 
bisher nicht gelungen ist, ein einigermaßen verständliches Welt-
bild aufzubauen, ohne unseren eignen Geist, den Schöpfer des 
ganzen Weltbildes, daraus zu verbannen, derart, daß für ihn kein 
Platz ist. Der Versuch ihn hineinzuzwängen, führt notwendig auf 
Ungereimtheiten.«29

Da diese Ungereimtheiten jedoch in der Sache der Natur selbst liegen, 
ist der Ausweg, sie auf Basis einer naturwissenschaftlichen Objek-

26	 Ebd. 40.
27	 Ebd. 40 f.
28	 Gumbrecht bemerkt in gleichen Sinne zu Schrödingers redlicher Hal-

tung: »Ausgehend von einer Schleife der Reflexion über das Verhältnis 
zwischen wissenschaftlicher Beobachtung und den Phänomenen, gelangt 
er dort zu der Frage nach dem ›Ort, wo der Geist die Materie berührt‹. 
Dies ist einer der Momente, wo Schrödinger ›redlich‹ genug ist, um sich 
nicht zu einer eindeutigen Antwort zu zwingen – die er nicht hat. Auf der 
anderen Seite läßt ihn das Problem nicht los und provoziert die riskante, 
philosophisch besonderes interessante Vermutung, daß ein solcher Ort 
der Begegnung zwischen Geist und Materie vielleicht gar nicht existieren 
könnte« (Gumbrecht 2008, 17).

29	 Schrödinger (1959, 49 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283 - am 29.01.2026, 16:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


291

Schrödinger: ›Die Vielheit ist bloßer Schein‹

tivierung zu überwinden, nicht nur versperrt, viel schlimmer noch: 
Der organische Bezug zu unserem sinnlich erfahrbaren Leben wird 
durch den Versuch der Objektivierung zerstört: 

»Ich habe schon früher die Tatsache erörtert, daß aus dem gleichen 
Grunde im physikalischen Weltbild alle Sinnesqualitäten fehlen, 
aus denen das Subjekt der Erkenntnis sich eigentlich zusammen-
setzt. Dem Modell fehlen Farben, Töne, Greifbarkeit. Ebenso und 
aus dem gleichen Grunde mangelt der Welt der Naturwissenschaf-
ten alles, was eine Bedeutung in bezug auf das bewußt anschauen-
de, wahrnehmende und fühlende Wesen hat; von alledem enthält 
sie nichts. Vor allem denke ich an die sittlichen und ästhetischen 
Werte, Werte von jeder Art, an alles, was auf Sinn und Zweck 
des ganzen Geschehens Bezug hat. Nicht nur fehlt dieses alles, 
sondern es kann von einem rein naturwissenschaftlichen Stand-
punkt aus überhaupt nicht organisch eingebaut werden. [...] Am 
schmerzlichsten ist das völlige Schweigen unseres ganzen natur-
wissenschaftlichen Forschens auf unsere Fragen nach Sinn und 
Zweck des ganzen Geschehens. Je genauer wir hinsehen, um so 
zweckloser und sinnloser kommt es uns vor.«30

Der objektivistische Reduktionismus des naturwissenschaftlichen 
Weltbildes führt nolens volens zum Nihilismus. Dieses Weltbild steht 
für Schrödinger jedoch im Widerspruch zu den Erkenntnissen der 
Quantenphysik. Vielmehr würden sich hier sehr wohl Parallelen zwi-
schen naturwissenschaftlichen und religiösen Denkweisen zeigen, 
insofern man einen undogmatischen Zugang zum religiösen Denken 
pflegt:

»Ich wage, den Geist unzerstörbar zu nennen, denn er hat sein 
eigenes Zeitmaß; nämlich er ist jederzeit jetzt. Für ihn gibt es in 
Wahrheit weder früher noch später, sondern nur ein Jetzt, in das 
die Erinnerungen und die Erwartungen einbeschlossen sind. Doch 
ich gebe zu, daß unsre Sprache das nicht auszudrücken vermag; 
und ich gebe auch zu, daß ich jetzt von Religion, nicht von Na-
turwissenschaft, spreche, doch von einer Religion, die der Natur-
wissenschaft nicht widerspricht, sondern ihre Stütze in dem findet, 
was unvoreingenommene Naturwissenschaft ans Licht gebracht 
hat.«31 

Schrödinger betritt hier die Sphäre des Unaussprechlichen und es 
wird hier – auch ohne einen analytischen Philosophen zu bemü-

30	 Ebd.
31	 Schrödinger (1959, f. 46).

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283 - am 29.01.2026, 16:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Quantentheorie und Mystik

292

hen – deutlich, dass ontologische und epistemologische Grenzüber-
überschreitungen geschehen und Kategorien und Begriffe unscharf 
verwendet werden, was an sich innerhalb der wissenschaftlichen 
Denkform aus guten Gründen nicht statthaft ist. Dennoch können 
die hier formulierten Gedanken auch nicht ohne Weiteres abgewiesen 
werden, denn – insofern man sich auf die Quantenphysik als einer 
Universaltheorie einlässt – man begegnet unweigerlich jenen zirkulä-
ren Beobachtungsverhältnissen, die ihrer Natur nach auf unscharfen 
Sinnkonstellationen gegründet sind. Mit Harrison könnte man dies 
die »mystische Ironie von Schrödingers Denken nennen, sein Bewußt-
sein nämlich, das wissenschaftliche Erkenntnis ein Nichtwissen ist, 
sein Wissen darum, daß es im Kern des wissenschaftlichen Weltbildes 
einen blinden Fleck gibt – und zwar nicht irgendeinen blinden Fleck, 
sondern einen, der das objektive Gesichtsfeld erschließt. Als ›Subjekt‹ 
der Empfindung ebenso wie als Denken ist der Geist der eigentliche 
Wahrnehmungsvollzug, verwandelt er die Materie in Bedeutung und 
übersetzt er die Natur in Welt. Er öffnet uns die Augen dafür, wie die 
Dinge wirklich sind. Dieses Geschehen der Weltoffenbarung kann die 
Naturwissenschaft nicht sehen, da sie nur untersucht, was in ihrem 
Gesichtsfeld auftaucht«.32 

Von Weizsäcker ›offen für eine nahe Metaphysik‹

In der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg hat sich Carl Friedrich 
v. Weizsäcker, der prominente Schüler Heisenbergs, intensiv mit den 
erkenntnistheoretischen Fragen der neueren Physik beschäftigt. Zu-
dem hat er in vielen seiner späteren Monografien versucht, unter-
schiedliche Felder der menschlichen Geistesgeschichte zu einer hu-
manistischen Perspektive zusammenzudenken. v. Weizsäcker strebt 
dabei an, die mit der Moderne etablierte Trennung zwischen Natur-
wissenschaften, Philosophie und Religion zugunsten einer übergrei-
fenden Zusammenschau zu überwinden, um damit den Menschen 
wieder in den Vordergrund zu rücken und entsprechend auch wieder 
metaphysische Fragen zu erlauben.33

Insbesondere im »Aufbau der Physik«34 wird in Hinblick auf die 
Theorieentfaltung der Quantentheorie eine kohärente Argumen-
tation entfaltet, die sich in ihren Theoriekonsequenzen Denkfigu-
ren annähert, die auch in der Mystik bekannt sind. Fassen wir die 

32	 Harrison (2008, 35).
33	 Siehe hierzu vor allem »Der Garten des Menschlichen. Beiträge zur Ge-

schichte der Anthropologie« (v. Weizsäcker 1980) und »Die Einheit der 
Natur« (v. Weizsäcker 1971) sowie »Zeit und Wissen« (v. Weizsäcker 
1992).

34	 v. Weizsäcker (1994).

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283 - am 29.01.2026, 16:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


293

Von Weizsäcker ›offen für eine nahe Metaphysik‹

v. Weizsäckersche Interpretation zunächst nochmals zusammen (s. 
bereits ausführlich Kap. IV.2). 

Mit v. Neumanns Verallgemeinerung der Quantentheorie lassen 
sich physische, psychische und seelische Prozesse nicht wirklich von-
einander trennen, denn im Sinne einer monistischen Theorie sind sie 
alle quantenphysikalisch zu beschreiben. Der wahrscheinlichkeits-
theoretische Kalkül der Quantentheorie erzeugt einen Symmetrie-
bruch zwischen Vergangenheit und Zukunft. Mit der Entstehung 
von Wissen durch den Prozess einer Beobachtung wird die Wahr-
scheinlichkeit in Gewissheit verwandelt und hiermit ändert sich der 
Weltzustand irreversibel. In der Beobachtung wird Nicht-Wissen zu 
Wissen.

Der hieraus abgeleitete Informationsbegriff überschreitet den car-
tesianischen Dualismus: 

»Im Rahmen des in der Naturwissenschaft verbreiteten cartesi-
schen Dualismus fragte man, ob Information Materie oder Be-
wußtsein sei, und erhielt die zutreffende Antwort: keines von 
beiden. Manche Autoren bezeichneten sie dann als ›eine dritte 
Art der Realität‹.

Wir werden die positive Antwort wählen: Information ist das Maß 
einer Menge von Form. Wir werden auch sagen: Information ist 
ein Maß der Gestaltenfülle. Form ›ist‹ weder Materie, noch Be-
wußtsein, aber sie ist eine Eigenschaft von materiellen Körpern, 
und sie ist von Bewußtsein wißbar. Wir können sagen: Materie 
hat Form. Bewußtsein kennt Form.«35

Aus der Quantentheorie folgt, dass Prozesse, die als Beobachtungen 
ein bestimmtes Wissen ausflaggen, Wechselwirkungen darstellen. 
Eine wichtige Einsicht der Quantenphysik besteht darüber hinaus in 
dem Befund, dass eine eindeutige Realität nur durch Beobachtung 
zu haben ist. Ohne Beobachtung verbleibt die Realität in der mit der 
Schrödinger-Gleichung formulierten Unbestimmtheit verschiedener, 
unterschiedlich wahrscheinlicher Möglichkeiten. 

Da die Aufspaltung in Bewusstsein und Bewusstseinsgegenstand 
ebenfalls als ein Prozess konditionierter Koproduktion erscheint, 
sieht v. Weizsäcker eine starke strukturelle Homologie zwischen der 
Zeitstruktur der Ereignisse innerhalb der physikalischen Beschrei-
bung und der phänomenologischen Welterfahrung. Beide finden in 
einer umfassenden Gegenwart statt, in der Ereignisse durch Wech-
selwirkung gleichsam gezeitigt werden: 

35	 Ebd., 166 f. 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283 - am 29.01.2026, 16:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Quantentheorie und Mystik

294

»Eigentliche Ereignisse gibt es nur in der für unbegrenzte Refle-
xion, also Wechselwirkung offenen Welt. Diese Offenheit umfaßt 
nicht nur den Raum, sondern auch die Zeit. Man wird die Formel 
wagen dürfen: Eigentliche Ereignisse gibt es nur in einer umfassen-
den Gegenwart. [...] Der individuelle Prozeß an einem Objekt wird 
jeweils unterbrochen durch das Ereignis seiner Wechselwirkung 
mit einem anderen Objekt; diese Wechselwirkung selbst ist aber 
wieder ein individueller Prozeß am Gesamtobjekt; könnte man 
die ganze Welt in die Beschreibung mit einbeziehen, so erwiese 
sich ihre Geschichte als ein einziger individueller Prozeß in einer 
allumfassenden Gegenwart.«36

Hieraus folgert v. Weizsäcker, dass die Zeitmodi ›Vergangenheit‹ und 
›Zukunft‹ ebenfalls durch Wechselwirkung konstituiert, also durch 
die Interaktion unterschiedlicher Objekte in einer umfassenden Ge-
genwart generiert werden:

»Folgen wir dieser Darstellung, so können wir sagen, inwiefern der 
Begriff des individuellen Prozesses von den Zeitmodi unabhängig 
ist. Der individuelle Prozeß an einem Objekt enthält die Abfolge 
an ihm möglicher, jeweils durch Wechselwirkung zu etablierender 
Ereignisse. Zwischen den Ereignissen ist für dieses Objekt keine 
Zeitfolge, sondern gleichsam umfassende Gegenwart. Die Zeit-
modi konstituieren sich durch die Wechselwirkung. Die Faktizität 
der Vergangenheit bedeutet, daß vergangene Ereignisse an diesem 
Objekt aufbewahrt sind in ihrer Wirkung auf andere Objekte, also 
im Sinne der Möglichkeit der Vergangenheit durch ihre Wirkung 
auf die heute möglichen Ereignisse in der Welt: durch Dokumen-
te. Die Offenheit der Zukunft bedeutet, daß diesem Objekt nicht 
anzusehen ist, welche Ereignisse durch seine Wechselwirkung mit 
anderen Objekten geschehen werden.«37 

Das Prinzip der Verschränkung impliziert nun jedoch, dass unter-
schiedliche Objekte, die miteinander wechselwirken können, nur nä-
herungsweise als voneinander getrennte Objekte beschrieben werden 
können. Die hieraus entstehende Dynamik lässt sich allerdings nicht 
mehr mit den uns zur Verfügung stehenden sprachlichen Mitteln 
ausdrücken: 

»Wir haben gesehen, warum die Trennbarkeit sich als eine sehr 
gute Näherung erweist, wenn man von Postulaten ausgeht, die 
die Trennbarkeit prinzipiell voraussetzen [...]. Die Wirklichkeit ist 
aber nicht in Strenge trennbar. Lokale Ereignisse sind nur genähert 

36	 Ebd., 616.
37	 Ebd., 617.

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283 - am 29.01.2026, 16:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


295

Von Weizsäcker ›offen für eine nahe Metaphysik‹

als real zu beschreiben. Der wahre Gang der Welt dürfte weder 
räumlich noch zeitlich lokal sein. 

Diesen Gedanken können wir verbal-begrifflich nur noch durch 
Negationen ausdrücken. Die uns verfügbare Physik beschreibt 
ihn nicht.«38 

Da aber jetzt v. Weizsäcker in Hinblick auf die Deutung der Quan-
tentheorie vom Primat der Information ausgeht, liegt für ihn der 
Schluss nahe, ihren Kernprozess als ›geistig‹ zu betrachten. Dieser 
Prozess hätte dann mit Blick auf eine konkrete Wechselwirkung einen 
nicht-lokalen individuellen Charakter:

»Mit der Quantentheorie, so wie wir sie rekonstruiert und gedeu-
tet haben, ist der Gedanke voll vereinbar, daß die Wirklichkeit 
ein nichträumlicher individueller Prozeß ist, den wir mit den uns 
geläufigen Worten als geistig zu beschreiben haben.«39 

Insofern man dieser Verständnisweise folgt, würde es mit v. Weiz-
säcker naheliegen, auch seelische Erfahrungen anzuerkennen, welche 
die Subjekt-Objekt-Dichotomie überschreiten. Die Quantenphysik 
sei damit prinzipiell offen für metaphysische Fragen (für eine »nahe 
Metaphysik«):

»Die Quantentheorie erscheint demnach offen für eine ›nahe Me-
taphysik‹. Sie wird bereit sein, seelische Erfahrungen anzuerken-
nen, die jenseits der klassisch beschreibbaren sinnlichen Erfah-
rung von der Körperwelt liegen. Solche Erfahrungen waren der 
Menschheit vor der Ära der Naturwissenschaft immer vertraut. 
Es bedeutet aber etwas anderes, sie anzuerkennen, nachdem die 
Wissenschaft ein kohärentes Weltbild aufgebaut hat; und zwar 
sie anzuerkennen nicht als eine Leugnung oder Sprengung des 
Weltbildes, sondern als eine Voraussetzung seiner Möglichkeit.«40

Von Weizsäcker lässt hier offen, was mit den ›nicht klassisch be-
schreibbaren sinnlichen‹ Erfahrungsbereichen gemeint ist. Ob dies 
hier im Sinne nicht-dualer Erkenntnismodi einer mystischen Erfah-
rung oder gar als ein Anbiedern an esoterische oder gar parapsy-
chologische Denkformen zu verstehen ist, wird hier nicht deutlich. 

Die schwierige Beziehung zwischen Religion, Magie und Mystik 
bleibt opak. Das reizvolle Grenzgebiet zwischen Wissenschaft und 

38	 Ebd., 617.
39	 Ebd., 619.
40	 Ebd., 638.

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283 - am 29.01.2026, 16:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Quantentheorie und Mystik

296

Mystik wird zwar betreten, jedoch fehlt das wichtige Warnschild 
›Vorsicht Esoterik!‹. 

Der eigentliche Verdienst von v. Weizsäcker besteht in dem Ver-
such, das Geheimnis der Zeit zu beleuchten. Dies führt zu dem Para-
doxon einer Gegenwart, die nicht mehr nur als ein Punkt innerhalb 
einer Zeittrajektorie verstanden werden kann, sondern jetzt umge-
kehrt als eine umfassende Gegenwart zu begreifen ist, die gleichzei-
tig Dynamik, Kontingenz und Wechselbeziehung – und damit auch 
Vergangenheit und Zukunft beinhaltet. 

Mit v. Weizsäcker zeigt sich die Zeit als das eigentliche Geheimnis 
der Quantentheorie. Die Schrödinger-Gleichung folgt einem reversib-
len und damit deterministischen Zeitverlauf – im Sinne eines Block-
universums operiert der Zeitparameter hier nicht anders als eine 
weitere Raumdimension. Doch die Entstehung von Wissen aufgrund 
einer Beobachtung verändert den Weltzustand irreversibel, da jetzt 
Wahrscheinlichkeit zur Gewissheit wird.41 

Von Weizsäckers ›umfassende Gegenwart‹ einer nicht-lokal ver-
schränkten Welt erscheint hiermit als der mystische Fluchtpunkt, 
um das Paradoxon einer Zeit zu lösen, die jetzt nicht mehr nur als 
eine Trajektorie erscheinen kann, sondern eher als ein nicht-lokal 
konfigurierter Raum zu sehen ist, in dem Vergangenheit und Zukunft 
kopräsent in einer dynamischen Wechselbeziehung eingefaltet sind. 

Bohm: ›Kontinuierliches Entfalten des Ganzen in 
Bestandteile und erneutes Einfalten aller Teile in das Ganze‹

Unter der Gruppe der hervorragenden Quantenphysiker der zweiten 
Generation ist David Bohm wohl der Wissenschaftler, welcher sich 
am intensivsten mit möglichen spirituellen Dimensionen der Quan-
tentheorie beschäftigt hat. Es ist jedoch müßig, die Gründe hierfür 
in einer Biografie zu suchen, die sich durch politisches Engagement 
in den USA auszeichnet, was dann zu einem Bruch mit seinem Ge-
burtsland während der McCarthy-Ära geführt hatte. 

An dieser Stelle interessieren vielmehr seine intensive Auseinan-
dersetzung mit dem Werk von Jiddu Krishnamurti und die in diesem 
Zusammenhang entstandenen Schriften zur impliziten Ordnung. 
Versuchen wir im Folgenden deren Grundgedanken zu verdeutlichen: 

Da sich Materie auch über die mit der Schrödinger-Gleichung 
aufgespannte Wellenfunktion beschreiben lässt, kann man die For-

41	 Erinnern wir uns, wie Schrödinger das Problem der unstetigen Änderung der 
Wellenfunktion bearbeitet hat: »Von der Form, in der man die y-Funktion 
zuletzt gekannt, zu der neuen, in der sie wieder auftritt, führt kein stetiger 
Weg – er führte eben durch die Vernichtung« (Schrödinger 1935, 828).

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283 - am 29.01.2026, 16:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


297

Bohm: ›Kontinuierliches Entfalten des Ganzen

men unserer Welt gleich einem Hologramm ebenfalls als Ergebnis 
verschachtelter Wellenbeziehungen begreifen. Sie erscheinen jetzt im 
Sinne einer ›Holobewegung‹ als ein kontinuierliches Einfalten und 
Entfalten des Ganzen. Das Universum selbst manifestiert sich aus 
dieser Perspektive als eine verdeckte, eingefaltete Ordnung – eben 
als eine implizite Ordnung:

»[D]ie Quantentheorie [zeigt], daß die Teilchen, aus denen die 
Materie besteht, ebenfalls als Wellen beschrieben werden können, 
die denen des Lichts ähneln. Man kann also im Prinzip Hologram-
me erzeugen, wenn man Elektronenstrahlen, Protonenstrahlen, 
oder Schallwellen benutzt [...]. Das wesentliche ist, daß die mathe-
matischen Gesetze der Quantentheorie, die sich auf diese Wellen 
und daher auf jegliche Materie anwenden lassen, so verstanden 
werden können, daß sie eine Bewegung beschreiben, in der es ein 
kontinuierliches Entfalten des Ganzen in jeden Bestandteil und ein 
erneutes Einfalten aller Teile in das Ganze gibt. Ich werde diese 
universelle Bewegung von Einfaltung und Entfaltung ›Holobewe-
gung‹ nennen.

Mein Vorschlag ist nun, daß die Holobewegung die zugrunde-
legende Wirklichkeit darstellt, so weit wir dies überhaupt sagen 
können, und daß alle Einheiten, Objekte und Formen, wie wir sie 
normalerweise kennen, relativ stabile, unabhängige und autonome 
Ausprägungen der Holobewegung darstellen [...]. Wir sehen so 
das Universum in einer neuen Ordnung, die ich als eingefaltete 
Ordnung oder implizite Ordnung bezeichne.«42 

Bohm schlägt vor, auch das Denken und die Sprache als eine implizite 
Ordnung aufzufassen, um auf diese Weise zu einer übergreifenden 
monistischen Beschreibung zu gelangen. Hier sei dann im Prinzip 
dieselbe Bewegung zu beobachten wie in der ›impliziten Ordnung‹, 
welche die materielle Sphäre formatiert. Dies sieht Bohm dadurch 
begründet, dass die Quantentheorie selbst zeige, dass auch in der un-
belebten Natur so etwas wie ›Geist‹ vorhanden ist, insofern man hier-
in die Ein- und Entfaltung der ordnenden Holobewegung versteht: 

»Anstatt anzunehmen, daß es zwei Ordnungen gibt – die explizite 
Ordnung der ausgedehnten Substanz und eine implizite Ordnung 
des Denkens – schlage ich vor, und dies weitgehend auf der Basis 
des Verständnisses der jüngsten Entwicklungen in der Physik, daß 
die implizite Ordnung auch für die Materie relevant ist. Wenn wir 
noch weitergingen und sagten, daß dies ebenso für die Materie gilt, 
aus der Gehirn und Nerven bestehen, dann würden sich vielleicht 

42	 Bohm (1988, 28).

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283 - am 29.01.2026, 16:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Quantentheorie und Mystik

298

Geist und Materie miteinander verbinden; und vielleicht existiert 
in der unbelebten Natur so etwas, dem Geist vergleichbar, das 
wenigstens implizit vorhanden ist. Legt man ein Saatkorn in die 
Erde hinein, entsteht schließlich belebte Materie.« 43

Da die implizite Ordnung als eine in sich selbst eingefaltete anzu-
sehen ist, gibt es keine unterste Ebene, von der aus Wirklichkeit im 
Sinn einer eindeutigen Kausalitätsbeziehung festgelegt ist. Dies ergibt 
sich aus der Einsicht der Quantentheorie, dass die vormals klassisch 
beschreibbaren Phänomene nun mehrdeutig werden und erst durch 
den Kontext einer Beobachtung bestimmt werden können. Gegen-
stand und Kontext gehen nun Hand in Hand mit Kontingenz und 
Mehrdeutigkeit. Auch hier kommt innerhalb einer physikalischen 
Beschreibung wieder der Begriff der Bedeutung mit ins Spiel. Es zeige 
sich dann eine Homologie zwischen der Beschreibung (quanten-)
physischer und geistiger Prozesse, denn in beiden Sphären gehe es 
um die Kontextualisierung von Mehrdeutigkeit durch Bedeutung:

»Es wird jedoch im allgemeinen dabei ignoriert, daß die Quan-
tentheorie voraussetzt, daß keine solche unterste Ebene einer ein-
deutigen Wirklichkeit möglich ist. [...] Diese paradoxe Situation 
findet ihre Auflösung in Bohrs Interpretation, die besagt, daß die 
Quantentheorie überhaupt keine neuen grundlegenden Konzepte 
aufstellt. Sie fordert stattdessen, daß die Konzepte wie Ort und 
Impuls, die im Prinzip in der klassischen Physik eindeutig sind, in 
der Quantenmechanik mehrdeutig werden. Aber Mehrdeutigkeit 
ist nur das Fehlen einer definierten Bedeutung. Also führt Bohr, 
zumindest stillschweigend, den Begriff der Bedeutung als wesent-
lich für das Verständnis des Inhalts seiner Theorie ein.

Nun ist dies ein radikal neuer Schritt, und Bohr hat ihn nicht 
freiwillig getan, sondern er wurde durch die Mathematik, die die 
Quanteneigenschaften der Materie erfolgreich vorhergesagt hatte, 
dazu gezwungen. Diese Mathematik macht jedoch nur statistische 
Vorhersagen. [...] Die Bedeutung des Ergebnisses wird weitgehend 
vom Verhalten bestimmt, von dem man annahm, daß es durch die 
Teilchen selbst erklärt würde. Es gibt also in gewisser Hinsicht kei-
ne unterste Ebene, sondern man wird vielmehr feststellen, daß bis 
zu einem bestimmten Punkt die Bedeutung der Teilchen die gleiche 
Mehrdeutigkeit besitzt, die wir in geistigen Prozessen betrachten, 
wenn wir die Bedeutung betrachten.«44 

43	 Ebd., 38.
44	 Bohm (1988, 107).

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283 - am 29.01.2026, 16:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


299

Bohm: ›Kontinuierliches Entfalten des Ganzen

Sowohl in der Physik als auch im Erleben hängt die Inhaltsebene von 
einem Kontext ab, der weitere Bedeutungsebenen enthält, die zur Be-
stimmung beitragen.45 Dies führt Bohm zu der Vermutung, dass »al-
les, wir inbegriffen, eine verallgemeinerte Art von Bedeutung ist«.46 
Bedeutung entfaltet Materie aus Energie, und Bedeutung formatiert 
Energieflüsse durch Materie. Da jedoch nur die Bedeutung selbstbe-
züglich sein könne, liegt für Bohm der Schluss nahe, dass Bedeutung 
für die Ausgestaltung der Gesamtdynamik von Welt grundlegender 
anzusehen sei als Materie und Energie:

»In gewisser Hinsicht entfalten Bedeutungen Bedeutungen. Aber 
es gibt keine Materie der Materie oder Energie der Energie. Für 
Materie und Energie scheint keine immanente Entfaltungsbezie-
hung zu existieren. Materie entfaltet in dieser Sichtweise durch 
die Bedeutung Energie und die Energie entfaltet Materie. Aber 
die Bedeutung verweist direkt auf sich selbst, und dies bildet in 
der Tat die Grundlage für die Möglichkeit der Intelligenz, die das 
Ganze verstehen kann, sich selbst inbegriffen. Auf der anderen 
Seite enthalten Materie und Energie ihren Selbstbezug zunächst 
nur indirekt durch die Bedeutung.«47 

Hierdurch eröffne sich die Möglichkeit für ein Verständnis des Gan-
zen »als selbstbezüglich durch die ›Bedeutung, die es für sich selbst 
hat‹ – mit anderen Worten, durch das, was die Wirklichkeit selbst 
ist«.48 Bohm transferiert diesen Gedanken jetzt auch auf das phä-
nomenologische Bewusstsein, das – insofern man bereit ist, diesen 
philosophisch und auch durchaus wissenschaftlich problematischen 
Sprung mitzugehen – aus dieser Perspektive als Teil des Ganzen 
nichts anderes darstellt als veränderbare Bedeutungsinhalte: 

»Daher muß jede Umwandlung des Bewußtseins eine Umwand-
lung der Bedeutung sein. Das Bewußtsein ist dessen Inhalt, d. h. 

45	 Sowie: »Die Bedeutung irgendeiner bestimmten Inhaltsebene hängt daher 
wesentlich von ihrem Kontext ab, der möglicherweise unbegrenzt höhere 
und subtilere Bedeutungsebenen enthält, so wie eine bestimmte Form, 
die man in der Nacht wahrnimmt, die Bedeutung eines Schattens oder 
auch eines Angreifers haben kann, je nachdem, ob man zuvor etwas über 
herumstreunende Gestalten gehört hat, was man gegessen oder getrun-
ken hat und so weiter. Man sieht also, daß diese Art der Abhängigkeit 
vom Kontext genau dem entspricht, was man in der Physik in Hinblick 
auf die Materie findet, wie auch in den Vorstellungen über Geist oder 
Bedeutung« (Bohm 1988, 109).

46	 Bohm (1988, 110).
47	 Ebd., 115.
48	 Ebd., 116.

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283 - am 29.01.2026, 16:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Quantentheorie und Mystik

300

dessen Bedeutung. Wir könnten deshalb gewissermaßen sagen, 
daß wir die Gesamtheit unserer Bedeutungen darstellen.«49 

Die implizite Ordnung der Bohm‘schen Mechanik wird jetzt den ver-
borgenen Dimensionen des menschlichen Bewusstseins gleichgesetzt. 
Auf diese Weise gelangen wir von einem physikalischen Holismus 
zu einer mystischen Perspektive, die einerseits eine Einheit von Welt 
und Bewusstsein postuliert, die sich dann aber durch verborgene 
Gesetzlichkeiten auszeichnet, die allerdings weder durch objektive 
Welterkenntnis noch durch subjektive Erfahrungen zugänglich sind. 
Die Verwicklung von Materie, Energie und Bedeutung als solche 
erscheint dem Bewusstsein jetzt verborgen, da sich die Bedeutung 
normalerweise nur mit sich selbst identifiziert, ohne sich jedoch die 
Bedingungen zugänglich zu machen, welche sie hervorbringen. Be-
deutung manifestiere sich zwar in unserem Körper und in unseren 
Emotionen, sei sich jedoch nicht der Verbindung bewusst, in welcher 
sich Körper, Emotionen und Denken ineinander einfalten: 

»Diese Dinge werden im Körper und in den Emotionen sichtbar, 
aber die Verbindung zwischen Körper, Emotionen und Denken 
bleibt verborgen. Es gibt Anzeichen dafür, daß es möglich ist, 
die Blockade zu entfernen, und dies kann eine sehr natürliche 
Erfahrung sein.«50 

Prinzipiell sei jedoch die Transzendenz dieser Beziehung möglich. 
Dies könne geschehen, indem die Programme, welche die Bedeutung 
generieren, sich als Programme erkennen. Hiermit verschwinde die 
Identifikation mit den Programmen und entsprechend könnten sich 
diese dann ändern und zu einem gewandelten Bewusstsein führen:

»[W]enn wir diese Programme erkennen, werden sie sich ändern. 
Gegenwärtig haben sie für uns nicht die Bedeutung von Program-
men; sie bedeuten etwas sehr viel grundlegenderes. Sie bedeuten 
uns.«51 

Bohm entdeckt mit der Quantenphysik eine implizite Ordnung der 
Welt, bleibt dabei jedoch weder wie Schödinger bei der Paradoxie der 
Einheit in der Differenz stehen, noch versucht er wie v. Weizsäcker 
wissenschaftliche und religiöse Weltbeschreibungen in Einklang zu 
bringen.52 Vielmehr ruft er auf, selbst die mystische Praxis zu wagen 

49	 Ebd., 117.
50	 Ebd., 132.
51	 Ebd., 133.
52	 Schrödinger weist mit dem arithmetischen Paradoxon auf das Problem 

der Entfaltung der Einheit in der Differenz hin und entdeckt hierbei 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283 - am 29.01.2026, 16:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


301

Das Geheimnis der konditionierten Koproduktion

und im Erkennen des Erkennens zu erschauen, dass das, was wir 
vermeintlich darstellen, nur Programme sind, die sich verändern und 
auflösen, insofern wir diese als solche begreifen. 

Der Weg des Mystikers besteht mit Tugendhat darin, sich von 
sich selbst zu befreien, indem »man das Gewicht, das die eigenen 
Wünsche für einen haben, relativiert« und hierdurch eine »Trans-
formation des Selbstverständnisses« einleitet.53 Bohm schlägt vor, die 
Erkenntnisse der Quantenphysik als Instruktion zu begreifen, den 
Schritt zur Umwandlung des Bewusstseins zu wagen. 

Das Geheimnis der konditionierten Koproduktion

Am Anfang dieses Kapitels haben wir darauf hingewiesen, dass hin-
reichend komplexe Theorien, zudem wenn sie beanspruchen, eine 
Universaltheorie zu sein, Reflexionsformen hervorbringen, die den 
Denkfiguren der Mystik ähnlich sein können. Insbesondere die epi-
stemologisch diesbezüglich recht sensible Systemtheorie hat dies früh 
verstanden. 

Wie Fuchs immer wieder betont, stellen Systeme keine Dinge dar, 
sondern sind die Differenz von System und Umwelt. Aber wenn das 
System »Differenz ist, dann ist es: Nichts. Dann hat es kein ›Sein‹. 
Dann ist es nichts ›Seiendes‹«.54 Wir können dann mit Fuchs nicht 
mehr sagen, »hier ist das eine, dort das andere System (so sehr uns die 
Sprache dazu nötigt), sondern nur, daß das System (als Wort) dafür 
einsteht, daß ›etwas‹ weder hier noch dort ist, daß jede Bezeichnung 
eines ›hier‹, eines ›dort‹, eines ›hüben‹, eines ›drüben‹, die konditio-
nierte Koproduktion ver-einseitigt, einschnürt und in gewisser Weise: 
vergewaltigt. Und schlimmer noch: Der Beobachter, der diese Ver-
Einseitigung vornimmt, ist selbst: Resultante desselben Prozesses, 
wenn und insoweit wir ihn als System denken.«55

Der Systembegriff führt gleichsam immer seine Nicht-Kommu-
nizierbarkeit mit und aus diesem Grunde kann die Begegnung mit 
hinreichend elaborierten mystischen Denkformen helfen, das Be-
wusstsein in Hinblick auf die Grenzen des Sagbaren und die hieraus 
entstehenden Probleme der Darstellung und Kommunikation des 
Unsagbaren zu schärfen.

Parallelen zur altindischen Mystik der Upanischaden, um dann beim 
Unaussprechlichen zu landen. 

	 v. Weizsäcker begegnet dem Paradoxon der Zeit, um in einer umfassen-
den Gegenwart verschränkter Wirklichkeiten die Bedingung der Mög-
lichkeit für religiöse Erfahrungen zu entdecken. 

53	 Tugendhat (2006, 122), kursiv im Original.
54	 Fuchs (2008, 61).
55	 Fuchs (2008, 61).

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283 - am 29.01.2026, 16:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Quantentheorie und Mystik

302

Die Quantentheorie pointiert das Problem, indem sie uns zwingt, 
die Koproduktion von System-Umwelt-Verhältnissen als real anzu-
nehmen. In der soziologischen Systemtheorie lässt sich die Einführung 
von Systemen zunächst noch als ein Trick verstehen. Man beginnt mit 
der Behauptung, dass es Systeme gibt, und mit Hilfe dieses Postulats 
lässt sich jetzt in bestimmter Weise auf die Welt schauen, was dann 
mehr oder weniger interessante Ergebnisse produziert. Ob es nun 
Systeme wirklich gibt oder nicht, ist hier nicht wirklich von Belang 
(ebenso wenig braucht es den Rational-Choice-Theoretiker im Voll-
zug seiner Forschungsprogramme zu interessieren, ob es den ratio-
nal handelnden Akteur wirklich gibt). Auch mit einem ungedeckten 
Scheck lässt sich die Marktlage sondieren. Entsprechend lässt sich 
mit dem Systembegriff auch dann etwas über soziale Wirklichkeiten 
herausfinden, wenn das Konstrukt metatheoretisch unsauber gebaut 
ist bzw. die Existenz von Systemen nicht bewiesen ist.

Für die Quantenphysik stellt sich das Problem jedoch anders dar. 
Hochrangige Physiker aus mehreren Generationen haben sich hart 
daran abgearbeitet, um zu zeigen, dass die Quantentheorie in ihrem 
Kern nur einen mathematischen Trick darstellt und die mit der Nicht-
vertauschbarkeit der Operatoren einhergehende Unbestimmtheitsre-
lation als ein Artefakt einer mathematischen Beschreibung begriffen 
werden kann. Die vielfältigen Befunde einer immer raffinierter wer-
denden Experimentalphysik zeigen jedoch auf, dass es Quantensy-
steme wirklich gibt. Es bleibt der Physik also nichts anderes übrig, 
als mit ›Wellen von nichts‹ zu rechnen, sich den hieraus ergebenden 
informationstheoretischen Paradoxien zu stellen und mit System-
Umwelt-Verhältnissen zu arbeiten, die ihrer Natur nach nicht-lokal 
verschränkt zu begreifen sind.

Die Quantenphysik gelangt gewissermaßen unfreiwillig zu den 
Paradoxien der Systemtheorie und in diesem Sinne scheuen sich die 
meisten Physiker aus gutem Grunde, das Grenzgebiet zwischen My-
stik und Wissenschaft zu betreten. Ihr Zaudern ist verständlich, weil 
dieses Gebiet vermint ist. Esoterischer Unsinn, religiöse Dogmen und 
Halbwahrheiten aus dem New-Age-Umfeld tummeln sich hier und 
sind oftmals nur schwer zu unterscheiden von den Denkformen an-
spruchsvoller und ernst zu nehmender mystischer Reflexion.

Auf der anderen Seite führt jedoch auch für die moderne Physik 
mittelfristig kein Weg an der Erkenntnis vorbei, dass in ihren Ge-
genständen Reflexionsverhältnisse eingewoben sind, die nicht mehr 
in den Kategorien ›Beobachter‹ und ›Objekt‹ zu fassen sind, sondern 
einen Systembegriff verlangen, der nicht mehr auf ›Sein‹, sondern auf 
›Reflexion‹ gegründet ist. 

Selbst die Physik führt nicht mehr zur Einheit – wenngleich sie 
nach der Welttheorie sucht. 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283 - am 29.01.2026, 16:25:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	VI Quantentheorie und Mystik

