VI QUANTENTHEORIE UND MYSTIK

Die mit der Quantentheorie aufgeworfenen Paradoxien des Beob-
achters stellen ein Einfallstor fir die Verschrankung religioser und
wissenschaftlicher Semantiken dar. Ein kurzer Blick auf das Port-
folio eines esoterischen Buchladens zeigt, dass Quantensemantiken
en vogue sind. Sei es ein neues Weltbild, indem ostliche Weishei-
ten und westliche Wahrheiten vereint sind,* die Verbindung von
Quantentheorie und judischer Mystik,> Versuche zur Erklirung von
Nahtod-Erlebnissen® oder die Suche nach den wissenschaftlichen
Begrundungen des christlichen Offenbahrungsglaubens* — die unter-
schiedlichen Interpretationen der Quantentheorie bieten eine Reihe
von semantischer Figuren an, die sich fur religiose oder gar magische
Weltbilders ausbeuten lassen.

Auch liegt es nahe, quantentheoretische Figuren zur Erklarung des
Geheimnisses des Bewusstseins heranzuziehen. Durchaus namhafte
Wissenschaftler haben hierzu Vermutungen angestellt. Allerdings
finden solche Uberlegungen in der Regel auf einer hoch spekulativen
Ebene statt. Hinsichtlich der hierfiir notwendigen Verbindungsglie-
der bestehen derzeit noch keine belastbaren empirischen Befunde.

1 Man denke hier etwa an Fritjof Capras >Tao der Physik< (Capra 2000).

2 Siehe etwa Laitmanns >Quantum Kabbala«< (Laitmann 2007).

3 So van Lommel (2011).

4 Durch entsprechende Publikationen hervorgetreten ist hier beispielsweise
Giinter Ewald, seinerseits Mathematiker, Physiker und Mitglied im Kura-
torium der Evangelischen Zentralstelle fiir Weltanschauungsfragen (Ewald
2006, 62 ff.).

5 Siehe hierzu nur allein die wachsende Zahl der Kurse zur >Quantenheilung«
auf dem Esoterikmarkt.

6 So haben etwa Eccles und Beck (1991) versucht, mit ihren Berechnungen
aufzuzeigen, dass neuronale Prozesse durch Quantenvorginge moduliert
werden konnen. Bislang liegen zwar noch keine experimentellen Befun-
de vor, die dafir sprechen, dass die neuronale Informationsverarbeitung
durch diese Prozesse beeinflusst wird oder dass Gehirne gar Quantenrech-
ner darstellen. Dies hindert Penrose (1998) und Hameroff (1987) jedoch
nicht, dahingehend zu argumentieren, dass in bestimmten Mikrofasern des
Gehirns sehr wohl kohirente Quantenzustinde vorkommen konnen und
dass sich tiber eine neue Theorie der Quantengravitation moglicherweise
auch die Frage des Bewusstseins kldren liefSe (siehe zur Kritik von Penrose

283

2026, 16:25:40. i@ |


https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QUANTENTHEORIE UND MYSTIK

All dies ist jedoch nicht Gegenstand dieses Kapitels.” Wir mochten
hier vielmehr mit Peter Fuchs der Vermutung nachgehen, ob nicht die
Quantentheorie als eine bis ins Extrem hochgetriebene Theorieform
nolens volens zu Problemstellungen gelangt, die von ihrer Struktur
her gesehen denen der Mystik dhnlich sind.®

Unter Mystik verstehen wir mit Tugendhat eine Weltbeschreibung,®
die einerseits in Distanz — wenn nicht gar in Gegensatz — zu religiosen
Erklarungen und Weltbildern geht,™ die sich aber andererseits dem
Paradoxon einer Welt zu stellen sucht, die eine Einheit darstellt, in
ihrer Beschreibung und sinnlichen Erfahrung jedoch nur als Differenz
zu haben ist.

Jede Theorie, die sich selbst als eine Universaltheorie begreift,"
verstrickt sich zwangslaufig in die Problematik, dass man die » Exo-

Grush/Smith Churchland 2008). Siehe zu einer guten Einfihrung in
quantentheoretische Ansitze zur Erklirung des Bewusstseins Stapp
(2007).

7 Ebenso wenig begreifen wir hier mystisches Denken weder als eine Form
der intuitistischen Welterkenntnis, die beispielsweise auch Werner Hei-
senberg am Hohepunkt seiner Schaffensperiode erfahren konnte, noch
ist hier eine Nihe zum Psychologismus gemeint, zu der beispielsweise
Wolfgang Pauli neigte (vgl. Fischer 2008; 2010).

8 Fuchs (2008, 56).

9 Tugendhat (2006; 2007).

10 »Der Weg zur Mystik wird darin bestehen, dafl man das Gewicht, das
die eigenen Wiinsche fiir einen haben, relativiert oder geradezu leugnet,
also eine Transformation des Selbstverstindnisses. Der Weg der Religion
hingegen besteht darin, dafy man die Wiinsche 1dfSt wie sie sind, und
stattdessen eine Transformation der Welt mittels einer Wunschprojektion
vornimmt« (Tugendhat 2006, 122).

11 »Theorien mit Universalititsanspruch sind leicht daran zu erkennen,
dafs sie selbst als ihr eigener Gegenstand vorkommen (denn wenn sie das
ausschliefSen wollten, wiirden sie auf Universalitit verzichten miissen).
Damit sind, und das gilt fiir alle >global theories< (auch zum Beispiel fiir
die Quantenphysik), bestimmte Sektionen der klassischen Wissenschafts-
theorie aufSer Kraft gesetzt; so vor allem alles, was mit unabhingiger
Bestitigung (confirmation) des Wahrheitsanspruchs der Theorie zu tun
hat. [...] Theorien mit Universalitidtsanspruch sind also selbstreferentielle
Theorien. Sie lernen an ihren Gegenstinden immer auch etwas tiber sich
selbst. Universale Theorie betrachtet ihre Gegenstinde und sich selbst
als einen ihrer Gegenstande als selbstreferentielle Verhaltnisse. Sie setzt
keine unhinterfragten erkenntnistheoretischen Kriterien voraus, sondern
setzt, wie neuerdings auch viele Philosophen und Naturwissenschaftler,
auf eine naturalisierte Epistemologie. Das heifst wiederum: ihr eigenes Er-
kenntnisverfahren und ihr Annehmen oder Verwerfen von dafir gelten-
den Kriterien ist fur sie etwas, was in ihrem eigenen Forschungsbereich,

284

2026, 16:25:40.


https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QUANTENTHEORIE UND MYSTIK

welt« nur aus der »Endoperspektive« heraus erkunden kann,** letz-
tere aber nicht negiert werden darf, sondern selbst wiederum als
konstituierend fiir das zu Beobachtende begriffen werden muss. Die
Quantentheorie hat mit v. Weizsacker folgerichtig davon auszuge-
hen, dass auch ein menschlicher Organismus quantenmechanisch zu
beschreiben ist und — insofern man einen monistischen Erklarungs-
anspruch verfolgt — auch das menschliche Bewusstsein.™ Universal-
theorien fithren zu der Konsequenz, dass jeder operative Vollzug der
Forschungspraxis neue blinde Flecken erzeugt. Sie erscheinen damit
in der eigentiimlichen Situation, dass gerade, wenn sie in ihren Be-
schreibungen sehr genau und exakt werden, damit auf der anderen
Seite die hierdurch ausgeblendete Komplexitit in die Beschreibung
wieder eindringt.

Das Ganze ist nicht in den Griff zu bekommen und entsprechend
kommt jeder wissenschaftliche Versuch der Ausdeutung der Welt
hier an eine Grenze. Letztere kann nur im Medium Sinn stattfinden,
wodurch jedoch das Dilemma entsteht, dass wir positiv-sprachlich
nur die Ergebnisse von Sinn nachverfolgen konnen, nicht jedoch auf
das Medium selber durchgreifen konnen.™ Nachverfolgbar bleiben
nur die ausgeflaggten konkreten Gegenstinde der Sinnproduktion
innerhalb der Subjekt-Objekt-Dichotomie (in diesem Sinne ist ein
abstrakter Gedanke ebenso als ein Gegenstand zu betrachten wie ein
Baum, denn er tritt reprasentierbar gegeniiber).

Formtheoretisch gesprochen, muss die Seite jenseits des Bezeichen-
baren im unmarked space bleiben, ist aber zugleich mitzufithren, da-
mit die Form tiberhaupt funktioniert. Der unmarked space von Sinn
kann jedoch nicht selber sinnformig sein oder sinnformige Elemente
enthalten, sonst wiirde er auf der markierbaren Seite liegen. Er ist in
einer negativ-sprachlichen Weise leer (was hier nicht zu verwechseln

in einer Disziplin des Teilsystems der modernen Wissenschaft geschieht«
(Luhmann 1993, 9 f.).

12 Rossler (1992).

13 Siehe v. Weizsicker (1994, 534 ff.).

14 Um es mit Luhmann auszudriicken: »Mit dem Begriff des Mediums ist
es festgelegt, dafs Sinn nicht beobachtet werden kann — ebensowenig wie
das Licht. [...] Die Unbeobachtbarkeit von Sinn gibt denn auch einen
ersten Hinweis darauf, daf$ dies etwas mit Religion zu tun haben konnte.
[...] Man kann von innen an die Grenzen dieses Mediums stoflen; aber
diese Grenzen haben dann nicht die Form einer iiberschreitbaren Linie,
sondern, mit der schonen Metapher Husserls, die Form eines Horizontes.
Und so ist die Welt sinnverarbeitender Systeme nur als Horizont gegeben
— freilich nicht als ferne, irgendwo anders gezogene Linie, sondern als
Implikat der Rekursivitit jeder einzelnen Operation: als Implikat ihrer
Identifizierbarkeit« (Luhmann 2000a, 16).

285

2026, 16:25:40.


https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QUANTENTHEORIE UND MYSTIK

ist mit dem positiv-sprachlichen Begriff >Leere«, mit dem ein leerer
Raum bezeichnet wird).

Formal gilt an dieser Stelle das Wittgensteinsche Gebot: » Wor-
tiber man nicht sprechen kann, dariiber muss man schweigen«.'s Aus
der Logik der Kommunikation gilt aber auch, >woriiber man nicht
sprechen darf, lasst sich kommunizieren<«. Hiervon nahrt sich die
Religion und sie ist in diesem Sinne mit Luhmann vor allem als ein
kommunikatives Phinomen zu verstehen. Sie entsteht durch den for-
mal unmoglichen, aber praktisch vollziehbaren re-entry der Sinnform
in die Form, durch den »Wiedereintritt der Differenz von vertraut/
unvertraut ins Vertraute und Umgangliche «.*¢ Die Religion muss die
Tatsache, dass sie etwas tut, was nicht moglich ist, verdecken. Dies
geschieht durch die Anweisung >Glaube!<und durch die Setzung eines
Dogmas, dessen Anzweiflung mit einem Tabu belegt wird.™

Ein fur Mystik empfinglicher Denker durchschaut den Trick,
bleibt aber weiterhin an der verborgenen Seite interessiert. Er sucht
weiterhin die Einheit, wohl wissend dass nur die Differenz verfugbar
ist, was ihn aber nicht daran hindert, die Einheit in der Differenz zu
reflektieren.

Die vorangehenden Kapitel haben deutlich werden lassen, wie viel
die Auseinandersetzung um die Interpretation der Quantenphysik
mit dieser Reflexionsfigur gemein hat. Insofern sich die Quanten-
theorie der Frage ihrer sinnhaften Interpretation stellt — man sie also
nicht nur als eine Rechenvorschrift versteht, mit der man die Ergeb-
nisse bestimmter Experimente beschreiben kann — bertihrt sie Fragen,
mit denen sich auch die mystischen Traditionen beschaftigen.™ Mit
Blick auf den universellen Charakter der Quantentheorie lasst sich
mit Fuchs feststellen: »Spitzenprobleme der Mystik sind von der
Anlage und vom Argumentationsduktus her auch Spitzenprobleme
der Theorie, die ihr zustofSen, wenn sie ihre Grundbegriffe nur hin-
reichend radikal reflektiert«.™

15 Wittgenstein (1990, Proposition 7).

16 Luhmann (20004, 83).

17 Deshalb kommen verschiedene Religionen miteinander in einen Konflikt,
denn der jeweilige »Vollzug des re-entry und die von daher bestimm-
te Ausmalung der Transzendenz« geschieht in unterschiedlicher Weise
(Luhmann 20004, 85), was jedoch innerhalb der Religion nicht reflek-
tiert werden kann, da sonst die Kontingenz des Geschehens offenbar
wiirde.

18 Siehe zur mystischen Tradition des Judentums etwa Scholem (1973), fiir
das Christentums in Referenz auf Meister Eckhart Flasch (2008), fiir den
Buddhismus Conze (1983) und fiir den Islam Schimmel (1995) sowie
exemplarisch fiir das Werk von Aziz Nasafi Ridgeon (1998).

19 Fuchs (2008, 56).

286

2026, 16:25:40.


https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QUANTENTHEORIE UND MYSTIK

Insofern man diesen Sachverhalt als Theoretiker einmal begriffen
hat, bleiben nur noch drei Auswege:

— Man postuliert in positivistischer Manier eine epistemische Gren-
ze. Diesen Weg gehen Bohr und Heisenberg mit der Kopenhagen-
Deutung, wenngleich hier deutlich wird, dass eigentlich schon
mehr gesagt wurde, als man hitte sagen dirfen (wer hat jemals
eine »unstetige Anderung: einer »Wahrscheinlichkeitsfunktion« ge-
sehen bzw. einen Beobachter ertappt, der diese Anderung hervor-
ruft?).

— Man stellt fest, dass die Dinge eben komplex sind und aufgrund
der Verschriankung der Beobachtungsprozesse mit dem Gegen-
stand nur als Paradoxie beschreibbar sind, und versucht jetzt, mit
den sich hieraus ergebenden Verstorungen irgendwie zurechtzu-
kommen.>®

— Man beginnt, sich im Grenzgebiet von Wissenschaft und Mystik
umzuschauen, wohl wissend, dass hier weder Ontologie noch Epi-
stemologie einen sicheren Halt geben konnen.

Fiir Quantenphysiker, die eine gewisse Affinitdt zu philosophischen
Fragestellungen haben und weiterhin dazu tendieren, Wissenschaft
und Weltsinn zusammenzudenken, tibt der zuletzt genannte Pfad
einen gewissen Reiz aus, denn hier kénnen und diirfen die groflen
Fragen nach der Einheit und nach der Ordnung oder gar dem Sinn
des Ganzen zusammen gedacht werden.

Die Quantenphysik ist in einer Zeit entstanden, in der in intel-
lektuellen Kreisen zunehmend am Wert naturwissenschaftlicher
Rationalitat gezweifelt wurde. Thr wurde Ferne zur eigentlichen
menschlichen Lebenswelt vorgeworfen und man suchte nach Formen
der Rickbesinnung zum >Eigentlichen<, was jedoch durch die na-
turwissenschaftlichen Denkformen immer weniger geleistet werden
konnte. Die Kluft zwischen objektivistischer Weltbeschreibung und
der subjektiv erfahrbaren Lebenswirklichkeit erschien immer tiefer
und untberbriickbarer.>® Mit ihrem Verzicht auf Anschaulichkeit

20 Dies ist die Perspektive der soziologischen Systemtheorie: »Im Unter-
schied dazu [zur Transzendentalphilosophie, in der das transzendentale
Subjekt die Synthesen leistet, die zur Ordnung seiner Erfahrungswelt
notwendig sind] fiihrt die systemtheoretische Analyse zu der Einsicht,
dafs die Welt das BewufStsein und Kommunikation ziberfordere und in
diesem Sinne transzendent sei. So verstanden wirkt der Hinweis auf Tran-
szendenz nicht beruhigend, sondern beunrubigend« (Luhmann 2000a,
109).

21 Siehe paradigmatisch fiir diese Form der Kritik Spenglers »Untergang
des Abendlandes« (Spengler 2007 [1923]). Spiter dann reflektierter und

287

2026, 16:25:40. i@ |


https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QUANTENTHEORIE UND MYSTIK

und der Dominanz mathematischer Formen scheint die Quantenphy-
sik einerseits den Bruch zwischen lebensweltlicher Anschauung und
physikalischer Theoriebildung noch weiter zu vertiefen. Anderseits
stellt ihre Theorieanlage den Determinismus in Frage und eroffnet
hierdurch ein Tor fiir subjektphilosophisch inspirierte Interpretati-
onsweisen des Weltgeschehens. Die vermeintliche Nihe der Quan-
tenphysik zu einer rationalititsfeindlichen Ideologie hat dann auch
einige Wissenssoziologen zu der Fehlannahme gefiihrt, dass sich die
Besonderheiten der Theorieentwicklung der Quantenphysik vor al-
lem als eine Anpassung an die esoterischen, antirationalistischen und
individualistischen Stromungen der Weimarer Republik verstehen
lassen.>

Die in den vorangehenden Kapiteln vorgelegten Rekonstruktionen
zeigen demgegentiber auf, dass sich die Paradoxien in der Deutung
der Quantentheorie primir aus den Bezugsproblemen der physikali-
schen Theoriebildung selbst ergeben, also vor allem als Folgeerschei-
nung einer auf die Spitze getriebenen Theorieform zu verstehen sind.

Die sich hieraus ergebende Nihe zu Fragestellungen der Mystik
kann deshalb nicht als eine Regression in theorie- und reflexions-
feindliche Spharen verstanden werden. Im Gegenteil, der Bezug zu
mystischen Denkformen liegt nahe, insofern das mit der Kopenha-
gener Deutung formulierte Reflexionsverbot in Hinblick auf eine
weitergehende Theoriereflexion tberschritten wird.

Im Folgenden soll dies am Beispiel der Uberlegungen von drei
renommierten Quantenphysikern vorgestellt werden.

Schrodinger: >Die Vielbeit ist blofSer Schein<

Erwin Schrodinger hat bekanntlich Zeit seines Lebens mit der Kopen-
hagener Deutung gehadert und nach alternativen Verstindnisweisen
gesucht. Zudem haben ihn schon immer transdisziplinire Grenz-
uberschreitungen gereizt, in denen Fragen nach den Eigenheiten des
Lebens*s und der Beziehung zwischen Geist und Materie thematisiert
werden. In unserem Zusammenhang ist besonders eine Vortragsserie
unter dem Titel >Mind and Matter« von Interesse, die Schrodinger
Oktober 1956 am Trinity College in Cambridge gehalten hat. Ins-
besondere in seinem Vortrag »Das arithmetische Paradoxon. Die

ohne den Pathos des Untergangs Husserls »Krisis der europaischen Wis-
senschaften« (Husserl 1996 [1936]).

22 Siehe vor allem Forman (1971; 1981).

23 Berithmt geworden ist hier Schrodingers Abhandlung (1946)»Was ist
Leben. Die lebendige Zelle mit den Augen des Physikers«. Hier wurden
»aperiodische« Makromolekiile« als Trager von Information vermutet,
was schliefSlich die Entdeckung der DNA durch Watson und Crick ge-
bahnt hat.

288

2026, 16:25:40.


https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SCHRODINGER: >DIE VIELHEIT IST BLOSSER SCHEIN<

Einheit des BewufStseins« werden deutliche Bezlige zu mystischen
Denkformen entwickelt. Schauen wir uns deshalb die Argumentation
dieser Rede etwas genauer an. Schrodinger beginnt mit dem Problem,
dass sich eine umfassende naturwissenschaftliche Weltbeschreibung
nolens volens in eine >doppelte Sinninklusion«< — Fuchs spricht hier
von >doppelter Verschrankunge+ — verwickelt. Die Beschreibung der
Welt verlauft selbst sinnhaft und deshalb kann der Beschreibende
nicht getrennt vom Beschriebenen verstanden werden. Dariiber hin-
aus ist jedoch jeder Schnitt, den ein Beobachtungsprozess machen
kann, selbst wieder mit anderen Prozessen verschrankt. Eine moni-
stische Beschreibung der Welt fithre deshalb in das Paradoxon, dass
sich isolierte Beobachter (hier im Plural) nicht finden lassen, man also
streng genommen nur einen Beobachtungsprozess vorfinde:

»Der Grund dafiir, daf$ unser fithlendes, wahrnehmendes und den-
kendes Ich in unserem naturwissenschaftlichen Weltbild nirgends
auftritt, kann leicht in fiinf Worten ausgedriickt werden: Es ist
selbst dieses Weltbild. Es ist mit dem Ganzen identisch und kann
deshalb nicht als Teil darin enthalten sein. Hierbei stofSen wir
freilich auf das arithmetische Paradoxon: Es gibt scheinbar eine
sehr grofSe Menge solcher bewufSten Iche, aber nur eine einzige
Welt. Das beruht auf der Art der Entstehung des Weltbegriffs.
Die einzelnen privaten BewufStseinsbereiche tiberdecken einan-
der teilweise. Der ihnen allen gemeinsame Inhalt, indem sie sich
samtlich decken, ist die reale Auflenwelt<. Bei alledem bleibt aber
ein unbehagliches Gefiihl, das Fragen auslost wie: Ist meine Welt
wirklich die gleiche wie die deine? Gibt es eine reale Welt, verschie-
den von den Bildern, die auf dem Weg tiber die Wahrnehmung in
einen jeden von uns hineinprojiziert werden? Und wenn es so ist,
gleichen diese Bilder der realen Welt oder ist diese, die Welt »an
sichs, vielleicht ganz anders als die Welt, die wir wahrnehmen?

Solche Fragen sind sehr geistreich, aber nach meiner Meinung
sehr dazu angetan, in die Irre zu fihren. Sie sind durchweg Anti-
nomien oder fithren auf solche, die ich das arithmetische Parado-
xon nenne: den vielen Bewusstseins-Ichen, aus deren sinnlichen
Erfahrungen die eine Welt zusammengebraut ist. Die Losung des
Zahlenparadoxons wiirde alle solche Fragen beiseite schaffen und
sie nach meiner Uberzeugung als Scheinprobleme entlarven«.>s

Schrodinger sieht nur zwei Auswege, die aus diesem Dilemma fiihren.
Der eine entspricht der Leibnizschen Monadenlehre. Jede Monade
fithrt zu einer »Welt fiir sich«. Es »ist keine Verbindung zwischen

24 Fuchs (2009).
25 Schrodinger (1959, 39).
289

2026, 16:25:40.


https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QUANTENTHEORIE UND MYSTIK

ihnen. Die Monade >hat keine Fenster«, sie ist sincommunicado««.2
Streng genommen ist dieser Weg kaum mit den Erkenntnissen der
Quantentheorie in Einklang zu bringen, denn hier spricht vieles da-
fir, die Vorstellung isolierbarer Identititen zugunsten einer kondi-
tionierten Koproduktion verschrankter System/Umwelt-Verhiltnisse
aufzugeben. Schrodinger sieht nur einen anderen Ausweg, nimlich
das Postulat einer Alleinheit, die jedoch nicht mehr begrifflich, son-
dern nur noch mystisch zu fassen ist:

»Offenbar gibt es nur einen anderen Ausweg: die Vereinigung aller
BewufStseine in eines. Die Vielheit ist blofSer Schein; in Wahrheit
gibt es nur ein Bewufstsein. Das ist die Lehre der Upanishaden,
und nicht nur der Upanishaden allein. Das mystische Erlebnis der
Vereinigung mit Gott fiihrt stets zu dieser Auffassung, wo nicht
starke Vorurteile entgegenstehen; und das bedeutet: leichter im
Osten als im Westen. «*7

Schrodinger bleibt in seiner Argumentation insofern redlich, als er
herausstellt, dass diese Einsicht nur in Form einer Paradoxie oder von
Gleichnissen zu haben ist, die zu Ungereimtheiten fihren:**

»Wenn wir aber nicht in Gleichnissen reden wollen, so miissen
wir bekennen, dafs wir es hier mit einer jener typischen Antino-
mien zu tun haben, die darauf zurtickgehen, dafS es uns jedenfalls
bisher nicht gelungen ist, ein einigermaflen verstindliches Welt-
bild aufzubauen, ohne unseren eignen Geist, den Schopfer des
ganzen Weltbildes, daraus zu verbannen, derart, dafS fur ihn kein
Platz ist. Der Versuch ihn hineinzuzwingen, fiihrt notwendig auf
Ungereimtheiten. «*

Da diese Ungereimtheiten jedoch in der Sache der Natur selbst liegen,
ist der Ausweg, sie auf Basis einer naturwissenschaftlichen Objek-

26 Ebd. 40.

27 Ebd. 40 f.

28 Gumbrecht bemerkt in gleichen Sinne zu Schrodingers redlicher Hal-
tung: » Ausgehend von einer Schleife der Reflexion iiber das Verhiltnis
zwischen wissenschaftlicher Beobachtung und den Phinomenen, gelangt
er dort zu der Frage nach dem >Ort, wo der Geist die Materie bertihrt«.
Dies ist einer der Momente, wo Schrodinger >redlich< genug ist, um sich
nicht zu einer eindeutigen Antwort zu zwingen — die er nicht hat. Auf der
anderen Seite 13t ihn das Problem nicht los und provoziert die riskante,
philosophisch besonderes interessante Vermutung, daf§ ein solcher Ort
der Begegnung zwischen Geist und Materie vielleicht gar nicht existieren
konnte« (Gumbrecht 2008, 17).

29 Schrodinger (1959, 49 f.).

290

2026, 16:25:40.



https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

SCHRODINGER: >DIE VIELHEIT IST BLOSSER SCHEIN<

tivierung zu uberwinden, nicht nur versperrt, viel schlimmer noch:
Der organische Bezug zu unserem sinnlich erfahrbaren Leben wird
durch den Versuch der Objektivierung zerstort:

»Ich habe schon frither die Tatsache erortert, dafs aus dem gleichen
Grunde im physikalischen Weltbild alle Sinnesqualitdten fehlen,
aus denen das Subjekt der Erkenntnis sich eigentlich zusammen-
setzt. Dem Modell fehlen Farben, Tone, Greifbarkeit. Ebenso und
aus dem gleichen Grunde mangelt der Welt der Naturwissenschaf-
ten alles, was eine Bedeutung in bezug auf das bewufSt anschauen-
de, wahrnehmende und fithlende Wesen hat; von alledem enthalt
sie nichts. Vor allem denke ich an die sittlichen und dsthetischen
Werte, Werte von jeder Art, an alles, was auf Sinn und Zweck
des ganzen Geschehens Bezug hat. Nicht nur fehlt dieses alles,
sondern es kann von einem rein naturwissenschaftlichen Stand-
punkt aus tiberhaupt nicht organisch eingebaut werden. [...] Am
schmerzlichsten ist das vollige Schweigen unseres ganzen natur-
wissenschaftlichen Forschens auf unsere Fragen nach Sinn und
Zweck des ganzen Geschehens. Je genauer wir hinsehen, um so
zweckloser und sinnloser kommt es uns vor. «3°

Der objektivistische Reduktionismus des naturwissenschaftlichen
Weltbildes fithrt nolens volens zum Nihilismus. Dieses Weltbild steht
fiir Schrodinger jedoch im Widerspruch zu den Erkenntnissen der
Quantenphysik. Vielmehr wiirden sich hier sehr wohl Parallelen zwi-
schen naturwissenschaftlichen und religiosen Denkweisen zeigen,
insofern man einen undogmatischen Zugang zum religiosen Denken
pflegt:

»Ich wage, den Geist unzerstorbar zu nennen, denn er hat sein
eigenes ZeitmafS; namlich er ist jederzeit jetzt. Fur ihn gibt es in
Wahrheit weder frither noch spiter, sondern nur ein Jetzt, in das
die Erinnerungen und die Erwartungen einbeschlossen sind. Doch
ich gebe zu, daf unsre Sprache das nicht auszudriicken vermag;
und ich gebe auch zu, dafS ich jetzt von Religion, nicht von Na-
turwissenschaft, spreche, doch von einer Religion, die der Natur-
wissenschaft nicht widerspricht, sondern ihre Stiitze in dem findet,
was unvoreingenommene Naturwissenschaft ans Licht gebracht
hat.«3*

Schrodinger betritt hier die Sphare des Unaussprechlichen und es
wird hier — auch ohne einen analytischen Philosophen zu bemii-

30 Ebd.
31 Schrodinger (1959, f. 46).

291

2026, 16:25:40.



https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QUANTENTHEORIE UND MYSTIK

hen - deutlich, dass ontologische und epistemologische Grenziiber-
tiberschreitungen geschehen und Kategorien und Begriffe unscharf
verwendet werden, was an sich innerhalb der wissenschaftlichen
Denkform aus guten Griinden nicht statthaft ist. Dennoch konnen
die hier formulierten Gedanken auch nicht ohne Weiteres abgewiesen
werden, denn - insofern man sich auf die Quantenphysik als einer
Universaltheorie einldsst — man begegnet unweigerlich jenen zirkula-
ren Beobachtungsverhiltnissen, die ihrer Natur nach auf unscharfen
Sinnkonstellationen gegriindet sind. Mit Harrison konnte man dies
die »mystische Ironie von Schrodingers Denken nennen, sein BewufSt-
sein namlich, das wissenschaftliche Erkenntnis ein Nichtwissen ist,
sein Wissen darum, dafS es im Kern des wissenschaftlichen Weltbildes
einen blinden Fleck gibt — und zwar nicht irgendeinen blinden Fleck,
sondern einen, der das objektive Gesichtsfeld erschliefSt. Als >Subjekt<
der Empfindung ebenso wie als Denken ist der Geist der eigentliche
Wahrnehmungsvollzug, verwandelt er die Materie in Bedeutung und
Ubersetzt er die Natur in Welt. Er 6ffnet uns die Augen dafiir, wie die
Dinge wirklich sind. Dieses Geschehen der Weltoffenbarung kann die
Naturwissenschaft nicht sehen, da sie nur untersucht, was in ihrem
Gesichtsfeld auftaucht«.3*

Von Weizsicker >offen fiir eine nabhe Metaphysik<

In der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg hat sich Carl Friedrich
v. Weizsacker, der prominente Schiiler Heisenbergs, intensiv mit den
erkenntnistheoretischen Fragen der neueren Physik beschiftigt. Zu-
dem hat er in vielen seiner spiateren Monografien versucht, unter-
schiedliche Felder der menschlichen Geistesgeschichte zu einer hu-
manistischen Perspektive zusammenzudenken. v. Weizsdcker strebt
dabei an, die mit der Moderne etablierte Trennung zwischen Natur-
wissenschaften, Philosophie und Religion zugunsten einer tibergrei-
fenden Zusammenschau zu iiberwinden, um damit den Menschen
wieder in den Vordergrund zu riicken und entsprechend auch wieder
metaphysische Fragen zu erlauben.

Insbesondere im » Aufbau der Physik«3* wird in Hinblick auf die
Theorieentfaltung der Quantentheorie eine koharente Argumen-
tation entfaltet, die sich in ihren Theoriekonsequenzen Denkfigu-
ren annahert, die auch in der Mystik bekannt sind. Fassen wir die

32 Harrison (2008, 35).

33 Siehe hierzu vor allem »Der Garten des Menschlichen. Beitrdge zur Ge-
schichte der Anthropologie« (v. Weizsicker 1980) und »Die Einheit der
Natur« (v. Weizsacker 1971) sowie »Zeit und Wissen« (v. Weizsacker
1992).

34 v. Weizsiacker (1994).

292

2026, 16:25:40.



https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VON WEIZSACKER >OFFEN FUR EINE NAHE METAPHYSIK<

v. Weizsickersche Interpretation zunichst nochmals zusammen (s.
bereits ausfiihrlich Kap. IV.2).

Mit v. Neumanns Verallgemeinerung der Quantentheorie lassen
sich physische, psychische und seelische Prozesse nicht wirklich von-
einander trennen, denn im Sinne einer monistischen Theorie sind sie
alle quantenphysikalisch zu beschreiben. Der wahrscheinlichkeits-
theoretische Kalkiil der Quantentheorie erzeugt einen Symmetrie-
bruch zwischen Vergangenheit und Zukunft. Mit der Entstehung
von Wissen durch den Prozess einer Beobachtung wird die Wahr-
scheinlichkeit in Gewissheit verwandelt und hiermit andert sich der
Weltzustand irreversibel. In der Beobachtung wird Nicht-Wissen zu
Wissen.

Der hieraus abgeleitete Informationsbegriff iberschreitet den car-
tesianischen Dualismus:

»Im Rahmen des in der Naturwissenschaft verbreiteten cartesi-
schen Dualismus fragte man, ob Information Materie oder Be-
wufStsein sei, und erhielt die zutreffende Antwort: keines von
beiden. Manche Autoren bezeichneten sie dann als >eine dritte
Art der Realitite.

Wir werden die positive Antwort wahlen: Information ist das Maf$
einer Menge von Form. Wir werden auch sagen: Information ist
ein MafS der Gestaltenfiille. Form »>ist« weder Materie, noch Be-
wufStsein, aber sie ist eine Eigenschaft von materiellen Korpern,
und sie ist von BewufStsein wifSbar. Wir konnen sagen: Materie
hat Form. BewufStsein kennt Form.«3s

Aus der Quantentheorie folgt, dass Prozesse, die als Beobachtungen
ein bestimmtes Wissen ausflaggen, Wechselwirkungen darstellen.
Eine wichtige Einsicht der Quantenphysik besteht dariiber hinaus in
dem Befund, dass eine eindeutige Realitit nur durch Beobachtung
zu haben ist. Ohne Beobachtung verbleibt die Realitit in der mit der
Schrodinger-Gleichung formulierten Unbestimmtheit verschiedener,
unterschiedlich wahrscheinlicher Moglichkeiten.

Da die Aufspaltung in Bewusstsein und Bewusstseinsgegenstand
ebenfalls als ein Prozess konditionierter Koproduktion erscheint,
sieht v. Weizsacker eine starke strukturelle Homologie zwischen der
Zeitstruktur der Ereignisse innerhalb der physikalischen Beschrei-
bung und der phinomenologischen Welterfahrung. Beide finden in
einer umfassenden Gegemwart statt, in der Ereignisse durch Wech-
selwirkung gleichsam gezeitigt werden:

35 Ebd., 166 f.
293

2026, 16:25:40.


https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QUANTENTHEORIE UND MYSTIK

»Eigentliche Ereignisse gibt es nur in der fiir unbegrenzte Refle-
xion, also Wechselwirkung offenen Welt. Diese Offenheit umfafSt
nicht nur den Raum, sondern auch die Zeit. Man wird die Formel
wagen durfen: Eigentliche Ereignisse gibt es nur in einer umfassen-
den Gegenwart. [...] Der individuelle Prozef$ an einem Objekt wird
jeweils unterbrochen durch das Ereignis seiner Wechselwirkung
mit einem anderen Objekt; diese Wechselwirkung selbst ist aber
wieder ein individueller ProzefS am Gesamtobjekt; konnte man
die ganze Welt in die Beschreibung mit einbeziehen, so erwiese
sich ihre Geschichte als ein einziger individueller Prozefs in einer
allumfassenden Gegenwart. «3°

Hieraus folgert v. Weizsacker, dass die Zeitmodi »Vergangenheit< und
»Zukunft< ebenfalls durch Wechselwirkung konstituiert, also durch
die Interaktion unterschiedlicher Objekte in einer umfassenden Ge-
genwart generiert werden:

»Folgen wir dieser Darstellung, so konnen wir sagen, inwiefern der
Begriff des individuellen Prozesses von den Zeitmodi unabhingig
ist. Der individuelle Prozef§ an einem Objekt enthilt die Abfolge
an ihm moglicher, jeweils durch Wechselwirkung zu etablierender
Ereignisse. Zwischen den Ereignissen ist fiir dieses Objekt keine
Zeitfolge, sondern gleichsam umfassende Gegenwart. Die Zeit-
modi konstituieren sich durch die Wechselwirkung. Die Faktizitat
der Vergangenheit bedeutet, daf vergangene Ereignisse an diesem
Objekt aufbewahrt sind in ihrer Wirkung auf andere Objekte, also
im Sinne der Moglichkeit der Vergangenheit durch ihre Wirkung
auf die heute moglichen Ereignisse in der Welt: durch Dokumen-
te. Die Offenheit der Zukunft bedeutet, dafd diesen Objekt nicht
anzusehen ist, welche Ereignisse durch seine Wechselwirkung mit
anderen Objekten geschehen werden. «37

Das Prinzip der Verschriankung impliziert nun jedoch, dass unter-
schiedliche Objekte, die miteinander wechselwirken konnen, nur na-
herungsweise als voneinander getrennte Objekte beschrieben werden
konnen. Die hieraus entstehende Dynamik lasst sich allerdings nicht
mehr mit den uns zur Verfugung stehenden sprachlichen Mitteln
ausdriicken:

»Wir haben gesehen, warum die Trennbarkeit sich als eine sehr
gute Niherung erweist, wenn man von Postulaten ausgeht, die
die Trennbarkeit prinzipiell voraussetzen [...]. Die Wirklichkeit ist
aber nicht in Strenge trennbar. Lokale Ereignisse sind nur genahert

36 Ebd., 616.
37 Ebd., 617.

294

2026, 16:25:40.


https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

VON WEIZSACKER >OFFEN FUR EINE NAHE METAPHYSIK<

als real zu beschreiben. Der wahre Gang der Welt diirfte weder
raumlich noch zeitlich lokal sein.

Diesen Gedanken konnen wir verbal-begrifflich nur noch durch
Negationen ausdriicken. Die uns verfiigbare Physik beschreibt
ihn nicht.«38

Da aber jetzt v. Weizsicker in Hinblick auf die Deutung der Quan-
tentheorie vom Primat der Information ausgeht, liegt fir ihn der
Schluss nahe, ihren Kernprozess als >geistig< zu betrachten. Dieser
Prozess hitte dann mit Blick auf eine konkrete Wechselwirkung einen
nicht-lokalen individuellen Charakter:

»Mit der Quantentheorie, so wie wir sie rekonstruiert und gedeu-
tet haben, ist der Gedanke voll vereinbar, daf§ die Wirklichkeit
ein nichtraumlicher individueller Prozefs ist, den wir mit den uns
geldufigen Worten als geistig zu beschreiben haben. «3?

Insofern man dieser Verstindnisweise folgt, wiirde es mit v. Weiz-
sacker naheliegen, auch seelische Erfahrungen anzuerkennen, welche
die Subjekt-Objekt-Dichotomie tiberschreiten. Die Quantenphysik
sei damit prinzipiell offen fiir metaphysische Fragen (fiir eine »nahe
Metaphysik«):

»Die Quantentheorie erscheint demnach offen fiir eine >nahe Me-
taphysik«. Sie wird bereit sein, seelische Erfahrungen anzuerken-
nen, die jenseits der klassisch beschreibbaren sinnlichen Erfah-
rung von der Korperwelt liegen. Solche Erfahrungen waren der
Menschheit vor der Ara der Naturwissenschaft immer vertraut.
Es bedeutet aber etwas anderes, sie anzuerkennen, nachdem die
Wissenschaft ein kohdrentes Weltbild aufgebaut hat; und zwar
sie anzuerkennen nicht als eine Leugnung oder Sprengung des
Weltbildes, sondern als eine Voraussetzung seiner Moglichkeit. «4°

Von Weizsiacker lisst hier offen, was mit den >nicht klassisch be-
schreibbaren sinnlichen< Erfahrungsbereichen gemeint ist. Ob dies
hier im Sinne nicht-dualer Erkenntnismodi einer mystischen Erfah-
rung oder gar als ein Anbiedern an esoterische oder gar parapsy-
chologische Denkformen zu verstehen ist, wird hier nicht deutlich.

Die schwierige Beziehung zwischen Religion, Magie und Mystik
bleibt opak. Das reizvolle Grenzgebiet zwischen Wissenschaft und

38 Ebd., 617.
39 Ebd., 619.
40 Ebd., 638.

295

2026, 16:25:40.


https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QUANTENTHEORIE UND MYSTIK

Mystik wird zwar betreten, jedoch fehlt das wichtige Warnschild
»Vorsicht Esoterik!«.

Der eigentliche Verdienst von v. Weizsacker besteht in dem Ver-
such, das Geheimnis der Zeit zu beleuchten. Dies fithrt zu dem Para-
doxon einer Gegenwart, die nicht mehr nur als ein Punkt innerhalb
einer Zeittrajektorie verstanden werden kann, sondern jetzt umge-
kehrt als eine umfassende Gegenwart zu begreifen ist, die gleichzei-
tig Dynamik, Kontingenz und Wechselbeziehung — und damit auch
Vergangenheit und Zukunft beinhaltet.

Mit v. Weizsacker zeigt sich die Zeit als das eigentliche Geheimnis
der Quantentheorie. Die Schrodinger-Gleichung folgt einem reversib-
lenn und damit deterministischen Zeitverlauf — im Sinne eines Block-
universums operiert der Zeitparameter hier nicht anders als eine
weitere Raumdimension. Doch die Entstehung von Wissen aufgrund
einer Beobachtung verindert den Weltzustand irreversibel, da jetzt
Wahrscheinlichkeit zur Gewissheit wird.+*

Von Weizsackers sumfassende Gegenwart«< einer nicht-lokal ver-
schrankten Welt erscheint hiermit als der mystische Fluchtpunkt,
um das Paradoxon einer Zeit zu l6sen, die jetzt nicht mehr nur als
eine Trajektorie erscheinen kann, sondern eher als ein nicht-lokal
konfigurierter Raum zu sehen ist, in dem Vergangenheit und Zukunft
koprisent in einer dynamischen Wechselbeziehung eingefaltet sind.

Bohm: >Kontinuierliches Entfalten des Ganzen in
Bestandteile und erneutes Einfalten aller Teile in das Ganze«

Unter der Gruppe der hervorragenden Quantenphysiker der zweiten
Generation ist David Bohm wohl der Wissenschaftler, welcher sich
am intensivsten mit moglichen spirituellen Dimensionen der Quan-
tentheorie beschiftigt hat. Es ist jedoch mufsig, die Griinde hierfr
in einer Biografie zu suchen, die sich durch politisches Engagement
in den USA auszeichnet, was dann zu einem Bruch mit seinem Ge-
burtsland wihrend der McCarthy-Ara gefiihrt hatte.

An dieser Stelle interessieren vielmehr seine intensive Auseinan-
dersetzung mit dem Werk von Jiddu Krishnamurti und die in diesem
Zusammenhang entstandenen Schriften zur impliziten Ordnung.
Versuchen wir im Folgenden deren Grundgedanken zu verdeutlichen:

Da sich Materie auch tiber die mit der Schrodinger-Gleichung
aufgespannte Wellenfunktion beschreiben lasst, kann man die For-

41 Erinnern wir uns, wie Schrédinger das Problem der unstetigen Anderung der
Wellenfunktion bearbeitet hat: »Von der Form, in der man die y-Funktion
zuletzt gekannt, zu der neuen, in der sie wieder auftritt, fiihrt kein stetiger
Weg — er fithrte eben durch die Vernichtung« (Schrodinger 1935, 828).

296

2026, 16:25:40.



https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

BoHM: s KONTINUIERLICHES ENTFALTEN DES GANZEN

men unserer Welt gleich einem Hologramm ebenfalls als Ergebnis
verschachtelter Wellenbeziehungen begreifen. Sie erscheinen jetzt im
Sinne einer sHolobewegung« als ein kontinuierliches Einfalten und
Entfalten des Ganzen. Das Universum selbst manifestiert sich aus
dieser Perspektive als eine verdeckte, eingefaltete Ordnung — eben
als eine implizite Ordnung;:

»[DJie Quantentheorie [zeigt], dafs die Teilchen, aus denen die
Materie besteht, ebenfalls als Wellen beschrieben werden konnen,
die denen des Lichts ahneln. Man kann also im Prinzip Hologram-
me erzeugen, wenn man Elektronenstrahlen, Protonenstrahlen,
oder Schallwellen benutzt [...]. Das wesentliche ist, dafS die mathe-
matischen Gesetze der Quantentheorie, die sich auf diese Wellen
und daher auf jegliche Materie anwenden lassen, so verstanden
werden konnen, dafs sie eine Bewegung beschreiben, in der es ein
kontinuierliches Entfalten des Ganzen in jeden Bestandteil und ein
erneutes Einfalten aller Teile in das Ganze gibt. Ich werde diese
universelle Bewegung von Einfaltung und Entfaltung >Holobewe-
gung< nennen.

Mein Vorschlag ist nun, daf§ die Holobewegung die zugrunde-
legende Wirklichkeit darstellt, so weit wir dies tiberhaupt sagen
konnen, und dafs alle Einheiten, Objekte und Formen, wie wir sie
normalerweise kennen, relativ stabile, unabhingige und autonome
Auspragungen der Holobewegung darstellen [...]. Wir sehen so
das Universum in einer neuen Ordnung, die ich als eingefaltete
Ordnung oder implizite Ordnung bezeichne. «#*

Bohm schldgt vor, auch das Denken und die Sprache als eine implizite
Ordnung aufzufassen, um auf diese Weise zu einer ubergreifenden
monistischen Beschreibung zu gelangen. Hier sei dann im Prinzip
dieselbe Bewegung zu beobachten wie in der >impliziten Ordnungs,
welche die materielle Sphire formatiert. Dies sieht Bohm dadurch
begriindet, dass die Quantentheorie selbst zeige, dass auch in der un-
belebten Natur so etwas wie >Geist< vorhanden ist, insofern man hier-
in die Ein- und Entfaltung der ordnenden Holobewegung versteht:

» Anstatt anzunehmen, dafS es zwei Ordnungen gibt — die explizite
Ordnung der ausgedehnten Substanz und eine implizite Ordnung
des Denkens — schlage ich vor, und dies weitgehend auf der Basis
des Verstandnisses der jingsten Entwicklungen in der Physik, dafS
die implizite Ordnung auch fiir die Materie relevant ist. Wenn wir
noch weitergingen und sagten, dafs dies ebenso fiir die Materie gilt,
aus der Gehirn und Nerven bestehen, dann wiirden sich vielleicht

42 Bohm (1988, 28).
297

2026, 16:25:40.



https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QUANTENTHEORIE UND MYSTIK

Geist und Materie miteinander verbinden; und vielleicht existiert
in der unbelebten Natur so etwas, dem Geist vergleichbar, das
wenigstens implizit vorhanden ist. Legt man ein Saatkorn in die
Erde hinein, entsteht schliefSlich belebte Materie.«*

Da die implizite Ordnung als eine in sich selbst eingefaltete anzu-
sehen ist, gibt es keine unterste Ebene, von der aus Wirklichkeit im
Sinn einer eindeutigen Kausalititsbeziehung festgelegt ist. Dies ergibt
sich aus der Einsicht der Quantentheorie, dass die vormals klassisch
beschreibbaren Phanomene nun mebrdeutig werden und erst durch
den Kontext einer Beobachtung bestimmt werden konnen. Gegen-
stand und Kontext gehen nun Hand in Hand mit Kontingenz und
Mehrdeutigkeit. Auch hier kommt innerhalb einer physikalischen
Beschreibung wieder der Begriff der Bedeutung mit ins Spiel. Es zeige
sich dann eine Homologie zwischen der Beschreibung (quanten-)
physischer und geistiger Prozesse, denn in beiden Sphiren gehe es
um die Kontextualisierung von Mehrdeutigkeit durch Bedeutung:

»Es wird jedoch im allgemeinen dabei ignoriert, daf§ die Quan-
tentheorie voraussetzt, daf keine solche unterste Ebene einer ein-
deutigen Wirklichkeit moglich ist. [...] Diese paradoxe Situation
findet ihre Auflosung in Bohrs Interpretation, die besagt, dafS die
Quantentheorie iiberhaupt keine neuen grundlegenden Konzepte
aufstellt. Sie fordert stattdessen, daf§ die Konzepte wie Ort und
Impuls, die im Prinzip in der klassischen Physik eindeutig sind, in
der Quantenmechanik mehrdeutig werden. Aber Mehrdeutigkeit
ist nur das Fehlen einer definierten Bedeutung. Also fiihrt Bohr,
zumindest stillschweigend, den Begriff der Bedeutung als wesent-
lich firr das Verstandnis des Inhalts seiner Theorie ein.

Nun ist dies ein radikal neuer Schritt, und Bohr hat ihn nicht
freiwillig getan, sondern er wurde durch die Mathematik, die die
Quanteneigenschaften der Materie erfolgreich vorhergesagt hatte,
dazu gezwungen. Diese Mathematik macht jedoch nur statistische
Vorhersagen. [...] Die Bedeutung des Ergebnisses wird weitgehend
vom Verhalten bestimmt, von dem man annahm, dafS es durch die
Teilchen selbst erklart wiirde. Es gibt also in gewisser Hinsicht kei-
ne unterste Ebene, sondern man wird vielmehr feststellen, dafS bis
zu einem bestimmten Punkt die Bedeutung der Teilchen die gleiche
Mehrdeutigkeit besitzt, die wir in geistigen Prozessen betrachten,
wenn wir die Bedeutung betrachten. «#4

43 Ebd., 38.
44 Bohm (1988, 107).

298

2026, 16:25:40.


https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

BoHM: s KONTINUIERLICHES ENTFALTEN DES GANZEN

Sowohl in der Physik als auch im Erleben hingt die Inhaltsebene von
einem Kontext ab, der weitere Bedeutungsebenen enthilt, die zur Be-
stimmung beitragen.+s Dies fiihrt Bohm zu der Vermutung, dass »al-
les, wir inbegriffen, eine verallgemeinerte Art von Bedeutung isz«.4¢
Bedeutung entfaltet Materie aus Energie, und Bedeutung formatiert
Energiefliisse durch Materie. Da jedoch nur die Bedeutung selbstbe-
ziiglich sein konne, liegt fiir Bohm der Schluss nahe, dass Bedeutung
fiir die Ausgestaltung der Gesamtdynamik von Welt grundlegender
anzusehen sei als Materie und Energie:

»In gewisser Hinsicht entfalten Bedeutungen Bedeutungen. Aber
es gibt keine Materie der Materie oder Energie der Energie. Fur
Materie und Energie scheint keine immanente Entfaltungsbezie-
hung zu existieren. Materie entfaltet in dieser Sichtweise durch
die Bedeutung Energie und die Energie entfaltet Materie. Aber
die Bedeutung verweist direkt auf sich selbst, und dies bildet in
der Tat die Grundlage fur die Moglichkeit der Intelligenz, die das
Ganze verstehen kann, sich selbst inbegriffen. Auf der anderen
Seite enthalten Materie und Energie ihren Selbstbezug zunichst
nur indirekt durch die Bedeutung. «47

Hierdurch eroffne sich die Moglichkeit fiir ein Verstindnis des Gan-
zen »als selbstbeziiglich durch die sBedeutung, die es fiir sich selbst
bat< — mit anderen Worten, durch das, was die Wirklichkeit selbst
ist«.#* Bohm transferiert diesen Gedanken jetzt auch auf das pha-
nomenologische Bewusstsein, das — insofern man bereit ist, diesen
philosophisch und auch durchaus wissenschaftlich problematischen
Sprung mitzugehen — aus dieser Perspektive als Teil des Ganzen
nichts anderes darstellt als veranderbare Bedeutungsinhalte:

»Daher muf$ jede Umwandlung des BewufStseins eine Umwand-
lung der Bedeutung sein. Das BewufStsein ist dessen Inhalt, d. h.

45 Sowie: »Die Bedeutung irgendeiner bestimmten Inhaltsebene hingt daher
wesentlich von ihrem Kontext ab, der méglicherweise unbegrenzt hohere
und subtilere Bedeutungsebenen enthilt, so wie eine bestimmte Form,
die man in der Nacht wahrnimmt, die Bedeutung eines Schattens oder
auch eines Angreifers haben kann, je nachdem, ob man zuvor etwas {iber
herumstreunende Gestalten gehort hat, was man gegessen oder getrun-
ken hat und so weiter. Man sieht also, dafs diese Art der Abhingigkeit
vom Kontext genau dem entspricht, was man in der Physik in Hinblick
auf die Materie findet, wie auch in den Vorstellungen iiber Geist oder
Bedeutung« (Bohm 1988, 109).

46 Bohm (1988, 110).

47 Ebd., 115.

48 Ebd., 116.

299

2026, 16:25:40.


https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QUANTENTHEORIE UND MYSTIK

dessen Bedeutung. Wir konnten deshalb gewissermaflen sagen,
daf$ wir die Gesamtheit unserer Bedeutungen darstellen.«#

Die implizite Ordnung der Bohm‘schen Mechanik wird jetzt den ver-
borgenen Dimensionen des menschlichen Bewusstseins gleichgesetzt.
Auf diese Weise gelangen wir von einem physikalischen Holismus
zu einer mystischen Perspektive, die einerseits eine Einheit von Welt
und Bewusstsein postuliert, die sich dann aber durch verborgene
Gesetzlichkeiten auszeichnet, die allerdings weder durch objektive
Welterkenntnis noch durch subjektive Erfahrungen zuginglich sind.
Die Verwicklung von Materie, Energie und Bedeutung als solche
erscheint dem Bewusstsein jetzt verborgen, da sich die Bedeutung
normalerweise nur mit sich selbst identifiziert, ohne sich jedoch die
Bedingungen zuginglich zu machen, welche sie hervorbringen. Be-
deutung manifestiere sich zwar in unserem Korper und in unseren
Emotionen, sei sich jedoch nicht der Verbindung bewusst, in welcher
sich Korper, Emotionen und Denken ineinander einfalten:

»Diese Dinge werden im Korper und in den Emotionen sichtbar,
aber die Verbindung zwischen Korper, Emotionen und Denken
bleibt verborgen. Es gibt Anzeichen dafir, daf§ es moglich ist,
die Blockade zu entfernen, und dies kann eine sehr natiirliche
Erfahrung sein.«s°

Prinzipiell sei jedoch die Transzendenz dieser Beziehung moglich.
Dies konne geschehen, indem die Programme, welche die Bedeutung
generieren, sich als Programme erkennen. Hiermit verschwinde die
Identifikation mit den Programmen und entsprechend konnten sich
diese dann dndern und zu einem gewandelten Bewusstsein fithren:

»[W]enn wir diese Programme erkennen, werden sie sich andern.
Gegenwirtig haben sie fiir uns nicht die Bedeutung von Program-
men; sie bedeuten etwas sehr viel grundlegenderes. Sie bedeuten
uns.«>*

Bohm entdeckt mit der Quantenphysik eine implizite Ordnung der
Welt, bleibt dabei jedoch weder wie Schodinger bei der Paradoxie der
Einheit in der Differenz stehen, noch versucht er wie v. Weizsacker
wissenschaftliche und religiose Weltbeschreibungen in Einklang zu
bringen.s* Vielmehr ruft er auf, selbst die mystische Praxis zu wagen

49 Ebd., 117.

so Ebd., 132.

st Ebd., 133.

52 Schrodinger weist mit dem arithmetischen Paradoxon auf das Problem
der Entfaltung der Einheit in der Differenz hin und entdeckt hierbei

300

2026, 16:25:40.


https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DAs GEHEIMNIS DER KONDITIONIERTEN KOPRODUKTION

und im Erkennen des Erkennens zu erschauen, dass das, was wir
vermeintlich darstellen, nur Programme sind, die sich verdandern und
auflosen, insofern wir diese als solche begreifen.

Der Weg des Mystikers besteht mit Tugendhat darin, sich von
sich selbst zu befreien, indem »man das Gewicht, das die eigenen
Wiinsche fiir einen haben, relativiert« und hierdurch eine » Trans-
formation des Selbstverstindnisses « einleitet.5> Bohm schligt vor, die
Erkenntnisse der Quantenphysik als Instruktion zu begreifen, den
Schritt zur Umwandlung des Bewusstseins zu wagen.

Das Gebeimnis der konditionierten Koproduktion

Am Anfang dieses Kapitels haben wir darauf hingewiesen, dass hin-
reichend komplexe Theorien, zudem wenn sie beanspruchen, eine
Universaltheorie zu sein, Reflexionsformen hervorbringen, die den
Denkfiguren der Mystik dhnlich sein konnen. Insbesondere die epi-
stemologisch diesbeztiglich recht sensible Systemtheorie hat dies frith
verstanden.

Wie Fuchs immer wieder betont, stellen Systeme keine Dinge dar,
sondern sind die Differenz von System und Umwelt. Aber wenn das
System »Differenz ist, dann ist es: Nichts. Dann hat es kein »Sein.
Dann ist es nichts >Seiendes««.5* Wir konnen dann mit Fuchs nicht
mehr sagen, »hier ist das eine, dort das andere System (so sehr uns die
Sprache dazu notigt), sondern nur, daf§ das System (als Wort) dafiir
einsteht, dafS »etwas<« weder hier noch dort ist, dafs jede Bezeichnung
eines >hier«, eines »dorts, eines >hiibens, eines >driibens, die konditio-
nierte Koproduktion ver-einseitigt, einschntirt und in gewisser Weise:
vergewaltigt. Und schlimmer noch: Der Beobachter, der diese Ver-
Einseitigung vornimmt, ist selbst: Resultante desselben Prozesses,
wenn und insoweit wir ihn als System denken. «5s

Der Systembegriff fiihrt gleichsam immer seine Nicht-Kommu-
nizierbarkeit mit und aus diesem Grunde kann die Begegnung mit
hinreichend elaborierten mystischen Denkformen helfen, das Be-
wusstsein in Hinblick auf die Grenzen des Sagbaren und die hieraus
entstehenden Probleme der Darstellung und Kommunikation des
Unsagbaren zu schirfen.

Parallelen zur altindischen Mystik der Upanischaden, um dann beim
Unaussprechlichen zu landen.
v. Weizsicker begegnet dem Paradoxon der Zeit, um in einer umfassen-
den Gegenwart verschriankter Wirklichkeiten die Bedingung der Mog-
lichkeit fiir religiose Erfahrungen zu entdecken.

53 Tugendhat (2006, 122), kursiv im Original.

54 Fuchs (2008, 61).

55 Fuchs (2008, 61).

301

2026, 16:25:40.


https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

QUANTENTHEORIE UND MYSTIK

Die Quantentheorie pointiert das Problem, indem sie uns zwingt,
die Koproduktion von System-Umwelt-Verhiltnissen als real anzu-
nehmen. In der soziologischen Systemtheorie lasst sich die Einfithrung
von Systemen zundchst noch als ein Trick verstehen. Man beginnt mit
der Behauptung, dass es Systeme gibt, und mit Hilfe dieses Postulats
lasst sich jetzt in bestimmter Weise auf die Welt schauen, was dann
mehr oder weniger interessante Ergebnisse produziert. Ob es nun
Systeme wirklich gibt oder nicht, ist hier nicht wirklich von Belang
(ebenso wenig braucht es den Rational-Choice-Theoretiker im Voll-
zug seiner Forschungsprogramme zu interessieren, ob es den ratio-
nal handelnden Akteur wirklich gibt). Auch mit einem ungedeckten
Scheck lésst sich die Marktlage sondieren. Entsprechend ldsst sich
mit dem Systembegriff auch dann etwas tber soziale Wirklichkeiten
herausfinden, wenn das Konstrukt metatheoretisch unsauber gebaut
ist bzw. die Existenz von Systemen nicht bewiesen ist.

Fiir die Quantenphysik stellt sich das Problem jedoch anders dar.
Hochrangige Physiker aus mehreren Generationen haben sich hart
daran abgearbeitet, um zu zeigen, dass die Quantentheorie in ihrem
Kern nur einen mathematischen Trick darstellt und die mit der Nicht-
vertauschbarkeit der Operatoren einhergehende Unbestimmtheitsre-
lation als ein Artefakt einer mathematischen Beschreibung begriffen
werden kann. Die vielfdltigen Befunde einer immer raffinierter wer-
denden Experimentalphysik zeigen jedoch auf, dass es Quantensy-
steme wirklich gibt. Es bleibt der Physik also nichts anderes tbrig,
als mit >Wellen von nichts< zu rechnen, sich den hieraus ergebenden
informationstheoretischen Paradoxien zu stellen und mit System-
Umwelt-Verhiltnissen zu arbeiten, die ihrer Natur nach nicht-lokal
verschriankt zu begreifen sind.

Die Quantenphysik gelangt gewissermafen unfreiwillig zu den
Paradoxien der Systemtheorie und in diesem Sinne scheuen sich die
meisten Physiker aus gutem Grunde, das Grenzgebiet zwischen My-
stik und Wissenschaft zu betreten. Thr Zaudern ist verstindlich, weil
dieses Gebiet vermint ist. Esoterischer Unsinn, religiose Dogmen und
Halbwahrheiten aus dem New-Age-Umfeld tummeln sich hier und
sind oftmals nur schwer zu unterscheiden von den Denkformen an-
spruchsvoller und ernst zu nehmender mystischer Reflexion.

Auf der anderen Seite fithrt jedoch auch fur die moderne Physik
mittelfristig kein Weg an der Erkenntnis vorbei, dass in ihren Ge-
genstinden Reflexionsverhiltnisse eingewoben sind, die nicht mehr
in den Kategorien >Beobachter< und >Objekt« zu fassen sind, sondern
einen Systembegriff verlangen, der nicht mehr auf >Sein, sondern auf
>Reflexion« gegriindet ist.

Selbst die Physik fiihrt nicht mehr zur Einheit — wenngleich sie
nach der Welttheorie sucht.

302

2026, 16:25:40.



https://doi.org/10.5771/9783748971269-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	VI Quantentheorie und Mystik

