
45

7. Autonomie

a. Aktiv/passiv

Selbstgesetzgebung hat einen Aspekt dessen, was Kant als »das Vermö-
gen, einen Zustand von selbst anzufangen« (Kritik der reinen Vernunft 
(KrV), A 532) bezeichnet. Regeln werden aktiv von sich selbst herbeige-
führt, aber diese Aktivität ist nicht rein, da immer schon mit Passivität 
durchsetzt. Der Grundakt der Selbstbestimmung besagt gleichermaßen: 
sich bestimmen zu lassen durch sich selbst und damit sich bestimmen 
zu lassen. Martin Seel spricht hier von einer aktiven Passivität (vgl. Seel 
2014), die sich in allen Bereichen des Handelns und Sprechens zeigen 
kann. Das, was von mir aktiv herbeigeführt worden ist, sucht mich in 
meiner Passivität wieder heim. Diese Empfänglichkeit ist der Anfang ei-
ner grundsätzlichen Vulnerabilität, denn zur Vulnerabilität gehört, dass 
mir etwas zustoßen kann, das mich buchstäblich beeindruckt. Eine sol-
che Empfänglichkeit ist in unserer Leiblichkeit als Menschen begrün-
det. Damit ist aber nicht nur eine sensorische Ansprechbarkeit gemeint, 
die man früher als sogenannte niedere Sinnlichkeit bezeichnet hat im 
Unterschied zum Adel des Einsehens und Denkens. Zur Vermeidung 
eines jeglichen Dualismus in dieser Sache führt Edmund Husserl das 
Phänomen der Affektion ins Feld. »Wir verstehen darunter [unter dem 
Begriff der Affektion; MWS] den bewußtseinsmäßigen Reiz, den eigen-
tümlichen Zwang, den ein bewußter Gegenstand auf das Ich übt – es 
ist ein Zwang, der sich entspannt in der Zuwendung des Ich.« (Husserl 
1966, 148) Affektion bezeugt die Sensibilität des Ich als Teil der Leib-
lichkeit und erlaubt ein Andersdenken von Autonomie.

b. Kant

Die Autonomie der Person ist ein unverzichtbarer Wert. »Allein der 
Mensch als Person betrachtet, [...] besitzt eine Würde« (MdS, A 93) 
Die Person hat diese wiederum aufgrund ihrer Teilhabe an der achtens-
werten Idee der Menschheit. »Autonomie ist also der Grund der Würde 
der menschlichen und jeder vernünftigen Natur« (Grundlegung zur Me-
taphysik der Sitten (GMdS), BA 79). Mit dieser Aussage ist zugleich der 
Stellenwert der Autonomie benannt: sie ist Grund der Menschenwürde, 
durch die der Mensch als Gegenstand von Achtung gilt und vor Miss-
achtung und Entwürdigung in Freundschaft, Familie und anonymer 
Gesellschaft geschützt ist.

Was ist Autonomie nun eigentlich? Von Autonomie kann nur gespro-
chen werden, wenn zwei Aspekte zugleich gegeben sind. Es muss er-

https://doi.org/10.5771/9783845292557-46 - am 19.01.2026, 05:22:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

stens Autonomie sein, die vom Selbst ausgeht und nicht von fremden 
Vorgaben. Es muss zweitens Autonomie sein, also eine verbindliche Ge-
setzlichkeit und keine subjektive Willkür. Die moralische Person sieht 
sich durch den Kategorischen Imperativ in einer Doppelsituation, die 
anzeigt, dass im Herzen der Ethik Kants ebenfalls eine Affektion wohnt 
(vgl.: Schnell 2009a).

Autonomie ist, was diese Person von sich aus will und zugleich das, 
was sie soll. »Es handelt sich dabei um einen Anspruch, den die eigene 
Vernunft des Menschen erhebt.« Und um den damit nicht identischen 
»Anspruch, der in und durch ein Sollensgesetz an den Menschen er-
geht.« (Tengelyi 1998, 334) Kants These lautet nun, dass zwischen die-
sen Ansprüchen schlechthin kein Widerspruch besteht. Ja, Autonomie 
ist erst gegeben, wenn beides zusammen auftritt (vgl. Henrich 1963, 
14ff). 

Mit Paul Ricœur gehen wir weiterhin davon aus, Autonomie nicht 
mit reiner Aktivität der ersten Person Singular verwechselt werden darf. 
Im Herzen der Autonomie zeigt sich eine »dreifache, dem Selbst inne-
wohnende Andersheit« (Ricœur 1996, 334), die die vermeintliche Op-
position von Autonomie und Heteronomie zu überdenken nötigt.

1. Die Affektion durch das Sittengesetz. Die Tatsache, dass die mora-
lische Person dem Anspruch des Kategorischen Imperativs ausgesetzt 
ist, ja diesen als Stimme in sich vernimmt, bezeichnet Kant als soge-
nanntes Faktum der Vernunft. Es ist eine Tatsache der Vernunft, dass 
ich jene Stimme vernehme, die »Handle so, dass ...« zu mir sagt. Fak-
tum, weil »man es nicht aus« der Stimme Anspruch »vorhergehenden 
Datis der Vernunft, [...], herausvernünfteln kann, sondern weil es sich 
für sich selbst uns aufdringt« (KpV, A 56). Es drängt sich der Person 
eine Stimme auf, die nicht aus einem Selbstgespräch der Vernunft mit 
sich resultiert. Darin zeigt sich ein passives Moment, ein Ausgesetztsein, 
dass die Person zu durchleben hat, um im Raum des moralischen Ge-
setzes sein zu können.

2. Die Affektion durch einen Anderen. Die Stimme ist eine Anders-
heit in mir, ich höre auf sie als eine, die mir nicht fremd ist, aber die 
ich dennoch nicht nicht hören kann. Auch der Verbrecher hört diese 
Stimme, auch er kommt an dem Faktum der Vernunft nicht vorbei. 
Das Problem besteht gleichwohl darin, dass »er sich nicht an den Aus-
spruch desselben kehrt« (MdS, A 39). Er hört es, aber tut es nicht. Kant 
beschreibt das Ausgesetztsein der Stimme gegenüber als in die Situation 
versetzt sich vorzufinden, etwas »als auf das Geheiß einer anderen Per-
son zu treiben.« (ebd., A 100) Der Anspruch des Gesetzes ist so, als ob 
er das Geheiß eines Anderen, einer anderen und zweiten Person wäre. 
Es ist es nicht, es ist nur so, als ob es so wäre. Die Stimme dieses Ande-

AUTONOMIE

https://doi.org/10.5771/9783845292557-46 - am 19.01.2026, 05:22:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

ren ist wiederum etwas, das ich nicht in der Hand habe. Sie ist dennoch 
für das Moralische konstitutiv.

3. Die Affektion durch das Böse: Das Faktum, der Stimme ausgesetzt 
zu sein, bedeutet noch nicht, wie hinsichtlich des Verbrechers gesagt, 
dass die Person auch das Richtige tut. Der strenge Verweis auf das Ge-
setz ist vermutlich nur deshalb notwendig, weil damit zu rechnen ist, 
dass das Böse getan werden könnte. Kant ist kein Optimist, er hat von 
Hobbes gelernt, wie in seinen Schriften immer wieder zu erkennen ist. 
Das Böse, definiert als Hang, Maximen zu bilden, die vom Katego-
rischen Imperativ abweichen, ist nur deshalb eine Gefahr, weil es zu 
unserer Vernünftigkeit selbst gehört (vgl.: Schnell 2012). Andernfalls 
wären die Banalität des Bösen und die Verbrechen gegen die Mensch-
lichkeit, die Hannah Arendt ausgehend von ihrem Lehrer Karl Jaspers 
beschreibt, nie möglich gewesen oder eine Trivialität, die spielend hätte 
vermieden werden können.

Autonomie gibt es nur durch Anerkennung von Passivität und einer 
gewissen Heteronomie im Selbst. Das rationale Vernunftsubjekt ist in 
seine Leiblichkeit und in die Begegnung mit Anderen in der Welt zu 
reintegrieren. Damit realisiert sich, so abermals Ricœur, eine zweite ko-
pernikanische Wende (vgl.: Schnell 2009a). 

c. Lebensweise

Ausgehend von der Selbstsorge des leiblichen Selbst bedeutet Auto-
nomie nicht in erster Linie, universelle Normen als Richtmaße zu au-
torisieren und zu befolgen, wie es die erste Version des Kategorischen 
Imperativs besagt, welche in der Philosophie weithin als Modell für Au-
tonomie akzeptiert wird. Zunächst gilt es ja, überhaupt etwas zu tun, 
das dann an Normen gemessen werden kann. Dieser Grundsatz gilt seit 
Kant bis zur Diskursethik heutiger Tage. Die Diskursethik »gibt keine 
inhaltliche Orientierungen an, sondern ein Verfahren: den praktischen 
Diskurs. Dieser ist freilich ein Verfahren nicht zur Erzeugung von ge-
rechtfertigten Normen, sondern zur Prüfung der Gültigkeit vorgeschla-
gener und hypothetisch erwogener Normen. Praktische Diskurse müs-
sen sich ihre Inhalte geben lassen. Ohne den Horizont der Lebenswelt 
einer bestimmten sozialen Gruppe, und ohne Handlungskonflikte in 
einer bestimmten Situation, in der die Beteiligten die konsensuelle Re-
gelung einer strittigen gesellschaftlichen Materie als ihre Aufgabe be-
trachteten, wäre es witzlos, einen praktischen Diskurs zu führen.« (Ha-
bermas 1983, 113)

In seiner Schrift über den Mutmasslichen Anfang der Menschenge-
schichte erklärt Kant, dass der Mensch geradezu zur Autonomie ver-

LEBENSWEISE

https://doi.org/10.5771/9783845292557-46 - am 19.01.2026, 05:22:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

urteilt ist. Er sei nämlich von der Natur und anderer fremder Leitung 
frei gesprochen und müsse sich deshalb die Regeln und Gesetze seiner 
Lebensweise selbst geben. »Er (der Mensch) entdeckte in sich ein Ver-
mögen, sich selbst eine Lebensreise [beziehungsweise Lebensweise, so 
die Akademieausgabe; MWS] auszuwählen, und nicht gleich anderen 
Tieren an eine einzige gebunden zu sein.« (Mutmasslicher Anfang, A 7) 
Autonomie wird hier auf die Lebensweise bezogen, oder, wie Habermas 
sagt, auf die Lebenswelt des Alltags.

Die Lebenswelt ist der Ort der Selbstsorge, die sich in der Lebensfüh-
rung äußert. Seneca zählt in seinem Essay Die wahre Gesundheit und 
ihre Pflege zu den umsorgten Dingen des Lebens:

1. Körpergewicht,
2. Nahrung und Getränke,
3. sportliche Übungen,
4. Lesen, Sprechen, Zuhören,
5. Arbeit und Entspannung.

Michel de Montaigne legt, in Anknüpfung an Seneca, in seinem Text 
Über das Maßhalten eine Diätetik der Gesundheitspflege vor. Demnach 
soll die Selbstsorge in rechtem Maß vollzogen werden. »Gesundheit«, 
so der Autor an anderer Stelle, »heißt für mich meinen gewohnten Zu-
stand ungestört beibehalten.« (Montaigne, 1998 III: 464) Das Maß, 
das für einen Menschen gilt, entwickelt sich aus dessen gewöhnlichem 
Leben. Die sogenannte subjektive Sicht von Gesundheit und Krank-
heit nimmt hier ihrem Anfang. An der Selbstsorge ist das Selbst aktiv 
beteiligt. Es wird dabei zugleich von der Art der Selbstsorge geformt. 
Maßhalten, wie Montaigne sagt, müsste heute durch Maßsuche ergänzt 
werden, in deren Licht die Lebensführung ihre Ausrichtung findet. Er-
nährung, Schlaf, Sexualität, Übungen und andere Tätigkeitsweisen sind 
nur sinnvoll als Handlungen und Erlebnisse, wenn sie im Kontext einer 
Lebensführung auftreten, deren Maße und Ziele nicht schlechthin von 
der Natur vorgegeben sind, sondern immer auch geschaffen und entwi-
ckelt werden müssen.

Bis zu Jean-Jacques Rousseau und den Französischen Moralisten des 
18. Jahrhunderts ist es üblich, dass die alltägliche Lebensführung und 
Selbstsorge Themen der praktischen Philosophie sind und entspre-
chend behandelt werden. Bei Rousseau entspricht die Selbstsorge einer 
Selbstliebe (l‘Amour de soi-même), die, im Unterschied zur Eigenliebe 
(l‘Amour propre), die Praxis der Erhaltung des Selbst und das Mitleid 
und die Schonung Anderen gegenüber, aufeinander bezieht (vgl.: Rous-
seau 1984, 368ff).

Die antike Diätetik und die neuzeitliche Selbstsorge sind Praxiskon-
zepte, in die ein Verständnis von Pflege, Normalität und Gesundheit in-

AUTONOMIE

https://doi.org/10.5771/9783845292557-46 - am 19.01.2026, 05:22:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

tegriert ist und zwar im engsten Sinne. Ethik, Lebensführung, Gesund-
heit, Pflege und Sorge sind Begriffe derselben Kategorie. Sie verweisen 
aufeinander und bedeuten in bestimmten Hinsichten sogar manchmal 
dasselbe: Sie meinen aspekthaft eine Problematisierung des Umgangs 
mit sich selbst. Hier eröffnet sich ein Platz, den Philosophie, Wissen-
schaften der Heilberufe und eine Ethik im Gesundheitswesen jeweils 
kreuzen, so dass ein Gespräch zwischen ihnen auch gegenwärtig mög-
lich bleibt. Bekanntlich nahm auch Michel Foucault im Zeichen von 
Selbstsorge und Selbstpraktiken auf seine Weise an diesem Gespräch teil 
(vgl.: Foucault 1986; 2004, 131ff).

Autonomie ist das Vermögen des leiblichen Selbst, eine Lebensweise 
zu wählen, dessen Masse zu entwerfen und auch kritisch zu überprüfen. 
Das in der Welt wohnende Selbst ist nicht nur eine Vernunftsubjekt, 
sondern auch Ausgangpunkt einer Ethik im Gesundheitswesen, wie 
Victor von Weizsäcker betont.

LEBENSWEISE

https://doi.org/10.5771/9783845292557-46 - am 19.01.2026, 05:22:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  aktiv/passiv
	b.  Kant
	c.  Lebensweise

