7. Autonomie

a. Aktiv/passiv

Selbstgesetzgebung hat einen Aspekt dessen, was Kant als »das Vermo-
gen, einen Zustand von selbst anzufangen« (Kritik der reinen Vernunft
(KrV), A 532) bezeichnet. Regeln werden aktiv von sich selbst herbeige-
fithre, aber diese Aktivitit ist nicht rein, da immer schon mit Passivitit
durchsetzt. Der Grundakt der Selbstbestimmung besagt gleichermaflen:
sich bestimmen zu lassen durch sich selbst und damit sich bestimmen
zu Jassen. Martin Seel spricht hier von einer aktiven Passivitir (vgl. Seel
2014), die sich in allen Bereichen des Handelns und Sprechens zeigen
kann. Das, was von mir aktiv herbeigefiithrt worden ist, sucht mich in
meiner Passivitit wieder heim. Diese Empfinglichkeit ist der Anfang ei-
ner grundsitzlichen Vulnerabilitit, denn zur Vulnerabilitit gehort, dass
mir etwas zustofen kann, das mich buchstiblich beeindruckt. Eine sol-
che Empfinglichkeit ist in unserer Leiblichkeit als Menschen begriin-
det. Damit ist aber nicht nur eine sensorische Ansprechbarkeit gemeint,
die man frither als sogenannte niedere Sinnlichkeit bezeichnet hat im
Unterschied zum Adel des Einsehens und Denkens. Zur Vermeidung
eines jeglichen Dualismus in dieser Sache fihrt Edmund Husserl das
Phinomen der Afféktion ins Feld. »Wir verstehen darunter [unter dem
Begriff der Affektion; MWS] den bewufltseinsmifligen Reiz, den eigen-
timlichen Zwang, den ein bewuflter Gegenstand auf das Ich iibt — es
ist ein Zwang, der sich entspannt in der Zuwendung des Ich.« (Husserl
1966, 148) Affektion bezeugt die Sensibilitit des Ich als Teil der Leib-
lichkeit und erlaubt ein Andersdenken von Autonomie.

b. Kant

Die Autonomie der Person ist ein unverzichtbarer Wert. »Allein der
Mensch als Person betrachtet, [...] besitzt eine Wiirde« (MdS, A 93)
Die Person hat diese wiederum aufgrund ihrer Teilhabe an der achtens-
werten Idee der Menschheit. »Autonomie ist also der Grund der Wiirde
der menschlichen und jeder verniinftigen Natur« (Grundlegung zur Me-
taphysik der Sitten (GMdS), BA 79). Mit dieser Aussage ist zugleich der
Stellenwert der Autonomie benannt: sie ist Grund der Menschenwiirde,
durch die der Mensch als Gegenstand von Achtung gilt und vor Miss-
achtung und Entwiirdigung in Freundschaft, Familie und anonymer
Gesellschaft geschiitzt ist.

Wias ist Autonomie nun eigentlich? Von Autonomie kann nur gespro-
chen werden, wenn zwei Aspekte zugleich gegeben sind. Es muss er-

45

https://dol.org/10.5771/9783845202557-46 - am 19.01.2026, 05:22:39. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUTONOMIE

stens Autonomie sein, die vom Selbst ausgeht und nicht von fremden
Vorgaben. Es muss zweitens Autonomie sein, also eine verbindliche Ge-
setzlichkeit und keine subjektive Willkiir. Die moralische Person sicht
sich durch den Kategorischen Imperativ in einer Doppelsituation, die
anzeigt, dass im Herzen der Ethik Kants ebenfalls eine Affektion wohnt
(vgl.: Schnell 2009a).

Autonomie ist, was diese Person von sich aus will und zugleich das,
was sie soll. »Es handelt sich dabei um einen Anspruch, den die eigene
Vernunft des Menschen erhebt.« Und um den damit nicht identischen
»Anspruch, der in und durch ein Sollensgesetz an den Menschen er-
geht.« (Tengelyi 1998, 334) Kants These lautet nun, dass zwischen die-
sen Anspriichen schlechthin kein Widerspruch besteht. Ja, Autonomie
ist erst gegeben, wenn beides zusammen auftritt (vgl. Henrich 1963,
14f).

Mit Paul Ricceur gehen wir weiterhin davon aus, Autonomie nicht
mit reiner Aktivitdt der ersten Person Singular verwechselt werden darf.
Im Herzen der Autonomie zeigt sich eine »dreifache, dem Selbst inne-
wohnende Andersheit« (Ricceur 1996, 334), die die vermeintliche Op-
position von Autonomie und Heteronomie zu {iberdenken nétigt.

1. Die Affektion durch das Sittengesetz. Die Tatsache, dass die mora-
lische Person dem Anspruch des Kategorischen Imperativs ausgesetzt
ist, ja diesen als Stimme in sich vernimmt, bezeichnet Kant als soge-
nanntes Faktum der Vernunft. Es ist eine Tatsache der Vernunft, dass
ich jene Stimme vernehme, die »Handle so, dass ...« zu mir sagt. Fak-
tum, weil »man es nicht aus« der Stimme Anspruch »vorhergehenden
Datis der Vernunft, [...], herausverniinfteln kann, sondern weil es sich
fur sich selbst uns aufdringt« (KpV, A 56). Es dringt sich der Person
eine Stimme auf, die nicht aus einem Selbstgesprich der Vernunft mit
sich resultiert. Darin zeigt sich ein passives Moment, ein Ausgesetztsein,
dass die Person zu durchleben hat, um im Raum des moralischen Ge-
setzes sein zu konnen.

2. Die Affektion durch einen Anderen. Die Stimme ist eine Anders-
heit in mir, ich hore auf sie als eine, die mir nicht fremd ist, aber die
ich dennoch nicht nicht héren kann. Auch der Verbrecher hort diese
Stimme, auch er kommt an dem Faktum der Vernunft nicht vorbei.
Das Problem besteht gleichwohl darin, dass »er sich nicht an den Aus-
spruch desselben kehrt« (MdS, A 39). Er hort es, aber tut es nicht. Kant
beschreibt das Ausgesetztsein der Stimme gegeniiber als in die Situation
versetzt sich vorzufinden, etwas »als auf das Geheif§ einer anderen Per-
son zu treiben.« (ebd., A 100) Der Anspruch des Gesetzes ist so, als ob
er das GeheifS eines Anderen, einer anderen und zweiten Person wire.
Es ist es nicht, es ist nur so, als ob es so wire. Die Stimme dieses Ande-

46

https://dol.org/10.5771/9783845202557-46 - am 19.01.2026, 05:22:39. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEBENSWEISE

ren ist wiederum etwas, das ich nicht in der Hand habe. Sie ist dennoch
fiir das Moralische konstitutiv.

3. Die Affektion durch das Bose: Das Faktum, der Stimme ausgesetzt
zu sein, bedeutet noch nicht, wie hinsichtlich des Verbrechers gesagt,
dass die Person auch das Richtige tut. Der strenge Verweis auf das Ge-
setz ist vermutlich nur deshalb notwendig, weil damit zu rechnen ist,
dass das Bose getan werden konnte. Kant ist kein Optimist, er hat von
Hobbes gelernt, wie in seinen Schriften immer wieder zu erkennen ist.
Das Bose, definiert als Hang, Maximen zu bilden, die vom Katego-
rischen Imperativ abweichen, ist nur deshalb eine Gefahr, weil es zu
unserer Verniinftigkeit selbst gehoért (vgl.: Schnell 2012). Andernfalls
wiren die Banalitit des Bosen und die Verbrechen gegen die Mensch-
lichkeit, die Hannah Arendt ausgehend von ihrem Lehrer Karl Jaspers
beschreibt, nie moglich gewesen oder eine Trivialitit, die spielend hitte
vermieden werden kdnnen.

Autonomie gibt es nur durch Anerkennung von Passivitit und einer
gewissen Heteronomie im Selbst. Das rationale Vernunftsubjekt ist in
seine Leiblichkeit und in die Begegnung mit Anderen in der Welt zu
reintegrieren. Damit realisiert sich, so abermals Ricceur, eine zweite ko-

pernikanische Wende (vgl.: Schnell 2009a).

c. Lebensweise

Ausgehend von der Selbstsorge des leiblichen Selbst bedeutet Auto-
nomie nicht in erster Linie, universelle Normen als Richtmafle zu au-
torisieren und zu befolgen, wie es die erste Version des Kategorischen
Imperativs besagt, welche in der Philosophie weithin als Modell fiir Au-
tonomie akzeptiert wird. Zunichst gilt es ja, tiberhaupt etwas zu tun,
das dann an Normen gemessen werden kann. Dieser Grundsatz gilt seit
Kant bis zur Diskursethik heutiger Tage. Die Diskursethik »gibt keine
inhaltliche Orientierungen an, sondern ein Verfahren: den praktischen
Diskurs. Dieser ist freilich ein Verfahren nicht zur Erzeugung von ge-
rechtfertigten Normen, sondern zur Priifung der Giiltigkeit vorgeschla-
gener und hypothetisch erwogener Normen. Praktische Diskurse miis-
sen sich ihre Inhalte geben lassen. Ohne den Horizont der Lebenswelt
einer bestimmten sozialen Gruppe, und ohne Handlungskonflikte in
einer bestimmten Situation, in der die Beteiligten die konsensuelle Re-
gelung einer strittigen gesellschaftlichen Materie als ihre Aufgabe be-
trachteten, wire es witzlos, einen praktischen Diskurs zu fithren.« (Ha-
bermas 1983, 113)

In seiner Schrift iiber den Mutmasslichen Anfang der Menschenge-
schichte erklirt Kant, dass der Mensch geradezu zur Autonomie ver-

47

https://dol.org/10.5771/9783845202557-46 - am 19.01.2026, 05:22:39. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUTONOMIE

urteilt ist. Er sei ndmlich von der Natur und anderer fremder Leitung
frei gesprochen und miisse sich deshalb die Regeln und Gesetze seiner
Lebensweise selbst geben. »Er (der Mensch) entdeckte in sich ein Ver-
mogen, sich selbst eine Lebensreise [bezichungsweise Lebensweise, so
die Akademiecausgabe; MWS] auszuwihlen, und nicht gleich anderen
Tieren an eine einzige gebunden zu sein.« (Mutmasslicher Anfang, A 7)
Autonomie wird hier auf die Lebensweise bezogen, oder, wie Habermas
sagt, auf die Lebenswelt des Alltags.

Die Lebenswelt ist der Ort der Selbstsorge, die sich in der Lebensfiih-
rung duflert. Seneca zihlt in seinem Essay Die wahre Gesundheit und
ihre Pflege zu den umsorgten Dingen des Lebens:

1. Kérpergewiche,

2. Nahrung und Getrinke,

3. sportliche Ubungen,

4. Lesen, Sprechen, Zuhéren,
5. Arbeit und Entspannung.

Michel de Montaigne legt, in Ankniipfung an Seneca, in seinem Text
Uber das Mafhalten eine Diitetik der Gesundheitspflege vor. Demnach
soll die Selbstsorge in rechtem Maf3 vollzogen werden. »Gesundheite,
so der Autor an anderer Stelle, »heifSt fiir mich meinen gewohnten Zu-
stand ungestort beibehalten.« (Montaigne, 1998 III: 464) Das Mafi,
das fiir einen Menschen gilt, entwickelt sich aus dessen gewohnlichem
Leben. Die sogenannte subjektive Sicht von Gesundheit und Krank-
heit nimmt hier ihrem Anfang. An der Selbstsorge ist das Selbst aktiv
beteiligt. Es wird dabei zugleich von der Art der Selbstsorge geformt.
Mafhalten, wie Montaigne sagt, miisste heute durch MafSsuche erginzt
werden, in deren Licht die Lebensfithrung ihre Ausrichtung findet. Er-
nihrung, Schlaf, Sexualitit, Ubungen und andere Tdtigkeitsweisen sind
nur sinnvoll als Handlungen und Erlebnisse, wenn sie im Kontext einer
Lebensfithrung auftreten, deren Mafle und Ziele nicht schlechthin von
der Natur vorgegeben sind, sondern immer auch geschaffen und entwi-
ckelt werden miissen.

Bis zu Jean-Jacques Rousseau und den Franzdsischen Moralisten des
18. Jahrhunderts ist es tiblich, dass die alltdgliche Lebensfiihrung und
Selbstsorge Themen der praktischen Philosophie sind und entspre-
chend behandelt werden. Bei Rousseau entspricht die Selbstsorge einer
Selbstliebe (I'Amour de soi-méme), die, im Unterschied zur Eigenliebe
(I'Amour propre), die Praxis der Erhaltung des Selbst und das Mitleid
und die Schonung Anderen gegeniiber, aufeinander bezieht (vgl.: Rous-
seau 1984, 368fF).

Die antike Diitetik und die neuzeitliche Selbstsorge sind Praxiskon-
zepte, in die ein Verstandnis von Pflege, Normalitdt und Gesundheit in-

48

https://dol.org/10.5771/9783845202557-46 - am 19.01.2026, 05:22:39. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEBENSWEISE

tegriert ist und zwar im engsten Sinne. Ethik, Lebensfithrung, Gesund-
heit, Pflege und Sorge sind Begriffe derselben Kategorie. Sie verweisen
aufeinander und bedeuten in bestimmten Hinsichten sogar manchmal
dasselbe: Sie meinen aspekthaft eine Problematisierung des Umgangs
mit sich selbst. Hier erdffnet sich ein Platz, den Philosophie, Wissen-
schaften der Heilberufe und eine Ethik im Gesundheitswesen jeweils
kreuzen, so dass ein Gesprich zwischen ihnen auch gegenwirtig még-
lich bleibt. Bekanntlich nahm auch Michel Foucault im Zeichen von
Selbstsorge und Selbstpraktiken auf seine Weise an diesem Gesprich teil
(vgl.: Foucault 1986; 2004, 131ff).

Autonomie ist das Vermogen des leiblichen Selbst, eine Lebensweise
zu wihlen, dessen Masse zu entwerfen und auch kritisch zu tiberpriifen.
Das in der Welt wohnende Selbst ist nicht nur eine Vernunftsubjeke,
sondern auch Ausgangpunkt einer Ethik im Gesundheitswesen, wie
Victor von Weizsicker betont.

49

https://dol.org/10.5771/9783845202557-46 - am 19.01.2026, 05:22:39. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845292557-46
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  aktiv/passiv
	b.  Kant
	c.  Lebensweise

