
Schluss.
Die Neuzeit in der Zeitenwende

Bevor wir abschließend die Neuzeit im Kontext der aktuellen Zei‐
tenweden betrachten, möchte ich zuerst auf den weiteren Fortgang
der Geschichte in der nachmetaphysischen Moderne zu sprechen
kommen (1.). Die weitere Entwicklung von Philosophie und Theo‐
logie soll kurz angedeutet werden. Danach soll der Ertrag des
neuzeitlichen Denkens für die heutige Theologie und Philosophie
zusammenfassend erhoben werden (2.). Dies erfolgt in drei Schrit‐
ten. Im ersten Schritt geht es um die Konsequenzen für die Theo‐
logie im Sinne einer vernunftbewussten Offenbarungswissenschaft
(2.1); im zweiten Schritt werden die möglichen Auswirkungen für
die Philosophie vorgestellt, wobei die Frage leitend ist, inwiefern
eine Vernunftwissenschaft denkbar ist, die in neuer Weise Gott zu
ihrem Thema macht (2.2); im dritten Schritt werden die Folgen für
eine neu zu entwickelnde nichtreligiöse Philosophie im interkultu‐
rellen Kontext skizziert (2.3). Im Anschluss an diese eher allgemeine
Sichtung des Ertrags neuzeitlichen Denkens möchte ich auf meine
eingangs vorgestellte Theorie der produktiven Konstellation zurück‐
kommen (3.). Hier werden die Erträge verschiedener Epochen für
die Gegenwart ausgewertet und in eine Beziehung zueinander ge‐
bracht. Weil diese Konstellation lediglich auf die westliche Sphäre
beschränkt bleibt, wird der Blick zunächst auf die achsenzeitlichen
Religionen geweitet. Dabei stellt sich die Frage nach der Universali‐
tät der jeweiligen Gottesbegriffe und Transzendenzbezüge (3.1). So‐
dann möchte ich die produktive Konstellation der abendländischen
Philosophie bzw. Theologie mit Hilfe des Leitbegriffs des konkre‐
ten Universalen näher bestimmen (3.2). Hier zeigt sich eine über‐
raschende Ambiguität des Resultats (3.2.1): Für den theologischen
Blick leistet die produktive Konstellation die Vergegenwärtigung der
Geschichte Jesu (3.2.2). Sie veranschaulicht das universale concre‐
tum, das zwischen Gott und Mensch, Mensch und Mensch, aber
auch Mensch und Natur vermittelt. Diese Vermittlung geschieht

585

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


durch den Begriff der Liebe. Für den philosophischen Blick stellt
sich das Verhältnis des Universalen und des Konkreten zueinander
als eine logische Struktur dar, die auf die Selbstbestimmung des
Menschen zielt (3.2.3). Im vorletzten Abschnitt kommt das ambiva‐
lente Produkt der Konstellation noch einmal in einer programmati‐
schen Verdichtung zur Sprache. Dasselbe finale Resultat zielt auf
eine methodische Fassung der in Jesus veranschaulichten Gottesliebe
und auf ein systematisches Wissen von der Selbstbestimmung des
Menschen (4.). Als Nachklang finden sich unter dem Stichwort ›Me‐
taphysik und Jazz‹ noch einige Hinweise für den kreativen Umgang
mit den hier vorgetragenen Ergebnissen (5.).

1. Die Neuzeit und das nachmetaphysische Denken

Philosophie ist Theologie. Das war die Grundüberzeugung aller Me‐
taphysik von ihren griechischen Anfängen über die patristisch-scho‐
lastische Epoche bis in die Neuzeit und zu deren Vollendung bei He‐
gel. Wenn Hegel am Ende seiner »Enzyklopädie der philosophischen
Wissenschaften« Aristoteles zitiert, so schließt sich der Kreis. Aristo‐
teles begriff seine erste Philosophie als rein vernünftige Theologie.
Dem Menschen wurde es möglich, durch die Reflexion des Denkens
partiell in die Gegenwart Gottes zu gelangen. Die göttliche Vernunft
war gewissermaßen immanent zugänglich. In der christlichen Meta‐
physik kam es allerdings zur Unterscheidung zwischen beiden Diszi‐
plinen, insofern die biblische Offenbarung als ein der Philosophie
vorgängiges, gegebenes Wissen in den wissenschaftlichen Diskurs
eingeführt wurde. Diese Vermittlung durch das Offenbarungswissen
wurde wegen der absoluten Transzendenz Gottes notwendig. Nach
christlichem Verständnis hatte die Bibel ihre Mitte in Erzählungen
über den Wanderprediger Jesus von Nazaret. Dessen Geschichten
bildeten den Kern für den christlichen Glauben. Doch bereits die
Konstruktion des Christus in den neutestamentlichen Schriften und
mehr noch in der christlichen Glaubenslehre ist ohne Elemente
griechischer Philosophie sowie jüdischer Theologie nicht denkbar.
In der Spätantike und im Mittelalter wurde zwischen der natürlichen
Gotteslehre der Philosophie, die festes Wissen für sich beanspruchte,
und der auf dem gegebenen Wort Gottes basierenden Theologie,
die Glaubenssache war, unterschieden. Dieser Unterschied prägte

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

586

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auch noch die Neuzeit. Allerdings kam bereits im Spätmittelalter die
Überzeugung auf, dass der Inhalt des biblischen Glaubens nicht so
sehr von vergangenen Ereignissen berichtet, sondern die gegenwär‐
tige Verfasstheit des Menschen beschreibt. In der Mystik wurde das
Offenbarungswissen deshalb in ganz neuer Weise für die Glauben‐
den erfahrbar, geschieht doch die Gottesgeburt gleichermaßen in
der Krippe in Bethlehem wie in der Seele des Christenmenschen.
Damit aber wurde die Immanenz des antiken Gotteswissens und
die Transzendenz der durch die Offenbarung vermittelten Gotteser‐
fahrung verschmolzen, und es kam zu einer neuen Gottesunmittel‐
barkeit. Gott und Mensch befanden sich nunmehr in der für die
Neuzeit charakteristischen Wechselwirkung oder Gemeinschaft.

Im vorliegenden Buch sollte die sukzessive Entfaltung dieses Ge‐
dankens an exemplarischen Positionen neuzeitlicher Philosophie
veranschaulicht werden. Gott in uns oder der Geist Gottes wurde
zum Konstruktionspunkt von Philosophie und Theologie. Die dia‐
lektische Differenzeinheit von Theologie und Philosophie, Offenba‐
rung und Vernunft, Glauben und Wissen lag in verschiedener Weise
und Ausprägung den einzelnen Positionen neuzeitlichen Denkens
zugrunde. Zugleich kam es in der Neuzeit zu einer entscheidenden
Veränderung im Selbstverständnis der christlichen Religion. Diese
neue Religiosität manifestierte sich sowohl in der Reformation als
auch in der katholischen Reform des 16. Jahrhunderts. Ebenfalls
erneuerte sich jüdische Religiosität im Denken etwa von Baruch
de Spinoza oder von Moses Mendelssohn (1729–1786). Ein wichti‐
ges Ergebnis war, dass weder die rationalistische noch die empiristi‐
sche Metaphysik der Neuzeit ohne den christlichen Grundimpuls
zu denken ist. Als Höhepunkt der vorliegenden Untersuchung darf
die Deutung der ausgereiften Formen metaphysischer Aneignung
des christlichen Glaubens bei Kant, Fichte und Hegel gelten. Hier
zeigte sich, wie bestimmte Aspekte neutestamentlicher Offenbarung
kraft reiner Vernunft rekonstruiert wurden: bei Kant die Rechtferti‐
gung allein durch Glauben als allein rechtfertigende Gesinnung der
Pflicht, bei Fichte die trinitarische Einheit von Gott und Logos als
Differenzeinheit von Absolutem und Ich bzw. Begriff und bei Hegel
die Geschichte des Gottmenschen als Weltgeschichte und Vernunft‐
geschichte.

1. Die Neuzeit und das nachmetaphysische Denken

587

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Philosophie ist nicht Theologie. Nach Hegels großer epochaler Syn‐
these zwischen Glauben und Wissen ereignet sich eine der größten
Wendungen in der europäischen Geistesgeschichte. Nach der Fran‐
zösischen Revolution und den napoleonischen Kriegen gab es große
Anstrengungen, den vorrevolutionären Zustand der Gesellschaft, der
Politik und auch des geistigen Lebens wieder herzustellen. Während
der Restaurationszeit wurde Freiheit des Worts beschnitten, repu‐
blikanische und demokratische Bestrebungen wurden eingedämmt,
religiöser Konservativismus hielt Einzug in die protestantischen,
katholischen und orthodoxen Kirchen. Andererseits setzte sich aus‐
gehend von Frankreich, England und den USA im Verlauf des 19.
Jahrhunderts langsam und mit vielen Rückschlägen der Geist neu‐
zeitlicher Freiheit in den westlichen Gesellschaften durch. Doch ma‐
nifestierte sich zeitgleich ein ganz anderer Geist, der Geist der Welt‐
lichkeit der Welt, der auch die neuzeitlichen Errungenschaften trans‐
formierte. Die Ausbildung der liberalen bürgerlichen Gesellschaften
der frühen Moderne war mit einer radikal neuen Form des Wirt‐
schaftens verbunden. Der Kapitalismus veränderte im Verein mit der
Industrialisierung, die in allen westlichen Staaten Fahrt aufnahm,
die Lebensweisen der Menschen umfassend. Die industrialisierten
Mächte Europas gewannen eine ökonomische, technologische und
militärische Kraft, die es ihnen erlaubte, die Herrschaft über die
Welt untereinander aufzuteilen. So unterwarf der Imperialismus
die nichtweißen Völker, während der Kapitalismus die arbeitenden
Menschen ausbeutete und die Industrialisierung die Natur zu zerstö‐
ren begann. Zugleich entstanden massive Gegenbewegungen, die
diese Destruktivität der Moderne mit modernen Mitteln kritisierten.
Es ist hier etwa an Marxens Kritik am Kapitalismus und Nietzsches
Entlarvung des Willens zur Macht zu denken.

In dieser neuen ökonomischen, politischen und kulturellen Ge‐
samtlage ist jene Kippung verortet, die Glauben und Wissen schein‐
bar endgültig trennte. Eine wichtige Vorgabe dafür war Hegels Auf‐
hebung der Religion in die Philosophie. Solange sich die religiöse
Philosophie, wie dies bei Hegel der Fall war, als Gottesdienst be‐
griff und in sich Gott selbst am Werk wusste, solange konnten
Religion und Theologie in der Philosophie überleben. Wenn sich
aber die Philosophie als menschliches und nur menschliches Tun
begreift, dann verliert sie Gott als ihr eigentliches Subjekt und Ob‐
jekt. Gott als Sache der Philosophie wird negiert und ausgeschlossen

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

588

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


oder zum bloßen Gegenstand religionswissenschaftlicher Diszipli‐
nen. Wir Menschen sind es dann, die sich Gott ausdenken und
ihn:sie als Argument in einer existenziellen oder wissenschaftlichen
Funktion ansetzen. Die Kunst der hegelschen Philosophie bestand
gerade darin, hier die Waage zu halten. Gott denkt sich in uns und
zugleich denken wir Gott kraft eigener Vernunft. Doch kommt es
nach der Flucht der Religion in den Begriff bei Hegel zur Flucht
Gottes aus den philosophischen Wissenschaften.

Entscheidend für meine Interpretation der nachmetaphysischen
Moderne ist es allerdings, dass es auch eine Tat Gottes bleibt, sich
aus der philosophischen Reflexion zurückzuziehen und durch diesen
Rückzug einen anderen Aspekt seiner:ihrer selbst zu offenbaren, näm‐
lich den einer radikalisierten Transzendenz, die zugleich Negation
des Göttlichen ist und dadurch die Menschen aus der metaphysischen
Behausung entlässt.569 Dies hat weitreichende Folgen für die Philo‐
sophie und Theologie des nachmetaphysischen Zeitalters. Zuerst
möchte ich die philosophischen Konsequenzen (1) noch etwas ver‐
deutlichen, bevor ich zur nachmetaphysischen Theologie (2) zu
sprechen komme.

(1) In der Philosophie der Moderne und der Postmoderne verliert der
Gedanke der lebendigen Gegenwart Gottes seine rationale und le‐
benspraktische Plausibilität. Die Linie des philosophischen Wissens
von Ludwig Feuerbach und Karl Marx über Friedrich Nietzsche,
Sigmund Freud, Ludwig Wittgenstein und Martin Heidegger negiert
den Gottesgedanken generell oder schließt ihn jedenfalls von der
wissenschaftlichen Betrachtung aus. Selbst wenn sich wie in Lud‐
wig Wittgensteins »Tractatus-logico-philosophicus« die Philosophie
die Aufgabe stellt, zum »Unaussprechlichen« hinzuführen, so muss
dieses Geheimnis doch beschwiegen werden. »Worüber man nicht
reden kann, darüber muss man schweigen«.570 Dabei weiß sich mo‐
derne Philosophie selbst durchaus in einer kritischen Distanz zu
jener entgleisten Moderne (Adorno), die Marx Kapitalismus nennt,
Nietzsche christliche Moral, Heidegger die Technik und Wittgen‐
stein selbst den Geist »des großen Stromes der europäischen und

569 Siehe dazu hier in der Einleitung die Seiten 35f., 48–52 und bes. 67–84.
570 Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, 6.522 und 7 (Werkausga‐

be Bd. 1), Frankfurt 1984, 85.

1. Die Neuzeit und das nachmetaphysische Denken

589

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


amerikanischen Zivilisation, in dem wir alle stehen«.571 Die Moder‐
ne ist von einer besonderen Form der Differenz572 gekennzeichnet,
die religiös als Abwesenheit Gottes, kulturell als Zerrissenheit oder
Entfremdung, ökonomisch als Enteignung und philosophisch als
Fehlen von Versöhnung gedeutet werden kann. Die Folgen für die
Religion werden an einem Wort Wittgensteins deutlich, wenn er es
als eine »Schurkerei« bezeichnet, heute ein Buch »zur Ehre Gottes«
zu schreiben, selbst wenn dies die eigentliche Absicht des Verfassers
ist.573

Allerdings kann, wie mehrfach angedeutet wurde, die nachmeta‐
physische Moderne auch nicht ohne deren christlich Tiefenstruktur
verstanden werden.574 Auch der Tod Gottes und der Tod des Men‐
schen sind christliche motivierte Gedanken. Vergleichbares gilt bei‐
spielsweise auch vom heilsgeschichtlichen Grundschema des marx‐
schen Denkens. Auch hier handelt es sich um ein jüdisch-christli‐
ches Motiv. Am Anfang ist die nichtentfremdete Identität des Men‐
schen vor der ursprünglichen Akkumulation. Es folgt die Phase der
Ausbeutung und Entfremdung. Und es endet mit der universalen
Versöhnung der Menschen untereinander und der Menschen mit
der Natur in der kommunistischen Gesellschaft. Dabei wird die
Phase der Negation mit Begriffen beschrieben, die an das Leiden des
Gottmenschen in Knechtsgestalt erinnern.575 Marx ist ohne Hegel

571 Wittgenstein, Philosophische Bemerkungen, 7.
572 Siehe dazu Karlheinz Ruhstorfer, Produktive Konstellation. Zur Dia-Lektik

von Wissen und Glauben in Europa, in: Fischbach, Tautz (Hgg.), Zeiten wen‐
den?!, 3–33, u. a.

573 Ludwig Wittgenstein, Philosophische Bemerkungen, Frankfurt 1981,7: »Ich
möchte sagen ›dieses Buch sei zur Ehre Gottes geschrieben‹, aber das wäre
heute eine Schurkerei, d. h. es würde nicht richtig verstanden werden.«

574 Siehe dazu Karlheinz Ruhstorfer, »Der Gottmensch in Knechtsgestalt«. Marx,
Nietzsche, Heidegger – drei maßgebliche Negationen metaphysischer Christo‐
logie, in: Babette E. Babich (Hg.), Heidegger & Nietzsche, Amsterdam–New
York 2012, 15–42.

575 Karl Marx, Auszüge aus James Mills Buch »Eléments d’économie politique«;
in: Marx-Engels-Werke, Berlin 1973, Erg.-Bd. I,451: »Es ist daher ein identi‐
scher Satz, daß der Mensch sich selbst entfremdet, und daß die Gesellschaft die‐
ses entfremdeten Menschen die Karikatur seines wirklichen Gemeinwesens, sei‐
nes wahren Gattungslebens sei, daß daher seine Tätigkeit als Qual, seine eigne
Schöpfung ihm als fremde Macht, sein Reichtum als Armut, das Wesensband,
was ihn an den andren Menschen knüpft, als ein unwesentliches Band und
vielmehr die Trennung von andren Menschen als sein wahres Dasein, daß sein

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

590

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


undenkbar, und Hegel bleibt seinem Selbstverständnis nach christ‐
licher Philosoph bzw. Theologe. Dass Nietzsches Denken sich als
definitive Negation von Paulus und einen bestimmten Begriff des
Christentums versteht, ist offenkundig, und dass es diesem dabei
ex negativo verhaftet bleibt und es faktisch fortschreibt, ebenso.
Und dass Heideggers Rede von der Gabe des Seins noch einmal
zurückverweist auf das prinzipielle Geben als Bestimmung Gottes in
der zweiten Epoche der Metaphysik, bleibt noch einmal christlichen
Inspirationen verdankt. Auch Wittgensteins Philosophie ist stärker
von seiner Lektüre des Neuen Testaments und des christlichen Phi‐
losophen Kierkegaard geprägt, als es eine klassische Deutung des
Vaters der analytischen Philosophie nahelegt.

Hier soll nicht bestritten werden, dass die Moderne sich gerade
durch eine neuartige Destruktion des Christentums auszeichnet.
Doch ging die nachmetaphysische Epoche der Destruktion und
Differenz576 – die klassische Moderne – die sich durch eine Fixie‐
rung auf Anthropologie und Weltlichkeit auszeichnet, nach dem
Zweiten Weltkrieg zu Ende, und es folgte die Epoche der Dekon‐
struktion oder Différance oder die Postmoderne, die vom Primat
der Sprache bzw. der Zeichen und von der Verabschiedung eines
normativen Konzepts vom Menschen bestimmt war. Die christliche
Offenbarung wird in den beiden nachmetaphysischen Phasen nicht
mehr affirmiert und philosophisch rekonstruiert, sondern destruiert
bzw. dekonstruiert. Wurde in den beiden christlichen Epochen der
Onto-theo-logie die göttliche Wahrheit als Idee und höchstes Sein
begriffen, so richtet sich die Bio-anthropo-logie der Moderne auf die
weltliche Wahrheit als Referenz und menschliche Erfahrung. Die
Tele-semeio-logie der Postmoderne löst sich von der Intentionalität
auf die Sachen selbst und von der Anthropozentrik der Welt. Sie
ist nicht mehr auf das metaphysische Signifikat (Idee) oder den Refe‐
renten (Sache) ausgerichtet, sondern auf die Signifikanten und deren

Leben als Aufopferung seines Lebens, daß die Verwirklichung seines Wesens
als Entwirklichung seines Lebens, daß seine Produktion als Produktion seines
Nichts, daß seine Macht über den Gegenstand als die Macht des Gegenstandes
über ihn, daß er, der Herr seiner Schöpfung, als der Knecht dieser Schöpfung
erscheint.«

576 Zur Abgrenzung von der Differenz oder Transzendenz Gottes in der patris‐
tisch-scholastischen Philosophie könnte man die moderne Differenz auch
weltliche Differenz oder Differenz* oder Differenz 2.0 nennen.

1. Die Neuzeit und das nachmetaphysische Denken

591

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


entgrenztes Spiel. Eben weil dabei die Logik der Negation von derje‐
nigen der Limitation im Sinn einer Be-Entgrenzung abgelöst wurde,
werden auch die Grenzen porös. Religion und Theologie kommen
erneut ins Spiel. So können späte Überlegungen postmoderner Phi‐
losoph:innen577 durchaus auch als Theologien im weiteren Sinn
verstanden werden. Es sei hier lediglich an die berühmte These
von Gianni Vattimo erinnert, der die Schwächung des Denkens im
Sinne der Kenosis als Leitfaden für die Philosophiegeschichte des
Abendlandes betrachtet. Doch kann diese Identifikation gemäß der
dekonstruktiven Logik ebenso sehr in Frage gestellt werden und die
Dekonstruktion bleibt Philosophie. Jean-Luc Nancy kann durchaus
davon sprechen, dass das Christentum wesentlich Dekonstruktion
sei und dennoch seine dekonstruktive Arbeit vom theologischen
Diskurs scharf abgrenzen. Charakteristisch bleibt die prinzipielle
Unentscheidbarkeit. In jedem Fall aber dekonstruiert die be-ent‐
grenzende Geste postmoderner Philosophie das metaphysische Erbe
wie auch dessen Destruktion in der Moderne. Und es ist genau
dieses Paradigma der Dekonstruktion, das sich in unseren Tagen
erschöpft und in der Folge das Destruierte und dann Dekonstruier‐
te in neuer Weise in den Blick kommen lässt. Die metaphysische
Konstruktion, deren Destruktion und die Dekonstruktion bilden ge‐
meinsam eine Konstellation. In dieser Konstellation erscheint die ge‐
samte Entwicklung der Geschichte einerseits als Akt göttlicher Per‐
formanz des Verbergens und Enthüllens. Auch der Tod Gottes und
der Tod des Menschen sind damit Teil der Offenbarungsgeschichte.
Andererseits erscheint dieselbe Geschichte als ein autonomer Akt
der Selbstbestimmung des Menschen. In stets neuer Weise befreit
sich der Mensch von geistigen und physischen Verkrustungen und
gewinnt neue Perspektiven für sein Leben und Sprechen.

(2) Bevor wir weiter in diese Richtung denken, möchte ich noch
kurz die nachmetaphysische Lage der Theologie skizzieren. Denn
auch das religiöse Denken der Moderne verzichtet weitgehend auf
die metaphysische Fassung der Offenbarungsgeschichte. Dies führt
wieder zu einer komplexen Entwicklung. Im liberalen Protestantis‐
mus des 19. Jahrhunderts entfaltet sich eine durchgängige Historisie‐

577 Exemplarisch: Jacques Derrida, Gianni Vattimo, Jean-Luc Nancy und John
Caputo.

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

592

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rung der Religion und mithin der Offenbarung.578 Dies ist auch
die Geburtsstunde des »historischen Jesus«, der nicht mehr der le‐
bendige und gegenwärtige Gott ist, sondern eine historische Person
wie Napoleon oder Mutter Teresa. Die moderne historisch-kritische
Exegese geht aus dieser Dynamik hervor. Der Dogmatiker und Kir‐
chenhistoriker Adolf von Harnack wendet sich entschieden gegen
die Hellenisierung des Christentums.579 Damit forciert er das Pro‐
gramm, den christlichen Glauben von allen metaphysischen Resten
zu reinigen. Ernst Troeltsch zeigt die Verbindung aller konkreten Er‐
scheinungsformen kirchlicher Religiosität mit dem soziologischen,
ökonomischen und politischen Unterbau der jeweiligen Gesellschaf‐
ten580 und stellt sich schließlich die Frage, wie angesichts der Histo‐
risierung aller Dogmen noch vom Absolutheitsanspruch des Chris‐
tentums die Rede sein könnte.581 Dabei zeichnet sich ab, dass dies
nur noch sehr eingeschränkt, wenn überhaupt möglich ist. Ein an‐
derer Strang der protestantischen Theologie betont demgegenüber
die Gefühlsaspekte des Glaubens. Für Friedrich Schleiermacher ist
die »Frömmigkeit« die Basis aller kirchlichen Gemeinschaften. Die
Frömmigkeit ist weder Wissen noch ein Tun, sondern »eine Be‐
stimmtheit des Gefühls«.582 Bereits Schleiermacher sagt sich von der
Aufgabe los, »von allgemeinen Principien ausgehend eine Gottesleh‐

578 Siehe dazu Jörg Lauster, Prinzip und Methode. Die Transformation des protes‐
tantischen Schriftprinzips durch die historische Kritik von Schleiermacher bis
zur Gegenwart. Mohr Siebeck, Tübingen 2004.

579 Adolf von Harnack, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Bd. 1. Die Entwicklung
des kirchlichen Dogmas, (Tübingen 1909) Darmstadt 2015, 20.

580 Troeltsch, Die Soziallehren, 1, 5, 8, 10.
581 Ernst Troeltsch, Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte,

Tübingen 1929, 114–122. Troeltsch hält weder die katholische Variante der
Absolutheit (Thomismus plus Unfehlbarkeit des Papstes) noch die protestan‐
tische (Inspiertheit der Bibel) für haltbar. Ebensowenig überzeugen den mo‐
dernen Theologen die Versuche Hegels die absolute Religion begrifflich zu
retten. »Auch diese letzte Konstruktion der künstlichen Absolutheit zerbricht
unter der Hand der wirklichen Historie« (117). Er hält dagegen: »Entscheidend
ist darum nicht mehr der Absolutheitsanspruch, sondern nur die in Art und
Stärke des Anspruchs wiedergespiegelte Sache, die religiös-ethische Ideen- und
Lebenswelt selbst.« Klar zeigt sich hier die bio-anthropo-logische Ausrichtung
auf das Leben und das In-der-Welt-Sein des Menschen.

582 Friedrich Schleiermacher, Der christliche Glaube nach den Grundsätzen der
evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt. Zweite Auflage, 1830/31,
Berlin-New York 2008, 19 (§ 3).

1. Die Neuzeit und das nachmetaphysische Denken

593

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


re aufzustellen«.583 Sören Kierkegaard wiederum begründet eine re‐
ligiöse Linie des dezidiert modernen Denkens, die ebenfalls die me‐
taphysische Vernunft von der nunmehr existenziellen Glaubens- und
Lebensdeutung fernhält. Gott ist seinerseits absolut different, wes‐
halb er nicht spekulativ gedacht, sondern lediglich im Augenblick
existenziell erfahren werden kann. Das absolute Paradoxon, das sich
daraus ergibt, besteht darin, dass etwas zu denken gegeben ist, was
nicht vernünftig denkbar ist.584 Von Kierkegaard führt eine Linie
zum protestantischen Kirchenvater des 20. Jahrhunderts, Karl Barth,
der die absolute Geltung der Offenbarung für den bloßen Glauben
im Horizont der Moderne postuliert. Der Katholizismus des 19. und
frühen 20. Jahrhunderts wiederum behauptet zwar weiterhin die
spekulative Vernünftigkeit des Glaubens, allerdings um den Preis
des Anachronismus. Die Philosophie und Theologie der Scholastik
werden mit aller kirchlichen Autorität – besonders durch die absolu‐
te Autorität des Papstes – der modernen Denkart entgegengesetzt.
Der so genannte ›Modernismus‹ dagegen wird lehramtlich verur‐
teilt. Doch hat sich Gott – so könnte man formulieren – auch von
dieser neuscholastischen Philosophie zurückgezogen. In jedem Fall
bleiben die kirchlichen Theologien der klassischen Moderne reaktiv.
Sie reagieren nur noch auf ein Wirken der Weltgeschichte und des
Zeitgeistes, das sie nicht mehr verstehen, auch wenn es Theologien
gibt, die im Gefolge des Marxismus sozialistische Theologie betrei‐
ben,585 die nietzscheanische586 oder freudianische Inspirationen587

583 Schleiermacher, Der christliche Glaube, 15 (§ 2, 1.).
584 Vgl. Kierkegaard, Philosophische Bissen, Hamburg 1989, 36; dazu Klaus Viert‐

bauer, Gott am Grund des Bewusstseins?, 127.
585 Es ist hier auf Leonhard Ragaz zu verweisen. Auch Karl Barth schreibt: »Der

religiöse Sozialismus ist ein Verständnis des ganzen Christentums, das dessen
sozialen Sinn ins Licht stellt. […] Der religiöse Sozialismus ist ein Verständ‐
nis des ganzen Sozialismus, das dessen religiösen Sinn ins Licht stellt.« Karl
Barth, Krieg, Christentum und Sozialismus. Vortrag vor dem Grütliverein am
14. Februar 1915, in: ders., Karl Barth Gesamtausgabe, Bd. 48: Vorträge und
kleinere Arbeiten 1914–1921, Zürich 2012, 117.

586 Hier seien der Protestant Franz Overbeck und der Katholik Erich Przywara
genannt.

587 Exemplarisch möchte ich Eduard Thurneysen und Hans Urs von Balthasar
nennen. Aber auch der Philosoph Paul Ricoeur macht die Psychoanalyse theo‐
logisch fruchtbar.

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

594

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


annehmen und die sich von der Philosophie Martin Heideggers
inspirieren lassen.588

Mit dem Übergang in die Postmoderne wurde seit den letzten
Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts die Situation immer pluraler und
unübersichtlicher. Das gilt gleichermaßen in den verschiedenen
christlichen Konfessionen. Auch finden sich nicht zuletzt im Pro‐
testantismus viele Theologien, die keinerlei intensiveren Bezug zur
Philosophie und ihrer Geschichte haben. Dort aber, wo dies weiter‐
hin der Fall ist, orientiert sich die reformatorische Theologie wie
auch deren katholisches Pendent gerne an der neuzeitlichen Philo‐
sophie, die dann aber modern gebrochen ist, während die zeitgenös‐
sische katholische Theologie außerhalb Westeuropas sich oftmals
stark an den Kirchenvätern und der scholastischen Philosophie aus‐
richtet. Neuere Referenzgrößen der kirchlichen Theologien in den
verschiedenen Konfessionen und Regionen sind die analytische Phi‐
losophie, der Pragmatismus, die französische Phänomenologie, die
postmoderne Philosophie, aber auch postkoloniales Denken, kriti‐
sche Theorie sowie queere Kritik. Gemeinsam ist diesen Theologien,
dass sie lediglich auf äußere Vorgaben reagieren, ihrerseits aber dem
zeitgenössischen Denken sowie den heutigen Gesellschaften kaum
mehr Impulse für wissenschaftliche und öffentliche Diskurse geben.
Von der Metaphysik der Neuzeit wäre demgegenüber zu lernen, wie
theologisches Denken den philosophischen Fortschritt bestimmen
kann, wenn es sich selbst als philosophisches Denken begreift. Theo‐
logie war Philosophie.

2. Der Ertrag der Neuzeit für heutige Theologie und
Philosophie

2.1 Vernunftbewusste Offenbarungswissenschaft

Im zweiten Schritt des Finales wird nun die Bedeutung des neu‐
zeitlichen Denkens, so wie ich es vorgestellt habe, für die heutige
Theologie und Philosophie angesprochen. Dies kann selbstverständ‐
lich nur auf einige Aspekte beschränkt und zudem fragmentarisch

588 Wichtige Rezipienten Heideggers sind etwa Rudolf Bultmann, Paul Tillich,
Karl Rahner und Karl Lehmann.

2. Der Ertrag der Neuzeit für heutige Theologie und Philosophie

595

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


geschehen. Als erstes soll die Theologie als vernunftbewusste Offen‐
barungswissenschaft in den Blick rücken.

Die Metaphysik der Neuzeit hat die Rationalität der biblischen
Offenbarungsschriften in besonderer Weise herausgearbeitet. Dies
wurde hier besonders am Beispiel von Kant, Fichte und Hegel vor‐
gestellt. Man könnte sagen, dass sich die Philosophie der Neuzeit
der christlichen Offenbarung im Sinne einer Gabe oder Vorgabe des
Denkens angenommen hat. Damit aber wäre der autonome Charak‐
ter neuzeitlicher Philosophie verkannt. Die Offenbarung eine göttli‐
che Gabe zu nennen, führt zurück zur Religion des europäischen
Mittelalters. Dort war die Offenbarung die normative Vorgabe des
Wissens, und die auf diese Gegebenheit reflektierende Theologie
verstand sich als erste Wissenschaft, die sich die Philosophie unter‐
ordnete. Genau diese Verhältnisse wurden aber durch die Neuzeit
überwunden. Wahrheit musste im neuzeitlichen Kontext gesetzt sein,
gesetzt aus absoluter Freiheit, wobei der Grund der Freiheit die
göttliche Unbedingtheit sowie die unbedingte Göttlichkeit selbst wa‐
ren. Die menschliche Freiheit konnte absolute Ursache sein, weil sie
zugleich göttliche Freiheit war. Dieselbe Unbedingtheit galt bezogen
auf die Vernunft. Auch die Vernunft konnte in der Neuzeit eine
prinzipielle Geltung erhalten, weil sie sich als göttliche Vernunft
wusste, die zugleich menschlich war. So hatte es die Vernunft gar
nicht nötig, sich von der göttlichen Offenbarung zu emanzipieren,
weil sie sich prinzipiell in Gemeinschaft mit dem sich offenbarenden
und mehr noch mit dem offenbaren Gott wusste. Eben deshalb kann
hier eben nicht davon gesprochen werden, dass die Philosophie auf
eine Vorgabe verweist, deren Rationalität sie dann aufzeigt. Neuzeit‐
liche Vernunft lehrt, das Offenbarungsgeschehen vielmehr als eine
Errungenschaft zu begreifen.

Errungenschaft meint dann etwas, das im Ringen des Menschen
mit Gott und Gottes mit dem Menschen überhaupt erst entstanden
ist. Biblisch ist hier an Jakobs Kampf mit Gott zu denken (Gen
32,25–29). Jakob rang die ganze Nacht mit Jhwh, damit dieser ihn
segne. In diesem Ringen erhielt er den Namen Israel, da er mit Gott
und den Menschen stritt.589 Dieses Ringen erfährt in der Neuzeit
eine epochale Aktualisierung. Offenbarung kann dabei nicht einfach
auf einen propositionalen Gehalt reduziert werden, der nachträg‐

589 Diesen Hinweis verdanke ich Elia Carbognani.

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

596

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lich als vernunftgemäß ausgewiesen wird. Ganz im Gegenteil, das
Offenbarte ist das Resultat des performativen Ringens, das formal
als Wechselwirkung von Gott und Mensch aufzufassen ist. Es geht
primär um den performativen Vollzug dieses gottmenschlichen Pro‐
zesses und damit um die lebendige Dynamik des Denkens selbst und
sekundär um die propositionale Feststellung des dabei Gedachten.
Die Propositionen des Offenbarungswissens sind das Resultat der
dialektischen Performanz der Vernunft. Das bedeutet, der theologi‐
sche Inhalt der Offenbarung entstammt der lebendigen Tätigkeit der
Philosophie, die eben nicht Theologie im Sinne traditioneller Dog‐
matik ist, sondern produktives Denken in Wechselwirkung von Gott
und Mensch. Dies möchte ich noch etwas ausführlicher erläutern.

Theologie, die im Sinne neuzeitlicher Philosophie betrieben wird,
bedenkt die Offenbarung nicht einfach wie ein gegebenes Objekt,
das gehorsam bestaunt und bewundert wird, vielmehr wird die
Offenbarung selbst in einem lebendigen Prozess – errungen. Das
Dokument dieses Ringens ist die Bibel. Die Bibel ist in diesem
Sinn nicht die Voraussetzung des Glaubens, sondern dessen Resul‐
tat. Deshalb darf diese Kompilation von antiken Texten auch heute
nicht einfach als eine von Gott vorgegebene Anordnung verstanden
werden, da sie nur im Moment des menschlichen Ringens mit Gott
Offenbarung wird. Deshalb entspringt Offenbarung in gewissem
Sinn dem menschlichen Geist.

Das macht bereits Spinoza deutlich, wenn er die Natur des Geistes
als Ursache der göttlichen Offenbarung betrachtet.590 Die Natur des
Geistes ist einerseits ein Moment der menschlichen Natur, so dass
die Offenbarung ein Produkt menschlicher Kreativität ist. Anderer‐
seits ist der Geist, von dem Spinoza spricht, der göttliche Geist
in uns. Deshalb liegt die Wurzel der Offenbarung sowohl in Gott
als auch im Menschen, womit die Heteronomie im Offenbarungsge‐
schehen unterlaufen wird. Dies ist denkbar, weil der Panentheismus
Spinozas der gesamten Wirklichkeit Gemeinschaft mit der göttlichen
Natur zuspricht.591 Gott oder die Natur ist das, was eigentlich ist.
Alles ist nur, insofern es in Gott ist und insofern Gott in Allem ist.
Diese panentheistische Intuition drängt uns dazu, in der gesamten

590 Siehe hier den Abschnitt über Spinoza, 142–165.
591 Zur Beziehung von Panentheismus und aktueller Offenbarungstheorie, siehe

Remenyi, »Staunen nur kann ich und staunend mich freu’n«, in: Nitsche,
Remenyi (Hg.), Problemfall Offenbarung, 146–180.

2. Der Ertrag der Neuzeit für heutige Theologie und Philosophie

597

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schöpfung die eine und selbe Gottheit am Werk zu sehen – auch
und vor allem im Menschen. Aus demselben Grund kann Spinoza
auch sagen, dass der Mensch dem Menschen zum Gott wird. Im
jeweils Anderen soll ich immer auch die Gottheit verehren. Gleich‐
wohl kann ich mich mit ihr im kreativen Streit befinden, unterschei‐
den sich die konkreten Einfälle und Auffassungen der einzelnen
Menschen voneinander durch ihre Perspektivität.

Jeder endliche Mensch denkt anders und nimmt anders wahr. Die
Pluralität des Gedachten und für wahr Genommenen will ausgegli‐
chen werden. Das betrifft nun auch die Offenbarung als Produkt
menschlichen Denkens. Der normative Offenbarungstext der Bibel
ist in sich plural, weil er von verschiedenen menschlichen Autoren
verfasst wurde. Aber auch die Rezeption dieses heterogenen Textes
ist plural, da jede:r die Bibel anders liest. Die Pluralität des Geschrie‐
benen und des Gelesenen muss nun vermittelt werden. Dadurch
wird die Exegese der Schrift zur demokratischen Verhandlungssa‐
che, da jedem Menschen zugestanden werden muss zu denken, was
er will, und zu sagen, was er denkt. So trägt Spinoza zu einer
Demokratisierung des Offenbarungsverständnisses bei, das gerade
in unseren Tagen – nicht nur – für die katholische Kirche von revo‐
lutionärer Bedeutung ist. Doch wird dieser demokratische Vermitt‐
lungsprozess von der einen göttlichen Vernunft, die sich in jedem
Menschen realisiert, getragen. Auch bei John Locke findet sich eine
ähnliche demokratische Grundausrichtung bezogen auf das Offen‐
barungsverständnis. Dabei liegt für ihn der Grund für die religiöse
Toleranz in einem politischen Gemeinwesen, das selbst lediglich
den Rahmen für das Ringen um das wahre Schriftverständnis legen
kann. In diesem demokratischen Rahmen von Staat und Kirche kön‐
nen nur tolerante Verständnisse der Offenbarung toleriert werden.
Nur so kann der Streit um die geoffenbarte Wahrheit konstruktiv
bleiben.

Durch das neuzeitliche Denken werden wir dafür sensibilisiert,
dass sich das hier angesprochene Ringen um die Wahrheit bereits
in der Person Jesu von Nazaret findet. Auch dadurch eröffnet sich
eine neue Dimension vernünftiger Offenbarungswissenschaft. Schon
Jesus befindet sich in einem Konflikt mit sich selbst, mit Gott und
mit anderen Menschen. Jesus ringt mit Gott wie Israel, er spricht
mit seinem himmlischen Vater, er hadert, betet zu ihm und vertraut
auf ihn. Zwar weiß Jesus sich in einer besonderen Gemeinschaft mit

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

598

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gott, doch steht diese besondere Gottesbeziehung durch ihn auch
anderen Menschen offen, denn auch sie sollen Gott Vater nennen.
Genau diese besondere und doch offene Nähe zu seinem Vater im
Himmel bringt Jesus in Konflikt mit seinen Zeitgenossen. Er ringt
mit den religiösen Autoritäten seiner Zeit und sieht sich an einem
bestimmten Punkt zum Scheitern verurteilt. Vor allem in diesem
Moment ringt er mit sich und mit Gott. Das wird in der Szene im
Garten Getsemani deutlich (Mk 13,32–42 parr.). Dabei scheint Jesus
nicht nur den Kampf mit seinen Mitmenschen zu verlieren, sondern
auch mit Gott, wenn er am Höhepunkt seiner Krise verzweifelt
schreit: »Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen!«
(Mk 15,34). Die extreme Spannung liegt gerade darin, dass Jesus, der
so sehr an Gott glaubte, von diesem vordergründig betrachtet im
Stich gelassen wurde.

Wie auch immer es mit der Historizität der soeben erwähnten
Szenen aussieht, so gehören sie doch zum Kernbestand des neutesta‐
mentlichen Schrifttums. Dieses kann aber seinerseits als das Ringen
der frühen Christ:innen mit Gott verstanden werden. Das Ergebnis
dieser Auseinandersetzung ist, dass die junge Gemeinde schließlich
sogar dem Tod Jesu noch eine Bedeutung abgewinnt. Diese besteht
darin, dass dessen Tod die Negativität des Todes als solchen negiert.
Dabei wird die Negativität und mit ihr alle Negativität der Welt in
Gott selbst aufgenommen. Durch Christus trägt letztlich Gott selbst
die Schuld und das Leid der Welt.

Die neutestamentlichen Schriften machen deutlich, dass das dar‐
gestellte Ringen im Grunde eine Auseinandersetzung Gottes mit sich
selbst ist. Der Sohn setzt sich mit dem Vater auseinander und der Va‐
ter mit dem Sohn. Beide gehen auseinander, sie unterscheiden sich
und sind doch zugleich Eines. Damit befindet sich der Unterschied
in Gott selbst, der aber in Gott ein aufgehobener Unterschied ist, wie
Hegel sagt. Diese Negation der Negation ist der Geist. Wegen seiner
versöhnenden Kraft, die zugleich die Kraft der Liebe ist, verbindet
er das Entgegengesetzte. In Hegels Verständnis des Glaubens sind
schon die Welt und ihre Geschichte als solche die Negation Gottes.
Gott setzt sich die Welt als sein Anderes gegenüber. Doch will er:sie
zunächst in Christus, sodann in allen Menschen und schließlich in
Allem zu sich kommen, so dass Gott selbst letztlich Alles in Allem
ist (1 Kor 15,28). Auch hier liegt eine panentheistische Einheitsvor‐

2. Der Ertrag der Neuzeit für heutige Theologie und Philosophie

599

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


stellung der Gott-Welt-Differenz zugrunde,592 die heute wieder an
Bedeutung gewinnt. Gott ist Eines und Alles zugleich.593 In dieser
Auseinandersetzung Gottes mit sich selbst sind Unterschiede von je
gesetzt, gewahrt und doch zugleich vermittelt.

Der Geist steht für die Überwindung des Ringens der Menschen
mit Gott und miteinander – siehe das Pfingstereignis. Er steht aber
auch für die Aufhebung des Gegensatzes von Leben und Tod. In sei‐
nem Verscheiden gibt Jesus im Johannesevangelium (19,30) seinen
Geist auf, im Doppelsinn des Wortes. Der Vollendung des Lebens
entspringt der Geist des Lebens. Und es ist dieser Geist, der Jesus
von den Toten auferweckt, der den sterblichen Leib lebendig macht,
und der in den Menschen wohnt (Röm 8,11). In diesem Sinn ist der
Geist der Grund der Guten Botschaft als solcher. Man kann hier
einwenden, dass die hier angedeutete Versöhnung im Geist nicht
automatisch, nicht vorschnell, nicht als sicheres Wissen, nicht als
übergriffige Heilungsaktion Gottes und damit als göttlicher Macht‐
missbrauch aufgefasst werden darf. Doch bleibt es dabei, dass die
Botschaft im Ende eine gute sein muss, wie auch immer die kon‐
kreten Vorstellungen von diesem Prozess der Versöhnung aussehen
mögen. Niemand hat diese universale Versöhnungskraft des Geistes
deutlicher herausgestellt als Hegel. Und genau auf dieses versöhnte
Ende, das uns bereits jetzt Vertrauen in die Verwandlung der Welt
gibt, kommt es an.594 Diese aus der Neuzeit stammende Intuition gilt
es heute wahrzunehmen und theologisch fortzuschreiben.

Wichtig ist es in diesem Kontext zu sehen, dass die Botschaft, das
Evangelium von der universalen Versöhnung, nicht einfach proposi‐

592 Siehe dazu mit Bezug auf Karl Rahners Christologie innerhalb einer evolutio‐
nären Weltanschauung Remenyi, »Stauen nur kann ich und staunend mich
freu’n«, 176–180.

593 Vgl. dazu Klaus Müller, Frank Meier-Hamidi (Hgg.), Persönlich und alles
zugleich. Theorien der All-Einheit und christliche Gottrede (ratio fidei 40),
Regensburg 2010.

594 In unseren Tagen hat überraschend der Philosoph Robert Brandom in seiner
Interpretation von Hegels »Phänomenologie« mit dem Titel »Im Geiste des
Vertrauens« ein Zeitalter des Vertrauens ausgerufen. In aller Entschiedenheit
wendet er sich gegen eine Kultur der Unversöhntheit und des Misstrauens
und fordert eine neuartige Pragmatik des Verzeihens und darüber hinaus
der Versöhnung. Siehe Brandom, Im Geiste des Vertrauens. Eine Lektüre der
»Phänomenologie des Geistes«, Berlin 2021,1116, 1150 und 1163.

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

600

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tional festgestellt werden kann.595 Die Feststellung korrekter Aussa‐
gen über die Wahrheit des Glaubens ist die Aufgabe der schulmäßi‐
gen Dogmatik. Die lebendige Religion und die pragmatische und
performative Theologie gehen darüber hinaus. Nicht zuletzt Hegel
weist immer wieder auf diesen Unterschied hin. Der religiöse Glaube
vollzieht sich in der Performanz der Versöhnung und die Versöh‐
nung ereignet sich in der Performanz des Glaubens. Diese ist die
versöhnende Geisteshaltung schlechthin. Dadurch bezieht der Geist
all diejenigen, die sich mit den in den biblischen Schriften festge‐
haltenen Gedanken auseinandersetzen, aktiv in die dargestellte Ge‐
schichte mit ein.596 Die Glaubenden realisieren das gottmenschliche
Drama in ihrem je eigenen Leben. Dort und nur dort hat es seine ei‐
gentliche Wirklichkeit. Dabei ringen die Glaubenden mit sich selbst,
aber auch mit Gott und mit ihren konkreten Lebensumständen, den
widerwärtigen, den freudigen und den belanglosen; sie ringen mit
ihren konkreten Mitmenschen, den geliebten, den gehassten, und
den scheinbar gleichgültigen und gewinnen im Glauben die Kraft
der Liebe und der Hoffnung. In der Auseinander-Setzung mit den
biblischen Texten geschieht Zusammen-Fügung der Menschen mit
sich selbst und ihrer inneren Zerrissenheit, mit den Mitmenschen in
den gesellschaftlichen Spannungen und Spaltungen sowie mit Gott
in der oftmals erfahrenen Ferne und Abwesenheit von Fülle. Die
Gemeinschaft derjenigen, die sich dieser Performanz des Glaubens
aussetzen, ist im engeren Sinn die christliche Kirche, im weiteren
Sinn ist es die Menschheit und weitesten Sinn die Gesamtheit der
Schöpfung, die dadurch in das göttliche Versöhnungsprojekt einge‐
bunden wird.597 Nicht zuletzt durch Hegels Einbindung der Natur in
den Prozess der göttlichen Selbstentfaltung im Anderen wurde der
nichtmenschlichen Schöpfung eine radikal eigene Würde zugespro‐
chen.

595 Vgl. zum Folgenden die klassische Unterscheidung von fides quae und fides
qua.

596 Vgl. Brandom, Im Geiste des Vertrauens, 1163: »In dieser Gemeinschaft identi‐
fiziert sich jeder mit jedem, jeder übernimmt Mitverantwortung für die prakti‐
schen Einstellungen von jedem, indem jeder seine jeweils eigenen besonderen
Einstellungen zugleich ausdrückt und aufopfert. Sie ist das ›Ich, das Wir, und
Wir, das Ich ist‹.«

597 Vgl. Bruno Latour, Das Parlament der Dinge. Für eine politische Ökologie,
Frankfurt 2010.

2. Der Ertrag der Neuzeit für heutige Theologie und Philosophie

601

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


So sehr es auf die Performanz des Offenbarungsgeschehens an‐
kommt, so sehr hat die christliche Offenbarung natürlich auch einen
propositionalen Gehalt, der in der theologischen Dogmatik durch‐
aus wie ein vorgestelltes Objekt betrachtet werden kann und muss.
Über diesen Inhalt des Glaubens können dann Aussagen gemacht
werden wie über jeden konkreten endlichen Gegenstand. Die kriti‐
sche Fassung dieser Inhalte ist die Sache der theologischen Diszipli‐
nen. Sie erforschen die Grundlage der kirchlichen Glaubenslehre.
Von der neuzeitlichen Philosophie lernen wir, dass der Geist Gottes
selbst Vernunft ist und dass die Vernunft und ihre Geschichte selbst
eine konkrete Inszenierung der Gottesgeschichte sind und zwar im
Genitivus obiectivus und subiectivus. Die Glaubens- und die Denk‐
geschichte sind beide eine Performanz Gottes, und diese ist eine
Tat des Menschen. Das bedeutet, dass der Ort des Offenbarwerdens
Gottes nicht nur auf der Gegenstandsseite und damit auf der Seite
der Propositionen über diesen Gegenstand zu finden ist. Offenba‐
rung geschieht also nie nur objektiv, sondern immer auch subjektiv.
Das ist es, was Hegel mit der Wendung meinte, dass das Wahre
nicht nur Substanz, sondern immer auch Subjekt ist. Insofern kann
Offenbarung immer auch als eine subjektive Deutekategorie der
menschlichen Vernunft verstanden werden.598 Die menschliche Ver‐
nunft deutet das Leben und gibt sich in diesem Interpretationspro‐
zess konkrete narrative und normative Inhalte. Dabei objektiviert die
Vernunft ihre Interpretationen der Wirklichkeit in den biblischen
Schriften. Vor allem die gedeutete Jesusgeschichte, wie sie im Neuen
Testament ihren Niederschlag findet, ist das christliche Deutungs‐
muster schlechthin. In diesem Sinn sind die existenziellen Aussagen
und Geschichten der Heiligen Schrift narrative Verdichtungen des
menschlichen Selbstverständnisses. Dabei haben Subjektivität und
Objektivität, Performativität und Propositionalität einen gemeinsa‐
men Grund wie auch Glaube und Wissen sowie Vernunft und Offen‐
barung einen gemeinsamen Grund haben, der theologisch betrach‐
tet nie nur die rein menschliche Geistigkeit ist, sondern die der
propositionalen Unterscheidung von Gott und Mensch vorgängige
Wirklichkeit des absoluten Geistes. Das hat Hegel für seine Epoche
deutlich gemacht.

598 Wendel, »Wahrhaftig, dieser Mensch war Gottes Sohn!« und Danz, Grundpro‐
bleme der Christologie.

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

602

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Aufgabe der Vernunft kann also nicht nur darin bestehen, die
Rationalität einer gegebenen Offenbarung sicherzustellen, sondern
sich in das offenbare Geheimnis599 Gottes selbst einzudenken und
dieses Geheimnis zugleich in sich zu finden und in dessen Offenbar‐
keit zu begreifen. Dadurch bleibt die Vernunft des Glaubens ein
Ringen mit sich selbst und ebenso sehr ein Ringen mit Gott. Diese
Vernunft wäre dann – wie die Offenbarung selbst – nicht nur ein
menschliches Tun, sondern auch die Manifestation der Kraft Gottes
zur Rettung aller, die glauben.600 Dieses disjunktive Offenbarungs-
und Vernunftverständnis hat es vor der Neuzeit nicht in dieser
Form gegeben. Die neuzeitliche Wendung impliziert gerade, dass
der heilsnotwendige Glaube an Offenbarung, der die andere Seite
der Vernunft ist, implizit jedem Menschen unterstellt werden darf,
der auf das Gute hofft, der die Liebe lebt und der sein Vertrauen in
sich selbst und seine Mitmenschen nicht aufgibt.601

Die Theologie muss es noch einmal wagen, Philosophie zu wer‐
den, und zwar nicht Philosophie dem Schulbegriff, sondern dem
Weltbegriff nach. Kant macht deutlich, dass die Weltphilosophie
verhandelt, was jeden Menschen notwendigerweise angeht. Heutige
Theologie hat weitgehend diesen Anspruch verloren, eine weltver‐
ändernde, heilvolle und heilsame Botschaft zu bedenken, die im
Ernst jedem Menschen zugemutet werden kann. Zumutbar wird die
Botschaft nur durch ihre Vernünftigkeit. Heilvoll oder gar heilsnot‐
wendig kann die Botschaft nur dann sein, wenn sie um das Heil
weiß. Beides gehört zusammen: Vernunft und Heilswissen. Um das
Heil wissen, heißt, darum wissen, dass alles gut wird. Es kann aber
nur alles gut werden, wenn im Grunde alles schon gut ist. Will
sagen, ein zumutbares Heilswissen ist nur dann möglich, wenn es
ein vernünftiges Wissen um die erfüllte Gegenwart Gottes gibt, weil

599 Vgl. dazu Striet, Offenbares Geheimnis. Zur Kritik der negativen Theologie
(ratio fidei 14), Regensburg 2003.

600 Vgl. die Offenbarungskonstitution des II. Vatikanums Dei Verbum 17, dazu
Michael Seewald, Offenbarung als Manifestation der Kraft Gottes zur Rettung
allen, die glauben. Über gegenwärtige Diskussionen um den Offenbarungsbe‐
griff, den Umgang mit der Widersprüchlichkeit von Dei verbum und den
Gegenstand christlichen Glaubens, in: Nitsche, Remenyi (Hgg.), Problemfall
Offenbarung, 340–373.

601 Siehe Lumen Gentium 16.

2. Der Ertrag der Neuzeit für heutige Theologie und Philosophie

603

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gott der Inbegriff des Heiligen und mithin Heilsamen ist. Hegel hat
diese Überzeugung auf die Formel gebracht: »Was vernünftig ist, das
ist wirklich; und was wirklich ist, das ist vernünftig« (24). Diesen
Satz gilt es, in all seiner radikalen Provokation ernst zu nehmen.
Denn dieser Satz fasst die Metaphysik der Neuzeit zusammen. Und
dieser Satz ist es, der das metaphysische Denken von allem nach‐
metaphysischen Denken trennt, meint er doch nichts anderes als:
Alles ist gut in Gott. Eine heutige Theologie kann ihre Aufgabe, ein
weltveränderndes, weil heilsrelevantes Offenbarungswissen denkbar
und damit glaubwürdig zu machen, nur dann erfüllen, wenn sie sich
an ihre metaphysische Geschichte erinnert und noch einmal mit den
biblischen Gegebenheiten oder sagen wir besser mit den biblischen
Errungenschaften ernst macht. Die Grundaussage aller Offenbarung
ist: Alles wird gut.

Bereits im Anfang der Bibel steht jene widersprüchliche Wahrheit,
die das gesamte Drama der biblischen Weltgeschichte und der philo‐
sophischen Denkgeschichte durchzieht. Zum einen ist dort zu lesen,
dass Gott die Welt erschaffen und dass Gott seine Schöpfung als sehr
gut bezeichnet hat: »Und Gott sah alles an, was er gemacht hatte:
Und siehe, es war sehr gut« (Gen 1,31). Dieser Satz stellt die massivs‐
te Provokation für alles nachmetaphysische Denken bis heute dar.
Doch eine Theologie, die in der Krise dieses nachmetaphysischen
Denkens eine Bedeutung haben will, muss sich dieser Glaubens‐
wahrheit, die als eine Errungenschaft menschlicher Lebenseinsicht
gelten kann, stellen. Die andere Seite der Schöpfungsgeschichte
ist die Einsicht in die Schlechtigkeit und Bosheit der Welt. Die
Geschichte vom Sündenfall verlegt die Ursache für diesen Mangel
in die Menschen selbst, doch ist dabei klugerweise auch von einer
außermenschlichen Kreatur die Rede, von der Schlange (Gen 3,1).
Inwiefern also die Menschen kraft ihrer Freiheit das Übel in die
Welt gebracht haben oder ob dieses schon älter ist als die Mensch‐
heit, d. h. eine in der Evolution angelegte Möglichkeit, mag hier
dahingestellt sein. Fest steht, dass es Zerstörerisches von ungeheu‐
rem Ausmaß gibt. Auch dieser Wirklichkeit muss sich die Theologie
stellen, und sie muss ihr etwas entgegensetzen. Doch kann sie der
Zerstörung, der Enteignung, der Entfremdung, dem Scheitern, der
Vergänglichkeit und dem Tod nur dann etwas entgegenhalten, wenn
sie selbst an der übergeordneten Wahrheit festhält: Alles ist gut. Die
Aufgabe der Theologie ist es gerade, die Vernünftigkeit der Wirklich‐

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

604

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


keit und das bedeutet letztlich die Vernünftigkeit Gottes als die Gött‐
lichkeit des Wirklichen und die Wirklichkeit des Vernünftigen zu
denken. Ohne diesen Schluss macht sich Theologie überflüssig, da
ihre Aufgabe in nichts anderem besteht, als Gott zu denken, indem
sie Gottes Offenbarung denkt.

Zweck der Offenbarung ist es, die menschlichen Errungenschaf‐
ten des Vertrauens, der Hoffnung und der Liebe so zu erinnern, dass
sie performativ wirksam werden. Biblische Texte beschreiben oft,
dass es nicht ist, wie es zu sein hat, um den Weg zu weisen in den
Zustand, wie es zu sein hat. Es soll gut sein. Und es kann gut sein,
weil es im Grunde gut ist. Und es ist im Grunde gut, weil Gott gut
ist. Diese Überzeugung bewährt sich in der Pragmatik des Glaubens.
Ein Leben aus der Überzeugung, dass es gut ist, kann aber nicht
einfach gegeben sein, es muss errungen werden. Denn kein Mensch
kann vernünftigerweise meinen, dass diese Welt gut ist. Diese Erde
ist ein abgründiger Ort, an dem nicht Freude und Hoffnung, son‐
dern Trauer und Angst, Schmerzen und Gewalt, Gedankenlosigkeit
und Bosheit das letzte Wort haben. Doch gerade deshalb bedarf es
des Ringens darum, dass es gut wird. Schließlich ist der letzte Zweck
von Offenbarung und Theologie das glückliche Leben.602 Das will
vernünftig gedacht sein.

Theologie ist insofern Philosophie, als sie an der kontrafaktisch
erscheinenden Spannungseinheit von Wirklichem und Vernünftigem
festhalten muss. Nur dadurch wird sie legitimiert, selbst von Gott zu
sprechen und den göttlichen lógos selbst zur Welt zu bringen. Wo
Theologie nicht mehr daran glaubt, dass ihr lógos das göttliche Wort
ist, wird sie überflüssig. Theologie ist aber insofern nicht Philosophie,
als ihre Aufgabe nicht in der Aufhebung des Offenbarungswissens
in reine Vernunft besteht, sondern in der Herausarbeitung des Of‐
fenbar-seins der Offenbarung. Ihre besondere Sache ist die Heilige
Schrift. Dieser unfassbar widersprüchliche, heterogene Textkorpus
bleibt notwendigerweise die Inspirationsquelle aller Theologie. In
einem unendlichen Prozess gilt es, deren Göttlichkeit immer wieder
neu zu erringen. Diese affirmative Aufgabe ist von einer theologi‐
schen Vernunft zu erfüllen, die sich in den Schriften selbst erkennt.

602 Jörg Lauster, Gott und das Glück. Das Schicksal des guten Lebens im Chris‐
tentum, Gütersloh 2004.

2. Der Ertrag der Neuzeit für heutige Theologie und Philosophie

605

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dadurch wird die Inspirationskraft der Offenbarung nicht als ein
heiliges Diktat missverstanden.

2.2 Gottbewusste Vernunftwissenschaft

Die neuzeitliche Philosophie kennt den Untergang der Offenbarung
in die autonome Vernunft oder die Aufhebung des Glaubens in das
Wissen, das aber gleichwohl Gott zu seinem höchsten Objekt und
mehr noch zu seinem höchsten Subjekt hat. Eben deshalb kann sie
an die antike Philosophie anknüpfen, die eine Vorgabe durch christ‐
liche Offenbarung nicht kannte und der Vernunft selbst einen un‐
mittelbaren Zugang zu Gott gewährte. Die Metaphysik der Neuzeit
hat sich von der Vorgabe einer Offenbarung emanzipiert und wird
reine Vernunftwissenschaft. In dieser Hinsicht ist Philosophie nicht
Theologie im Sinn einer Deutung der christlichen Offenbarung,
wohl aber bleibt sie Theologie nach Art aristotelischer Metaphysik.
Dass sie sich auch dabei der christlichen Offenbarung verpflichtet
wusste, muss hier nicht noch einmal betont werden. Diese Janusköp‐
figkeit ist der Grund dafür, warum das Denken der Neuzeit heute
nicht nur einer zeitgemäßen Offenbarungstheologie wichtige Impul‐
se geben kann, wie dies im vorherigen Abschnitt herausgearbeitet
wurde, sondern eben auch einer neuen natürlichen Theologie sowie
darüber hinaus einer nichtreligiösen säkularen Philosophie ohne
jeden Gottesbezug. Es ist also bezogen auf die rein philosophische
Seite noch einmal zu unterscheiden zwischen einer philosophischen
Gotteslehre und einer ›säkularen‹ Philosophie.

Neuzeitliche Metaphysik ermutigt die heutige Philosophie, sich
erneut als gottbewusste Vernunftwissenschaft zu etablieren. Nach
Moderne und Postmoderne wird die neuzeitliche Provokation wie‐
der relevant, Philosophie als Gottesdienst zu betrachten – auch oh‐
ne Bezug zur Offenbarung. Davon muss ein religionsunabhängiger
säkularer Standpunkt der Vernunft unterschieden werden, der eben‐
falls von neuzeitlichen Inspirationen zehren kann, aber doch erst im
interkulturellen, interdisziplinären und interreligiösen Gespräch für
den globalen Kontext erarbeitet werden muss. Diese zweite Option
soll im nächsten Untergliederungspunkt (2.3 Eine religionsneutrale
Philosophie) untersucht werden.

Nun komme ich zur Frage nach einer gottbewussten Vernunftwis‐
senschaft: Es geht hier darum, zwischen einer säkularen Philosophie

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

606

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(2.3) und einer sakralen Theologie (2.1), das eigentliche Thema aller
vormodernen Philosophie wiederzugewinnen: Gott. Freilich wäre
dann zu klären, inwiefern die moderne und postmoderne Rationali‐
tät selbst in ihrem innersten Wesen ex negatione und ex limitatione
eine theologische Dimension besitzt. Denn genau seit Anbruch der
Moderne hat die Philosophie diese ihre alte Aufgabe aufgegeben. Die
scheinbar säkulare, d. h. den Gottesgedanken negierende oder limi‐
tierende Philosophie der Moderne und Postmoderne müsste dann
in neuer Weise mit der Affirmation der gottbewussten Vernunftwis‐
senschaft im Sinne der griechischen und der scholastischen Philoso‐
phie, aber auch der natürlichen Theologie und einer aufgeklärten
Wissenschaft vom ›Gott der Philosophen‹, wie wir sie etwa aus
der Neuzeit kennen, vermittelbar sein. Es ist hier noch einmal zu
betonen, dass die eigentliche Aufgabe des philosophischen Denkens
seit dessen Anfängen in der griechischen Metaphysik war, den Men‐
schen einen Weg in die Gottesgegenwart zu weisen.

Wenn der Denkweg des Parmenides zu einer himmlischen Gott‐
heit (Díkē) führt, die ihn wiederum die logische und ontologische
Unterscheidung von Sein und Nichtsein lehrt, dann ist damit nichts
anderes gemeint als ein Weg zu einer göttlichen Wirklichkeit, die
nicht vordergründig mit den olympischen Gottheiten beschrieben
wird, weshalb sich Parmenides hier auch der Rede von Gott ent‐
hält.603 Anders als er bezeichnen Platon und Aristoteles das eine
und reine Sein sehr wohl als göttliche Idee des Guten604 oder als
das Denken des Gottes.605 Hierbei werden gerade keine mythischen
Sachverhalte angesprochen, sondern das Denken soll in seiner Per‐
formanz den Weg zu sich selbst und darüber hinaus zur zeitlosen
Gegenwart als der Quelle aller Zeit und allen Werdens finden. Inso‐
fern die reine Gegenwart des Denkens bei sich als Gottheit bezeich‐
net werden kann, handelt es sich hier durchaus um eine religiöse
Philosophie, die aber nicht auf Offenbarung angewiesen ist. Sie be‐
darf keines Glaubens, weil ihre Sache gewusst und erfahren werden

603 Das Seiende wird nirgends mit Gott oder den Göttern identifiziert, auch wenn
von einer daímōn, von Heliaden, von Díkē und Thémis die Rede ist. Siehe
Fragment 1, Geoffrey S. Kirk, John E. Raven, Malcolm Schofield, Die vorso‐
kratischen Philosophen. Einführung Texte und Kommentare. Studienausgabe,
Stuttgart-Weimar 2001, 266 (Nr. 288).

604 Platon, Politeia 509b.
605 Aristoteles, Metaphysik, Buch 12, 1064b.

2. Der Ertrag der Neuzeit für heutige Theologie und Philosophie

607

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kann. Dieses Wissen ist sehr wohl in Propositionen aussagbar, etwa
in dem Sinn: ›Das Absolute ist die Quelle des Relativen‹. Ihren
eigentlichen Sinn erhalten derartige Aussagen aber erst im existenzi‐
ellen Vollzug oder in der performativen Pragmatik der Sprache. So
gewinnt der Satz ›Gott ist gegenwärtig‹ seine eigentliche Bedeutung
erst dadurch, dass die gemeinte Wirklichkeit nicht als propositionale
Lokution verstanden wird, sondern als Sprechakt, der bewirkt, was
er besagt, wie beispielsweise der Satz: ›Hiermit seid ihr Mann und
Frau.‹606 Eine gottbewusste Philosophie beschreibt also nicht religi‐
onswissenschaftlich objektivierend die religiösen Akte, sondern sie
ist selbst ein religiöser Vollzug, Gottesdienst.

Ein derartiges Gottdenken ist notwendig. Es erlaubt den Men‐
schen eine Einkehr oder Andacht, ein Denken, das von aller techni‐
schen Nutzbarkeit befreit und in der Nutzlosigkeit und scheinbaren
Sinnlosigkeit der Stille den Quellpunkt aller Sprache findet sowie
im Nichts den Ursprung der Welt und im Tod den Sinn des Le‐
bens. In diesem Buch wurde Anschauungsmaterial aus der Neuzeit
zusammengetragen, das uns hilft, das Gemeinte zu verstehen. Es
sei hier nur an Baruch de Spinoza erinnert, der die Liebe zu Gott
als das höchste Gut betrachtet, nach dem wir vernünftigerweise
streben können.607 Die gesamte »Ethik« ist ein Denkweg, der durch
den amor Dei intellectualis in die beglückende Gegenwart Gottes
führt. Eine derartiges Beisichsein kann als ein Bei-Vernunft-Sein
und auch ein Bei-Trost-Sein verstanden werden. In einem Zeital‐
ter der Beschleunigung und Zerstreuung bedarf es aber dieser ent‐
schleunigenden Sammlung. Das bewusste oder unbewusste Fehlen
von Erfüllung und Anerkennung sowie die omnipräsente und weit‐
gehend verdrängte Angst vor der Vergänglichkeit und vor dem Tod
führen zu haltlosen Ersatzbefriedigungen, zu einem hoffnungslosen
Verdrängungsmarathon und zu jener Kultur des Konsums und der
bewusstlosen Selbstoptimierung, die nur in der Trostlosigkeit enden
kann. Dies ist die Schattenseite der entgleisten Nachmetaphysik. Die
existenzielle Trostlosigkeit resultiert aus der Grundstimmung des
Unfriedens. Eine gottbewusste Philosophie könnte hingegen zu einer
bedachtsamen Transformation der bestehenden Verhältnisse moti‐
vieren. Eine derartige Transformation würde auch die konkreten

606 John L. Austin, How to do things with words, Cambridge 1962.
607 Spinoza, Ethik, 559. Siehe dazu hier 145.

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

608

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Formen der Wissenschaften, des Wirtschaftens und des gesellschaft‐
lichen und politischen Wohnens betreffen.

Der in diesem Sinn philosophische Gott ist die religiöse Fassung
des gesellschaftlich Verbindenden und des Verbindlichen, um hier
nur an das deutsche Grundgesetz zu erinnern, das in der berühm‐
ten Präambel von der Verantwortung vor Gott und den Menschen
spricht. Hier kommt jener menschheitliche Aspekt neuzeitlicher Re‐
ligiosität zur Geltung. Wenn aber die Gegenwart dieses Gottes, der
zugleich reine Vernunft ist, jedem Menschen unterstellt wird und
mehr noch, wenn jedem Geschöpf die Gegenwart Gottes angesehen
werden kann und die Schöpfung im Ganzen von dessen Gegenwart
zeugt, dann erhalten die Dinge, die Pflanzen, die Tiere und die
Menschen eine Dignität, deren sie heute mehr denn je bedürfen, sol‐
len sie nicht der Vernichtung durch eine entgleiste technokratische
Rationalität des Konsums und der Bedürfnisbefriedung überlassen
werden. Göttlichkeit meint Unantastbarkeit. Diese Unantastbarkeit
muss heute mehr denn je der gesamten planetarischen Wirklichkeit
zugesprochen werden. Eben weil die Würde des Menschen und der
gesamten Natur durchaus antastbar ist und auch tagtäglich angetas‐
tet wird, bedarf es der transformierten Erneuerung jener Denkart,
der der Gedanke von der göttlichen Würde des Menschen und
der Gesamtheit der Lebewesen und Dinge auf diesem Planeten ent‐
springt.

Mit dem Wissen um das Göttliche ist aber auch das Wissen von
der Endlichkeit der Menschen, aller Lebewesen und aller Dinge
gegeben. Schon in der Forderung, die Würde der Geschöpfe nicht
anzutasten, liegt ein Wissen um deren Verletzlichkeit und deren
Sterblichkeit. Wert und Würde des Einzelnen hängen mit der Ein‐
zigartigkeit und Begrenztheit zusammen. Die Kürze der Zeit lässt
jeden Moment und jedes Moment unendlich wertvoll erscheinen.
Angesichts des Todes gewinnt das Leben überhaupt erst seine Gren‐
ze und damit seinen Sinn und seine Bestimmung. Wir sind auf den
Tod ausgerichtet und gehen auf ihn zu. Die Universalität dieses Ziels
ist unbestreitbar. Sie verbindet alle Menschen und alle Lebewesen
auf diesem Planeten. Nur wenn wir das Leben in seiner Begrenztheit
ernst nehmen, begegnen wir ihm mit der Aufmerksamkeit, die ihm
gebührt. Nur wenn wir die Endlichkeit der Dinge und damit auch
der persönlichen und planetarischen Ressourcen wirklich begreifen,

2. Der Ertrag der Neuzeit für heutige Theologie und Philosophie

609

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


begegnen wir ihnen mit dem notwendigen Respekt. Die Endlichkeit
verweist uns immer wieder auf den Tod als äußerste Möglichkeit.
Eine gottbewusste Philosophie wird also immer ein Denken sein, das
von jenem Äußersten her das Innerste des Menschen und der Dinge
bestimmt. Erst von einem Begriff des Todes kann ein universaler
Begriff Gottes erschlossen werden. Mit dem Gottesbegriff ist genau
jener Gegengedanke gegeben, der dem Endlichen den Ausblick auf
das Unendliche eröffnet und dadurch dazu anhält, Alles zu achten
und in Allem das Eine, ganz Andere zu suchen.

Im nachmetaphysischen Denken wurde jedes über diese Welt
hinausgehende onto-theo-logische Ziel negiert und mithin der Got‐
tesgedanke substituiert. Die modernen Substitute dieses alle Nega‐
tivität negierenden Ziels sind sehr unterschiedliche Chiffren der
Vollendung: die kommunistische Gesellschaft (Marx), der Wille zur
Ewigen Wiederkehr angesichts des Nichts (Nietzsche), das von al‐
lem Seienden geschiedene Sein in der Welt (Heidegger). Auch die
postmodernen Substitute wie die Dialektik ohne Synthese (Merleau-
Ponty), die Alterität der Anderen (Levinas), die offene Kultur des
Selbst (Foucault) oder die nichtdekonstruierbare Différance (Der‐
rida) sind Platzhalter am leeren Ort Gottes. Die Selbstmitteilung
Gottes setzte sich aber gerade in diesen Substituten fort, weshalb in
unseren Tagen diese Bewegungen als Momente der gottbewussten
Philosophie erscheinen. Und gerade weil die modernen und post‐
modernen Ikonen des guten Lebens als Substitute des Gottesbegriffs
stets weltverändernd sind, ist eine gottbewusste Philosophie kein
sedierendes Opium für Denkende. Denn die Rezeption der nachme‐
taphysischen Substitute Gottes gibt dem neu zu findenden Gottesge‐
danken eine neue kommunikative und transformative Dimension.
Das bedeutet nichts anderes, als dass eine angemessene Fassung der
im Denken erfahrbaren Gegenwart Gottes eine kollektive Transfor‐
mation der planetarischen Verhältnisse impliziert. Wir denken Gott
nur dann angemessen, wenn wir damit auch ökologische und öko‐
nomische Gerechtigkeit, lustvolle und sinnvolle Leiblichkeit sowie
demokratisches und solidarisches Miteinander meinen.

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

610

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2.3 Religionsneutrale Philosophie im planetarischen Zeitalter

Es stellt sich in einer globalisierten Welt die Aufgabe, die ›Konta‐
mination‹ der säkularen Dimension des abendländischen Denkens
durch das Christentum in aller Klarheit herauszuarbeiten, will man
nicht einen naiven Universalitätsanspruch westlicher Wissensdispo‐
sitive aufstellen. Eine postkoloniale Sensibilität für die Würde nicht‐
europäisch geprägter Kulturen verbietet es, westliche Konzepte wie
aufgeklärte Vernunft, säkulare Staatlichkeit oder allgemeine Men‐
schenrechte unkritisch in ihrer universalen Geltung zu postulieren.
Damit stellt sich die Aufgabe, sowohl die Substitute Gottes als auch
den Gottesbegriff selbst von ihrer christlichen Herkunft zu lösen,
soweit dies möglich ist. Eine wirklich säkulare Vernunftwissenschaft
darf nicht noch latent von christlichen Motiven geprägt sein. Sie darf
aber auch nicht von metaphysischen Begriffen abhängen. Noch ein‐
mal ist hier an Jürgen Habermas wichtige Einsicht zu erinnern:»So‐
weit sich die verschiedenen Modernisierungsprojekte aus Quellen
der jeweils eigenen Weltreligion speisen, fehlt der kulturell fragmen‐
tierten Weltgesellschaft eine einheitliche säkulare Ebene für den
interkulturellen Diskurs.«608 Ein derartiger interkultureller Diskurs
hat zur Voraussetzung, dass sich die Teilnehmenden ihrer eigenen
religiösen Prägungen bewusst werden. Dieses Bewusstwerden setzt
gerade im Fall des europäischen Denkens eine gründliche Selbstre‐
flexion voraus, gilt doch von außen betrachtet die Säkularisierung
und Religionsneutralität als ein westliches Spezifikum ersten Ranges.
Bestimmte unbewusste oder halbbewusste religiöse Prägungen kön‐
nen aber nur durch die Differenzerfahrung aufgedeckt werden. Die
westliche Philosophie braucht also die nichtwestlichen, nichtchristli‐
chen Perspektiven, um ihre eigenen christlichen Restbestände aufzu‐
decken. Das ist jedoch insofern ein fast aporetisches Unternehmen,
weil es nicht nur darum gehen kann bestimmte partikulare ethi‐
sche, kulturpolitische, juristische oder eben einfach philosophische
Gedankenmuster und -inhalte in ihrer Christlichkeit zu entlarven,
sondern zu sehen, dass allein das Motiv der (Selbst)Negation des
Religiösen ein christliches Phänomen ist.

Allein schon deshalb mag es geboten sein, diese neue globale
Säkularität nicht über den Begriff der Negation von allem Religiö‐

608 Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,120.

2. Der Ertrag der Neuzeit für heutige Theologie und Philosophie

611

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sen zu bestimmen. Der Begriff der Suspension oder Neutralisierung
könnte hier eher weiterhelfen. Dadurch wird jeder Verdacht des An‐
tireligiösen zerstreut. Eine religionsneutrale Rationalität darf durch‐
aus von Sympathie gegenüber den verschiedenen Religionen geprägt
sein. Das, was hier suspendiert oder neutralisiert werden soll, kann
aber wie bereits angedeutet nicht vom ›infizierten Patienten‹ selbst
identifiziert werden. Es braucht also die therapeutische Hilfe durch
Angehörige anderer Kulturen und Religionen. Freilich muss dieses
philosophische Forum, dessen Aufgabe es ist, interkulturelle und
interreligiöse Säkularität im Sinne der Religionsneutralität herzustel‐
len, gleichermaßen von wechselseitiger Sympathie und Kritik der
Teilnehmenden geprägt sein. Philosoph:innen aus dem christlichen
Kulturraum müssen auch Philosoph:innen aus dem islamischen Be‐
reich auf deren versteckte islamische Motivationen und Denkmuster
aufmerksam machen dürfen. Selbstverständlich sind gerade auch
Menschen, die sich selbst als gänzlich religionslos verstehen, für
diese Aufgabe unverzichtbar. Doch werden auch sie immer von kul‐
turellen Vorzeichen geprägt sein. Weil also damit zu rechnen ist, dass
aus dem Judentum stammende Atheist:innen anders strukturiert
sind als Nichtreligiöse, die in einem hinduistischen oder buddhisti‐
schen Umfeld groß geworden sind, müssten sich auch die sogenann‐
ten ›Ungläubigen‹ der vertieften Analyse ihrer eigenen atheistischen
oder agnostischen oder auch nur skeptischen Position unterziehen.
Da nun aber diese Verhältnisse äußerst komplex sind und die Aufde‐
ckung religiöser Motive der Bewusstmachung verdrängter Erlebnisse
und Motivationen durch die Psychoanalyse gleicht, ist eine klinisch
völlig keimfreie Säkularität vielleicht gar nicht möglich. Aber es wäre
schon viel für den postkolonialen interkulturellen Diskurs gewon‐
nen, wenn nicht einfach weiterhin die scheinbar universale Rationa‐
lität und Humanität der westlichen Tradition auf globaler Ebene als
›neutrale Säkularität‹ übernommen werden würde.

Der Zweck dieses interkulturellen, interreligiösen und interphilo‐
sophischen Forums ist selbstverständlich nicht die Abschaffung von
Religionen, sondern eben die Gewinnung einer möglichst religions‐
neutralen Philosophie. Dieser Philosophie käme mit Blick auf die
stets wachsende Gruppe von Menschen, die sich gerade keiner Reli‐
gion zugehörig fühlen und die Religionen gegenüber eine skeptische
oder negative Einstellung haben, eine wichtige Aufgabe zu. Die pla‐
netarische Wirklichkeit ist eben nicht nur von religiösen Menschen

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

612

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


geprägt, sondern auch und immer mehr von nichtreligiösen. Eine
von den Angehörigen der verschiedenen Religionen und nichtreli‐
giösen Menschen gleichermaßen anerkannte Rationalität kann nicht
nur eine kommunikative Brücke zwischen den Religionen, Konfes‐
sionen und Weltanschauungen bauen, sondern auch normative Wei‐
sungen für die planetarische Wirklichkeit erarbeiten. Neue Konzepte
von universalen Menschenrechten, von unveräußerlicher Menschen‐
würde sowie allgemeiner Ethik könnten auf dieser Basis entwickelt
werden. Fundamentalistischen Gruppierungen könnte so nicht nur
mit aufgeklärten und liberalen Formen der jeweiligen Religion bzw.
Weltanschauung begegnet werden, sondern eben auch mit der nor‐
mativen Kraft und Stärke einer religionsneutralen politischen und
gesellschaftlichen Kultur.

Dass gerade das politische Gemeinwesen der philosophisch be‐
gründeten Liberalität bedarf, versteht sich von selbst, auch wenn
hier die Anmerkung gemacht werden muss, dass nicht nur ein reli‐
gionsneutraler Staat eine entsprechende Offenheit und allgemeine
Normativität besitzen kann. Es gibt allein die unterschiedlichsten
Kombinationen von Kirche und Staat, die auf jeweils eigene Weise
die Freiheit der Individuen garantieren, um hier nur auf so verschie‐
dene Modelle zu verweisen wie das kooperative Modell in Deutsch‐
land und das weitgehend separatistische Modell Frankreichs.609

Auch existieren Formen von Religion und von religionsaffiner Staat‐
lichkeit – wie etwa das Staatskirchentum Englands –, die durchaus
dem religiösen Pluralismus und auch der Freiheit zur Nichtreligiosi‐
tät Raum geben.

Da die westlichen Staaten ausgeprägte multireligiöse und multi‐
kulturelle Züge tragen, bedarf es eines Denkens, das in besonderer
Weise auf dem universalen Humanum basiert, wie es die Neuzeit
und die Moderne in gewisser Weise angestrebt, aber eben noch nicht
angemessen realisiert haben. Weil eben beispielsweise von muslimi‐
schen Mitbürger:innen das deutsche Grundgesetz oder überhaupt
die deutsche Fassung von Menschenrecht und Menschenwürde in
deren christlicher Grundierung wahrgenommen werden können,
braucht es eine politische Philosophie, die dieser Tatsache gerecht zu
werden vermag. Es ist zu berücksichtigen, dass das aus der Neuzeit
stammende Demokratieverständnis der westlichen Welt eine christ‐

609 Siehe dazu José Casanova, Europas Angst vor Religion, Berlin 2009.

2. Der Ertrag der Neuzeit für heutige Theologie und Philosophie

613

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


liche Grundausrichtung hat.610 Der christliche Grundgedanke, dass
sich das Absolute im Relativen verwirklicht, dass Gott im Menschen
zu sich kommt, dass das göttlich Allgemeine sich im Besonderen
der menschlichen Individualität verwirklicht und dadurch dieses
erst zum Einzelnen wird, kann in seiner neuzeitlichen Fassung auch
als Grundgedanke der Demokratie gedeutet werden. Das einzelne
menschliche Individuum trägt die Option der Verwirklichung der
allgemeinen Vernunft in sich, und hat durch diese Bewusstwerdung
des Allgemeinen in sich selbst die Option, selbst als Bürger:in Sou‐
verän bzw. Teil des Souveräns zu werden.

Eine religionsneutrale politische Philosophie kann Konzepte der
Demokratietheorie entwerfen, die es ermöglichen, mit der faktischen
Pluralität von Weltanschauungen, religiösen und nichtreligiösen
Prägungen in den demokratisch verfassten Gesellschaften besser
zurechtzukommen. Gerade diese religionsneutrale Philosophie wä‐
re für die verschiedenen Gruppierungen der fragmentierten Gesell‐
schaft verpflichtend, zielt sie doch auf das allen Gemeinsame und
Verbindende, das deshalb auch Verbindlichkeit einfordern und den
gesellschaftlichen Zusammenhalt befördern kann. Das bedeutet aber
umgekehrt, dass die Suche nach einer derartigen Philosophie das Er‐
gebnis eines dezidiert demokratischen Prozesses sein muss, an dem
alle Beteiligten ihre religiöse und kulturelle Besonderheit einbringen
können.

Dass an unserem geschichtlichen Ort nach der Postmoderne die
Allgemeinheit des Humanum nicht einfach postuliert werden kann,
versteht sich von selbst. Wir brauchen heute eine völlig andere Al‐
teritäts- und Differenzsensibilität, als sie in der neuzeitlichen Philo‐
sophie auch nur denkbar war. Die besondere Rationalität, die den
religiösen Gruppierungen soeben zugestanden wurde, muss auch
der Pluralität der verschiedenen anderen ›Identitäten‹ zugestanden
werden.611 Race und Gender, sozialer Status und kulturelle Prägung,
hegemoniale oder subalterne Konfiguration usw. sind maßgeblich
für das Selbstverständnis und damit auch für den Verstand und die
Vernunft der einzelnen Individuen und Gruppen. Es braucht also
auch eine queere Philosophie, eine feministische Kritik, eine postko‐

610 Vgl. auch Manfred Brocker, Tine Stein, Christentum und Demokratie, Darm‐
stadt 2006.

611 Kwame Anthony Appiah, The Lies that Bind. Rethinking Identity: Creed,
Country, Color, Class, Culture, New York 2019.

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

614

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


loniale Rationalität, um die Frage nach dem Menschen richtig zu
stellen und sie gegebenenfalls auch einer Antwort näher zu bringen.

Dass die aktuelle geistige Situation von tiefen Spaltungen geprägt
ist, kann kaum bezweifelt werden.612 Der politischen Kultur scheint
jede gemeinsame Gesprächsbasis abhandenzukommen. Es ist zu fra‐
gen, ob diese Lage nicht auch das Ergebnis einer an ihre Grenzen
gekommenen Postmoderne ist. Deshalb brauchen wir eine neue
gemeinsame Realität,613 aber auch eine neue gemeinsame Idealität.
Allein auf Alterität und Differenz zu beharren führt ab einem be‐
stimmten Punkt nicht mehr weiter. Damit ist freilich nicht behaup‐
tet, dass die gesellschaftliche Wirklichkeit nicht weiterhin auf eine
identitätspolitische Kritik angewiesen sein wird, wohl aber, dass
diese Kritik alleine nicht die Spaltungen unserer Zeit überbrücken
kann, worauf zuletzt die Philosophie Susann Neimans hingewiesen
hat.614 Auch sie fordert eine Orientierung an den universalistischen
Ansprüchen der Aufklärung und des neuzeitlichen Denkens über‐
haupt. Das Bedürfnis nach einer neuen Fassung von Universalität
wächst. Eine religionsneutrale Philosophie, die zugleich allen For‐
men menschlichen Selbstverständnisses mit Respekt begegnet, den
religiösen und den nichtreligiösen spielt insbesondere auf planetari‐
scher Ebene eine entscheidende Rolle, da sie zwischen den verschie‐
denen kulturellen Prägungen ausgleichen kann. Von daher müssen
die verschiedenen Identitätspolitiken notwendigerweise in eine glo‐
bale oder planetarische Identität münden.615 Nur ein religionsneu‐
traler Kosmopolitismus ohne Illusion kann hier weiterführen.616

Die westliche Aufklärung und ihre Folgen bei Kant oder auch
Hegel sowie die Negation der Religion in der nachmetaphysischen
Moderne etwa bei Marx oder Nietzsche haben sich weit über die
christlich geprägten Kulturen Europas und Amerikas hinaus verbrei‐
tet. Die Vielfalt der Moderne (Shmuel Eisenstadt) – und ich möchte
ergänzen die Vielfalt der Neuzeit – hat auch verschiedene Formen
des Verhältnisses von religiösem und nichtreligiösem Denken auf

612 Heinrich Geiselberger (Hg.), Die große Regression. Eine internationale Debat‐
te über die geistige Situation der Zeit, Berlin 2017.

613 Ferraris, Manifest des Neuen Realismus.
614 Susan Neiman, Left is not woke, Cambridge-Hoboken N.J. 2023.
615 Zu diesem Begriff siehe Ruhstorfer, Die Befreiung des »Katholischen«.
616 Seyla Benhabib, Kosmopolitismus ohne Illusionen. Menschenrechte in unru‐

higen Zeiten, Berlin 2016.

2. Der Ertrag der Neuzeit für heutige Theologie und Philosophie

615

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dem Planeten hervorgebracht. Dabei haben sich die nichtwestlichen
Kulturen das neuzeitliche und das nachmetaphysische Erbe kreativ
angeeignet. Die christliche Dimension dieses Erbes wurde bereits
weitgehend abgeblendet oder abgelehnt. Inwiefern aber dennoch
die antiwestlichen und oftmals religiös fundamentalistischen Strö‐
mungen im globalen Süden nicht auch dadurch ausgelöst wurden,
weil den Konzepten von Modernität im weiten Sinn des Wortes im‐
mer noch ihre westlich-koloniale oder auch christlich-hegemoniale
Herkunft angesehen wird, ist eine wichtige Frage. Es kann für das
Miteinander der multiplen Modernen sehr hilfreich sein, die Fra‐
ge nach der universalen Verbindlichkeit von Menschenrechten mit
Hilfe einer religionsneutralen Philosophie im hier vorgeschlagenen
Sinn noch einmal zu stellen.

Eine möglichst in keiner Weise religiös affizierte Philosophie ist
Zukunftsmusik. Gleichwohl kommt ihr auf globaler Ebene eine
fundamentale Bedeutung zu. Sie vermittelt nicht nur zwischen Re‐
ligionen und Kulturen. Sie schützt nicht nur Menschen ohne reli‐
giöses Bekenntnis. Sie kann auch als der originäre Ausdruck einer
allgemeinmenschlichen Suche nach Erfüllung und Glück begriffen
werden. Sie kann in diesem Sinn eine allgemeine Lebenskunst im‐
plizieren, die ein reflexives und damit kritisches Substitut religiöser
Spiritualität ist. Gerade das späte Denken Michel Foucaults bietet
eine inspirierende, wenngleich noch fest in den Kontext des Westens
und damit des Christentums eingebundene Ästhetik der Existenz
oder auch eine Technologie des Selbst.617 Foucault selbst zielte auf
eine nichtreligiöse Spiritualität,618 deren Zweck es ist, sich selbst zu
beherrschen im Sinne eines vernünftigen Gebrauchs der Lüste.619

Das Leben wie ein Kunstwerk zu gestalten, war nach Foucault be‐
reits die Sache der griechischen Philosophie. Doch geht es in der
Philosophie nicht nur darum, das Leben zu lernen, sondern auch
das Sterben: Philosophieren heißt sterben lernen. Dies gilt auch
für eine religionsneutrale Lebenskunst, denn auch die Kunst des
Sterbens ist für ein geglücktes Leben unverzichtbar. Alles auf diesem

617 Vgl. Ruhstorfer, Konversionen.
618 Siehe: Michel Foucault, Die Ethik der Sorgen um sich als Praxis der Freiheit, in:

Ders., Dits et écrits. Schriften, Bd. 4, hg. v. Daniel Défert und François Ewald,
Frankfurt 2005, 875–901.

619 Michel Foucault, Sexualität und Wahrheit, Bd. 2. Der Gebrauch der Lüste,
Frankfurt 1989.

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

616

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Planeten vergeht. Alle Menschen müssen sterben. Unabhängig von
ihrer Religion und Weltsicht. Nicht zuletzt die Sterblichkeit ist es, die
Alles auf das Eine ausgerichtet sein lässt und damit Universalität ins
Spiel bringt.

3. Die Neuzeit in der produktiven Konstellation der
Gegenwart

Im Folgenden möchte ich zeigen, wie die Neuzeit in der gegenwär‐
tigen Konstellation abendländischen Denkens aufgeht. Dabei wird
mein in der Einleitung vorgestellter Ansatz aufgegriffen und weiter‐
entwickelt.620 Das vorliegende Buch erzählte die neuzeitliche Phi‐
losophie als große Geschichte der Wechselwirkung von Gott und
Mensch. Dieses besondere Kapitel abendländischer Denkgeschichte
ist wiederum ein Teil jenes größeren Komplexes von achsenzeitli‐
chen Geschichten, in denen die Menschheit von ihrer Beziehung
zu Gott, zum Transzendenten, zum Einen oder zum Universalen
erzählte und bis heute erzählt. Zweck dieser Geschichten ist es, den
Menschen Orientierung zu geben. Es geht um nichts Geringeres
als um erfülltes Leben als Ziel des Lebens. Dabei wird diese Lebens‐
fülle in immer neuen Varianten beschrieben. Neue Wege werden
aufgezeigt, zum Ziel zu gelangen. Die Narrative werden immer neu
und immer weiter erzählt. Das Ziel der Geschichte kann vorgestellt
werden als himmlische oder irdische Heimat, als die ganz andere
Zukunft oder die Rückkehr zum Ursprung, als Gott oder als das
Absolute, als Erlösung, Befreiung, Vollendung oder schlicht als Fülle
des Lebens621 oder ideale Kommunikationsgemeinschaft.

Im Folgenden soll dieses Ziel als das Universale bezeichnet wer‐
den. Damit wird nicht nur jenes Allgemeine, Allumfassende und
Ganze angesprochen, das dieses Wort üblicherweise meint, sondern
auch die etymologische Bedeutung wird mitgehört. Der Ausdruck
universal leitet sich von den beiden lateinischen Wörtern unus und
versus ab und meint soviel wie in Eins gewendet. Se uni vertere

620 Siehe Einleitung 3. Produktive Konstellation – eine neue Methode und 4.
Denkformen und -inhalte – eine kurze Geschichte.

621 Vgl. dazu Ralf Miggelbrink, Lebensfülle. Für die Wiederentdeckung einer theo‐
logischen Kategorie, Freiburg 2011.

3. Die Neuzeit in der produktiven Konstellation der Gegenwart

617

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


heißt, sich dem Einen zuwenden. Und genau darum geht es in allen
achsenzeitlichen Religionen sowie in der abendländischen Denkge‐
schichte: das Konkrete soll sich dem Universalen zukehren. Es soll
mit dem Maßgeblichen in Beziehung treten und darin sein Ziel
finden. Das Universale selbst ist das in Eins gewendete Viele. Doch
auch umgekehrt will sich das Universale im Konkreten verwirklichen
und Eines in Allem, Eine:r in Allen sein.

Mit dieser Ausrichtung auf das Universale zeichnet sich ab, dass
die postmoderne Polyversalität bzw. Heteroversalität relativiert wird.
Freilich sollte nach dem bisher Gesagten, deutlich sein, dass die
neue Universalität, die sich in unserer Zeitenwende abzeichnet, ge‐
rade nicht gegen die Kultur der Pluralität und Alterität gerichtet
ist, sondern diese aufnimmt in eine neue Konstellation. In dieser
universalen Konstellation finden das Viele und das Andere ihren Ort.
Genauer gesagt ergibt sich ein Gefüge aus Orten, so dass gerade die
Beziehungen zwischen den verschiedenen Topoi diese Konstellation
ausmachen. Dieses polytopische Beziehungsgeflecht ist produktiv,
weil es aus der Begegnung des Verschiedenen Neues hervorführt
– pro-duziert. Damit aber wird ein neues Kapitel jener Enthüllungs‐
geschichte aufgeschlagen, die üblicherweise mit dem griechischen
Wort apokalýpsis oder mit dem lateinischen Wort revelatio bezeich‐
net wird. Beide bezeichnen die göttliche Performance, in der sich
immer wieder neue Aspekte des:der Einen offenbaren.

In einem ersten Schritt möchte ich mich kurz und knapp der
Universalität der achsenzeitlichen Religionen zuwenden (3.1). Es ist
angesichts unserer planetarischen Wirklichkeit unumgänglich, die
kulturell sehr verschiedenen Zugänge zum Einen zu betrachten.
Einer davon ist der philosophische und theologische Zugang des
Westens. In einem zweiten Schritt gilt es dann, diese besondere
westliche Konstellation des universalen Wissens in den Blick zu
nehmen (3.2). Als Resultat dieser produktiven Konstellation soll
eine besondere Fassung des universale concretum ans Licht gebracht
und gegenwärtig gesetzt werden. Damit ist jene vermittelnde Figur
gemeint, die Weg und Ziel, Vieles und Eines verbindet. Zunächst
ist hier die Ambivalenz des Produkts festzustellen (3.2.1), da das kon‐
krete Universale in einem Gestaltswitch sowohl theologisch als auch
philosophisch gedeutet werden kann. Für den theologischen Blick
erscheint das Resultat als Neufassung der Geschichte Jesu als Mani‐
festation der Gottesliebe. Die fünf loci theologici, die sich aus den

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

618

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fünf epochalen Grundverhältnissen von Universalem und Konkre‐
tem ergeben haben, stecken ein Feld ab, in dem die in Jesus offenbar
gewordene Liebe Gottes zu den Menschen als das universale concre‐
tum hervorgeht (3.2.2). Für den philosophischen Blick wird das Feld
von fünf loci philosophici oder Eckpunkten abgesteckt. Sie bilden ein
logisches Gefüge, in dem sich das konkret Universale als eine Anlei‐
tung zur Selbstbestimmung ergibt, die auch als Weisheit aufgefasst
werden kann (3.2.3). Dabei werden die drei konstruktiven Momente,
die aus den drei Epochen der Metaphysik destilliert wurden, mit
dem destruktiven aus der Moderne stammenden und mit dem de‐
konstruktiven, das aus der Postmoderne hervorging, so vermittelt,
dass sich die Geschichte des abendländischen Orientierungswissens
weitererzählt als ein vernünftiges Wissen von der Bestimmung des
Menschen zu Liebe und Freiheit.

3.1 Die Universalität der achsenzeitlichen Religionen

Unsere aktuelle Konstellation zeichnet sich dadurch aus, dass ver‐
schiedene Traditionen und Kulturen, die bis vor kurzem relativ stark
voneinander getrennt waren, in neuer Weise miteinander konfron‐
tiert werden. In den von multiplen Modernen gekennzeichneten
Weltgesellschaften begegnen sich verschiedene religiöse, philosophi‐
sche und theologische Traditionen und zwar international und in‐
tranational. Zwar gibt es noch immer Weltgegenden und Staaten, die
weitestgehend von bestimmten einzelnen Kulturen oder Religionen
geprägt sind, aber mehr und mehr diffundieren diese in multikultu‐
relle und multireligiöse Strukturen. Deshalb wäre es hier eigentlich
angesagt, auch die Fülle achsenzeitlicher Selbstverständnisse mitein‐
ander zu ›konstellieren‹. Das bedeutet, logische Strukturen müssten
gefunden werden, um die jeweiligen Besonderheiten der Weltreligio‐
nen miteinander zu vermitteln. Das kann in diesem Kontext jedoch
nicht geleistet werden. Lediglich einige Hinweise zu dieser Aufgabe
möchte ich hier vorstellen, um die westliche Konstellation in ihren
globalen Kontexten zu verankern.

Viele Wege

Wichtige Vorarbeiten zu einer entsprechenden Konstellation der Re‐
ligionen hat die neuzeitliche Philosophie geleistet. So hat beispiels‐

3. Die Neuzeit in der produktiven Konstellation der Gegenwart

619

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


weise schon Hegels Religionsphilosophie die innere Verbundenheit
der verschiedenen Religionen und religiösen Selbstverständnisse
aufgezeigt, auch wenn diese Vermittlung heute nicht mehr überzeu‐
gen kann. Hegel zog eine organische Entwicklungslinie der Religio‐
nen auf. Diese Entwicklung wurde getragen vom sich selbst entfal‐
tenden Geist der Freiheit. Das Ziel der Entwicklung war das Chris‐
tentum als die vollendete Religion. So sehr Hegel die jeweiligen Ent‐
wicklungsschritte selbst als Totalitäten der Wahrheit begreift, die in
sich das Absolute darstellen, so sehr führt die Konstruktion einer or‐
ganischen Linie zu einer problematischen Hierarchisierung der Reli‐
gionen. Durch das Konzept der Achsenzeit sollte diese monolineare
Entwicklung durch ein polylineares Konzept abgelöst werden. Es
gibt eben nicht nur einen Ursprung universaler Beziehung, sondern
viele. Diese vielen Religionen haben ihre je eigene Geschichte und
sind nicht aufeinander rückführbar, so sehr mit Querverweisen und
wechselseitigen Einflüssen zu rechnen ist. Dies ist ein wesentlicher
Unterschied zur westlichen Philosophiegeschichte, die trotz aller
Disruptionen, Diskontinuitäten und Fragmentierungen doch auch
als eine Geschichte mit starker innerer Verflechtung der heterogenen
Elemente erzählt werden kann. Dennoch muss es in der globalen
Realität möglich sein, die Religionen in ein Beziehungsgeflecht zu
bringen, das jede Übergriffigkeit und jede Über- und Unterordnung
vermeidet und die wechselseitige Anerkennung befördert. Jeder Reli‐
gion ist anzusehen, dass sie auf das eine Transzendente, Absolute,
Göttliche oder eben Nichtgöttliche ausgerichtet ist, und zwar in
je ganz eigener Weise. Angesichts der globalen Problemlagen sind
die Religionen aufgefordert, produktiv mit den nicht aufhebbaren
Unterschieden umzugehen und neue Formen des konstruktiven Mit‐
einanders hervorzubringen.

Ein wechselseitiger Lernprozess, wie er etwa in der komparativen
Theologie der Religionen postuliert ist, könnte als erster Schritt
hilfreich sein.622 Mit Blick auf die aktuellen psychischen, sozialen,
ökonomischen und ökologischen Bedrohungen der Menschheit und
der Natur wäre zu hoffen, dass Potentiale der Religionen und deren
Philosophien und Theologien zur Förderung von Frieden, Bewah‐
rung der Umwelt, Wachstum eines nachhaltigen inneren und äuße‐
ren Wohlstands und Kultivierung des individuellen und kollektiven

622 Stosch, Einführung in die komparative Theologie.

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

620

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wohlergehens der Menschen freigesetzt werden könnten, wie gerade
Jürgen Habermas dies immer wieder gefordert hat. Die ethischen
Ressourcen, die philosophischen Wissensformen, die spirituellen
Praktiken und die in Jahrhunderten und Jahrtausenden erarbeite‐
te und gelebte Selbstkultur und Gemeinschaftskultur könnte einen
Beitrag leisten, die bekannten Herausforderungen unserer Zeit zu
bewältigen. Nicht zuletzt für die individuelle und kollektive Hier‐
archisierung der Ziele und Zwecke der Menschen ist der Beitrag
der Religionen unverzichtbar. Was ist der Sinn des Lebens? Woher
kommen wir? Wonach lohnt es sich zu streben? Was ist das Univer‐
sale? Religionen bieten ein Archiv, aus dem mögliche Antworten auf
diese und vielen andere notwendige Fragen ›pro-duziert‹ werden
könnten.

Ein gewisses Problem dabei ist, dass alle großen Religionen einer
anderen epochalen Wirklichkeit als unserer entstammen. Sie sind
mit Weltbildern und Menschenbildern verbunden, die in starker
Spannung stehen zu den Selbstverständnissen der Menschen in den
multipel modernen Weltgesellschaften. Ich verwende den Begriff
der Moderne nun in einem sehr weiten Sinn. Viele Konflikte in‐
nerhalb der jeweiligen Kulturen sind das Ergebnis der Begegnung
einer vormodernen Gesellschaft mit den meist über koloniale Ex‐
pansion verbreiteten europäischen Errungenschaften. Beispiele einer
derartige hoch konfliktiven, wenngleich oftmals durchaus erfolgrei‐
chen Adaption ist die Übernahme des Marxismus in einem von
Konfuzianismus und Buddhismus geprägten China, die Demokrati‐
sierung des weitgehend hinduistischen Indien oder die islamistische
Modernisierung des Iran. Wobei gerade letzteres Beispiel zeigt, dass
hier mit Rollback-Effekten zu rechnen ist und überhaupt die Fun‐
damentalismen in Islam, Judentum, Christentum, Hinduismus und
Buddhismus ihrerseits als krisenhafte Modernisierungsphänomene
betrachtet werden müssen. Diese gleichermaßen reaktionären wie
revolutionären Dynamiken ändern aber nichts an der Tatsache, dass
in allen Weltkulturen und -religionen ein Ausgleich gefunden wer‐
den muss zwischen Modernität und vormoderner Religiosität. Doch
ist hier zu bemerken, dass Modernität von ihrem Ursprung her ein
westliches und durchaus auch christliches Phänomen ist, so schwer
sich auch verschiedene Christentümer damit bis heute tun.

Um aber eine universale Konstellation der religiösen und philo‐
sophischen Traditionen zu erarbeiten, braucht es in den multipel

3. Die Neuzeit in der produktiven Konstellation der Gegenwart

621

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


neuzeitlichen und modernen Weltgesellschaften erst noch eine ›Mo‐
dernisierung‹ oder – bezogen auf unser Thema in diesem Buch –
eine ›Verneuzeitlichung‹ der Religionen.623 Aufklärung ist notwen‐
dig. Eine fortgesetzte Rezeption gewisser neuzeitlicher, moderner
und postmoderner Motive ist allen Religionen durchaus zu empfeh‐
len. Um es noch deutlicher zu sagen: Ohne eine wissenschaftliche
Weiterentwicklung der dogmatischen Basisbestände der Religionen
durch eine über sich selbst aufgeklärte und in diesem Sinn reflexiv
gewordene Vernunft kann eine produktive Konstellation der Weltreli‐
gionen und -kulturen nicht glücken. So bleibt beispielsweise die in
der Neuzeit erarbeitete universale Würde des Menschen – zu ergän‐
zen wäre auch die Würde der Natur – ein essenzieller Maßstab für
alle Weltreligionen und nicht nur für das Christentum. Gewiss müs‐
sen die performativen Praktiken der Neuzeit wie der freie Vernunft‐
gebrauch, die religiöse und politische Toleranz, die gesellschaftliche
Liberalität und die freie Meinungsäußerung sowie die individuelle
und soziale Emanzipation von den jeweiligen Akteuren aus dem
ursprünglich christlichen Kontext westlicher Philosophie gelöst und
den je eigenen besonderen religiösen und kulturellen Bedingungen
angepasst werden. Diese Aufgabe dürfte wohl kaum ohne erhebliche
Konflikte zu bewältigen sein, wie dies allein an den anhaltenden
Schwierigkeiten des römischen Katholizismus mit einem durchgrei‐
fenden ›Aggiornamento‹ zu sehen ist. Doch gibt es auch zahlreiche
Beispiele einer geglückten Adaption in allen Konfessionen und Reli‐
gionen. Es gibt ein liberales Judentum mit entsprechenden Philoso‐
phien624 und es gibt einen aufgeklärten Islam mit freiheitsaffinen
Denkformen625 und es gibt einen Reformhinduismus,626 um nur
diese Beispiele zu nennen. Gerade diese noch einmal in sehr unter‐
schiedlicher Weise ›aufgeklärten‹ Religionstheorien zeichnen sich
alle durch eine entsprechende Wertschätzung der Errungenschaften

623 Kritisch dazu Bauer, Warum es kein islamisches Mittelalter gab, 27. Bauer sieht
derartige Forderungen nach Modernisierung als potenziell imperialistische
Übergriffe.

624 Um hier nur auf Franz Rosenzweig, Emmanuel Levinas und Judith Butler
hinzuweisen.

625 Hier mag das Beispiel von Seyyed Hossein Nasr, Muhammad Baqir al-Sadr,
Milad Karimi und Mouhanad Khourchide genügen.

626 Ich nenne nur Jiddu Krishnamurti, Sarvepalli Radhakrishnan und Gayatri
Chakravorty Spivak.

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

622

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Neuzeit, der Moderne und teilweise der Postmoderne aus. Dass
derartige Rezeptionsprozesse keine Einbahnstraßen sein müssen,
wird allein schon dadurch deutlich, dass ein heutiges Christentum
ohne seine jüdischen Quellen und ohne islamische Einflüsse im
Mittelalter schlechthin nicht denkbar ist. Dass heute gerade auch das
westliche Christentum von außereuropäischen Christentümern und
außerchristlichen Religionen lernen sollte, kann an dieser Stelle nur
behauptet werden.

Gottesstandpunkt?

Das wohl zentrale Problem bei der dynamischen Entwicklung der
Religionen ist die Frage nach dem Wahrheitsanspruch, postulieren
doch mehr oder weniger alle, dass sie ein zeitloses Wissen um das
Universale haben. Wie aber wären solche Universalitätsansprüche zu
vermitteln? Um diese Frage ansatzweise zu bedenken, soll nun kurz
das prekäre Thema des ›Gottesstandpunkts‹ angesprochen werden.
Ich möchte mit einer Erinnerung an die achsenzeitliche Differenz
und das metaphysische Denken beginnen. Die große Entdeckung
der Achsenzeit besteht vor allem darin, das Absolute zu bedenken.
Dieses Absolute, Universale oder Eine erscheint für die konkreten
Menschen zunächst als das vollkommen Andere in radikaler Diffe‐
renz oder eben Transzendenz. Anthropologisch betrachtet erfinden
sich die konkreten Menschen eine universale Wirklichkeit, die nicht
mehr menschlich ist. Doch ist es für die Geltung dieser Wirklich‐
keit unvermeidlich, in gewisser Hinsicht, den ›Gottesstandpunkt‹
einzunehmen und die Wahrheit dieser Erfindungen zu postulieren.
Erlösung funktioniert nur, wenn auch die Faktizität und nicht nur
die Fiktionalität des Absoluten festgehalten wird und zwar in dem
Sinn, dass sie uns irgendwie zugänglich ist.

In bedeutenden Schulen des noch einmal sehr heterogenen Hin‐
duismus ist diese absolute Wirklichkeit das All-Eine oder das Brah‐
man. Den Menschen wird die Möglichkeit eröffnet, dass ihr indivi‐
dueller Wesenskern, eben das Atman, mit dem universalen Grund,
dem Brahman, eines wird. Damit besteht die Erlösung darin, den
Gottesstandpunkt einzunehmen oder anders ausgedrückt, dass das
Konkrete (Atman) sich mit dem Universalen (Brahman) vereint.

Der Buddhismus kritisiert diese Position absoluter Einheit, indem
er die Existenz des Atman, des Trägers konkreter Personalität, eben‐

3. Die Neuzeit in der produktiven Konstellation der Gegenwart

623

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


so leugnet wie das Dasein einer göttlichen Substanz oder des Univer‐
salen. Erlösung besteht im Erlöschen von Allem, so dass es weder
Gott noch einen Standpunkt gibt, wobei man auf einer Metaebene
das Nirvana als ›Gottesstandpunkt‹ bezeichnen könnte.

Die jüdische Religiosität identifiziert das Höchste mit Gott oder
dem jenseitigen Schöpfer, der personale Züge trägt und sich in der
Torah offenbart. Die Torah ist der uns mitgeteilte Gottesstandpunkt,
der uns ermöglicht, von unserer Konkretion zur Universalität des
Schöpfers aufzusteigen. Wenn der Mensch die Tora studiert und
mehr noch tut, dann nimmt er den Gottesstandpunkt ein und macht
das, was Gott tut, nämlich Torah studieren.

In der Metaphysik Griechenlands erscheint das Universale als das
Seiende, an dem die konkreten Menschen Anteil haben können.
Parmenides wird in seiner Himmelfahrt der Gottesstandpunkt of‐
fenbart, der in der Einsicht besteht, dass das Seiende ist. Ideenschau
Platons meint nichts anderes, als Gottesschau betreiben. Und Aris‐
toteles erlaubt es der menschlichen Vernunft, partiell mit der göttli‐
chen identisch zu werden und kurz auf dem Gottesstandpunkt zu
verweilen und ihn zu genießen.

Im Christentum wird heute gemeinhin angenommen, man könne
diesen Standpunkt nicht einnehmen, ist Gott doch vergleichbar dem
Judentum von radikaler Transzendenz. Doch besteht das Besonde‐
re des christlichen Glaubens nicht nur darin, dass im Alten und
Neuen Testament der Gottesstandpunkt zu wissen gegeben wird,
sondern auch darin, mit Christus eins zu werden, denn wer den
alten Menschen ablegt und Jesus anzieht, wie Paulus formuliert, der
nimmt damit schon jetzt den Gottesstandpunkt ein. Christus ist das
exemplarische universale concretum.

Und der Islam betrachtet rückhaltlos den Koran als die lebendige
Mitteilung des Gottesstandpunkts, den zu rezitieren für die Mus‐
lim:innen das universale Gotteswort performativ wirklich werden
lässt. Hier kann der Koran selbst als das den Gottesstandpunkt auch
propositional vermittelnde concretum universale gelten.

Gewiss kann man nun einwenden, dass in all diesen Religionen
und Philosophien der Gottesstandpunkt ja nicht vollkommen er‐
reicht werden kann, jedenfalls nicht in den monotheistischen Reli‐
gionen, jedenfalls nicht in diesem Leben, jedenfalls nicht von allen.
Und gewiss besteht die Gefahr der fundamentalistischen Verabsolu‐
tierung der eigenen Position. Darin liegt jedoch nicht nur die Gefahr

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

624

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Religionen, sondern aller Weltanschauungen und Denkformen.
Gewiss ist aber auch, dass alle Religionen und metaphysische Phi‐
losophien Seher und Propheten, Meisterdenker und Selbstdenker
kennen, denen göttliches Wissen mitgeteilt wird oder die sich zu
göttlichem Wissen aufschwingen. Damit wird in allen achsenzeitli‐
chen Religionen und Philosophien sowie in jeder metaphysischen
Denkart auf irgendeine Weise immer schon der Gottesstandpunkt
eingenommen – zumindest partiell. Hegel warnt bezogen auf dieses
Thema mehrfach vor falscher Bescheidenheit mit Verweis darauf,
dass Gott nicht neidisch ist und sich eben rückhaltlos mitteilt (En‐
zyklopädie § 564; Bd. 3, 323). Diese Möglichkeit göttlicher Mittei‐
lung ganz zu leugnen, wurde in weltgeschichtlicher Konsequenz
allerdings erst in der europäischen Moderne zur Wirklichkeit.

Erst die radikale Philosophie der nachmetaphysischen Moderne
lässt menschliche Erkenntnis voll und ganz auf den Menschen und
das In-der-Welt-Sein begrenzt sein. Nun ist es aber so, dass ohne
jede wie auch immer geartete Möglichkeit, Gott zu denken, Gottes
Offenbarung zu vernehmen, das Eine zu erfahren, das Nirvana zu
erleben usw. der Zweck aller Metaphysik und achsenzeitlicher Re‐
ligiosität erlischt. Kurz: Religion ist ohne Gottesstandpunkt nicht
zu haben. Doch genau genommen gilt Vergleichbares auch von
jedem philosophischen Wahrheitsanspruch. Deshalb impliziert die
schwächste Theologie der Hoffnung und die schwächste Philosophie
der Wahrheit noch immer die Möglichkeit, den absoluten Stand‐
punkt in welcher Form auch immer anzunehmen und einzunehmen.
Dasselbe gilt mutatis mutandis auch von den modernen und post‐
modernen Substituten Gottes. Wenn die Hoffnung auf eine escha‐
tologische Erlösung etwa in der kommunistischen Gesellschaft aus‐
schließlich menschliches Wunschdenken ist, kann diesem Endzweck
der Welt keine Wirklichkeit zukommen, auch keine erhoffte, und das
entsprechende Weltbild kollabiert, wie im Sozialismus geschehen.
Denn erhofft wird immer die Wirklichkeit des Künftigen. Und wenn
für dieses Künftige kein Grund seines Kommens schon in der Ge‐
genwart angegeben werden kann, dann wird diese Hoffnung auf
Erlösung hinfällig. Es bedarf also minimal irgendeiner begründeten
Antizipation des Erhofften, ohne die es zur illusionären Einbildung
herabsinkt, die unglaubwürdig ist. Damit ist aber auch keinerlei
nachmetaphysisches Denken ohne ein irgendwie geartetes Substi‐
tut des Gottesstandpunkts möglich. Denn jeder Wahrheitsanspruch,

3. Die Neuzeit in der produktiven Konstellation der Gegenwart

625

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auch diejenige der Destruktion oder Dekonstruktion von Wahrheit,
impliziert in irgendeiner Form einen unverrückbaren Standpunkt.
Das hat niemand deutlicher gesehen als Jacques Derrida, der immer
wieder die Strukturverwandtschaft von Différance, Hymen, Pharma‐
kon, chôra mit negativer Theologie und mehr noch mit mystischer
Theologie aufgezeigt hat627 und für die Dekonstruktion selbst die
Nichtdekonstruierbarkeit postuliert.628 Auch die radikalste Skepsis
und die entschiedenste anti-metaphysische Haltung enthält noch ein
Element des absoluten Standpunkts, selbst wenn dieser nur darin
besteht, sich selbst nach Art eines unendlichen Urteils immer wieder
zu negieren. Schließlich will man mit der Negation von Wahrheit
und Geltung nicht zugleich und in gleicher Hinsicht das Gegenteil
behaupten.

Wir können also am Rande der Postmoderne, im Übergang von
der Dekonstruktion aller Absolutheitsansprüche zu einer neuartigen
Konstellation von Wahrheit gelassen mit dem Vorwurf des wirkli‐
chen oder vermeintlichen Gottesstandpunkts umgehen, solange ge‐
nau bestimmt wird, was damit gemeint ist, und wo die Grenzen
dieses unvermeidlichen Standpunkts sind. Deshalb trifft auch denje‐
nigen, der wohl am entschiedensten einen derartigen Standpunkt
eingenommen hat, Hegel, der Vorwurf der platten Verabsolutierung
seiner Position nicht. Hegel wusste, dass dieser Standpunkt niemals
zu fixieren und in endliche Aussagen zu bringen ist. Sein Denken
des Absoluten besteht vielmehr darin, dieses vollends zu dynami‐
sieren und dadurch in eine unerhörte Lebendigkeit zu bringen. Da‐
rüber hinaus war ihm stets die Grenze klar, die jedem menschlichen
Individuum gesetzt ist. Kein Individuum überspringt seine Zeit. Und
mit dem Begreifen der Wahrheit beginnt eine bestimmte Form der
Wahrheit auch alt zu werden und sich in die Vergangenheit zu ent‐
ziehen und eine neue Zukunft zu eröffnen. Die Eule der Minerva
bleibt ein flüchtiges Tier, sosehr sie die Eule der Minerva bleibt.

Die Vermittlung der Wahrheiten

Damit stellt sich freilich als nächstes die Frage, wie denn verschie‐
dene Ansprüche von theologischer oder philosophischer Wahrheit

627 Derrida, Die Différance, 34.
628 Derrida, Gesetzeskraft, 30f.

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

626

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


untereinander vermittelt werden können. Denn klar ist, dass die hin‐
duistische Einheit von Atman und Brahman nicht das buddhistische
Nirvana ist. Fest steht, dass der Gott des Aristoteles nicht der Gott
Israels ist. Und die jüdische oder islamische Sicht auf den Wander‐
prediger Jesus ist eine durchaus andere als diejenige der Christ:in‐
nen. Die Vermittlung kann nicht mehr wie zu Hegels Zeiten über
das Modell einer organischen Entwicklung geschehen, die dann im
Christentum als der vollendeten Religion ihren Endpunkt findet. Al‐
lerdings hilft auch ein vulgärer Pluralismus hier nicht weiter, bleibt
doch die Vermittlung dabei aus und Begegnung wird unmöglich.
Das bloße Nebeneinander ist eben noch kein Miteinander. Schließ‐
lich ist die dekonstruktive Spur ebenfalls unbefriedigend, weil sie
dem jeweiligen Anspruch der Religionen und Konfessionen nicht ge‐
recht wird, sich selbst als affirmative göttliche Wahrheit zu begreifen.
Dennoch ist die postmoderne Offenheit als ein unverzichtbares Bau‐
element beizubehalten, selbst wenn über die Grenzen der Dekon‐
struktion von Wahrheit hinausgegangen werden muss. Ebenso ist ein
Moment moderner Anthropologie wichtig, wenn wir sehen, dass alle
Wahrheitsansprüche immer auch relative Produkte bestimmter welt‐
licher, sozialer, psychologischer und kultureller Verhältnisse sind, die
es zu berücksichtigen gilt. Nicht zuletzt ist ein Moment neuzeitlicher
Dialektik notwendig, das es erlaubt, das Besondere jeweils als Abso‐
lutes zu nehmen, denn wie gezeigt gesteht Hegel jeder religiösen
Wahrheit zu, die ganze Wahrheit zu sein. Das Ganze befindet sich
jeweils im Teil und der Teil im Ganzen. Diese fraktale Struktur bleibt
unverzichtbar. Damit nähern wir uns aber bereits der besonderen
Konstellation der westlichen Philosophiegeschichte an, wenn wir
Postmoderne, Moderne und neuzeitliche Metaphysik als hilfreiche
Momente der Wahrheitsvermittlung ins Spiel bringen. Sie könnte
ein Modell bieten, dass bei entsprechender Lösung aus dem west‐
lich-christlichen Kontext auch für die Vermittlung der weltreligösen
Wahrheiten hilfreich ist.

Im Übrigen schätzte schon Hegel die Mannigfaltigkeit der Er‐
scheinungen der Wahrheit und empfahl sie der Vernunft zum Ge‐
nuß. Der »Pedanterie des Verstandes«, die abstrakte Einheit der
Wahrheit zu fordern, hält er die Nahrhaftigkeit der verschiedenen
Wahrheitsformen entgegen. Es gibt verschiedene Wahrheiten, die
jeweils ihre Zeit, ihren Ort und ihre besondere Bedeutung haben. In
der philosophischen Pragmatik bestätigt sich, welche Wahrheit wem

3. Die Neuzeit in der produktiven Konstellation der Gegenwart

627

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu welchem Zeitpunkt zuträglich ist. Hegel verweist auf jenen Kran‐
ken, dem empfohlen wurde, Obst zu essen, und der sich weigert,
Kirschen oder Pflaumen oder Trauben zu sich zu nehmen, weil diese
konkreten Früchte nicht einfach abstrakt Obst seien. Zwar ist das
Ganze das Wahre, doch findet sich das Ganze auch im Teil. Das
Universale zeigt sich immer im Konkreten.

3.2 Das konkrete Universale der westlichen Philosophie/
Theologie

3.2.1 Die Ambiguität des Resultats

Philosophie ist Theologie. Diese Identität könnte als zentrale Einsicht
nicht nur der Metaphysik der Neuzeit, sondern der abendländischen
Denkgeschichte im Ganzen von ihren Anfängen bis in die Krise
des nachmetaphysischen Zeitalters gelten. In einer ersten Phase wird
diese Einsicht onto-theo-logisch konstruiert, in einer zweiten bio-
anthropo-logisch destruiert und in der dritten tele-semeio-logisch
dekonstruiert. Damit schließt sich ein Ring notwendiger loci theolo‐
gici bzw. philosophici. Aus der Konstellation der drei Grundverhält‐
nisse wird nun ein neuer, konkreter Raum eröffnet, in dem das
Universale in neuer Weise erscheinen kann. Obwohl diese abendlän‐
dische Konstellation nur eine besondere Ausprägung der weltkultu‐
rellen Konzepte ist, erhebt sie wie die anderen auch einen Universa‐
litätsanspruch, der sich dadurch auszeichnet, dass er das Universale
mit dem Konkreten in einer Weise identifiziert, die verdeckt christ‐
lich ist: das Konkrete ist das Universale, und das Universale ist das
Konkrete. Anders gewendet: Der einzelne Mensch ist von unbeding‐
ter Souveränität und die unbedingte Souveränität realisiert sich im
einzelnen Menschen. Religiös gesprochen: Ein einzelner Mensch
ist Gott, und Gott ist einzelner Mensch. In dieser Identifikation
verbinden sich die göttliche und die menschliche Natur zu einer
nicht vermischten, aber doch untrennbaren Einheit. Durch diese
Identifikation des Göttlichen mit dem Menschlichen tritt in der ge‐
genwärtigen Konstellation ein merkwürdiges Phänomen auf, das uns
auf den Titel des Buchs zurückverweist – Philosophie ist Theologie –
und doch über ihn hinausweist.

In der westlichen Philosophie/Theologie entsteht ein Gestalts‐
witch oder eine Art Vexierbild. Das Resultat kann entweder theolo‐

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

628

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gisch gedeutet werden oder nicht religiös. Die religiöse Deutung
wird in diesem Kontext eine christliche sein, und das Produkt der
Konstellation kann mit der Person Jesu von Nazaret verbunden
werden. Er ist das religiöse universale concretum schlechthin und
als solches das Realsymbol göttlicher Liebe als Bestimmung des
Menschen. Es ist aber zugleich der Mensch selbst, der sich diese Be‐
stimmung gibt, weshalb auch eine philosophische Deutung möglich
wird, und das Resultat der Konstellation dem Menschen einen von
logischen Eckpunkten abgesteckten Freiraum zur Selbstbestimmung
gibt. Damit kippt der theologische Blick in den philosophischen. Die
Selbstbestimmung der menschlichen Person lässt bei genauer Analy‐
se des logischen Gefüges zuletzt die christologisch fundierte Tiefen‐
struktur ans Licht treten. Damit kippt das Bild zurück in den kon‐
kreten christlichen Blick. Weder ist die Ambivalenz zwischen dem
philosophischen und dem theologischen Blick zu tilgen, noch ist die
besondere Ambiguität des philosophischen Blicks aufzuheben. Die
Mehrdeutigkeit bleibt. Philosophie kann als Theologie erscheinen und
umgekehrt.

Für den theologischen Blick bleibt der Weg des Konkreten zum
Universalen mit einer erneuerten Form des Glaubens verbunden,
während er im philosophischen Blick eine Möglichkeit der Vernunft
ist, die ohne christliche Semantik auskommt. Das universale con‐
cretum kann mit dem Namen Jesu verbunden werden, muss es
aber nicht. Denn an sich ist jeder Mensch das ganze Wahre, und
Christus ist das Realsymbol für die gerechtfertigte Existenz des
Individuums.629 Zugleich ist es möglich, dasselbe ohne expliziten
Bezug zum christlichen Glauben anzunehmen. Anders ausgedrückt:
Jedem Menschen kommt eine unantastbare Würde zu. Dass sich
diese besondere Möglichkeit ergeben hat, in jedem Menschen das
Absolute verwirklicht zu sehen, verdanken wir der neuzeitlichen
Philosophie, weil sie diese Identifikation des Humanum mit dem
Divinum vorgenommen hat. Diese Identifikation trägt auch den Na‐
men Freiheit. Diese Identifikation ist auch der Grund für die Einheit
von Philosophie und Theologie in der Neuzeit. Es bedurfte aber
der Trennung der Philosophie von der Theologie und des Divinum

629 Dieser Gedanke ist verwandt mit Repräsentationschristologie von Reinhold
Bernhardt, Jesus Christus – Repräsentant Gottes. Christologie im Kontext
der Religionstheologie, Zürich 2021, bes. der Abschnitt: Christusereignis und
Christusinhalt, 289–296.

3. Die Neuzeit in der produktiven Konstellation der Gegenwart

629

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vom Humanum durch die Destruktion in der Moderne und der De‐
konstruktion in der Postmoderne, weil erst damit eine Philosophie
ins Spiel kam, die ihre ausdrückliche Verbindung mit dem Divinum
löste. Diese nicht zu kassierende Differenzierung von Theologie und
Philosophie ist nun konstitutiver Teil der gegenwärtigen Konstellati‐
on. Philosophie kann als Theologie erscheinen, muss es aber nicht.
Zugleich reflektieren innerhalb der Konstellation die Negation und
Limitation des Religiösen ihre christliche Herkunft. Diese Reflexion
eröffnet zugleich jenen Gestaltswitch, von dem hier die Rede ist.

Die philosophische Deutung sieht wie folgt aus: Weil jeder
Mensch als einzelner vor das Ganze gestellt ist, kann das Ganze
in jedem Menschen und durch ihn zur Sprache kommen. Diese ver‐
nünftige Sprachfähigkeit muss allen Menschen unabhängig von der
konkreten Realisierung ihrer Vernunft unverlierbar zugesprochen
werden. Dadurch wird der Mensch als solcher faktisch zum univer‐
sale concretum, dessen besondere Würde Vernunft und Freiheit sind,
weshalb der Mensch zur Selbstbestimmung fähig ist.630 In den Kon‐
kretionen des je besonderen Lebens ereignet sich das Universale.
Jeder endliche Mensch ist von unendlicher Bedeutung.

Damit kippt das Bild ins Theologische, weil jeder Mensch Gottes
Ebenbild ist, können wir Gott in allen Menschen suchen und fin‐
den. Dieses Wechselspiel wäre zu weiten: Weil Gott in allen Dingen
ist, sind alle Dinge in Gott. Christologisch formuliert: Weil Gott
Fleisch geworden, kann das Fleisch Gott werden. Schon Materie
ist geronnener Geist, um so mehr Pflanzen, Tiere und Menschen.
Das Realsymbol dieses Übergangs des Höchsten ins Tiefste und des
Tiefsten ins Höchste ist Jesus Christus. Er ist das universale concre‐
tum des Glaubens. Der Glaube an Christus ist religiös betrachtet
eine Gabe Gottes. Er ist aber zugleich eine Tat der Menschen, die
ein bestimmtes konkretes Ereignis bzw. ein konkretes menschliches
Leben in einer bestimmten Weise gedeutet haben. Damit verweist
die Geschichte Jesu als Akt der Selbstbestimmung zurück auf den
philosophischen Blick.

630 Zur Sicherheit sei noch einmal bemerkt, dass es hier nicht um die faktische
Realisierung von Vernunft und Freiheit geht, sondern um die prinzipielle, die
auch in Menschen angelegt ist, die nicht oder nicht mehr zu dieser Realisie‐
rung fähig sind. Keine Einschränkung, keine Krankheit, kein Handikap, kein
physischer Verfall schmälert die Würde des Menschen.

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

630

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese beiden Lesarten sind das elementare Ergebnis der westlichen
Philosophiegeschichte. Allerdings tritt dieses Resultat in seiner Trag‐
weite erst dann ans Licht, wenn die verschiedenen Phasen der Ge‐
schichte in ihren besonderen Perspektiven gegenwärtig gesetzt und
in eine synchrone Relation gebracht werden. Mit dieser Konstellati‐
on ereignet sich eine theologisch-philosophische Zeitenwende und
ein neues Kapitel der großen Erzählung wird eröffnet. Die Poly-
oder Heteroversalität der Postmoderne geht auf in der neuartigen
Universalität der neuen Konstellation des Wissens. Diese produktive
Konstellation wird von den fünf Ereignissen oder Akten der Philo‐
sophiegeschichte gebildet. Äußerlich betrachtet beschreibt sie die
historische Genese der aktuellen Erträge. Sie wurde in diesem Buch
lediglich für die neuzeitliche Philosophie nacherzählt. Durch das
Erzählen gingen allerdings die historischen Tatsachen, die von den
philosophierenden Persönlichkeiten der Geschichte vollbracht wur‐
den, über in eine narrative Struktur, wodurch sie aus der Äußerlich‐
keit der Historie in die Innerlichkeit der Erzählung versetzt wurden.
Bereits durch die Narration wurden die geschichtlichen Ereignisse
propositional vergegenwärtigt. Die Aussagen der Erzählung werden
dadurch gegenwärtig denkbar.

Entscheidend ist nun der nächste Schritt, in dem die gegenwär‐
tigen Gedanken performative Wirksamkeit erlangen, geht es doch
darum, dass das, was erzählt wird, zugleich lebendig und wirksam
wird. Mit dem Gesagten soll eine neue Wirklichkeit eröffnet wer‐
den. Diesen Übertrag von den niedergeschriebenen Sätzen in die
lebendige Wirklichkeit des je eigenen Lebens muss jede:r Lesende
und Denkende selbst vollziehen. Wir werden darauf zurückkommen
(5. Nachklang). Der durch die fünf Ereignisse abgesteckte Raum
ermöglicht eine Begegnung des Universalen und des Konkreten. In
diesem vernünftigen Andachtsraum kann sich auch in unserer Zeit
jener Gottesdienst ereignen, von dem Hegel gesprochen hat: »Die
Philosophie ist daher Theologie, und die Beschäftigung mit ihr oder
vielmehr in ihr ist für sich Gottesdienst«631 Doch kann dieser Raum
auch als ein Denkraum verstanden werden, in dem der Gottesgedan‐
ke zurücktritt und der Mensch zu neuem Ansehen und zu neuem
Einsehen in das Universale kommt. Damit wird die Philosophie zum
Menschendienst.

631 Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Religion, Bd. 1, Manuskript, 4.

3. Die Neuzeit in der produktiven Konstellation der Gegenwart

631

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.2.2 Der theologische Blick: die Konstellation als Geschichte Jesu

1. Das gegenwärtige religiöse Andachtsfeld wird eröffnet durch die
Erinnerung an Gott über uns. Diese Erinnerung bildet den ersten
theologischen Ort oder den ersten religiösen Eckpunkt. Der Gedan‐
ke des Vaters bzw. der Mutter im Himmel wurde in der griechischen
Philosophie und in der israelitischen Theologie erarbeitet. Von
ihm:ihr spricht der Jude Jesus im Vaterunser: »[...] geheiligt werde
dein Name, dein Reich komme, dein Wille geschehe wie im Himmel
so auf Erden«. Von ihm:ihr heißt es im Alten Testament: »Ich bin
der:die Ich bin« (vgl. Ex 3,14). Gott stellt sich hier mit seinem:ihrem
Namen vor und wird als das Universale dadurch konkret und per‐
sönlich. In der griechischen Fassung der jüdischen Bibel wird diese
Selbstvorstellung Gottes in einer Weise übersetzt, die eine Nähe
von griechischer Philosophie und jüdischem Gottdenken nahelegt:
»Ich bin der:die Seiende«. Gott ist, Gott ist da für die Seinen. Jhwh
greift immer wieder machtvoll in die Geschichte ein und befreit die
Menschen aus den verschiedensten Formen von individuellem und
kollektivem Leiden, davon erzählen die Texte des Alten Testaments,
in besonderer Weise die Torah, die selbst als Gottesgedanke gedacht
werden muss. In der Torah reflektiert sich Gott als weltgestaltende
Kraft. Hier erlangt das Gottesbild die für das Leben der Menschen
nötige Anschaulichkeit, so dass das Alte Testament als Ganzes eine
narrative Brücke in die Alltagswelt der Menschen bildet. Dabei geht
es durchaus um die konkreten Propositionen, die durch die kritische
Exegese und die systematische Reflexion in ihrem Gegenwartsbe‐
zug erschlossen werden. Diese Erschließung ist eine unvermeidbare
Übersetzungsarbeit, unterscheiden sich doch die Lebens-, Denk-
und Sprachgewohnheiten der biblischen Welt vehement von den
heutigen, so dass immer neu zu fragen ist, was die Mitteilung für
die je eigene Zeit ist. Von besonderer Bedeutung ist die performative
Lektüre der Bibel etwa in der Liturgie. Doch auch in der produkti‐
ven Konstellation kann der Text der Bibel zum Wort des lebendigen
Gottes werden, das eine konkrete Orientierung für die verschiedens‐
ten Lebenslagen bietet, wie dies Gedichte oder andere literarische
Texte in vergleichbarer Weise tun. Die wissenschaftliche Betrachtung
der Bibel darf niemals nur zu historisch-kritischer Gelehrsamkeit
führen, deren Gefahr darin besteht, die Offenbarung nur noch büro‐
kratisch zu verwalten. Demgegenüber kann eine geistvolle Lektüre

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

632

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vermittelt durch die wissenschaftliche Betrachtung oder unmittelbar
durch die Frömmigkeit zur Gottesgegenwart führen.632 Bereits an
diesem ersten theologischen Ort kommt es darauf an, die Liebe
als Maßstab freizulegen. Die Gottesliebe ist die Grundlage für das
Leben in einem Land, »in dem Milch und Honig fließen« (Dtn
6,3f.). Gerechtigkeit und Liebe zu den Nächsten bilden die Basis
für ein friedvolles und erfülltes Miteinander (Lev 19,18). In der Kon‐
stellation wird diese Weisung in ihre Vernunftgemäßheit geborgen
und dadurch zur Lebensgrundlage, wie dies das Neuen Testaments
auch Jesus von Nazaret sagen lässt: »Nicht vom Brot allein lebt der
Mensch, sondern von jedem Wort, das aus Gottes Mund kommt«
(Mt 4,4).

2. Das Resultat des Neuen Testaments ist es, Jesus von Nazaret
als universale concretum zu denken. Diesem einen und einzigen
Menschen kommt es zu, den Gott über uns neben uns zu reprä‐
sentieren und dadurch die Einheit von Gottes- und Nächstenliebe
anschaulich zu machen (Mk 12,29–31; Röm 5,8; Joh 3,16). Der un‐
fassbare Jhwh erhält dadurch eine menschliche Fassung, und der
persönliche Gott Israels wird zur menschlichen Person konkretisiert.
Ihm wird unterstellt, bereits vor aller Zeit in der Gestalt Gottes
vorzukommen (Phil 2,6), und das Johannesevangelium spitzt diesen
Gedanken mit Rückgriff auf die griechischen Philosopheme archḗ
und lógos zu (Joh 1). Die Vernunft (lógos) – das Vermögen der
Prinzipien (archaí) – wird mit Gott selbst identifiziert, und zugleich
wird die Einfleischung dieser Vernunft in einem einzigen Menschen
postuliert. Dieser Mensch versammelt andere Menschen um sich,
die ihm nachfolgen sollen, um auf diesem Weg in die himmlische
Heimat zu gelangen, anfanghaft jetzt, vollendet dereinst. Der Weg
ist gekennzeichnet durch das glaubende Vertrauen auf Gott und die
Werke der Liebe. Die christlichen Kirchen halten in ihrem Kultus, in
ihrer Praxis der Liebe und in ihrer Verkündigung die Erinnerung an
Jesus präsent. Dadurch wird der sich in der Liebe verwirklichende
Glaube an Jesus Christus (vgl. Gal 5,6) bis heute für die Christ:innen
der Weg in die Gegenwart Gottes. Der Glaube nimmt weiterhin Maß
an Worten und Taten Jesu, wie sie in den Schriften des Neuen Testa‐

632 Siehe hier im Schlusskapitel den Abschnitt 2.3 Religionsneutrale Philosophie
im planetarischen Zeitalter.

3. Die Neuzeit in der produktiven Konstellation der Gegenwart

633

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ments, dem Basisnarrativ christlicher Gottesbegegnung, Geschichte
geworden sind. Die Liebe Christi wird dabei zum Kriterium der
neuen Gemeinschaft (Joh 13,34). Durch zueinander und zum Sohn
werden die Glaubenden selbst zu Söhnen und Töchtern Gottes und
erhalten Gemeinschaft mit dem Vater, der Mutter im Himmel. Doch
erst durch das Zeichen des Kreuzes wird die neue Einheit konkret
und die gesamte zwielichtige Weltwirklichkeit erscheint in einem
neuen Licht. Das römische Folterwerkzeug, durch das Jesus zu Tode
kam, symbolisiert für den Glauben alles Leid, alle Ungerechtigkeit,
allen Schmerz dieser Welt. Das Kreuz steht für die Überwindung
des Negativen und Destruktiven schlechthin. Für die Glaubenden
werden Tod und Auferstehung Jesu zum Grund aller Hoffnung, dass
es dereinst gut wird.633 Dabei eröffnet der Glaube an die rettende
Macht Gottes bereits hier und jetzt ein Leben in Liebe. Diese Hoff‐
nung, diese Liebe und dieser Glauben bilden den zweiten theologi‐
schen Ort. Er realisiert sich in der Begegnung mit den biblischen
Geschichten in der Lebens- und Glaubensgemeinschaft der Kirche.
Entscheidend bleibt die wirksame Gegenwart des Mittlers Jesus in
den Sakramenten der Kirche, vor allem in der Taufe und der Eucha‐
ristie. In der Taufe ziehen die Glaubenden Christus an (Röm 13,14),
im Herrenmahl werden sie in ihn gewandelt (Joh 6,48) und im Ende
werden sie durch ihn mit Gott vereint (1 Kor 15,28).

3. Aus dem Christentum der Neuzeit geht der dritte theologische
Ort hervor. Hier sind nicht der himmlische Vater und nicht der
irdische Sohn Gottes maßgeblich für die Gottesbegegnung, sondern
der Geist als der Gott in uns. Der Geist ist in Allen und in Allem.
Das gesamte Universum ist göttliche Wirklichkeit. Die Geschichte
Jesu realisiert sich jetzt in jedem Menschen. Darüber hinaus kommt
der gesamten Wirklichkeit eine göttliche Dignität zu. Dies ist von
größter Bedeutung für die Begegnung mit den Dingen, Pflanzen
und Tieren. Die Welt wird als Gottes Selbstsein im Anderssein
begriffen. Alles ist in Gott, wie Gott in Allem ist. Die dialektische
Natur des Universalen bildet sich in allem Konkreten ab. Damit wird
letztlich jeder Mensch zum universale concretum. Christus bleibt das
Zeichen dafür, dass der Vater über uns in jedem Menschen neben
uns einwohnt. Das bedeutet, dass jeder Mensch von Geburt an Sohn
und Tochter Gottes ist und es nicht erst durch die Vermittlung der

633 Vgl. Bernhardt, Jesus Christus – Repräsentant Gottes, 282ff.

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

634

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kirchlichen Sakramente wird. Das ermöglicht, die freie menschliche
Selbstverwirklichung zugleich als Gottesverwirklichung aufzufassen.
Dieser Prozess der Transformation kann durch Inspirationen aus
den biblischen Schriften genährt werden. Wichtig bleibt, in der eige‐
nen Besonderheit den Ausgangspunkt zum Allgemeinen zu finden.
Das menschliche Individuum ist von je her ein besonderer Stand‐
punkt Gottes, der sich dessen bewusstwerden muss. Dabei erhält
sich die Vermittlung der Gottesgegenwart durch Christus, aber sie
gewinnt eine allgemeine Bedeutung, da sie im Geist der Mensch‐
heit aufgeht. In diesem Geist wird das Denken selbst zum perfor‐
mativen Akt der Gottesbegegnung. In der Tätigkeit der Vernunft
realisiert sich menschliche Autonomie. Menschliche Vernunft führt
zu unbedingter Freiheit, die ihrerseits die Manifestation göttlicher
Unbedingtheit ist. Gott ist die unbedingte Bedingung für Vernunft
und Freiheit. Weshalb sich der maßgebliche Gottesdienst nicht so
sehr in der Liturgie, sondern im Geist und in Wahrheit (Joh 4,24)
vollzieht, was nun bedeutet in Vernunft und in Freiheit. Wissen und
Moral werden zu den vornehmlichen Orten des Gottesdienstes, der
zugleich immer ein Menschendienst ist und sich in den politischen,
ökonomischen und ökologischen Verhältnissen verwirklichen muss.
Diese Gemeinschaft von Gottesdienst und Menschendienst kann
ihrerseits noch einmal unter dem Namen Liebe zusammengefasst
werden. Liebe ist auch an diesem Ort das alle Dinge und Menschen
verbindlich Verbindende. Trinitarisch betrachtet wird Liebe mit der
dritten göttlichen Person verbunden, die ihrerseits die Gegensätze
und Widersprüche aufhebt und versöhnt. Diese Aufhebung und
Versöhnung wahrt alles Besondere in seiner Sonderheit, wodurch
der Geist zur innersten Mitte aller Individualität wird. Alles geht
aus diesem Geist der Wahrheit hervor und geht in ihn zurück.
Weshalb trotz aller Weltzuwendung das theologische Wissen ebenso
wie das sittliche Handeln zum Ort von Gotteserfahrung wird, die
sich bereits jetzt als unio mystica ereignen kann. Dabei verbinden
sich Wissen und Moral zum Gewissen, das als die Stimme Gottes
in mir verstanden werden kann. Sosehr die Anlagen zu Vernunft
und Freiheit in jedem Menschen vorhanden sind, sosehr müssen sie
ihrerseits gebildet werden. Freiheit ist eben nicht einfach gegeben,
sondern will genommen werden. Diese Bildung zu Freiheit und
Vernunft kann religiös durch die Auseinandersetzung mit biblischen
Texten oder kirchlichen Lehren erfolgen, sie kann aber auch durch

3. Die Neuzeit in der produktiven Konstellation der Gegenwart

635

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


philosophische und theologische Bildung geschehen oder einfach
durch das Hören auf das Gewissen. Solche Bildung erfolgt als Wech‐
selwirkung von äußerer und innerer Autorität und zwar mit dem
klaren Ziel, jede Form von Heteronomie abzuarbeiten. Als autonome
Menschen sind Christ:innen angehalten, ihre demokratische Verant‐
wortung für die Gesellschaft und für die gesamte Weltwirklichkeit
wahrzunehmen. Demokratie impliziert in diesem religiösen Kontext
die Vermittlung der verschiedenen Gegenwartsweisen Gottes in den
menschlichen Individuen und in der Schöpfungswirklichkeit zu
einer politischen Einheit, die als Kirche, als Gesellschaft, als Staat
oder als planetarische Weltgemeinschaft gedacht werden kann.

Diese drei theologischen Orte bejahen den christlichen Glauben.
Ihre Beziehung zueinander wird mit dem Grunddogma des Chris‐
tentums, der Trinität, gedeutet und erhält so eine vernünftige Struk‐
tur. Der erste Ort handelt vom Vater bzw. von der Mutter. Wir haben
ein göttliches Gegenüber, das wir mit Du ansprechen können. Es ist
dies der eine Gott, der:die als Schöpfer:in der Grund der Welt ist,
der:die uns begleitet, befreit und zu sich in die himmlische Heimat
holt. Der zweite Ort wird bestimmt vom Sohn als einem einzelnen
menschlichen Gegenüber, der als Repräsentant des Vaters bzw. der
Mutter deren Zuwendung zu den Kindern konkretisiert. Er wird für
die religiöse Praxis zum Freund, der uns in seine Lebens-, Liebes
und Tischgemeinschaft holt. Dieses gottmenschliche Liebesverhält‐
nis überträgt sich im dritten Ort auf alle Menschen. Jeder Mensch
wird im Heiligen Geist kraft seiner eigenen Vernunft und Freiheit
zum Repräsentanten Gottes auf Erden.

4. Der vierte theologische Ort ist scheinbar irreligiös, allerdings eröff‐
net er faktisch die weltliche Dimension der göttlichen Idealität in
der materiellen Realität – etsi Deus non daretur. Das Dasein Gottes
wird aus methodischen Gründen eingeklammert, um in konkreten
Übersetzungen der himmlischen Vollendung eine irdische Transfor‐
mation zu bewirken. Wir sprechen also hier vom fleischgewordenen
lógos, der seine Beziehung zum theós abblendet. Deshalb ist auch
dieser Eckstein der Konstellation besonders mit der zweiten trinitari‐
schen Person verbunden, aber ausschließlich mit deren weltlichen
Aspekten. Der einzelne Mensch in seiner ganzen endlichen und
irdischen Realität (Max Stirner), aber auch die menschliche Gesell‐
schaft (Ludwig Feuerbach, Karl Marx) erscheinen von derselben Ab‐
solutheit wie der Gottmensch Christus. Dabei wird auch die Schöp‐

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

636

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ferkraft Gottes auf den einzelnen Menschen und die menschliche
Gesellschaft übertragen, weshalb durch die Arbeit des Menschen das
Gottesreich auf dieser Welt hervorgebracht werden soll, soweit dies
unter den konkreten sozialen, psychologischen und politischen Ver‐
hältnissen möglich ist. Das Gottesreich gilt es nun in den Lebensbe‐
dingungen dieser Welt umzusetzen. Widerstände, die die Produktivi‐
tät des Menschen einschränken oder Missstände, die die Menschen
um die Früchte ihrer Arbeit bringen, sind durch eine Transformati‐
on der seelischen, gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Strukturen
zu überwinden. Dies ist gerade auch für die religiöse Betrachtung
der Welt notwendig, da die Heilungsgeschichten des Neuen Testa‐
ments oder die allgemeine Heilsgeschichte des Alten Testaments in
die irdische Wirklichkeit implantiert werden müssen. Die Heilung
der Aussätzigen, Kranken und Lahmen realisiert sich nun in der me‐
dizinischen Versorgung der Menschen auf naturwissenschaftlicher
Basis. Die Befreiung des Volkes aus der Knechtschaft in Ägypten
wird zu einem Akt der Befreiung aus politischer Unterdrückung,
ökonomischer Ausbeutung und sozialer Ungleichheit. Deshalb muss
realistischerweise die Vollendung des Transformationsprozesses in
eine Zukunft verschoben werden, deren Erwartung aber schon jetzt
die Verhältnisse der Welt prinzipiell und strukturell verändert. So
darf diese Ausrichtung auf die Zukunft nicht dazu führen, das sinn‐
liche Leben der schöpferischen Menschen hier und jetzt zu diskredi‐
tieren. Vielmehr soll sich die ästhetische und moralische Kreativität
der Einzelnen schon jetzt verwirklichen, um die einzelnen leiblichen
Menschen in all ihren Bedürfnissen zu fördern. Das kann durch
eine psychologische Freisetzung von Erotik und Sexualität ebenso
geschehen wie durch eine Freisetzung der künstlerischen Kreativität
und durch nachhaltige Transformation der ökonomischen und po‐
litischen Verhältnisse oder eine gediegene medizinische oder juristi‐
sche Versorgung. All dieses Tun der Menschen in der Welt steht
noch einmal unter dem Vorzeichen der Liebe. Anders gewendet
muss sich die Liebe in der Welt verwirklichen, denn nur in ihrer
eingefleischten Form ist sie christlich. Dieses Leben zwischen Geburt
und Tod ist das Ereignis des Ewigen und jede endliche Begebenheit
in ihm ist deshalb von unendlichem Wert. Alle Intelligenz, Technik
und Wissenschaft werden so zu Manifestationen der Menschenlie‐
be und Weltliebe. Religiös gedeutet geht es um nichts Geringeres
als den Anbruch des Gottesreichs auf allen Ebenen des irdischen

3. Die Neuzeit in der produktiven Konstellation der Gegenwart

637

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Lebens hier und jetzt. In den Konkretionen der Welt ereignet sich
die Universalität Gottes.

5. Der fünfte theologische Ort ist nicht mehr davon bestimmt, dem
Gottesreich durch die revolutionäre Veränderung des Weltzustands
näherzukommen. Gott bringt sich hier vielmehr durch einen fort‐
währenden Prozess des Entzugs seiner Selbst und jeder Vorstellung
von Vollendung nahe. Gott offenbart sich, indem er vorübergeht und
sich entzieht (vgl. Ex. 33, 17–23). Im Entzug selbst geschieht Offen‐
barung, und im Prozess der Entgöttlichung manifestiert sich Gött‐
lichkeit. Jeder Versuch einer Identifikation Gottes muss scheitern,
da sich Gott in die Differenzen der Welt und der Sprache zerstreut,
so dass die Zwischenräume und Zwischentöne den (nicht)göttlichen
Geist als Bewegung zum:r jeweils Anderen erspüren lassen. Als die‐
ser unaufhebbare Zwischenraum ist dieser Ort in besonderer Weise
mit der dritten göttlichen Person verbunden. Dabei kommen nun
neue Aspekte dieses Geistes der Heiligkeit zu Wort, sodass auch das
Verbindende und Verbindliche als das Offene erscheint. Im Pfings‐
tereignis erscheint der Geist als das Konstitutivum der Kirche. Die
Grenzen zu den jeweils anderen Sprachen und Gruppen werden
überschritten. Neue Räume der Gemeinschaft werden eröffnet, so‐
dass sich Kirche nun gerade durch ihre Entgrenzung auszeichnet.
Der Geist wird ausgegossen über alles Fleisch (Apg. 2,17). Dabei ist
bei der Rede von Geist nicht vorwiegend an die Intellektualität des
Menschen zu denken wie in den ersten drei Eckpunkten. Auch nicht
nur die Materialität des Menschen ist im Blick wie im vierten theo‐
logischen Ort. Vielmehr geht es auch hier um den Zwischenraum,
nun von Vernunft und Materie, sodass das intelligible Fleisch oder
der eingefleischte Intellekt, wie er als Schrift oder Text aufgefasst
werden kann, als Zeichen des Geistes erscheint. Die gesamte Welt‐
wirklichkeit wird zur Textur des Geistes oder zu einem Spiel der
Zeichen und Begriffe. Sie wird lesbar, fassbar, ein unendlich sich
fortschreibender Text, eine unendliche Geschichte. Die Zerstreuung
des Geistes bleibt auch hier eine Folge der Entäußerung Gottes in
die Welt, wie sie im Philipperhymnus gedacht wird. Nur dass diese
Schwächung nicht nur zu Jesus, nicht nur zur Gemeinde, nicht nur
zum Menschen führt, wie er als Mensch identifizierbar wird, son‐
dern vor allem zu denjenigen, denen das Menschsein abgesprochen
wird, die nicht identifiziert werden können. Gott als das Universa‐
le kehrt sich zum Pluriversalen, Heteroversalen. Dadurch wird das

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

638

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Universale selbst in ganz neuer Weise konkret, weil das Eine nun
stets dem Anderen zugewandt ist und sich darin in unendlicher
Weise zerstreut, sodass gerade das nicht mehr begreifbare Antlitz des
Anderen zur Chiffre und mehr noch zur Konkretion Gottes wird,
dem die Liebe gilt. Die Liebe gilt den jeweils Anderen, den Abwei‐
chenden, den Außenseitern. In diesem Aufbruch der Selbigkeit zur
Andersheit und Besonderheit vollzieht sich das Leben des Geistes als
Liebe. Da alle Identifizierungen, Normierungen und Festschreibun‐
gen der unaussprechlichen Besonderheit der Menschen und Dinge
stets Gewalt antun, schützt die Limitation der identifizierenden
Macht des lógos alles Besondere in seiner Besonderheit. Die göttliche
Gerechtigkeit entspringt der absoluten Asymmetrie. Sie ist die Er‐
fahrung des Unmöglichen. Doch wird gerade dadurch das Konkrete
in seiner unaufhebbaren Konkretion gerechtfertigt. Gerechtigkeit
bedeutet nun, dem Unfassbaren, Inkommensurablen gerecht zu wer‐
den. Diese Bewegung kann als das Kommen des Messias betrachtet
werden. Der Messias steht für den unbesiegbaren und unüberwind‐
lichen Gerechtigkeitsdrang, und er eröffnet die Hoffnung auf eine
Kultur der konkreten Besonderheit (Jacques Derrida).

Der dritte Ort hat als Resultat des neuzeitlichen Denkens in mehr‐
facher Hinsicht eine vermittelnde Funktion. Er vermittelt zunächst
zwischen dem theologischen und dem philosophischen Blick, auf
den wir gleich zu sprechen kommen. In ihm kommen Göttliches
und Menschliches dialektisch zusammen, Theologie wird Philoso‐
phie. Sodann vermittelt er zwischen den aus den vorausgehenden
Epochen stammenden Orten untereinander. Auch hier ist es der
gottmenschliche Grundzug, der die beiden metaphysischen Fassun‐
gen des Vater (erster Ort) und des Sohnes (zweiter Ort) im Geist
verbindet. Und schließlich bildet der dritte Ort den Übergang vom
Gesamtresultat der Metaphysik zu den beiden Ergebnissen der
nichtmetaphysischen Geschichte. Dabei wird im vierten Ort das
göttliche Wesen suspendiert, was dessen bloß menschlichen Charak‐
ter begründet, und im fünften Ort auch das menschliche Wesen sus‐
pendiert, um jenseits des Wesens das Göttliche und das Menschliche
in deren unfassbare Offenheit zu entlassen.

Die fünf theologischen Orte stehen in Spannung zueinander. Sie
sind sowenig gegeneinander auszuspielen wie der Gedanke, dass
Gott, der Vater, der eine und wahre Gott ist, gegen den Gedanken
auszuspielen ist, dass der Sohn und der Geist ebenfalls der eine

3. Die Neuzeit in der produktiven Konstellation der Gegenwart

639

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und wahre Gott sind, ohne dass die Summe der drei mehr wäre
als die einzelnen je für sich. Jede Person ist der eine wahre Gott
und alle drei zusammen sind ebenfalls der eine und wahre Gott.
Entsprechend bilden die drei ersten theologischen Orte die Trinität
ab, der Vater als der Gott über uns, der Sohn als der Gott neben
uns und der Geist als der Gott in uns. Diese Dreiheit lässt an die
immanente Trinität denken, da sie davon ausgeht, dass Gott im
Denken der Vernunft als Signifikat begrifflich identifiziert werden
kann, ist er:sie doch selbst reines Denken vor aller Welt. Assoziiert
man diese drei mit dem Vater in einem weiteren Verständnis, so
ergibt sich eine weitere trinitarische Struktur, die wiederum an die
ökonomische Trinität erinnert, geht es doch um die weltliche bzw.
sprachliche Mitteilung Gottes. Der vierte Ort stellt dabei die intelli‐
gible Wirklichkeit Gottes zurück, um den leidenden Menschen, den
Sohn, die Tochter als den weltlichen Referenten des Denkens in
ihrer Erniedrigung in den Blick zu nehmen und die Erniedrigung zu
überwinden. Der fünfte Ort, der noch einmal dem Geist entspricht,
stellt auch noch die Möglichkeit der ganzheitlichen Überwindung
des Übels in Frage, weil er darin die Quelle für neues Unrecht sieht.
Im offenen Zwischenraum von Signifikat und Referent, von Gott
und Mensch, von Mensch und Mensch steht der Geist als Zeichen
oder Signifikant für die (un)mögliche Gerechtigkeit. Ein anderer
Name für die Trinität Gottes ist: Liebe.

3.2.3 Der philosophische Blick: die Konstellation als logisches Gefüge

Für den theologischen Blick eröffnet die Konstellation einen An‐
dachtsraum, der einen vernünftigen Gottesdienst ermöglicht (vgl.
Röm 12,1f.). Der Apostel Paulus fordert, wir sollten uns selbst, unsere
Leiber, als einen »logischen Gottesdienst« darbieten. Er warnt davor,
sich einer gedankenlosen, besinnungslosen und bestimmungslosen
Welt anzupassen und fordert uns stattdessen auf, uns selbst zu trans‐
formieren, und zwar durch eine Erneuerung der Vernunft. Warum?
Damit wir selbst aus eigenem Bedenken kritisch prüfen können, was
denn der Wille Gottes sei. Gottes Wille ist nichts anders als das
Gute, Wohlgefällige und Vollkommene. Das zu verwirklichen ist der
Zweck aller fünf theologischen Orte. Doch drängen die fünf Orte
ihrerseits auf eine vernünftige Fassung ihrer selbst. Und der Versuch,
die Orte in eine trinitarische Relation zu bringen, ist schon die Tat

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

640

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einer erneuerten Vernunft, deren Aufgabe es ist, die Konstellation
zu begreifen. Auch zu diesem Zweck des Begreifens erneuert sich
die Vernunft. Die logische Erneuerung ergibt sich aus der produk‐
tiven Konstellation der Denkformen selbst. Damit begibt sich die
Vernunft in neuer Weise an den logischen Dienst – logikḗ latreía.
In logischen Kategorien vermittelt sie die fünf Eckpunkte der Kon‐
stellation untereinander und eröffnet einen Denkraum, in dem die
philosophische Selbstbestimmung des Menschen stattfinden kann.
So wird die Vernunft zum Menschendienst.

1. Der erste philosophische Ort oder Eckpunkt ist die Bestimmung
des denkenden Selbst als Identität. Die Vernunft bestimmt sich,
indem sie auf sich selbst reflektiert. Diese Reflexion ist das Selbstver‐
ständliche schlechthin und doch in keiner Weise trivial, ist es doch
das Schwierigste, sich selbst zu verstehen. Das Denken erscheint ge‐
rade nicht im menschlichen Alltag und seinen Geschäften, die eine
freie Besinnung behindern. Gleichwohl ist es kaum möglich, das
Leben dauerhaft zu bewältigen, ohne sich über das Selbst und dessen
Denktätigkeit klar zu werden. Eben deshalb hat der Mensch ein
Recht auf die Muße (scholḗ). In der Muße befreit sich der Mensch
von der Konkretion der Geschäfte und widmet sich der Kultur des
Denkens. Nur in diesem freien Denkraum ist die Bildung zur Selbst‐
bestimmung möglich. Das bewusste, weil reflexive Selbstverständnis
der Vernunft hat etwas Beglückendes an sich, ist der Mensch doch
in dieser Tätigkeit ganz bei sich. Dennoch kann die Ruhe des phi‐
losophischen Denkraums wie die Stille des theologischen Andachts‐
raums etwas Furchteinflößendes an sich haben, fürchten wir doch
nichts mehr als die Leere der Besinnung, in der wir uns zunächst
dem Lärm der Gedanken, der Stimmungen, Erinnerungen, Planun‐
gen, Sorgen und Ängsten stellen müssen. Durch dieses Echo unseres
Lebens hindurch gilt es, das Wesentliche zu finden, das, worauf es
ankommt, das, was Freiraum gewährt, Wegweisung gibt und Aufent‐
halt schenkt. Das Wesentliche aber ist das fühlende Denken selbst,
in dessen Licht die Fülle der Welt überhaupt erscheint und Substanz
gewinnt. An dieser Grundsubstanz der Wirklichkeit haben wir Men‐
schen Anteil. Sie ist unser wahres Selbst. Durch das Denken erhalten
jedes einzelne Phänomen und die Welt der Phänomene im Ganzen
ihrerseits Anteil am Dasein, das ihre konkrete Identität begründet.
Alle Phänomene, die zum Vorschein kommen, werden von der füh‐
lenden Vernunft wahrgenommen, und das Denken wird erst durch

3. Die Neuzeit in der produktiven Konstellation der Gegenwart

641

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


seine Beschäftigung mit den Dingen seiner selbst gewahr. Doch
bedarf es besonderer Ereignisse oder eines besonderen Entschlusses,
um den Alltag zu unterbrechen und einzukehren. Dieser Wille zur
Unterbrechung ist die Voraussetzung für die Selbstbestimmung des
Menschen. In der Einkehr zu sich gibt die Vernunft dem Selbst eine
Stimme. Sie erkennt sich in einem performativen und einem propo‐
sitionalen Akt und wird dadurch konkret. In der Performation ihrer
selbst verwirklicht sie die Möglichkeit der Selbstbestimmung, ist sie
doch das unbestimmte Bestimmende. Sich selbst bestimmen heißt,
die eigene Identität zu finden. Identität heißt, sich selbst erkennen
und zwar in der Spannung zwischen der Universalität von Sein und
Denken und der Konkretion der je eigenen besonderen Existenz.
Der höchste Punkt des Denkens ist jene stille Identität, die von
der bunten Erscheinungswelt aus wie nichts aussieht und doch alles
ist. Denken und Gedachtes spiegeln sich gegenseitig als Gegenwart.
Wiewohl es menschenmöglich ist, gegenwärtig zu sein, ist es unmög‐
lich fortwährend da zu sein. Abwesenheit gehört zum Menschsein
wie Endlichkeit und Tod. Als performative Identität des Seins ist
die Differenzeinheit des Denkens mit sich in letzter Konsequenz
Gott. Dieser rein denkende Gott ist der Grund für die Einheit alles
Differenten und damit auch der universale Grund für alle konkreten
Grenzen, die dem jeweils Endlichen die notwendige Bestimmtheit
geben. Die performative Wahrheit des ersten Eckpunkts übersetzt
sich formallogisch und damit propositional in den Satz vom Wider‐
spruch. Allein der Satz »Sein ist« oder »Sein ist sein«, meint jene
Identität, die als Grundsatz jeder Wahrheitstheorie gilt: p = p. Un‐
wahr ist: »Sein ist nicht Sein« p = ¬ p. Die formale Logik ist bis
heute ein Kriterium für die Wahrheit aller Propositionen, gleich ob
im theologischen oder im philosophischen Kontext. Daran ändert
sich auch nichts dadurch, dass die neuzeitliche Philosophie dieses
Kriterium zum Verstandesprinzip herabgesetzt hat. Auch als solches
markiert es einen unhintergehbaren philosophischen Ort, durch den
jedes konkrete Endliche seine Bestimmtheit erhält: es ist so und
nicht anders. Formallogische Bildung ist für jede Form von philoso‐
phischem Wissensanspruch unverzichtbar. Der erste philosophische
Ort bringt das kategorische Urteil ins Spiel, das es erlaubt zu sagen,
wie es ist und wie es nicht ist. Die Ethik, die diesem kategorischen
Unterscheiden von Identitäten entspricht, besteht genau darin, die
Grenzen zwischen den einzelnen Größen zu wahren. Jede:r hat

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

642

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einen Anspruch auf das ihm:r Zukommende. Darin besteht die kate‐
gorische Gerechtigkeit, die das Ziel des selbstbestimmten Handelns
ist.

2. Die absolute Differenz ist der zweite Eckpunkt der philosophi‐
schen Konstellation. Der Identität p = p voraus geht die absolute
Einheit, die nicht mehr in dieser Grundstruktur aller Proposition
fassbar ist, da jede Form von Aussage immer die Zweiheit von Sub‐
jekt und Prädikat voraussetzt. Subjekt und Prädikat zeichnen sich
durch ihre konkrete Endlichkeit aus. Dieser geht aber die Universali‐
tät des Unendlichen voraus. Das Unbestimmte ist die Voraussetzung
für jede Bestimmung. Deshalb kann dieses unbestimmte Universa‐
le als Ursache von allem Konkreten bestimmt werden. Sie ist als
Ursache die ursprüngliche Sachheit vor jeder Sache. Alles ist seine
Wirkung. Es selbst kann aber nicht adäquat in Propositionen gefasst
werden. Auch performativ lässt diese erste denknotwendige Ursache
keine Anwesenheit bei sich zu, verweigert sie sich doch jeder Refle‐
xion, die immer schon Zweiheit ist, weshalb das ursächliche Eine
als reine Transzendenz oder eben das unbestimmbare Geheimnis
vorausgesetzt werden muss. Damit aber haben wir uns bereits in
einen performativen Widerspruch begeben, insofern wir Aussagen
über etwas gemacht haben, über das keine Aussagen möglich sind.
Um den Widerspruch zu umgehen, wird eine Denkform notwendig,
die eine Aussage macht und sie zugleich zurücknimmt. Diese analo‐
ge Redeform ist wie folgt zu reformulieren: x = p, z. B.: Gott ist groß.
Und zugleich ¬ (x = p), z. B.: nicht: Gott ist groß. Letzteres ist not‐
wendig, weil Größe im uns bekannten Sinn ein konkretes endliches
Prädikat ist. Die affirmative und die negative Aussage halten sich die
Waage und verweisen auf die höhere Wahrheit, dergemäß die erste
Ursache radikal anders ist als alles, was von ihr gesagt werden kann,
aber wenn etwas gesagt wird, dann nur in analoger Weise. Dadurch
werden die endlichen Prädikate auf die erste Ursache übertragen,
um dann den je größeren Unterschied zwischen den endlichen Prä‐
dikaten und der unendlichen Ursache festzuhalten. Nun ist daran
zu erinnern, dass alles – auch der Inhalt dieser hier gemachten
Überlegungen und die Möglichkeit, sich mit diesen Gedanken aus‐
einanderzusetzen –, von diesem einen ersten Grund gegeben sein
muss, ist er doch die Ursache von Allem. Es gibt schlechthin nichts,
das nicht verursacht wäre. Alles ist Gabe. Nun ist es hypothetisch
denkmöglich, dass sich diese Ursache selbst verursacht und damit

3. Die Neuzeit in der produktiven Konstellation der Gegenwart

643

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in eine Wirkung übergeht. Sie wäre damit Ursache und Wirkung,
Geber und Gabe, Unendliches und Endliches, Universales und Kon‐
kretes zugleich. Informationstheoretisch kann man sagen: Die Ursa‐
che teilt sich mit. Die Mitteilung wäre dann einerseits eine Wirkung
wie jede andere, sonst wäre sie keine Wirkung. Andererseits wäre
sie als Mitteilung der einen Ursache von jeder anderen Wirkung
unterschieden. Dieses eine von der ersten Ursache Gewirkte wäre
gemäß der kategorischen Logik das schlechthin Unmögliche. Ge‐
mäß der hypothetischen Logik, die zwar nicht sagt, ›wie es ist‹,
wohl aber, ›wie es wäre wenn‹, ist diese Selbstverursachung der
Wirkung sehr wohl formal denkbar. Wobei es dann nur eine einzige
derartige konkrete Wirkung des Universalen geben könnte, wie es
ja nur eine einzige solche Ursache gibt. Dass aber diese besondere
endliche Wirkung, die mit der unendlichen Ursache identisch ist,
tatsächlich wirklich ist, bleibt immer eine Unterstellung, weil es sich
hier um einen Sachverhalt handelt, der nicht gewusst werden kann.
Die Art und Weise, eine solche Unterstellung zu denken, ist eine
besondere Denkform, die als Glaube bezeichnet wird. Glaube ist also
formal gesehen auch ein philosophischer Eckpunkt in der produk‐
tiven Konstellation. Dabei ist formallogisch keine Aussage darüber
gemacht, ob eine derartige philosophische Möglichkeit jemals wirk‐
lich geworden ist. Faktisch aber gibt es Menschen, die glauben, dass
die Ursache von allem sich selbst zur Wirkung gemacht hat. Der
Zweck dieser Annahme besteht darin, für das konkrete menschliche
Denken einen Anhalt zu finden, um in die Gegenwart der universa‐
len Ursache zu gelangen. Die Selbstbestimmung des Universalen im
Konkreten wird zur Bestimmung des Menschen. Die Annahme der
Bestimmung hält das alltägliche Denken in den konkreten Vollzügen
des Lebens an, und sie hält den einzelnen Menschen dazu an, sich
selbst zu dieser bestimmten Vorstellung eines konkret Universalen
zu verhalten. Das Verhalten des Menschen zu dieser Vorstellung ist
ein Akt der freien Selbstbestimmung. Es ist möglich, die Wahrheit
dieser Vorstellung anzunehmen oder auch nicht. Die Vorstellung
einer Vermittlung zwischen dem Universalen und dem Konkreten
bleibt auch als Konzept der reinen Vernunft eine reine Gabe. Die
Vernunft legt die Annahme der Gabe nahe. In letzter Konsequenz ist
auch die selbstbestimmte Annahme der Gabe gegeben. Die Aufgabe
der Vernunft ist es, für die gegebene Bestimmung des Selbst zu
danken und mehr noch für die Gegebenheit von schlechthin allem

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

644

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dankbar zu sein. Der Dank drängt zur Gegengabe und zur Hingabe
des Selbst an seinen Grund wie auch an andere Menschen und die
Fülle des Mitgegebenen.

3. Im dritten philosophischen Ort wird wie im ersten die Identität
des Denkens mit seinem Grund behauptet, genauer: gesetzt. Zu‐
gleich jedoch erhält sich das Moment der Differenz, jedoch wird
diese in das Innerste des Individuums selbst gesetzt. Das menschli‐
che Individuum wird dadurch selbstursprünglich. Es ist in diesem
Sinn Geber und Gabe zugleich. Und die Bestimmung des Menschen
wird reine Selbstbestimmung. Deshalb bleibt das allgemeine Selbst
Gottes mit dem besonderen Selbst des Menschen sowohl identisch
als auch nichtidentisch, wie auch die voridentische Ursache mit ihrer
singulären Wirkung im Mittler identisch und nichtidentisch war.
Damit wird noch einmal ein neues logisches Verhältnis notwendig.
Es ist dies das disjunktive Verhältnis, das den Gegensatz von hypo‐
thetischer Ursache (Differenz) mit dem substanziellen Bei-Sich-Sein
des Denkens (Identität) vermittelt. Der besondere Übergang der Ur‐
sache in die Wirkung, wie wir ihn aus der hypothetischen Relation
kennen, wird so zu einer allgemeinen Tatsache. Es ist eine Tatsache,
weil die Verwirklichung der Möglichkeit vom Tun des Menschen
abhängt. Dieses Tun ist der Vollzug der menschlichen Freiheit, die
jetzt als unbedingte erscheint, so dass jeder Mensch in seinem Frei‐
heitsvollzug und in seiner Vernunftpraxis grundsätzlich unbedingt
ist. Diese absolute Freiheit ist der performative Grund der Selbstbe‐
stimmung. Bezogen auf die Propositionalität wird die analoge Denk‐
form hier zu einem formalen Widerspruch verdichtet. Endliches und
Unendliches, Menschliches und Göttliches, Besonderes und Allge‐
meines werden jeweils zusammengedacht im Sinne der Identität von
Identität und Nichtidentität. Dabei enthält resultierende Identität,
die wie ein endliches Prädikat erscheint, die bestimmte Negation
ihrer selbst in sich und wird selbst Geist oder Vernunft, wie sie
vom bloßen Verstand zu unterscheiden ist. Vernunft und Freiheit
sind die Konkretion des Universalen und die Universalisierung des
Konkreten in einem dialektischen Prozess. Performativ betrachtet
ereignet sich in dieser Einsicht die Gegenwart des unvordenklichen
Einen in jedem Denkakt, und zugleich wird jeder Freiheitsakt des
Endlichen von göttlicher Allgemeinheit gewirkt. Doch umgekehrt
ergibt sich das Eine erst aus dem Denken der Vielen, wie dessen
Dasein aus der endlichen Freiheitstat entspringt. Daraus folgt, dass

3. Die Neuzeit in der produktiven Konstellation der Gegenwart

645

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


jeder Akt des Wollens und Denkens ein kreativer Akt ist, durch den
Welt geschaffen wird. Dieser Schöpfungsakt ist zugleich absolut frei
und notwendig. Das Eine räumt die Möglichkeit seines Andersseins
ein. Das betrifft auch die Existenz des Bösen, denn auch das, was
vom Absoluten nicht gewollt ist, die böse Tat der endlichen Frei‐
heit, wird von diesem ermöglicht. Doch nur dessen Möglichkeit ist
notwendig, dessen Wirklichkeit allerdings bleibt freie Tatsache. Die
Wirkungen dieser Tatsache zieht das Absolute selbst auf sich. Die
Anschauung für die Negation des Negativen ist die philosophische
Christusfigur. Sie trägt den Widerspruch aus und zeigt sich darin
als über das Endliche erhaben. Sie steht dafür, dass die Welt trotz
ihrer Widersprüche und Übel im Ganzen gerechtfertigt ist, dass die
Macht des Bösen ein für alle Mal gebrochen ist. Im Geist des reinen
Denkens aufgefasst, wird darin die conditio humana beschrieben, da
in jedem Menschen die Identität von Identität und Nichtidentität
angelegt ist und in Freiheit ergriffen werden kann. Jeder Mensch ist
das universale concretum, und jeder Mensch ist als solcher gerecht‐
fertigt und mit sich selbst und seinem Grund versöhnt – trotz seiner
bleibenden Fähigkeit zum Bösen. Trotz aller Beschränktheiten der
Menschen tragen sie das Sigel unbedingter Würde in sich. Alles Ein‐
zelne birgt in sich Unendlichkeit. Deshalb gilt es, jede menschliche
Person bedingungslos anzuerkennen. Die Anerkennung der eigenen
Unbedingtheit führt zur Bürde der Selbstbestimmung. Jede:r trägt
unbedingte Verantwortung für das Ganze. Die Vermittlung der sich
selbst bestimmenden Personen in ihrer Verantwortung führt zur
Demokratie als Lebensform. Ihr Lebensprinzip besteht darin, immer
neu um die Vermittlung von Besonderheit und Allgemeinheit zu
ringen. Dieser Vermittlung zugrunde liegt die Figur des Selbstseins
im Andersseins. Sie stiftet Gemeinschaft. Diese Figur umfasst auch
die Gemeinschaft der Menschen untereinander, aber auch die Wech‐
selwirkung von Materialität der Welt und Geistigkeit des Menschen.
Und schließlich ereignet sich die Wahrheit des Ewigen in den Ge‐
schehnissen der Zeit, wie die Zeit das Werden des Ewigen ist. In die‐
sem Prozess vollzieht sich die universale Interaktion als moralische,
gesellschaftliche und politische Wechselwirkung. Die Demokratie
steht für die philosophische Ebene, der Pluralismus kennzeichnet
die gesellschaftliche Sphäre und autonome Selbstbestimmung die
ethische Dimension. Die rein vernunftbasierte Gemeinschaft des

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

646

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Universalen und des Konkreten führt zu einer philosophischen Mys‐
tik, deren anderer Name Selbstbestimmung ist.

Gerade für den philosophischen Blick auf die produktive Konstel‐
lation gehen die philosophischen Orte logisch auseinander hervor.
Dabei bleiben sie in letzter Konsequenz irreduzibel und unaufheb‐
bar. So werden hier auch nicht der erste und der zweite Ort in
den dritten aufgehoben. Innerhalb der Konstellation verweisen die
einzelnen Orte auf die Begrenztheit der jeweils anderen. Sie sind
Totalitäten von je eigenem Recht. Es bleibt ein Moment der Diffe‐
renz. Ebenso kann die Transzendenz des Unendlichen durch das
disjunktive Verhältnis nicht einfach negiert werden. Es bleibt ein
Moment der Unverfügbarkeit und damit der Unvordenklichkeit. Da‐
bei entspringt der Beschränktheit der jeweiligen Orte eine Kraft des
Verweises über sich hinaus.

So drängen die Grenzen der endlichen denkenden Substanz, die
nicht nach dem unvordenklichen Grund fragt, zum Unendlichen.
Die unendliche Ursache wiederum hat darin ihre Grenze, dass
ihre Macht die Endlichkeit der Dinge und Freiheit des Menschen
bedrängt. Doch gilt es, die Eigengesetzlichkeit des Endlichen, wie
es vom substanziellen Sein gehalten ist, ebenso zu wahren wie die
Autonomie der menschlichen Individuen, die ja von der Ursache
hervorgebracht und dennoch in ihrer Freiheit unbedingt sind. In der
Konstellation der drei ersten Ecksteine eröffnen diese gerade in ihrer
jeweiligen Begrenztheit den neuen Freiraum für die metaphysische
Produktivität des gegenwärtigen Denkens. Gemeinsam ist ihnen die
Konzentration auf die Idealität der Dinge. Es sind drei verschiede‐
ne Erscheinungsformen des Idealismus. Das höchste Prinzip ist in
jedem der drei Momente das Sein der Idee oder das absolute Signifi‐
kat. Das ist in den beiden folgenden philosophischen Orten anders.

4. Der vierte Eckpunkt öffnet den Blick auf die Totalität der mögli‐
chen und wirklichen Referenten des Wissens in der Welt. Dabei wird
die Beziehung auf den ideellen Grund der Welt – Gott – negiert,
sodass die dreigliedrige Logik von x = p entfällt. Die Copula des
Urteils, das Sein, symbolisiert durch das Zeichen = entzieht sich. Die
Logik des vierten Moments ist nun zweigliedrig. Die Funktion f(x)
löst das Urteil x = p ab.634 Wie Frege deutlich gemacht hat, zerfällt
das Urteil in zwei Elemente, die eigentliche Funktion f (Gallien

634 Siehe dazu auch Ruhstorfer, Trinität und Identität, 56–68, bes. 60ff.

3. Die Neuzeit in der produktiven Konstellation der Gegenwart

647

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erobern) und das Argument x (Cäsar). Während das Argument x
gesättigt ist und nichts weiter verlangt, ist die Funktion f prinzipiell
ungesättigt. Sie verlangt nach einem Argument. Hier ergibt sich eine
Leere, die aus dem Wegfall der Copula (sein) resultiert und die inne‐
re Unruhe dieses Ortes bereits in seiner Formalität kennzeichnet.
Das Sein ist der Grund in den ersten drei philosophischen Orten,
das dort als Anfang und Ende erscheint. Im Sein des Absoluten
findet der Mensch seine Ruhe. Diese Möglichkeit philosophischer
Einkehr des Denkens in seinen Grund stellt der vierte Ort in Abrede.
Die Identität von Denken und Sein wird zerbrochen. Das Denken
ist auch nicht der Grund des weltlichen Seins, vielmehr bildet sich
im Denken nur das ab, was in der Welt erfahren werden kann. Der
Mensch selbst muss sich an diesem Ort selbst als ein Moment der
sinnlichen Welt begreifen. Sie ist der Lebensraum für das ›wirkliche‹
Leben. Formal betrachtet ist die Logik dieses Ortes nicht geschlos‐
sen, sondern offen für das Andere seiner selbst. Das Andere zum
Denken und zur Logik sind die Welt und die Erfahrung in ihr. Diese
performative Welterfahrung liefert die propositionalen Argumente
für das Denken. Deshalb bleibt die Wissensentfaltung hier vornehm‐
lich empirisch und das von der Erfahrung wahrgenommene Wirkli‐
che in letzter Hinsicht grundlos. Es ist die Erfahrung des Abgrunds.
Die Vergeblichkeit und Vergänglichkeit der Dinge zu erfahren, den
Entzug an Lebensmöglichkeiten zu durchleiden, die Entfremdung in
der Welt zu realisieren, ist für den Menschen unvermeidlich. Wir
müssen uns der Erfahrung stellen, dass der Stein, den wir mühsam
auf den Berg gewälzt haben, immer wieder zu Tal rollt (Albert Ca‐
mus). Die Paradoxie dieses Standpunkts besteht darin, dass wir in
der Performanz der endlosen Wiederholung der Alltagsgewohnhei‐
ten und Arbeitsabläufe auch unser Glück finden können. Doch das
Glück bleibt das Flüchtigste überhaupt. Es ist aber auch möglich,
die Erfahrung des Missstandes und die Abwesenheit glücklicher
Umstände zu analysieren. Dabei muss klar sein, dass der Missstand
aus der konkreten Beschaffenheit der Welt und ihrer Gegebenheiten
sowie der Menschen und ihrer wirtschaftlichen, politischen und
kulturellen Selbstorganisation resultiert. Seine ultimative Bedrängnis
erlangt der Missstand aus der Abwesenheit des Grundes als solchem.
Abgrund, Missstand, Entzug können formal auch als Differenz von
Identität und Differenz bestimmt werden. In dieser Differenz zeigt
sich abstrakt gesprochen die Negativität in ihrer weltverunstaltenden

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

648

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kraft, die dazu auffordert, ihrerseits negiert zu werden. Die Negation
des Negativen kann sich in einer tatsächlichen Revolution der be‐
stehenden Verhältnisse verwirklichen. Die verschiedenen Substitute
des Grundes oder der prinzipiellen Identität geben eine Vorstellung
davon, wie ein glückliches Leben in dieser Welt individuell oder
kollektiv geführt werden könnte. Doch bleiben diese Substitute, die
ja aus der reinen Negation des empirischen Befundes entstehen,
ungewisse Tatsachen der Hoffnung. Die verschiedenen Optionen
der Lebensgestaltung stehen dem Menschen als Individuum oder als
Kollektiv frei. Die Freiheit, von der hier die Rede ist, ist die jeweils
endliche Freiheit des weltlichen Menschen. Sie wird unvermeidlich
und umfassend bedrängt durch die konkreten Bedingtheiten des
Daseins. Der Mensch bleibt aber auch in dieser Begrenztheit zur
Freiheit und damit zur Selbstbestimmung verurteilt. Die Kontingenz
in der Selbstbestimmung allerdings kann ihrerseits als bedrängend
erlebt werden, was die Menschen jedoch nicht von der Notwendig‐
keit der Negation des Negativen entbindet. Da nur diese negierende
Bewegung das Leben vorantreibt. So fokussiert gerade dieser Eck‐
punkt den Blick auf die konkreten Verhältnisse in der weltlichen
Welt. Hier müssen sich alle Ideale bewähren. Deshalb wird die reale
Erfahrung der Welt in all ihrer Abgründigkeit zur Herausforderung
für die ersten drei idealistischen Eckpunkte. Sie fordert von ihnen
die notwendige Erdung. Doch bleibt auch der Abgrund auf den
Grund hin geöffnet. Denn die Welt hat eine Grenze. Deren Grenze
ist das Nichts, die Erfahrung des Nichts das Mystische.

5. Waren die drei ersten Eckpunkte von der Idealität des Seins (Signi‐
fikat) und der vierte von der Realität der Welt und des Menschen
(Referent) geprägt, so handelt der fünfte von der Zeichenhaftigkeit
der Kommunikation (Signifikant). Die Festigkeit der Dinge wird hier
zugunsten der Fluidität der Zeichen aufgebrochen. Deshalb wird
formal betrachtet die Logik von Funktion und Argument zerstreut.
Es entsteht ein gespurtes Feld von Argumenten (a) der Funktion
(f ) Das bedeutet, dass die Funktion nicht mehr ihren Halt in der
festen Sachhaltigkeit des Arguments findet, da dieses in die Differen‐
zialität der Zeichen übersetzt wurde, und flüssig wird. Neben dem
Denkraum der ersten drei Orte und dem Lebensraum des vierten
eröffnet sich hier der Sprachraum. Nicht die Einsicht in das Sein
und nicht die Erfahrung der Dinge bieten dem Denken seine Sache,
sondern die Praxis der Kommunikation. Die Performativität der

3. Die Neuzeit in der produktiven Konstellation der Gegenwart

649

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zeichen selbst bringt erst die Dinge hervor, die dann zum Inhalt der
sprachlichen Propositionen werden. Im Mittelpunkt der Betrachtung
steht die Medialität der Zeichen. Die Zeichen vermitteln zwischen
den Menschen, die aber ihrerseits als Zeichen verstanden werden
müssen. Auch halten die Zeichen die fragile Mitte zwischen der
Idealität des Gedachten und der Materialität der Sachen, wobei
auch das Gedachte und die Sache wiederum als Zeichen verstanden
werden müssen. So ergibt sich eine Spur von Zeichen, die etwas
bezeichnen, das selbst nie anwesend ist. Damit zeichnet sich die
Erfahrung ab, dass wir auch in Texten und Kontexten, Symbolen
und Metaphern, Diskursen und Debatten, Bilder und Bits, Datenträ‐
gern und Daten sowie in der medialen Kommunikation zu Hause
sind. Wie der vierte Ort die Erdung des Idealismus der ersten drei
Momente bewirkt und das Denken auf den Boden der Tatsachen
holt, so relativiert der fünfte die Härte und Festigkeit der empiri‐
schen Welt und ihrer Wissenschaften. Dem Denken werden dadurch
Spielräume eröffnet, die neue Lebensmöglichkeiten nach sich ziehen,
denn es wird deutlich, dass die normative Kraft des Faktischen auch
nur eine Verhärtung der Sprachgewohnheiten sein kann. Wie jedes
Zeichen, das nur durch andere Zeichen bestimmt werden kann,
die Angewiesenheit des Einen auf das Andere impliziert, so kann
auch der Mensch nur in seiner Beziehung zu anderen bestimmt
werden. Nur durch die Anderen finde ich zu mir. Selbstbestimmung
wird dadurch relativiert. Nur durch das Differente finde ich zur
Identität des Selbst. Doch ist klar, dass diese Identität meines Selbst
seinerseits nur ein fragiles Zeichen ist, eine Chiffre, die mich nicht
festlegt, sondern einen Möglichkeitsraum der Selbstverwirklichung
eröffnet. Dieser Möglichkeitsraum kann formal auch als die Dif‐
férance von Identität und Differenz angesehen werden. Wegen der
unendlichen Folge der Zeichen und Alteritäten, die sich hier im
Prozess der Selbstbestimmung ergibt, führt diese zu ungeahnten
Möglichkeiten der Selbstverwirklichung, die ihre Grenze allerdings
immer in der Begegnung mit den Anderen findet. Nur im Kontext
mit den Anderen finde ich die ethische Norm für das Selbst der
Selbstbestimmung. Wegen dieser Relativität des Selbst tritt dieses
in seiner Schwäche und Verletzlichkeit hervor. Doch eröffnet der
Sinn für die Vulnerabilität der je Anderen einen neuen Sinn von
Verbindlichkeit jeder auch noch so prekären Alterität gegenüber.

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

650

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Von der kategorialen Anwesenheit des Denkens bei sich (Identi‐
tät, erster Ort), von der radikalen Abwesenheit des ersten Gedan‐
kens und dessen hypothetischer Vermittlung (Differenz, zweiter
Ort), von der dialektischen Fassung dieser Vermittlung des Absolu‐
ten im Relativen (Identität von Identität und Nichtidentität, dritter
Ort) und von der Verabsolutierung des Relativen und der damit ein‐
hergehenden Negation des Absoluten in seiner Vernünftigkeit (Dif‐
ferenz*, vierter Ort) führt der Weg zur Limitation aller Identitäten
und Differenzen, aller Affirmationen und Negationen (Différance,
fünfter Ort). Durch diese Folge werden alle Identifikationen des Ab‐
soluten einer radikalen Kritik unterzogen. Jede totale Identifikation
wird in die Différance überführt. Dieser kritische Aspekt des fünften
Ortes ist die Bedingung der Möglichkeit, dass neue Denkräume und
Lebensräume, Sprachräume und Spielräume der produktiven Kon‐
stellation entstehen können, weil nur durch den unterscheidenden
Aufschub der Anwesenheit des Absoluten die Grenzen von dessen
verschiedenen Fassungen erscheinen können. Nur in den Konkretio‐
nen ist das Universale wirksam. Dabei wird die verweisende und
unterscheidende Kraft der Différance nun ihrerseits zu einer beson‐
deren Konkretion des Universalen, wie es sich in der Konstellation
neu manifestiert.

Aus dem Zusammenspiel der fünf Eckpunkte ergibt sich das
philosophische Denkfeld, dessen andere Seite das theologische An‐
dachtsfeld ist, das von den fünf religiösen Orten abgesteckt wird.
Denken, Leben und Sprechen gewinnen in den beiden Aspekten der
Konstellation eine neue Dynamik. Die polygone Selbstbestimmung
des Menschen ist das Produkt des philosophischen Blickfeldes, wäh‐
rend das theologische Blickfeld die Liebe Gottes in Jesus Christus
neu dimensioniert. Dies sei im Folgenden noch zusammenfassend
erläutert.

4. Das Resultat: Liebe und Selbstbestimmung

Die produktive Konstellation kann theologisch und philosophisch
gelesen werden. Deshalb weist auch das Produkt, das diese Konstel‐
lation hervorbringt, jene Ambivalenz auf, die den fünf theologischen
und philosophischen Orten eignet. Dabei wird auch diese Ambigui‐
tät selbst noch einmal produktiv, wobei das Resultat der Konstellati‐

4. Das Resultat: Liebe und Selbstbestimmung

651

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


on nur sehr vorläufig und mehrdeutig zur Sprache kommen kann.
An diesem Punkt können wir nicht mehr von der Identität von
Theologie und Philosophie sprechen. Ebenso wenig ist eine Diffe‐
renz beider anzusetzen. Da die soeben entfaltete philosophische und
theologische Denkart strenggenommen weder theologisch noch phi‐
losophisch und zugleich sowohl theologisch als auch philosophisch
ist, ergibt sich ein neues Bedürfnis der Unterscheidung. Es erhalten
sich die beiden gleichwertigen Wissensformen, die an dieser Stelle
nicht vermischt, aber auch nicht getrennt werden können. So hat
auch das Resultat eine theologische Seite, die in die philosophische
umschlägt, und eine philosophische, die in die theologische kippt.

Liebe. Die Liebe beginnt mit der sinnlichen Wahrnehmung und
mehr noch mit der sinnlichen Praxis. Agápe als Nächstenliebe, philía
als Freundesliebe und éros als sinnlich-sexuelle Liebe bilden die
Basis und den Höhepunkt dessen, worum es hier geht. Am Anfang
ist die Ästhetik der Liebe. Ich werde von einem:r Anderen angespro‐
chen. Diese Ansprache nehme ich als Einladung zu lieben wahr,
und ich antworte durch meine Zuneigung. Aus dem wiederholten
Erleben der Liebe ergibt sich eine Geschichte. Aus der Geschichte
und ihren Begebenheiten kann ein Wissen hervorgehen. Dieses em‐
pirische Wissen von der Liebe erzählt von den Gewohnheiten, Mus‐
tern und Praktiken der Liebe, die die Menschen untereinander, aber
auch mit den Dingen, der Natur und schließlich mit Gott verbinden.
Wenn wir in einem nächsten Schritt fragen, warum wir wie lieben,
dann entsteht ein begründetes Wissen über die Zusammenhänge.
Wir können daraus lernen, was es heißt, zu lieben. Aristoteles nannte
dieses Wissen téchnē im Sinne von Technik, aber auch von Kunst.
Eine Kunst zu lieben oder eine Technik der Liebe in einem weiten
Sinn ist die Frucht einer vernünftigen Reflexion auf die vorgängi‐
ge Erfahrung. Stets geht es um das ganzheitlich Verbindende, das
Gemeinschaft Stiftende, das Persönlichkeit Bildende. Der Umgang
der Menschen miteinander, mit den anderen Lebewesen und mit
den Dingen sowie mit Gott gewinnt Form und Gestalt. Strukturen
und Regeln der Liebe werden gesucht und gefunden, gestaltet und
eingeübt. Dabei kann sich die Liebe in ekstatischen Formen der Ero‐
tik ebenso realisieren wie im pragmatischen und pflichtbewussten
Miteinander der Menschen in der Familie, der Gesellschaft oder
im Staat. Die Energien des Zusammenhalts und die Kräfte der Frei‐
setzung finden eine Balance, geraten aus den Fugen und kommen

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

652

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


doch wieder ins Lot. Zur Kunst der Liebe gehört die Kunst der Dis‐
tanz und des Respekts. Gemäß dem fünften Ort der Konstellation
ist in allem die Alterität der Anderen zu achten. Eine differenzsensi‐
ble Liebe wahrt den Abstand und verbietet den Übergriff. Deshalb
werden Normen und Regeln der Begegnung erforderlich. Die poeti‐
sche Normierung der Gottes- und Nächstenliebe findet sich in den
biblischen Texten. Sie selbst sind das Ergebnis einer kunstvollen
Selbstverständigung der Liebe, erzählen sie doch die konfliktreiche
Liebesgeschichte zwischen Gott und seinen Geschöpfen. Die vierte
Stufe nach sinnlichem Erleben, empirischem Wissen und kunstvol‐
ler Fähigkeit ist diejenige der Wissenschaft (epistḗmē). Hier wird
gewusst, wie es ist, warum es ist, wie es ist, und schließlich, war‐
um es notwendigerweise so ist. Daraus entsteht die systematische
Erkenntnis der Wissenschaft. Die Wissenschaft von der vernünftigen
Betrachtung der Liebe wäre Theologie. Sie fragt nach den Ursachen
und Gründen, den Zusammenhängen und Notwendigkeiten. Als
Wissenschaft Gottes sucht sie den tiefsten Grund der Liebe und
zugleich den höchsten Grund des Wissens. Der höchste Grund allen
Wissens ist das Wort selbst, denn alles Gewusste wird in Wort und
Text aufbewahrt. Die Textur der Welt ist selbst die Sprache, der Lo‐
gos. Erst durch das Wort werden die Dinge für das Denken wirklich.
Das Wort selbst ist die andere Seite der Liebe. Denn die Liebe ist das
schlechthin Ansprechende, für sich Einnehmende. Das Denken für
sich einzunehmen, ist die Aufgabe der Vernunft. Die Vernunft unter‐
scheidet die Dinge und lässt sie hervortreten, lässt sie in Beziehung
treten und denkt sie zusammen. Sie verbindet sie, wie die Liebe
das Verschiedene vereint. Dabei wohnt die Vernunft von je her im
Fleisch. Im je eigenen Selbst inkarniert, drängt sie zum Anderen.
Deshalb stiftet sie die Grundlage aller Kommunikation. Kommuni‐
kation meint das Herstellen einer communio. Communio bedeutet
wörtlich Mit-Einander. Die kommunikative Vernunft ermöglicht
Gemeinschaft, Einheit und Universalität. Der verbindende Grund
aller Kommunikation ist für den theologischen Blick Gott selbst.
Er:sie ist zugleich die vereinende Kraft der Liebe und die kommuni‐
kative Kraft der Vernunft. Sofern nun aber diese göttlich liebende
Vernunft selbst im menschlichen Fleisch gegenwärtig ist, berühren
wir die christologische Dimension. Die Geschichte Jesu kann als
eine extreme Liebesgeschichte verstanden werden. Als Geschichte
des inkarnierten Logos ist sie ebenso eine extreme Geschichte der

4. Das Resultat: Liebe und Selbstbestimmung

653

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vernunft. In dieser Geschichte wird paradigmatisch anschaulich,
wie Logos und Liebe zugleich bis in die äußerste Konkretion des
alltäglichen Lebens konkret werden, wie sie in den Banalitäten und
Abgründen eines konkreten Lebens scheitern und zerbrechen, wie
aber schließlich aus der Wirklichkeit des Scheiterns ein konkretes
Zeichen der Hoffnung hervorgeht. In Allem wird das Konkrete in
seiner Verletzlichkeit auf das Universale und Vollendete hin geöffnet.
Logos und Liebe bleiben trotz aller Unvernunft und trotz allen Has‐
ses in der Welt. Menschliche Vernunft und zwischenmenschliche
Liebe werden dadurch selbst zu Zeichen der Hoffnung. Über die
Mitte der Christologie kippt die Theologie damit noch einmal in
Anthropologie, und die Liebe wird zur Bestimmung des Menschen.

Selbstbestimmung. Die aus der Konstellation resultierende Philoso‐
phie versteht sich zunächst als konkrete Ästhetik der Selbstbestim‐
mung. Ich nehme mich selbst zunächst in meiner Körperlichkeit
wahr. Mein Selbst endet dort, wo mein Körper endet. Durch die
Begegnung mit dem:n Anderen werde ich überhaupt erst auf mein
Selbst verwiesen. Zugleich mit dem Selbst nehme ich meine Frei‐
heit, mich zum je Anderen zu verhalten, wahr. Der Anspruch durch
den Anderen fordert eine Antwort heraus. Meine Stimme ist gefor‐
dert. In meiner Antwort gebe ich mir eine Stimme und damit eine
Bestimmung. Wegen ihrer kommunitären Struktur hat Selbstbestim‐
mung stets eine soziale und politische Dimension. Aus der konkre‐
ten Wahrnehmung meiner eigenen Stimme als Sitz meines Selbst
ergibt sich durch wiederholte Erfahrung ein empirisches Wissen der
Selbstbestimmung. Ich lerne mich zu verhalten. Aus vorgegebenen
Mustern und Formen, die mich immer schon bestimmen, wähle
ich diejenigen aus, die mir helfen, mein Selbst zu entfalten, aber
auch mit dem Selbst der Anderen in Kontakt zu kommen. Auf
der Suche nach Kriterien der Selbstbestimmung gewinne ich durch
Erfahrung und Reflexion eine Technik oder eine Kunst der indivi‐
duellen Selbstführung, die aber immer auch ein Wissen um das Mit‐
einander der Individuen impliziert. Dieses begründete Wissen wird
einen Ausgleich schaffen zwischen den Bedürfnissen und Zielen
des Selbst sowie den Erfordernissen und Zwecken der Gemeinschaf‐
ten, in denen ich jeweils lebe. Die Kunst der Selbstführung ist also
eine zuhöchst politische Angelegenheit. Demokratisches Wissen leis‐
tet genau jene Vermittlung zwischen den verschiedenen konkreten
Stimmen und der universalen Stimme, die dann auch interpersonale

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

654

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Verbindlichkeit für sich beanspruchen darf. Doch gerade wegen der
Selbstursprünglichkeit der je eigenen Stimme und der Verletzlichkeit
des Selbst ist die vornehmste Aufgabe der allgemeinen Bestimmung
der Menschen, die vulnerable Konkretion des menschlichen Daseins
zu schützen. Denn mein verletzliches Selbst bleibt in allem die Quel‐
le der Orientierung und Wegweisung und der Sitz meines Selbstbe‐
wusstseins. Das Selbst und das Andere bedarf der Vermittlung. Auch
hier übernimmt die kommunikative Vernunft diese Aufgabe der
Vermittlung des Selbst mit sich selbst und mit den Anderen. Die Ver‐
nunft führt die vielen Stimmen im Selbst zur Einheit einer Persön‐
lichkeit zusammen. Zugleich verbindet diese synodale Vernunft die
vielen Selbste zu menschlichem Miteinander und zur Gemeinschaft
der Dinge und Lebewesen. Über die Wahrnehmung des sinnlichen
Selbst, über die Empirie der menschlichen Begegnung und über die
individuelle sowie politische Kunst der Selbstbestimmung kommen
wir zu einem notwendigen Wissen um die letzten Gründe dieser
Kunst. Die Notwendigkeit der Gründe für die konkrete Selbstbe‐
stimmung kann nur aus dem Selbst des Menschen hervorgehen,
wobei das Selbst nur in der Öffnung für die Anderen es selbst ist.
Dieses offene Selbst des Menschen ist seine Vernunft. Die Vernunft
ist zutiefst mit meinem konkreten Selbst verbunden und muss doch
zuhöchst als denkende Offenheit für das Universale begriffen wer‐
den. Nur in dieser Vermittlung von Konkretion und Universalität
kann das Wissen um die Selbstbestimmung zur Ethik werden. Diese
ethische und zugleich politische Vermittlung von Konkretion und
Universalität der Bestimmung des Menschen ist die Sache einer
neuen Philosophie der synodalen Vernunft. Die Vernunft generiert
aus dem Denkfeld, das von den fünf Eckpunkten abgesteckt wird,
ein Wissen von der Bestimmung des Menschen. Dieses Wissen lehrt
die Achtung vor dem Selbst jedes Menschen, jedes Lebewesens und
jedes Dings. Die Achtung impliziert die Vermittlung von Selbstbe‐
stimmung und Fremdbestimmung. Die Vermittlung ist möglich, weil
sich das universale Selbst in jedem konkreten Anderen erkennen
lässt und zugleich Raum gibt für die unaufhebbaren Differenzen.
Der Name für diesen verbindenden Raum ist Liebe. So führt die
kommunikative Vernunft der Selbstbestimmung zurück zum Wissen
über die Liebe als Vermittlung der Differenzen.

Die produktive Konstellation, von der hier die Rede war, eröffnet
ein Andachtsfeld und ein Denkfeld. Auf diesen Feldern können phi‐

4. Das Resultat: Liebe und Selbstbestimmung

655

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


losophische und theologische Früchte kultiviert werden, die dem
Denken, dem Leben und dem Sprechen der Menschen Nahrung
geben. Wir Menschen leben nicht nur vom Brot allein, sondern
von den Produkten unserer Vernunft. Vielleicht müssen wir die Ver‐
nunft in neuer Weise als ein kreatives Vermögen begreifen. Dieses
Vermögen kann jene Nahrungsmittel hervorbringen, die wir für
ein erfülltes Dasein brauchen. Die großen Erzählungen unserer Ver‐
nunftgeschichte sind ein fruchtbarer Boden, den zu bewirtschaften
sich lohnt. Wenn wir nun abschließend noch einmal auf die Worte
Hegels hören, die diesem Buch seinen Titel gegeben haben, klingen
sie wohl anders als in der Einleitung: »Die Philosophie ist daher
Theologie, und die Beschäftigung mit ihr oder vielmehr in ihr ist für
sich Gottesdienst«. Die Beschäftigung in Theologie und Philosophie,
wie wir sie heute brauchen, ist gleichzeitig Gottesdienst, Dienst am
Menschen und Dienst an der Schöpfung. Dieser Dienst konkretisiert
sich darin, neues philosophisches und theologisches Wissen zu er‐
wirtschaften, das propositional nahrhaft und performativ lustvoll ist.

5. Nachklang: Metaphysik und Jazz

Inwiefern aber kann die Beschäftigung mit den großen Systemen
des Denkens für ein notwendiges Wissen von Liebe und Selbstbe‐
stimmung überhaupt noch hilfreich sein? Zunächst könnte man
postulieren, dass wir heute nichts Geringeres brauchen als das, was
etwa die großen Gestalten der Denkgeschichte für je ihre Zeit er‐
bracht haben. Wer aber vermöchte das zu leisten, was etwa Kant
für seine Zeit geleistet hat? Können und sollen wir denn überhaupt
noch einmal monumentale Kompositionen des Denkens mit einem
Anspruch vorlegen, wie wir sie etwa in Hegels System finden? Ohne
jeden Zweifel wäre ein Scheitern unausweichlich vorprogrammiert.
Jedoch gehört es zu den Charakteristika unseres geschichtlichen
Kairos, dass wir uns gerade nicht mehr mit den Giganten der
Geschichte vergleichen müssen. Die maßgeblichen Denkaufgaben
von heute sind eben nicht mehr allgemein und paradigmatisch von
maître penseurs zu leisten, sondern konkret von Menschen in ihrer
ganzen Besonderheit und Begrenztheit, geht es doch philosophisch
gesprochen um die weisheitliche Selbstbestimmung des Menschen
und theologisch gesagt um gelebte Gottes- und Nächstenliebe. Des‐

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

656

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


halb sind Denkbewegungen heute bottom up und eben nicht mehr
nur top down anzugehen, so wichtig hier Hilfestellungen von profes‐
sionellen Denker:innen sein können. Individuelle, soziale, regionale
und kulturelle Besonderheiten und Grenzen gewinnen in diesem
Kontext an Bedeutung.

Das Resultat des vorliegenden Versuchs ist gerade kein Denksys‐
tem von universaler Geltung. Allerdings wurde die Produktivität
der kommunikativen Vernunft in eine starke Position gebracht. Das
impliziert konkret, dass wir heute nicht mehr den Meisterdenker:in‐
nen und deren Anspruch von universaler Geltung unterworfen sind.
Der aus der Aufklärung stammende Begriff des Selbstdenkens ge‐
winnt neues Gewicht, muss aber um die Momente des devianten
Andersdenkens sowie des fragmentarischen Andenkens erweitert
werden. Angesichts dieser vor allem der Postmoderne zu verdanken‐
den Wendung wird die formale Verbindlichkeit der Konstellation
zu einer Ermutigung, die eigene Vernunft selbstständig zu gebrau‐
chen, und zwar in einem Verständnis, das der konkreten Pluralität
des Vernunftgebrauchs gerecht wird. Die Rezeption gerade auch
neuzeitlicher Gedanken führt zur schlichten Einsicht, dass wir keine
herkömmlichen Denksysteme mehr brauchen, wohl aber den Mut,
selbst produktiv zu denken und aus vorhandenen Mustern Neues zu
schaffen. Dies kann im Vertrauen darauf, dass in allem Konkreten
Universales präsent ist, durchaus auch zu neuen Formen allgemeiner
Verbindlichkeit führen.

Ein musikalischer Vergleich vermag hier weiterzuhelfen. Klassi‐
sche Musik wird wird heute oft als exakte Performanz einer genauen
Partitur verstanden. Auch die vormals improvisierten Kadenzen sind
heute durchgehend ausnotiert und damit vorgegeben. Es kommt
also darauf an, so genau wie möglich die fixierte Musik zu reprodu‐
zieren. Bis in die Zeit Beethovens wurden aber selbst die Kadenzen
nicht notwendigerweise ausnotiert, vielmehr boten sie den Raum
für Improvisation. Heute ist es etwa der Jazz, der die Kunst der
Improvisation kultiviert. Im Jazz ist es nicht entscheidend, fixierte
Werke nachzuspielen, sondern die jeweils besondere und konkrete
Produktivität ins Spiel zu bringen. Gewiss gilt es, die Großen des
Jazz und deren Muster der Improvisation zu studieren, doch ist der
Zweck des Studiums, die Kunst des Improvisierens selbst kreativ zu
erlernen. Die notierten Vorgaben der Musikstücke sind minimiert
und dienen lediglich als Pattern, mit denen kreativ umgegangen

5. Nachklang: Metaphysik und Jazz

657

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


werden soll. Zur klassischen Musik und zum klassischen Denken
gehörte die Kunst der Improvisation. Bach, Mozart und Beethoven
wussten, ihre Kreativität spontan auszudrücken. Gerade auch Fichte,
Schelling und Hegel waren Meister der denkerischen Improvisation.
Allein der Aufbau von Hegels »Enzyklopädie« belegt dies. Die Pa‐
ragraphen dienten als Grundmuster, über die in den Vorlesungen
improvisiert wurde. Die Kunst des Improvisierens wurde von der
Überzeugung getragen, dass alle Unterschiede aus Einem hervorge‐
hen, so dass Kreativität zu Kommunikation und Kommunikation
zu Kreativität führt. Wie dadurch in der Musik Zusammen-klang,
Sym-phonisches entsteht, so in der Philosophie Sym-phronisches.
Zusammen-denken, sym-phrónein, stiftet Gemeinschaft. Auch in
der gegenwärtigen Konstellation dürfen wir auf die Symphronizität
vertrauen, denn Vernunft verbindet. Verbunden werden die je eige‐
nen, die devianten und auch die defizienten Improvisationen der
Vernunft. Die konkreten Denkwege realisieren sich durch ein neu
zu bestimmendes, demokratisches doing universality. Wie im Jazz
die gemeinsame Interpretation aus dem dis/harmonischen Zusam‐
menspiel der Musiker:innen hervorgeht, das die Gruppe wie eine
spannungsgeladene Einheit erleben lässt, so bleiben die fragmenta‐
rischen Performanzen des Denkens dem:der Einen, Allgemeinen,
Gemeinsamen zugewandt.

Ein derart improvisiertes Denken kann gleichermaßen Theolo‐
gie und Philosophie sein. Zweck dieses Denkens ist Befreiung zur
umfassenden Selbstbestimmung, zur unbedingten Liebe, und mehr
noch zur gegenwärtigen Seligkeit. In Hegels Worten: »Als für sich
existierend heißt diese Befreiung Ich, als zu ihrer Totalität entwickelt
freier Geist, als Empfindung Liebe, als Genuß Seligkeit« (§ 159; 306).

Schluss. Die Neuzeit in der Zeitenwende

658

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585 - am 13.01.2026, 10:20:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-585
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Die Neuzeit und das nachmetaphysische Denken
	2. Der Ertrag der Neuzeit für heutige Theologie und Philosophie
	2.1 Vernunftbewusste Offenbarungswissenschaft
	2.2 Gottbewusste Vernunftwissenschaft
	2.3 Religionsneutrale Philosophie im planetarischen Zeitalter

	3. Die Neuzeit in der produktiven Konstellation der Gegenwart
	3.1 Die Universalität der achsenzeitlichen Religionen
	Viele Wege
	Gottesstandpunkt?
	Die Vermittlung der Wahrheiten

	3.2 Das konkrete Universale der westlichen Philosophie/Theologie
	3.2.1 Die Ambiguität des Resultats
	3.2.2 Der theologische Blick: die Konstellation als Geschichte Jesu
	3.2.3 Der philosophische Blick: die Konstellation als logisches Gefüge


	4. Das Resultat: Liebe und Selbstbestimmung
	5. Nachklang: Metaphysik und Jazz

