
12 Corona und andere Weltuntergänge

deutung religiöser Naherwartung in modernen Gesellschaften. Dabei geht es

imKern umdie Frage, ob diemoderne Naherwartung lediglich einen »Wurm-

fortsatz« der religiösen Vorgeschichte darstellt oder aber als Reaktion gegen

eine zunehmende Entzauberung der Welt zu sehen ist. Über diese Fragen

ist seit der letzten Jahrtausendwende (und zuvor) einiges geschrieben wor-

den. Dabei könnte man den Fokus dieser neuen Endzeitforschung als zeitdia-

gnostisch, kulturhermeneutisch oder mentalitätsgeschichtlich beschreiben:

In der Regel geht es darum, Aussagen oder Texte, die nicht in einer eindeu-

tigen Kontinuität mit religiösen Endzeitvorstellungen stehen, auf implizite

Spuren eschatologischer oder apokalyptischer Bildsprache oder rhetorischer

Gestaltung hin zu untersuchen. Das Ziel ist entweder, den*die Leser*in treff-

lich damit zu überraschen, dass Karl Marx (Löwith 1983, 38ff.; dagegen Peter

2008) oder die Grünen (Gebauer 2003) eigentlich Apostel*innen der Apoka-

lypse seien, oder aber allgemeiner die Bedeutung von religiöser Sprache als

hermeneutischen Schlüssel für die Moderne herauszuarbeiten (Nagel 2008a).

Im Unterschied zu diesen ideengeschichtlich orientierten Zugängen möchte

ich in diesem Band den Bogen zu einer angewandten, wissenssoziologisch

inspirierten Endzeitforschung schlagen.

Dazu werde ich im folgenden Abschnitt zunächst einige allgemeine

Überlegungen zur Begrifflichkeit der Apokalypse und Utopie anstellen und

in Abschnitt 2.3 bestehende geschichtsphilosophische, kulturgeschichtliche,

literatur- und medienwissenschaftliche Ansätze zum Verhältnis von Endzeit

und Moderne sichten. In Abschnitt 2.4 ordne ich die angewandte Endzeit-

forschung als wissenssoziologische Problemstellung ein. Ein besonderes

Augenmerk liegt dabei auf der Internalisierung eines Endzeitbewusst-

seins im Zuge der primären und sekundären Sozialisation sowie auf der

handlungsleitenden und wirklichkeitsgestaltenden Kraft apokalyptischer

Vorstellungen. Ausgehend von diesen Überlegungen setze ich mich in Ab-

schnitt 2.5 knapp mit der religionswissenschaftlichen Forschungslogik einer

angewandten Endzeitforschung auseinander und illustriere sie in Abschnitt

2.6 mit einigen konkreten Fallbeispielen.

2.2 Begriffsbestimmungen

Apokalyptik, Eschatologie undUtopie, die Begrifflichkeit des Unsagbaren, der

Endzeit und der Nicht-Orte, ist vielfältig, teilweise wenig trennscharf und

zudem biegsam je nach disziplinärem Blickwinkel. Die theologischen und li-

https://doi.org/10.14361/9783839455951-003 - am 13.02.2026, 21:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455951-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Die Gegenwart der Apokalypse 13

teraturwissenschaftlichen Debatten zur Terminologie der letzten Dinge sind

anderswo zu lesen (Koch 1970; Plasger 2007; Vondung 1988, 28ff.). Ich möchte

an dieser Stelle eine spezifisch sozialwissenschaftliche Begriffsbestimmung

wagen, indem ich die Konzepte von Eschatologie, Apokalyptik, Utopie und

Krise einander gegenüberstelle.

Die analytische Herausforderung besteht dabei in der Ausweitung eines

spezifischen Gattungsbegriffes zu einem allgemeineren Deutungsrahmen. So

ist der Ausdruck »Eschatologie« aus seinem Entstehungskontext, der Theolo-

gie des 17. Jahrhunderts, herausgehoben worden und ist nunmehr ein reli-

gionswissenschaftlicher Metabegriff für verschiedene Glaubensüberzeugun-

gen und Vorstellungen über das Ende der Welt (RGG 1957, 1542). Hier liegt

die Anschlussstelle zur Religionssoziologie, die Eschatologie als eine Klasse

von Deutungsmustern verstehen kann, insoweit sie zeitlich oder räumlich auf

Vorstellungen des Letzten oder Äußersten rekurrieren. Apokalyptik und Uto-

pie (ebenso die sog. Dystopie) wären dann spezifische Ausformungen inner-

halb dieses eschatologischen Deutungshorizontes.

Zur Abgrenzung von Utopie und Apokalyptik wurden teilweise säkula-

risierungstheoretische Überlegungen herangezogen: Die Utopie erscheint

dann als weltliche Apokalypse, als in Krise und Heil immanente und gleich-

sam handgreifliche Vision (Lützenkirchen 2000). Ernst Bloch sah in der

Utopie den modernen Begriff des apokalyptischen Bewusstseins und beur-

teilte vor diesem Hintergrund die klassischen Apokalypsen als die besseren

Utopien, da sie weniger in die Bedingtheiten der Machbarkeit verstrickt

seien (Bloch 1967, 547ff.). Neben der Abgrenzung über den religiösen Gehalt

bzw. den Grad der Unverfügbarkeit werden Utopien auch über ihr Deutungs-

medium bestimmt. So verweist Ansgar Weymann (Weymann 1998, 21) auf die

Identität von Theorie und Ideologie als Wesensmerkmal der Utopie, und ein

religionswissenschaftliches Verständnis begreift sie als ein »theorieförmiges

oder belletristisches Konzept für die ideale Ausgestaltung bzw. Verbesserung

des menschlichen Lebens nach rationalen oder rel. Grundsätzen« (RGG 1957,

861). In der Tat verdient die handlungsleitende Wirkung bei ultimativen

Erzählungen besonderes Augenmerk. Fraglich bleibt indes, ob die Einheit

von Deutungs- und Steuerungsmacht ein geeignetes Distinktionskriterium

zwischen Utopie und Apokalyptik darstellt.

Der religiöse Gehalt und das Mischungsverhältnis von Theorie und Ideo-

logie erscheinen als Unterscheidungsgesichtspunkte nicht nur theoretisch,

sondern auch empirisch problematisch. Die Herausforderung besteht also

darin, inhaltliche Kriterien zur Abgrenzung von Apokalyptik und Utopie

https://doi.org/10.14361/9783839455951-003 - am 13.02.2026, 21:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455951-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 Corona und andere Weltuntergänge

als eschatologischen Deutungsmustern zu identifizieren. Volkhard Krech

bestimmt die Apokalyptik soziologisch als »streng dualistisches Deutungs-

muster, das die Gegenwart als krisenhaft und dem Untergang geweiht

interpretiert und eine radikal andere, transzendente Ordnung antizipiert«

(Krech 1995, 48). Im Anschluss an Krech möchte ich den Umgang mit der

Krise als inhaltliches Kennzeichen der Unterscheidung hervorheben.

Im soziologischen Sprachgebrauch ist der Begriff der Krise noch immer

eng mit der marxistischen Theorie verbunden. In der sinkenden Profitrate

manifestiert sich die Wirtschaftskrise als potentieller Wendepunkt zu einer

neuen Gesellschaftsform (Fuchs-Heinritz 1995). In der Religionswissenschaft

herrscht dagegen ein individualistischeres Verständnis vor. Krisen erscheinen

hier als lebensgeschichtlicher Übergang, etwa im Zusammenhang mit Kon-

versionsentscheidungen (Klosinski 1999). Für die Betrachtung von Apokalyp-

sen und Utopien sind beide Verständnisse bedeutsam. In beiden Deutungs-

mustern wird durch die polare Konzeption umfassender »Defizienz« auf der

einen und umfassender »Fülle« auf der anderen Seite die Erwartung eines

totalen und unbedingten Übergangs gesetzt.1 Diese globale Entwicklung ist

allerdings auf das Engstemit dem Schicksal des*der Einzelnen verknüpft. Es-

chatologische Deutung ist akteurszentriert, indem sie Welt- und Menschen-

bild verbindet, etwa, indem die Krise in einen Tun-Ergehens-Zusammenhang

mit dem Handeln einzelner Personen gestellt wird (bspw. Kaiser Antiochos

IV in der sog. Daniel-Apokalypse, Dan. 7). Darüber hinaus ist das persönliche

Heil der individuelle soteriologische Bezugspunkt apokalyptischer Deutung.

Der Erwählungsgedanke verbürgt den ethischen Anspruch der Krisenerzäh-

lung.

Apokalyptik und Utopie unterscheiden sich systematisch in ihrer Kon-

zeption der Krise. Während in einer Apokalypse die Offenbarung der Krise

im Vordergrund steht und das Szenario des globalen Umsturzes bildgewal-

tig in Szene gesetzt wird, ist die Krisenerfahrung in utopischen Szenarien in

1 Das Begriffspaar Defizienz und Fülle stammt von Klaus Vondung, der damit mensch-

liche Grunderfahrungen beschreibt, an denen apokalyptische Deutung ansetzt. Defi-

zienz bezeichnet »Erfahrungen des Nichtgelingens […] [,] der körperlichen, intellek-

tuellen, auch moralischen Unzulänglichkeit bis hin zu den alles durchdringenden Er-

fahrungen der Vergänglichkeit, des Verlusts, des Alterns, der Krankheit [und] des To-

des« (Vondung 1988, 65f.). Demgegenüber sind Erfahrungen der Fülle durch körper-

liches und psychisches Wohlbefinden geprägt. Sie können dem Erlebnis des eigenen

Einklangs mit der Natur oder anderen Menschen entspringen oder als transzendente

Hoffnung aufscheinen (ebd., 66f.).

https://doi.org/10.14361/9783839455951-003 - am 13.02.2026, 21:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455951-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Die Gegenwart der Apokalypse 15

den*die Betrachter*in hineinverlagert. Apokalypsen beschreiben einen Pro-

zess, sei es Übergang oder Untergang, der unmittelbar als krisenhaft erleb-

bar wird und seine Berücksichtigung in der Situationsbestimmung des*der

deutenden Akteur*in vehement einklagt. Utopien hingegen entwerfen einen

idealen Zustand, der zeitlich und/oder räumlich entrückt ist. Die Wahrneh-

mung der Krise entsteht sodann mittelbar aus der kognitiven Dissonanz zwi-

schen dem idealen und demaktuell wahrgenommenen Zustand.Komplemen-

tär zur Krise verhält sich die Darstellung des Heils. In der Offenbarung des

Johannes spielt die Darstellung der Fülle in Gestalt des Himmlischen Jerusa-

lems in der Textgestalt nur eine marginale Rolle, in klassischen Utopien wie

ThomasMorus »Utopia« steht dagegen der Zustand des Heils imMittelpunkt.

Einen Grenzfall stellen die sog. »kupierten Apokalypsen« (Vondung 1988, 106)

bzw. Dystopien dar. In beiden Fällen handelt es sich um reine Unheilssze-

narien im Geiste einer antimodernistischen Aufklärungskritik. Während die

kupierte Apokalypse gleichsam um den Heilszustand beschnitten wird, wird

in der Dystopie ein finaler Zustand der Defizienz beschrieben. Nichtsdesto-

trotz steht im ersten Fall die Krise als Verfallsprozess im Vordergrund, wäh-

rend im zweiten Fall ein statisches Unheilsszenario in einen unverfügbaren

Raum projiziert wird. Weiterhin unterscheiden sich Dystopien und kupierte

Apokalypsen im Verhältnis der Betonung von defizienter Zwischenzeit (Apo-

kalyptik) und Endzeit (Utopie). In diesem Verständnis wäre die Apokalyptik

gewissermaßen eine Proto-Eschatologie, eine Lehre von den vorletzten Din-

gen. Tabelle 1 fasst die Unterschiede zusammen:

Tabelle 1: Apokalypse und Utopie – Inhaltliche Unterscheidungsmerkmale

Apokalypse Utopie

Krise explizit

äußerlich

unmittelbar

implizit

innerlich

mittelbar

Heil marginal zentral

Strukturierung temporal-dynamisch lokal-statisch

Motivation Situationsbestimmung kognitive Dissonanz

Quelle: Eigene Darstellung

Wenn sich die Apokalyptik von der Utopie durch ihren Krisenbezug un-

terscheiden lässt, so bedeutet dies nicht, dass jede Krise auch apokalyptisch

https://doi.org/10.14361/9783839455951-003 - am 13.02.2026, 21:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455951-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16 Corona und andere Weltuntergänge

wäre. Anders als im alltäglichen Sprachgebrauch ist die Apokalypse mehr als

eine bloße quantitative Bestimmung des Ausmaßes oder der Tragweite ei-

ner Krisensituation. Sie verfügt vielmehr über eine qualitative gattungsge-

schichtliche Kontinuität mit Blick auf ihr Motivinventar, ihre Dramatik und

ihren polarisierenden rhetorischen Gestus. Im folgenden Abschnitt möchte

ich den Wandel apokalyptischer Deutung im Zuge der gesellschaftlichen Mo-

dernisierung genauer betrachten.

2.3 Endzeitbewusstsein und Moderne

Das Verhältnis von Endzeitbewusstsein und Moderne lässt sich in zwei Rich-

tungen erschließen: Man kann fragen, ob und wie sich die Moderne aus reli-

giösen Endzeitvorstellungen heraus entwickelt hat und welche Merkmale sie

mit ihnen teilt.2 Und man kann nach der Modernisierung eschatologischer

Ideen fragen, also danach, wie sich das Nachdenken über die Endzeit in mo-

dernen Gesellschaften verändert. Die erste Frage ist ein bedeutender Schau-

platz der deutschenGeschichtsphilosophie der Zwischen- undNachkriegszeit

gewesen, die zweite Frage hat in jüngerer Zeit die literatur-, medien- und ge-

schichtswissenschaftliche Debatte beschäftigt.

Zunächst zur ersten Frage: Ein Geschichtsphilosoph ist, zumindest von

einer sozialwissenschaftlichen Warte aus gesehen, jemand, der sich über den

Lauf der Zeiten Gedanken macht, um Aufschlüsse über das Woher (Ätiologie)

und Wohin (Teleologie) und natürlich das Dazwischen zu erlangen (Zeitdia-

gnose). In diesem Punkt unterscheidet sich die Geschichtsphilosophie nicht

wesentlich von religiösen Erzählungen vom Anfang oder vom Ende der Welt.

Ein Unterschied besteht allerdings darin, durch Beobachtung historische

Gesetzmäßigkeiten zu ermitteln und daraus Aussagen über die Zukunft

abzuleiten. Bekannte Beispiele sind der Historische Materialismus von Karl

Marx (1964) und Oswald Spenglers Analyse zum Untergang des Abendlandes

(Spengler 1963), aber auch die universalgeschichtlichen Überlegungen des

islamischen Gelehrten Ibn Haldun (1951).

Die Frage nach dem Zusammenhang zwischen moderner Geschichts-

philosophie und (christlicher) Eschatologie ist im Rahmen der sogenannten

Löwith-Blumenberg-Debatte vor allem als Säkularisierung der Apokalyptik

2 Bei diesem und den folgenden Abschnitten handelt es sich um gekürzte und ange-

passte Auszüge aus einer früheren Veröffentlichung (Nagel 2018a).

https://doi.org/10.14361/9783839455951-003 - am 13.02.2026, 21:48:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455951-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

