2 Fama und virtu: Zur Funktion des offentlichen
Standbildes und seiner geistig-theoretischen
Fundierung durch die Humanisten

Auch wenn man das offentliche Standbild nicht zwingend als die logische Kon-
sequenz, als die bildkiinstlerische Artikulation eines durch den Humanismus
entwickelten neuen Menschenbildes verstehen kann, so stehen doch die Grund-
prinzipien der offentlichen Plastik in einem engen Zusammenhang mit dieser
einflussreichen geistesgeschichtlichen Stromung der Frithen Neuzeit. Denn wie
kaum je zuvor seit der Antike war es den frithen Humanisten ein Anliegen, die
Idee des Ruhmes philosophisch zu begriinden und mit der Theologie des Mittel-
alters zu harmonisieren. Bekanntlich schuf der Humanismus nicht nur ein neues
Verstindnis des Menschen, wonach dieser auf der Grundlage der Verbindung
von Tugend und Wissen seine Fahigkeiten optimal entfalten und seine wahre
Bestimmung finden sollte. Er schuf auch ein neues Verstandnis von Geschichte.
Unter den Humanisten herrschte die Uberzeugung, dass die Orientierung an
antiken Vorbildern fiir den Erwerb von Tugend erforderlich sei — die Geschichte
wurde, wie zuvor schon bei Cicero und anderen antiken Autoren ebenfalls, zur
Lehrmeisterin. Das in historischen Werken der Antike geschilderte vorbildliche
Verhalten von Helden und Staatsminnern sollte zur Nachahmung anspornen.
Damit ist zugleich schon angedeutet, dass im Wesentlichen das Wirken einzelner
Personlichkeiten und militirische Ereignisse den zentralen Fokus der Auseinan-
dersetzung mit der historia bildeten. Dass die Eigenschaft der Tugend, verstan-
den als zentraler Wertehorizont im Sinne vorbildhaften Verhaltens, eine zentrale
Kategorie im geistigen Grundverstindnis des Humanismus einnimmt, ist somit
evident.

Fir die Humanisten hing die Vorstellung von Tugend eng mit der Idee des Ruh-
mes zusammen. Um das Verhaltnis von fama und virti: zu verdeutlichen, bediente
sich etwa Francesco Petrarca folgenden Beispiels: ,Virtutem fama, ceu solidum
corpus umbra, consequitur“! (Der Tugend folgt der Ruhm nach wie der Schatten
dem festen Korper). Denselben Gedanken duf§erte der Humanist in einem seiner
Texte, der den von ihm gewahlten Titel Secretum tragt. Er fuhrt darin aus, es sei
unmoglich, dass die Sonne einen Korper bestrahle, ohne dass dieser einen Schat-
ten werfe, so wie es eben sei, dass die mit den allgegenwirtigen Strahlen Gottes
versechene Tugend den Ruhm erzeuge.? Francesco Petrarca gelang es, die neue,
humanistische Sichtweise mit den Glaubenssatzen der Theologie in eine gewisse
inhaltliche Ubereinstimmung zu bringen. Wie das ewige Leben ist fir ihn auch
der Ruhm der zeitgenossischen Wahrnehmung entzogen und liegt daher in einer

1 7Zitiert nach Alberto Tenenti: Il senso della morte e Pamore della vita nel Rinascimento,

Francia e Italia (Studi e ricerche 5), Turin 1957, S. 28.
2 Francesco Petrarca: Prose, Bd. 3, hg. von Guido Martellotti u. a., Mailand 1955, S. 204.

- 8m 13.01.2026, 04:55:2: Op


https://doi.org/10.5771/9783956508691-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

nicht einsehbaren Zukunft.? Da irdisches und himmlisches Nachleben somit auf
das Engste miteinander verwoben sind, kann er zum Streben nach Tugend und
Ruhm anhalten, ohne mit der Theologie in Konflikt zu geraten.* Noch deutlicher
lasst er es die Ratio im 88. Dialog seiner De remediis utriusque fortunae formu-
lieren, wenn sie zu ihrem Gesprachspartner Dolor sagt, dass man Berithmtheit
und Ehre als Geschenk Gottes annehmen und ihn daher ehren, keineswegs aber
dieses Geschenk zurtickweisen solle.’ In der Bewertung von Ruhm setzt Coluccio
Salutati, ein Zeitgenosse Francesco Petrarcas, Kanzler der Republik Florenz und
ebenfalls Humanist, einen deutlich anderen Schwerpunkt. Seiner Ansicht nach
war der Mensch lediglich die zweite Ursache der Dinge, die er vollbringe, gleich-
sam das Werkzeug Gottes, dessen alleiniger Verherrlichung alle durch den Men-
schen vollbrachten Taten dienen sollten.¢ Der Ruhm, den der Mensch in seinem
irdischen Leben erwerbe, so fiihrte der Florentiner Kanzler aus, begtinstige allen-
falls seine Entlohnung im Jenseits.” Einen deutlich hoheren Stellenwert raumte
hingegen Leon Battista Alberti dem Ansehen und der Ehre ein. In seinen Libri
della Famiglia, zwischen 1433 und 1434 verfasst, schreibt er: ,[...] e dobbiamo giu-
dicare la virtu sufficiente a conoscendere e occupare ogni sublime ed eccelsa cosa,
amplissimi principati, suppreme laude, eterna fama e immortal gloria.“® Ruhm
und Ehre wurden von ihm als das hochste Gut erachtet, das zu erlangen man sich
Zeit seines Lebens bemiihen sollte.”

Es tberrascht daher nicht, dass Leon Battista Alberti diese Annahme in seine
Uberlegungen zu Grab- und Denkmalern einflieen lief. Im achten Buch sei-
nes Architekturtraktats De Re Aedificatoria Libri decem stellte er fest, dass dem
Grabmal eine besondere Bedeutung zukomme, da es der Nachwelt den Namen
des Verstorbenen erhalte. Zudem sei es, aufgrund seiner ihm eingeschriebenen
sanctitas, besser vor mutwilliger Zerstérung geschiitzt als andere Monumente. !
Jedoch seien sowohl das Denkmal als auch das Grabmal, statua und sepulchrum,
Ausdruck des Dankes der Hinterbliebenen und sollten gleichermaflen zu neuem

3 Raphael Beuing: Reiterbilder der Frithrenaissance. Monument und Memoria (Diss., Uni-

versitdt Minster 2007; Symbolische Kommunikation und gesellschaftliche Wertesysteme

26), Minster 2010, S. 26; vgl. Tenenti: Il senso della morte, S. 27.

Ebd., S. 27-28; Beuing: Reiterbilder, S. 26.

»Iu vero Dei munus agnoscito! Ille te honorat, ut te illum et honorare delectet et inho-

norasse paenitat. Omnis onor et omne quodcumque homini bonum fit, a Deo est.“ Siehe

Francesco Petrarca: De remediis utriusque fortunae (Humanistische Bibliothek, Reihe II,

Texte 18), tibers. von Rudolf Schottlaender, Miinchen 1975, S. 280; vgl. Beuing: Reiterbil-

der, S. 26-27.

Tenenti: Il senso della morte, S. 29.

7 Ebd., S. 29-33.

8  Leon Battista Alberti: Opere volgari, 3 Bde., hg. von Cecil Grayson, Bari 1960-1973, hier
Bd. 1, I libri della famiglia, Bari 1960, S. 9.

9 Beuing: Reiterbilder, S. 27.

Leon Battista Alberti: Zehn Biicher tiber die Baukunst, ins Deutsche tGbertragen, eingelei-

tet und mit Anmerkungen und Zeichnungen versehen durch Max Theuer, Wien / Leip-

zig 1912, S. 415; ders.: Larchitettura (De re aedificatoria), iibers. und hg. von Giovanni

Orlandi, 2 Bde., Mailand 1966, Bd. 2, S. 671, S. 673.

22

- 8m 13.01.2026, 04:55:2: Op


https://doi.org/10.5771/9783956508691-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ruhm anregen." Dies weist bereits auf die Idee des Exemplums voraus, die in den
hier untersuchten Standbildern durchgingig eine Rolle spielt. Fir die Bewertung
des 6ffentlichen Denkmals in der ersten Halfte des Quattrocento ist eine Sentenz
im 16. Kapitel des siebten Buches aufSerst aufschlussreich. Alberti fihrt aus, dass
Statuen die vornehmste Form des Denkmals darstellten, dessen Hauptfunktion
darin besttnde, die fama zu verbreiten und den Betrachter auf dem personlichen
Weg der Tugend anzuspornen.'? Folglich sind die beiden Begriffe der fama und
der virtir, denen wir schon bei Petrarca begegnet waren, nicht nur fiir das Ver-
standnis des neuen Menschenbildes des Humanismus zentral, sondern stellen
auch in der kunsttheoretischen Bewertung von Statuen zwei zentrale Kategorien
dar. Bis 1504, als Pomponius Gauricus seinen Traktat De Sculptura verfasste, in
welchem er sich ausftihrlich mit der formalen Konzeption, der Ausgestaltung
und der Funktion von Skulptur befasste, ist keine eigenstandige, theoretisch fun-
dierte Abhandlung tber den Typus des Standbildes fassbar. Lediglich einzelne
Bemerkungen in der Korrespondenz der Humanisten untereinander sowie die in
den Werken zur Baukunst verstreuten Aufferungen Leon Battista Albertis kon-
nen herangezogen werden, um die Bedingungen der Entstehung des 6ffentlichen
Standbildes im Bereich der Theorie einzuordnen. Allerdings sind die Uberlegun-
gen des Architekten zu Monumenten wiederum selbst zu kontextualiseren. Wie
bereits oben angedeutet, kreiste der groffere Teil seiner Gedanken um Grab- und
Denkmiler, wobei er diese eher unter asthetischen Gesichtspunkten und weniger
unter formalen Aspekten betrachtete.!?

Fir die Anfertigung eines offentlichen Standbildes sind also bis 1504 keine
exakten, klar benennbaren Richtlinien auszumachen. Grundlegende Annahmen
lassen sich hierzu allenfalls aus den theoretischen Reflexionen zur Grabmals-
plastik ableiten, da dort auch die Darstellung von Personen behandelt wird. Das
Problem nichtangemessener Formen der Verehrung wird im Kontext des Grab-
mals auch im Architekturtraktat Leon Battista Albertis angesprochen. Im achten
Buch differenziert er zwischen verschiedenen Denkmalformen und Anléssen. Er
unterscheidet neben Rostren oder Stadtegriindungen auch Statuen im profanen
Bereich, die zum Teil auf Ehrensiulen oder in Tempeln stehen.'* Dartber hin-
aus erwihnt der Autor verschiedene Formen von Grabmalern. Es sei fir jeden,
so fuhrt Alberti aus, ein Ubertriebener Aufwand an Grabmailern abzulehnen:

11 Maiores nostri his, qui de re publica sanguine et vita egregie meriti essent, ut gratias refer-

rent, caeterosque ad parem virtutis gloriam excitarent, cum statuas tum et sepulchra dare
publice consueverunt.“ Alberti: Zehn Bicher, S. 415; ders.: Larchitettura, Bd. 2, S. 673;
Beuing; Reiterbilder, S. 27.

12 vgl. ebd., S. 27-28.

13 Vgl. Alberti: Zehn Bicher, S. 411, S. 414; ders.: Larchitettura, S. 665 (VII, 1-2); Alberti
trifft die Differenzierung zwischen sacra und profana im ersten Kapitel des siebten Buches:
»Aedifica igitur alia publica, alia sunt privata; tum et publica atque item privata aut sacra
quidem sunt aut profana.“ Siehe Alberti: Zehn Biicher, S. 342; ders.: Larchitettura, S. 529
(VIL, 1).

4 Beuing: Reiterbilder, S. 27-28.

23

- 8m 13.01.2026, 04:55:2: Op


https://doi.org/10.5771/9783956508691-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»Praeterea pro cuiusque dignitate modum in his habendum puto, ut etiam in
regibus profusam impensarum insolentiam vituperem.“!s

Dieses Problem der nicht angemessenen Form, des tibermifligen Prunks war
dem Mittelalter nicht fremd und steht zu dem Anspruch der Memoria, den
Ruhm des Geehrten zu mehren, in einem gewissen Spannungsverhiltnis. Dieses
Verstindnis des Gedenkens weitete sich jedoch erst im 12. Jahrhundert auf den
profanen Bereich aus, zuvor war der Begriff der Memoria in den Schriftquellen
uberwiegend im liturgischen Sinne verstanden worden.' Trotz dieser ersten Dif-
ferenzierung ist der Begriff der Memoria noch derart umfassend, dass zahlrei-
che historische und kunsthistorische Studien versuchten, ihn genauer zu erfassen
und seine Grundziige herauszuarbeiten.”” Otto Gerhard Oexle hat erstmals auf
geschichtswissenschaftlicher Grundlage zwischen der historischen und der sozi-
alen Memoria differenziert: Erstere umfasse Geschichte als grofferen Komplex
und sei ,gewissermafSen jedermann eigen, der sich im gegenwartigen Wissen sei-
ner Geschichte selbst zu erkennen und zu deuten vermag.“!® Die letztgenannte
soziale Memoria beziehe sich auf Einzelpersonen oder Gruppen, wie z. B. Fami-
lien oder Dynastien, umfasse jedoch sowohl die Lebenden als auch die Toten, die
sie vergegenwartigt. In Bezug auf das Grabmal lassen sich mit dieser Kategorie
zwei seiner Funktionen erfassen. Zum einen bilden die Begrabnisstitten Orte der
personlichen Trauer und des Glaubens, wo auch das Bedenken der eigenen Exis-
tenz und ihrer Verganglichkeit, das Memento mort, in besonderer Weise prasent
ist und sich dadurch als eine Art Appell an die Lebenden richtet.”” Zum anderen
sind Grabmaler zugleich auch Monumente der personlichen Reprisentation eines
Menschen, die diesem ein rihmendes Andenken bewahren sollen. Somit verftgt
das Grabmal in seiner Ansprache an die Lebenden tber einen retrospektiven, in

15 Alberti: Zehn Biicher, S. 400-408; ders.: Larchitettura, S. 649-663, S. 681-685 (VII, 16-17;

VIII, 3), das Zitat auf S. 681.

Beuing: Reiterbilder, S. 26; zum Verstindnis der liturgischen Memoria mit Forschungs-

Uberblick siehe ebd., S. 16-19, zur eschatologischen Vorgabe von Totenmemoria und deren

liturgischen Konsequenzen siche ebd., S. 19-25. - Zum Zusammenhang der Memorialpra-

xis und Grabmalern in Siditalien siche auch Tanja Michalsky: Memoria und Reprisenta-

tion. Die Grabmiler des Konigshauses Anjou in Italien (Diss., Universitit Miinchen 1995;

Veroffentlichung des Max-Planck-Institutes fiir Geschichte 157), Gottingen 2000.

17" Zum Begriff der Memoria grundlegend siehe Otto Gerhard Oexle: Memoria und Memorial-

Uberlieferung im fritheren Mittelalter, in: Frithmittelalterliche Studien 10, 1976, S. 70-95;

ders.: Memoria und Memorialbild, in: Karl Schmid (Hg.): Memoria. Der geschichtliche

Zeugniswert des liturgischen Gedenkens im Mittelalter (Minstersche Mittelalter-Schrif-

ten 48), Miinchen 1984, S. 384-440; Otto Gerhard Oexle: Die Gegenwart der Lebenden

und der Toten. Gedanken iber Memoria, in: Karl Schmid (Hg.): Gedachtnis, das Gemein-
schaft stiftet (Schriftenreihe der Katholischen Akademie der Erzdidzese Freiburg), Miin-

chen / Zirich 1985, S. 74-107.

Oexle: Gegenwart, S. 74.

9 Vgl. Beuing: Reiterbilder, S. 25. — Bereits Thomas von Aquin berichtet im 13. Jahrhundert
von spirituellen Momenten, die Lebende am Grab eines Toten erlebten, siche Thomas von
Aquin: Die deutsche Thomas-Ausgabe. Summa Theologica, hg. von der Albertus-Magnus-
Akademie, Bd. 35, Heidelberg u. a. 1958, S. 117.

16

18

24

- 8m 13.01.2026, 04:55:2: Op


https://doi.org/10.5771/9783956508691-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die Vergangenheit gerichteten als auch tiber eine prospektiven, in die unmittel-
bare Zukunft gerichteten Charakter.

Diese doppelte Gerichtetheit, die die vergangenen Leistungen des Toten in
Form eines rihmenden Andenkens in die Zukunft Gberfihrt und zugleich die
Kommemoranten daran gemahnt, zeitlebens die Konsequenzen ihrer Handlun-
gen im Hinblick auf ihre eigene Memoria zu bedenken, fufft auf einem verin-
derten Verstindnis von Vergangenheit und Identitat. Wie oben bereits dargelegt,
forderten die Humanisten ihre Zeitgenossen dazu auf, sich an den Taten von Hel-
den und berithmten Minnern der Antike zu orientieren, wodurch Geschichte
einen neuen Stellenwert bekam. Als Konsequenz aus diesem veranderten Ver-
standnis von Vergangenheit wurde auch die Historizitit des Menschen anders
bewertet, die Individualitit des Einzelnen trat nun stirker hervor. Diese Ent-
wicklung schlug sich auch bildlich nieder und duferte sich zunichst eher in
Darstellungsdetails. Der bildliche Ausdruck von Individualitit war jedoch nicht
zwingend mit der Portraithaftigkeit des Dargestellten gleichzusetzen. Gleichwohl
bleibt festzuhalten, dass dem veranderten Bewusstsein der Historizitit und der
Individualitat im Laufe des 14. Jahrhunderts in Italien eine neue Intensitét eigne-
te.2? Der Mensch begann, seine Singularitit zu begreifen.

An der italienischen Grabmalsplastik lassen sich diese Tendenzen recht gut
aufzeigen. In diesem Bereich der sakralen Kunst zeichnete sich schon ab dem
13. Jahrhundert ein Wandel in der Bewertung der Denkmalwiirdigkeit ab, der
sich letztlich auch auf die Entwicklung des profanen Standbildes auswirken soll-
te.?! Die Entwicklungsgeschichte des 6ffentlichen Standbildes ist auf das Engste
mit der Wertschitzung des Erinnerns und der darin ablesbaren Denkmalwirdig-
keit einer Person verkniipft. Die Darstellung von historisch fassbaren Individuen
und ihrer Taten war jedoch erst moglich, als man diese als erinnerungswirdig zu
betrachten begann. Mit der Auspriagung eines historischen Bewusstseins wurde
zuweilen auch die Bedeutung menschlichen Handelns evident. Dem Mittelalter
und seinen Bildformen war dieses Verstandnis eher fremd, weil durch das christ-
lich sanktionierte Weltbild das fromme Gedenken auf das Jenseits ausgerichtet
war und somit hauptsachlich heilsgeschichtliche Figuren und Ereignisse als denk-
malwiirdig empfunden wurden.

20 Bereits im frithen Mittelalter driickte sich das Bewusstsein der Individualitit einer Person

in einfachen Namensnennungen aus. Auch Bildnisse dieser Zeit sind trotz ihrer geringen
Variantenvielfalt und vermeintlichen Stereotypie als bildliche Darstellung von einzelnen,
historisch fassbaren Personen zu bewerten, vgl. Beuing: Reiterbilder, S. 15; Oexle: Gegen-
wart, S. 436-439.

Zur stetigen Erweiterung der Auftraggeberschaft zunehmend monumentaler Grabmiler
und der damit verfolgten Absichten siche Ingo Herklotz: Grabmalstiftungen und stad-
tische Offentlichkeit im spatmittelalterlichen Italien, in: Gerhard Jaritz (Hg.): Materielle
Kultur und religiose Stiftung im Spatmittelalter (Osterreichische Akademie der Wissen-
schaften, Sitzungsberichte 554; Veroffentlichungen des Instituts fir mittelalterliche Rea-
lienkunde Osterreichs 12), Wien 1990, S. 233-271.

21

25

- 8m 13.01.2026, 04:55:2: Op



https://doi.org/10.5771/9783956508691-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die zunechmende Sorge des Menschen um sein Andenken nach seinem Tod
hatte zur Folge, dass die Grabstatte mit deutlich grofferem Aufwand gestaltet
wurde. Vordergrindig geschah dies zwar im Zeichen der Erweckung des Toten
am Tag des Jungsten Gerichts. Doch scheint dieses Hauptziel der Erwartung dem
Wunsch nach personlicher Erinnerung mehr und mehr zu weichen. Ausgehend
vom ungeschmuckten Grabmal entstanden ab dem 11. Jahrhundert Reliefplatten
fir Bodengriber, denen nach und nach tippigere Schmuckformen folgten, bis hin
zur Auspragung prachtvoll gestalteter, riesiger Grabtumben.?? Die Entstehung
des figurlichen Grabmals ab 1260 in Italien lasst sich daher, mit aller Vorsicht for-
muliert und nur auf den Bereich der sakralen Kunst bezogen, auch als ein Indiz
far das fortschreitende Bewusstsein der Individualitit auf kiinstlerisch-formalem
Sektor betrachten.?? Hier tritt zudem auch der weiter oben bereits angesprochene
profane Charakter von Memoria zutage: Die ab dem spaten 11. Jahrhundert
umfangreicher gestalteten Grabmonumente sollten den Ruhm des Geehrten
mehren und waren daher ,auf eine moglichst grole Sichtbarkeit und Auffallig-
keit hin angelegt®.2* Diese sich abzeichnende Tendenz, die letzte Ruhestitte eines
Verstorbenen in die Funktion der Erinnerung seiner zu Lebzeiten vollbrachten
Leistungen bzw. seiner Person zu stellen, war jedoch nicht frei von Kritik. Einige
aufwendige mittelalterliche Grabmalssetzungen in Italien wurden durch starken
Protest von theologischer Seite begleitet, tiberdies forderten Kleriker sehr haufig
schlichte Grablegen.?* Die anhaltende Polemik verdeutlicht, wie sehr die Sepul-
kralkunst als Sparte der Représentationskunst zu gelten hat.26

Es wurde deutlich, dass der figtrlichen Reprisentation einer Person im Bereich
der mittelalterlichen Grabmalskunst Grenzen gesetzt waren, die vor allem die
moralische Angemessenheit der Darstellung betrafen. Dies gilt umso mehr auch
fur das offentliche Standbild als Ausdruck einer profanen, auf den offentlichen
Stadtraum bezogenen Verehrung. Besonders die Darstellung noch lebender
Personen, die also nicht nachtriaglich kommemoriert, sondern noch zu ihren
Lebzeiten verehrt wurden, liefen Gefahr, sich der Kritik der Unangemessenheit
auszusetzen. Sehr deutlich spiegelt sich dies in den Vorwiirfen gegen die Statuen-
setzungen fur Papst Bonifaz VIII. (Pontifikat 1294-1303) wider. Hans W. Hubert
hat diese Standbilder des Pontifex Maximus in einem Aufsatz ausfihrlich unter-
sucht und sie in ihrem kuanstlerischen, zeithistorischen und juristischen Kontext
verortet.” Daher beschranke ich mich im Folgenden darauf, die Anklageschrift

22 Vgl. Beuing: Reiterbilder, S. 26.

23 Zur Entstehung des figiirlichen Grabmals siehe Herklotz: Grabmalstiftungen, S. 234-235.

24 Beuing: Reiterbilder, S. 26.

25 Herklotz: Grabmalstiftungen, S. 233-240; vgl. Beuing: Reiterbilder, S. 26.

26 Herklotz: Grabmalstiftungen, S. 238.

27 Hubert: Sanktifizierung; siche aulerdem zu den Papststatuen fiir Bonifaz VIII. Hans W.
Hubert: Arnolfo di Cambio und das Monument fir Bonifaz VIII. an der Florentiner Dom-
fassade, in: Johannes Myssok / Jurgen Wiener (Hg.): Docta Manus. Studien zur italieni-
schen Skulptur fir Joachim Poeschke, Miinster 2007, S. 111-123; Gerhart B. Ladner: Die
Papstbildnisse des Altertums und des Mittelalters (Monumenti di antichita cristiana; Serie

26

- 8m 13.01.2026, 04:55:2: Op


https://doi.org/10.5771/9783956508691-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

und den daraus ablesbaren Vorwurf der Unangemessenheit der bildlichen Dar-
stellung Bonifaz’ VIII. zu beleuchten. Daran soll deutlich werden, wie ungewohn-
lich lebensgrofle und tberlebensgroffe Darstellungen noch lebender Personen
im offentlichen Raum am Ausgang des 13. und zu Beginn des 14. Jahrhunderts
waren. Zwar sind ab dem 4. Jahrhundert Papstbildnisse nachgewiesen, doch erst
ab der zweiten Hilfte des 13. Jahrhunderts wurden auch skulpturale Bildnistypen
wie z. B. die Halbfigur, die liegende Grabfigur, die kniende Figur, die Thronfigur
und das Standbild verwendet.2® Dieser ,,mediale Innovationsschub“? hatte zwar
schon begonnen, als Benedetto Caetani 1294 als Bonifaz VIII. zum Papst gekront
wurde, dennoch wurde wihrend seiner neunjahrigen Amtszeit eine ungewohn-
lich hohe Anzahl an skulpturalen Bildnissen des Pontifex Maximus geschaffen.?
Darunter waren funf lebens- beziehungsweise tberlebensgrofle Ehrenstatuen,
von welchen eine noch heute die Stidseite der Kathedrale von Anagni ziert. Eine
andere schmiickte die Fassade des Florentiner Doms, eine weitere war in der Fas-
sadenmitte des Palazzo Communale von Bologna aufgestellt (Abb. 1) und die
beiden letzten thronten tiber der Porta della Rocca und der Porta Maggiore in
Orvieto. Die beiden plastischen Bildnisse des Papstes, auf denen im Wesentli-
chen die Idolatrieanklage gegen das Oberhaupt der katholischen Kirche aufge-
baut wurde, waren zwei Silberstatuetten, von denen eine sogar vergoldet war.
Der franzosische Konig Philipp der Schone, der den Prozess gegen den Papst ini-
tiierte, warf Bonifaz VIII. neben Illegitimitit, Simonie und Sodomie auch Ido-
latrie vor.3! Aufgrund des rechtlichen Grundsatzes ,,Papa a nemine iudicandus,
nisi deprehendatur a fide devisus“?2 konnte ein Prozess gegen einen Papst jedoch
nur auf der Grundlage haretischer Beschuldigungen gefithrt werden, weshalb
das Anklagematerial darauf abzielte, Bonifaz VIII. als Haretiker zu verurteilen.??
Daher wurde der Vorwurf der Idolatrie der Beschuldigung der Haresie beigeord-
net. Dieser Punkt betraf nicht nur den idolatrischen Gebrauch von Bildnissen,
sondern auch die Verehrung von Dimonen.

2.4), 5 Bde., Vatikanstadt 1941-1984, hier Bd. 2, Von Innozenz II. zu Benedikt XI., Vati-

kanstadt 1970; Monika Butzek: Die kommunalen Reprisentationsstatuen der Pépste des

16. Jahrhunderts in Bologna, Perugia und Rom (Diss., Universitat Berlin 1975), Bad Hon-

nef 1978; Agostino Paravicini Bagliani: Il corpo del Papa, Turin 1994; ders.: Boniface VIIL.

Un pape hérétique? (Biographie Payot), Paris 2003.

Das alteste erhaltene Beispiel ist eine ganzfigurige Darstellung von Papst Liberius (352-

366) in Rom (Praetextatus-Katakombe, Arksolium der Celerina) und gehorte dem Bereich

der Katakombenmalerei an, siche Ladner: Papstbildnisse, Bd. 1.1, Vatikanstadt 1941,

S. 12-16; vgl. auch Peter Seiler: Die Idolatrieanklage im Prozef§ gegen Bonifaz VIII, in:

Pheline Helas u. a. (Hg.): Bild/Geschichte. Festschrift fiir Horst Bredekamp, Berlin 2007,

S. 353-374, hier S. 353.

2 Seiler: Idolatrieanklage, S. 353.

30 Ausfiihrlich zu den Statuen fiir Papst Bonifaz VIIL siche Hubert: Sanktifizierung.

31 Vgl. Seiler: Idolatrieanklage, S. 356.

32 Tilmann Schmidt: Der Bonifaz-Prozess. Verfahren der Papstanklage in der Zeit Boni-
faz’ VIIL. und Clemens’ V. (Forschungen zur kirchlichen Rechtsgeschichte und zum Kir-
chenrecht 19), Koln / Wien 1989, S. 1.

33 Seiler: Idolatrieanklage, S. 356.

28

27

- 8m 13.01.2026, 04:55:2: Op


https://doi.org/10.5771/9783956508691-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Anklageschrift ist in drei Fassungen tiberliefert. Bezeichnenderweise spiel-
ten die lebens- bzw. tberlebensgrofSen Bildnisstatuen des Papstes in der ersten
Fassung keine Rolle, da sich die Vorwiirfe hauptsichlich auf die beiden silbernen
Memorialstatuetten stiitzten.>* Die erste Version ist in der Rede Guillaume de
Plaisians enthalten, seines Zeichens koniglicher Ritter, die dieser in seiner Funk-
tion als offizieller Ankldger vor dem franzosischen Konig und einer Versamm-
lung hochrangiger Adeliger und Pralaten am 14. Juni 1303 hielt.3’ Darin heif3t es:
»Ebenso lief§ er, um sein allerverdammungswiirdigstes Andenken zu verewigen,
silberne Bildnisse von sich in Kirchen aufstellen und verfiithrte dadurch die Men-
schen zur Idolatrie.3¢ In der zweiten Fassung der Anklage, die Kardinal Pietro
Colonna zwischen 1303 und 1307 verfasste, wurde der Vorwurf der Idolatrieans-
tiftung um die in mehreren italienischen Stadten aufgestellten Marmorstatuen
des Papstes erweitert. Des Weiteren wurde Bonifaz VIIIL zur Last gelegt, er habe
das Ziel gehabt, einen Bildkult zur Verherrlichung des jeweils amtierenden Paps-
tes zu etablieren:

[43] Achter Artikel. Ebenso lief er, um sein allerverdammungswirdigstes Andenken zu
verewigen, silberne Bildnisse von sich in Kirchen aufstellen und verfithrte dadurch die
Menschen zur Idolatrie.

[44] Die Wahrhaftigkeit dieses Artikels wird durch Augenzeugenschaft bewiesen werden.

[45] Ebenso wird klar bewiesen werden, dass er nicht nur in Kirchen, sondern auch
auflerhalb der Kirchen, an und tiber den Stadttoren seine marmornen Statuen aufstellen
lie, wo von altersher Idole ihren Platz zu haben pflegten, was noch mehr den Verdacht
schiirt, er habe die Verfihrung zur Idolatrie im Sinn gehabt, so wie es fiir Orvieto und
viele andere Orte offenkundig ist. Und um sich bei den Einwohnern von Orvieto fiir
die Aufstellung seiner Statuen iiber den Toren — wie man sagt — erkenntlich zu zeigen,
schenkte er ebendiesen Einwohnern von Orvieto das gesamte Land des Val del Lago, das
der Kirche gehorte, ein belastender Skandal zum Nachteil der Kirche und aller Glaubi-
gen der Kirche aus den eigenen Reihen und gegen den Widerspruch aller Vertreter der
Gemeinden und Burgen des besagten Landes.

[46] Ebenso wird bewiesen werden, dass ebendieser Bonifaz hiufig sagte: ,Das Papsttum
ist eine Frucht, die nicht jeder Vogel kennt, aber ich kenne sie gut, wer auch immer Papst
ist, ist Herr der geistlichen und weltlichen Dinge und ist Herr der Welt. In Wahrheit, wer
auch immer neu zum Papst gewihlt wird, es sollte sogleich eine Statue errichtet werden
im Namen dessen, der gewihlt worden ist, die von allen Groflen und Kleinen verehrt
wird und vor der sich alle Herrscher der Welt in voller Demut und Verehrung neigen.*

34 Zum Uberblick iiber die inhaltlichen Unterschiede der drei Fassungen der articulatio siche
ebd., S. 357-360; Schmidt: Bonifaz-Prozess, S. 69-74.

35 Ebd., S. 69-74; Jean Coste (Hg.): Boniface VIII en proces, articles d’accusation et dépositi-
ons des témoins (1303-1311) (Studi e documenti d’archivio, Fondazione Camillo Caetani
5), Rom 1995, S. 122-173; Paravicini Bagliani: Boniface VIII, S. 320-342.

36 Item ut suam damnatissimam memoriam perpetuam constituat, fecit imagines suas
argenteas erigi in ecclesiism, per hoc homines ad ydolatrandum iducens.“ Siehe Coste:
Boniface VIII, S. 148; in der deutschen Ubersetzung zitiert nach Seiler: Idolatrieanklage,
S. 357.

28

- 8m 13.01.2026, 04:55:2: Op


https://doi.org/10.5771/9783956508691-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

[47] Es steht aber fest, dass die vorgenannten Taten des Verdachts auf das verabscheu-
ungswiirdige Laster der Idolatrie nicht entbehren und die Tat ist verdammt worden: [Es
folgen Hinweise auf 18 Bibelstellen.] Nicht nimlich darf man ein Idol sehen im (Hause)
Jakobs, und kein Abbild in Israel, das heifit in der Kirche Gottes. [...]3”

In der dritten Fassung, die vermutlich um 1309 entstanden ist, werden die Mar-
morstatuen sogar noch vor den Silberstatuetten genannt. Zudem ist das Dictum
des Papstes tiber den pépstlichen Bildkult in der Art inhaltlich abgeandert wor-
den, dass der Tatbestand der Anstiftung zur Idolatrie in aller Deutlichkeit zum
Ausdruck kommt:3®

Ebenso, dass er Menschen dazu brachte, seine Bildnisse bald aus Marmor, bald aus
Metall an heiligen und offentlichen Orten zu errichten, und dadurch das Volk Gottes
zur Idolatrie verfiihrte, wie ein Unglaubiger, der tibel dartiber denkt, so wie es offenkun-
dig in Orvieto der Fall ist und an vielen anderen Orten. Den Einwohnern von Orvieto,
die an den einzelnen Toren sein Standbild aufstellten, zeigte er sich erkenntlich, indem
er ihnen das ganze Gebiet des Val del Lago schenkte, wodurch ebendiese Orvietaner die
Romische Kirche beraubt hatten.

Ebenso, dass ebendieser Bonifazius hdufig sagte: ,Das Papsttum ist eine Frucht, die nicht
alle kennen. Es selbst ist der Herr aller geistlichen und weltlichen Dinge. In Wahrheit,
wann auch immer ein Papst gewahlt wird, miisste eine Statue errichtet werden, die alle
Christen, grof und klein, anbeten und dass alle Herrscher der Welt sie verehren und sich
ihr neigen, indem sie in aller Demut und Ehrerbietung die Knie beugen.’ Dies hitte nie-
mals ein Katholik, der nicht Haretiker ist, denken und dem Menschen nach Hoherem
drangend das zuschreiben konnen, was allein Gottes ist.>”

Clemens Sommer hat in seiner Dissertation dargestellt, dass der gegen Boni-
faz VIII. angestrengte Prozess hauptsichlich politisch motiviert gewesen sei
und der Vorwurf der Idolatrie, der nur einen Unterpunkt der Anklage bildete,
dafiir als Vorwand gedient habe. In seiner minutiésen Untersuchung, in der er
eine Beurteilung der strafrechtlichen Relevanz der tberlieferten idolatrischen
Tatbestande und Vorwirfe vornimmt, konzentiert er sich allein auf die Silber-
statuetten. Denn seiner Annahme zufolge konnte eine Statue nur dann im straf-
rechtlichen Sinne als idolatrisches Kultbild betrachtet werden, wenn es einem
Sakralraum zugeordnet war.*® Peter Seiler hat hingegen kritisch gegengefragt,
ob die auf offentlichen Plitzen vor den Marmorbildnissen vollzogene Verehrung
und Anbetung eines Menschen gleichermaffen im Sinne des Idolatrievorwurfs
zu betrachen ist.#! Durch eine erneute Analyse der verschiedenen Fassungen der
Anklageschrift kommt er zu dem Schluss, dass der eigentliche Kern der Anschul-
digung die Motivation des Papstes zur Etablierung eines Bildniskultes betraf.
Denn Bonifaz VIII. habe mit den Bildnisstatuen bezweckt, die Erinnerung seiner

37" Coste: Boniface VIII, S. 277-281; in der deutschen Ubersetzung zitiert nach Seiler: Idola-
trieanklage, S. 358.

38 Vgl. Seiler: Idolatrieanklage, S. 359.

39 Coste: Boniface VIIL, S. 419-420; in der deutschen Ubersetzung zitiert nach Seiler: Idola-
trieanklage, S. 359-360.

40 Schmidt: Bonifaz-Prozess, S. 82; vgl. Seiler: Idolatrieanklage, S. 362.

41 Siche ebd., S. 362.

29

- 8m 13.01.2026, 04:55:2: Op


https://doi.org/10.5771/9783956508691-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Person voranzutreiben. Ferner, so Peter Seiler weiter, unterstellte man dem Papst,
dass er Bildnisse und Ehrenerweisungen ausschlieSlich zur Befriedigung seines
Hochmutes eingesetzt habe. In der christlichen Tradition galt diese maflose
herrscherliche Geltungssucht seit jeher als Hauptursache idolatrischer Vergehen.
Diese Ansicht vertraten nicht nur Kleriker, sondern auch humanistisch gesinnte
Gelehrte.# So kritisierte der dem Johanniterorden zugehorige Theologe Jean de
Hesdin in einem Brief, den er Ende der 1360er Jahre an Francesco Petrarca ver-
fasste, die in Mailand in San Giovanni in Conca hinter dem Hauptaltar stehende
Reiterstatue des Signoren Bernabo Visconti. Er verurteilte sie als Akt herrscher-
lichen Hochmuts und war sich sicher, dass sie die Strafe Gottes nach sich zoge.*

Auch bei seinem Briefpartner Francesco Petrarca, jedoch an anderer Stelle,
ist eine gewisse Skepsis gegentiber zeitgenossischen bildplastischen Werken zu
spiren. Im Kern betraf dessen Kritik, die er zu Anfang des Dialogs De statuis in
De remediis utriusque fortunae auferte, zwei Themen. Zum einen war er der Mei-
nung, dass die Schrift dem Bild Giberlegen sei, zum anderen war seines Erachtens
in moralphilosophischer Hinsicht eine allzu groffe Wertschatzung von Kunst-
werken fragwirdig.** Denn die Erinnerungen vorbildhafter Personen konn-
ten nur auf literarische Weise, durch Dichter und Geschichtsschreiber, adiquat
tradiert werden. In einem Brief an Giovanni Colonna erlauterte er seine Sicht-
weise in Bezug auf Ehrenmonumente. Diese wiren zwar imstande, die auflere
Erscheinung tugendhafter Personen zu vergegenwartigen, nicht jedoch ihre Taten
und ihren geistigen Habitus.# Francesco Petrarca nahm jedoch keinen rigiden
Standpunkt ein, denn er erkannte Standbildern durchaus eine positive Wirkung
zu, da sie als Ausloser von Erinnerungen an Exempla tugendhaften Handelns
fungierten.#¢ In seinem grundlegenden Tenor stimmte die moralphilosophische
Kunstkritik des Humanisten gleichwohl mit der Auffassung des Heiligen Augus-
tinus tberein, wonach die durch Werke der Malerei und Bildhauerei ausgeloste
Augenlust und Freude nicht nur oberflachlich seien, sondern auch trigerisch und
gefahrlich. Uberschreite die ihr gewahrte Zuwendung das gebotene Maf, drohte
Missbrauch vielfaltiger Art.*

Zusammenfassend lasst sich festhalten, dass figtirliche Bildnisse tiberhaupt erst
entstehen konnten, als sich ein verandertes Verstindnis von Geschichte und von
der Historizitat des Menschen entwickelte. Die Humanisten pragten in besonde-
rer Weise dieses neue Verstindnis und stellten verstirkt die Tugendhaftigkeit vor-

4 Vgl. ebd., S. 373.

4 Enrico Cocchia: Magistri Iohannes de Hysdinio invectiva contra Fr. Petrarcham et Fr.
Petrarchae contra cuiusdam galli calumnias apologia. Revisione critica del testo con intro-
duzione storica e commento, in: Atti della Reale Accademia di Archeologia, Lettere e Belle
Arti di Napoli 7, 1919, S. 93-201, S. 124; vgl. Seiler: Idolatrieanklage, S. 373.

Peter Seiler: Petrarcas kritische Distanz zur skulpturalen Bildkunst seiner Zeit (Schriften
von Peter Seiler 8), Heidelberg 1997, S. 306.

45 Siehe hierzu Seiler: Kritische Distanz, S. 307.

46 Vgl. Seiler: Idolatrieanklage, S. 307-308.

47 Vgl. ebd., S. 308.

44

30

- 8m 13.01.2026, 04:55:2: Op


https://doi.org/10.5771/9783956508691-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bildhafter Personen, denen es nachzueifern galt, in den Vordergrund. Durch die
Orientierung an der Antike war auch eine Verbindung geschaffen zwischen der
Tugend und dem Ruhm des Menschen, wodurch Ehrerweisungen an eine Person
tberhaupt erst moglich wurden.

Gleichwohl beschrinken sich fast alle Beobachtungen zu plastischen Bildwer-
ken, die hier vorgetragen wurden, auf die Grabmalskunst, da das profane und
in der Offentlichkeit aufgerichtete, von jedem Stiftungszusammenhang freie
Standbild in der Form noch dufSerst ungewohnlich war. Die Bildnisstatuen Papst
Bonifaz’ VIII. ermoglichten eine erste vorsichtige Diagnose der Bedingungen
des Standbildes im offentlichen Raum. Die Idolatrieanklage gegen den Papst
hat gezeigt, dass die Instrumentalisierung von Bildnisstatuen die gesellschaft-
liche Akzeptanz stark strapazieren konnte. Offentliche Standbilder waren zu
Beginn des 14. Jahrhunderts nicht nur duferst selten, ihre Gestaltung und auch
ihre Errichtung waren stets der potentiellen Kritik der moralischen Unangemes-
senheit ausgesetzt. Wie die Papststatuen fir Papst Bonifaz VIII. zeigen, konnten
offentliche Standbilder noch lebender Personen — noch dazu in dieser Haufung
— die gesellschaftliche Akzeptanz uberbeanspruchen.* Die Bereitschaft, im Stadt-
raum frei errichtete Statuen als Ausdruck individueller Verehrung anzuerkennen,
setzte sich etappenweise durch. Der Versuch, das Phinomen der Heroisierung im
offentlichen Standbild genau zu erfassen und seine Entwicklung nachzuzeich-
nen, fihrt daher unweigerlich zu den Anfangen des frihneuzeitlichen Stand-
bildes zurtick. Diese liegen am Beginn des 15. Jahrhunderts, in der Republik
Florenz. Im folgenden Kapitel soll daher gezeigt werden, wie diese ersten kom-
munalen Statuen ausschliefSlich biblischer und mythologischer Helden als Trager
einer heroischen Botschaft fungierten und welche Verweiskraft diese Monumente
entwickelten. Ferner verdeutlichen die Analysen, welchen Stellenwert das hier
bereits umrissene Konzept der virtus fir die Gestaltung der im 15. und 16. Jahr-
hundert in Florenz 6ffentlich errichteten Standbildern gewinnt.

48 Vgl. Hubert: Sanktifizierung, S. 76.

31

- 8m 13.01.2026, 04:55:2: Op



https://doi.org/10.5771/9783956508691-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

- am 13.01.2026, 04:55:2"


https://doi.org/10.5771/9783956508691-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

