
 

Zwischen Geschichte und Gegenwart 

 
 
 
Die Debatten um die Krise, die Neubestimmung und die Ausgestaltung der Ge-
meinschaft traten in Deutschland nach der Befreiung in eine neue Phase. Die be-
dingungslose Kapitulation des nationalsozialistischen Staates 1945 hatte, anders 
als die Niederlage 1918, das deutsche National- und Gemeinschaftsbewusstsein 
brüchig werden lassen.1 Eine Vielzahl gemeinschaftsstiftender Praktiken blieb 
indes von den politischen Veränderungen unberührt, da eine nennenswerte Aus-
einandersetzung mit den Tiefendimensionen des gemeinschaftlichen Verständi-
gungsrahmens nicht stattfand. An dieser Stelle können nicht alle Entwürfe politi-
scher Gemeinschaftsbildung nach 1945 verglichen werden. Es wird vielmehr da-
rum gehen, anhand von Knotenpunkten des kollektiven Identitäts- und Subjekti-
vierungsdiskurses nachzuvollziehen, welche Spuren vergangener Diskurse sich 
in bestimmten Debatten fortschreiben konnten. Es steht zur Disposition, wie 
übergeordnete Themen des Gemein-Diskurses in der Gegenwart strukturbestim-
mend bleiben konnten und welche Wirkungsmacht sie im Politischen Imaginären 
hatten und haben. 

Wie entwickelte sich bspw. die Verbindung der Sinnfelder Gemeinschaft, 
Volk, Staat und Nation? Welche Rolle spielte die Entgegensetzung von Gemein-
schaft und Gesellschaft in den postnazistischen Debatten? Wie wurden die ro-
mantische Gemeinschaftssehnsucht und das erbauliche Begehren nach einer 
selbstgenügsamen Kollektiv-Identität rezipiert? Wurde mit dem Dispositiv des 
Vorpolitischen oder mit den entfremdungs- und erlösungstheoretischen Struktu-
ren des Gemeinschaftsdenkens gebrochen? Bevor im letzten Kapitel ein Aus-

                                                             
1  Die entschiedensten Veränderungen geschahen auf Druck der Alliierten aber auch der 

kommunistische Flügel der Arbeiterbewegung, Teile der süddeutsche Katholiken und 

Anhänger der Welfen in Niedersachsen verabschiedeten sich von der Idee eines ein-

heitlichen Nationalstaates und präsentierten neue Geschichtsbilder. Vgl. Ullrich 2004, 

Im Schatten einer gescheiterten Demokratie, S. 186. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

blick auf zukünftige Perspektiven gegeben werden kann, sollen Fragen dieser 
Art anhand einzelner Debattenstränge und Ereignisse zu klären versucht werden. 
Diskutiert werden: das Konzept eines neuen Ursprungs (Stunde Null), das fort-
währende Strebens nach Wieder-Vereinigung vor und nach 1989/90, der soge-
nannte Verfassungspatriotismus und die Diskussionen um den Begriff der neuen 
Normalität. 

 
 

MYTHOS STUNDE NULL 
 
Unmittelbar nach der Befreiung wurde international über eine Frage debattiert, 
die sich in ähnlicher Weise auch 1918 gestellt hatte: Konnte es eine rechtsstaatli-
che Kontinuität Deutschlands geben? Um außen- wie innenpolitische Rechte, 
Pflichten, Haft- und Schuldansprüche zu garantieren, wollten die Alliierten trotz 
militärischer Besetzung, Teilung und Verkleinerung, das Deutsche Reich als ju-
ristisch-politisches Konstrukt erhalten. Nur Kontinuität garantiere ein Rechtssub-
jekt, an das politische Ansprüche gerichtet werden konnten. Die Dimension der 
NS-Verbrechen und die Verstrickungen der Bevölkerung in die Taten machte die 
Vorstellung von Kontinuität gleichwohl schwierig. Von alliierter Seite aus wur-
de befürchtet, dass sie demokratischen Strukturen, einer konsequenten Entnazifi-
zierung und allgemein einer friedlichen Ordnung in Europa entgegen stehen 
könnte. Letztlich waren die Haftungsinteressen der West-Alliierten ausschlagge-
bend und das Völkerrechtssubjekt Deutschland blieb in Gestalt der BRD erhal-
ten.2 

Die DDR leistete umfassende Reparationszahlungen an die Sowjetunion, an-
dere Entschädigungs- und Wiedergutmachungszahlungen sowie eine rechtliche 
Kontinuität zum Deutschen Reich wurden abgelehnt. Die DDR-Gründung wurde 
als Zäsur, als Bruch mit NS-Staat und Deutschem Reich begriffen. In der BRD 
dagegen vertrat eine politische Mehrheit und der überwiegende Teil der Staats-
rechtler die Ansicht, die BRD habe zwar mit dem NS-Staat gebrochen, die 
Rechtstraditionen des Deutschen Reiches würden im neuen Staat indes fortge-
führt. Dieses Votum war Ausdruck eines Konservatismus, der die Traditionsli-
nien von 1867 zur Verfügung zu halten suchte und Staat und Gemeinschaft we-

                                                             
2  Die Frage der Rechtsnachfolge, der Kontinuität, bzw. der Identität wird bis heute de-

battiert. Bezüglich des Grundlagenvertrags von 1973 stellte das Bundesverfassungsge-

richt fest, dass die BRD dem Deutschen Reich nicht nachfolge, sondern mit ihm staat-

lich identisch, wenn auch räumlich nur teilidentisch sei. D.h. das Deutsche Reich exis-

tiert formal-juristisch bis heute fort. Vgl. 2 BvF 1/73; BVerfGE 36, 1. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 245 

 

niger als verfassungstheoretische Konstrukte denn als Geschichtssubjekte anvi-
sierte. Übergeordnetes Ziel war die politische Souveränität der Bundesrepublik 
und ihr gesamtdeutscher Alleinvertretungsanspruch (Hallstein-Doktrin). Diese 
Ziele schienen nur mithilfe einer großzügigen politischen und finanziellen Haf-
tung erreichbar. Die Bundesrepublik übernahm daher die gesamtdeutschen 
Nachkriegsverpflichtungen und darüber hinaus die Schulden des alten Reiches 
und der ersten Nachkriegszeit.3 Das Thema war dennoch nicht abschließend ge-
klärt, und die Kontinuitätsfrage blieb ein kompliziertes Thema im postnazisti-
schen Gemeinschaftsdiskurs.4 Während die konservativen Kräfte in Politik und 
Rechtswissenschaft die Kontinuität verteidigten, war gerade ihr Handeln in der 
gesellschaftspolitischen Praxis darauf ausgerichtet, Kontinuitäten abzuwehren, 
zu verdrängen und zu verschweigen. Das Schwanken zwischen Geschichtsver-

gessenheit und Geschichtsbesessenheit ist ein Merkmal postnazistischer Identi-
tätssuche.5 

Die Alliierten führten der Bevölkerung die deutschen Verbrechen und die ei-
gene Verantwortung vor Augen. Die Bilder der Konzentrationslager, der Lei-
chenberge und der Überlebenden waren nach Kriegsende allgegenwärtig und 
nicht nur in Deutschland Thema in den Medien. Neben Teilung, Besetzung, Ent-
nazifizierung und Re-Education (bzw. antifaschistisch-demokratischer Umge-
staltung) wurde auch mithilfe von kriminalistischer Aufarbeitung versucht, den 
deutschen Gemeinschaftsmythos zu brechen. Doch die Prozesse in Nürnberg 
hatten eine ungeahnte, gegenteilige, schuldabweisende und entlastende Funktion, 
da die Verantwortung für die Schrecken6 auf die Haupttäter abgeschoben werden 
konnte und die Selbstwahrnehmung der Deutschen als Opfer des Hitlerfaschis-

mus gefestigt wurde. Die Nachfolgeprozesse in Dachau lösten neben Betroffen-
heit eine Welle der Solidarisierung mit den Tätern aus. Eine breite Lobby aus 
                                                             
3  Vgl. Schilling 2002, Scheitern an der Vergangenheit, S. 113. Die Verschonung der 

Täter konterkarierte die finanzielle Haftung. Sie trug dazu bei, dass die moralische 

Rehabilitierung der BRD nicht sofort glückte. 

4  Dass die Diskussion damit nicht abgeschlossen war, zeigt sich am Streit zwischen 

Bundesgerichtshof (der sich in die historische Tradition stellte) und Bundesverfas-

sungsgericht (das sich als neugegründete demokratische Institution verstand) über die 

Fortsetzung der Beamtenverhältnisse. Das Bundesverfassungsgericht setzte sich 

schließlich durch und regelte die Beamtenverhältnisse neu. Vgl. Möllers 2008, Der 

vermisste Leviathan. Staatstheorien in der Bundesrepublik, S. 35f und BverfGE 3, 58. 

5  Vgl. Assmann, Frevert 1999, Geschichtsvergessenheit, Geschichtsversessenheit. 

6  So eine dieser Zeit weit verbreitete Bezeichnung des Holocaust, welche die schuldab-

weisende Funktion offenbar werden lässt. Vgl. Schilling 2002, Scheitern an der Ver-

gangenheit, S. 101. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Kirche, Verbänden und Parteien setzte sich für die Angeklagten und deren Frei-
spruch ein.7 Allgemein standen in den späten 1940er Jahren die selbstbezügliche 
Beschäftigung mit den Erfahrungen und Entbehrungen des Krieges und das 
„deutsche Leid“ im Vordergrund.8 Das Zusammengehörigkeitsgefühl der Ge-
meinschaft der Besiegten, deren Leitsatz Ich habe nichts gewusst zum Symbol 
für die schuldabwehrend-verdrängende BRD-Geschichtspolitik wurde, schien 
kurz nach Kriegsende stärker denn je. 

In den 1950er Jahren nahm das Sprechen über die deutschen Opfer ab und 
machte einem allgemeinen Schweigen Platz. In dieser Zeit bildete sich die Stun-

de Null als neuer Gründungsmythos heraus. Sie stand symbolisch für die Imagi-
nation eines neuen und bedeutungsfreien Zustands, eines Anfangs jenseits von 
Geschichte und Vergangenheit. Das Nullen der Uhr sollte eine neue Zeit symbo-
lisieren und deutlich machen, dass Deutschland von vorne, auf neuen Grundla-
gen und unter neuen Vorzeichen begonnen hatte. Die Realitätsferne der Stunde 
Null war offensichtlich: Es bestanden unübersehbare Kontinuitäten und die Er-
fahrung des Nationalsozialismus diente als Abgrenzungs- und Negativfolie für 
neue Identitätsbilder. Dennoch hat der Mythos der Stunde Null, gepaart mit dem 
Bedürfnis „endlich“ normal und unbelastet zu sein, die Politik, das Geschichts-
bewusstsein und die Gemeinschaftsidentität der BRD maßgeblich geprägt.9 10 

Die Stunde Null entsprach den Regierungsrationalitäten. Ein politischer Neu-
anfang, Zukunftsgewandtheit und „Tabula Rasa“ waren die Leitmotive der Ge-
schichtspolitik Adenauers, der erklärte, die Vergangenheit sei verworren und 
kompliziert und solle „endlich“ hinter sich gelassen werden. Die Forderung nach 
                                                             
7  Vgl. Schneider 1998, Die Verfolgung der NS-Verbrechen in Deutschland und die 

deutsche Öffentlichkeit, S. 52f. Dieser Effekt und der beginnende Ost-West-Konflikt 

führten dazu, dass nach der BRD-Gründung die ehrgeizigen Ziele der Entnazifizie-

rung bei den West-Alliierten in den Hintergrund traten. Anfang der 50er Jahre wurden 

in der BRD NS-Täter in großem Umfang amnestiert. „Demokratisierung durch In-

tegration“ lautete die neue Formel. 

8  Für die meisten Deutschen war der Krieg eine schlimme Erfahrung gewesen. Freunde 

oder Verwandte waren gefallen oder verletzt worden, viele hatten Besitz verloren oder 

hatten zwangsweise umziehen müssen. Auf der Basis dieser unmittelbar als unrecht 

wahrgenommenen Erfahrungen, fühlten viele Deutsche sich nach dem Krieg zunächst 

als Opfer. Opfer des Krieges und so paradox diese Vermischung der Ebenen der Tä-

terschaft klingt, auch als Opfer der Nazis. 

9  Vgl. Winkler 2005, Der lange Weg nach Westen. Bd. II. S. 122. 

10  Die inhaltliche Ausrichtung des Grundgesetzes auf allgemeine und ewig garantierte 

Grundrechte ist durch den Hintergrund des Nationalsozialismus und durch die Schwä-

che der Weimarer Verfassung bestimmt. 

,

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 247 

 

einem Schlussstrich, von vielen als Appell der 1990er Jahre fehlgedeutet, hatte 
bereits in den 1950er Jahren Hochkonjunktur.11 Die nationalsozialistische Ver-
gangenheit wurde als überwundene Krankheit, als Ereignis einer fernen, der his-
torischen Kontinuität entrissenen Zeit wahrgenommen und schien mit finanziel-
ler Entschädigung und Wiedergutmachung abgegolten. Die geschichtspolitischen 
Versäumnisse der Adenauer-Regierung, die mangelhafte Aufarbeitung der Ver-
gangenheit, die Schuldabwehr und die Herausbildung einer Gemeinschaft der 
Schweigenden sind vielfach dokumentiert.12 Ich verzichte darauf, die erinne-
rungspolitischen Paradigmen der Stunde Null zu wiederholen und konzentriere 
mich auf die Konsequenzen dieser Imagination für den Gemein-Diskurs.  

Die Vorstellung eines bedeutungsfreien Anfangs und das Konzept einer 
Gründung im Sinne eines vollständigen Bruchs mit der Vergangenheit sind aus 
Hobbes’ Vertragstheorie bekannt. Die Abwendung von der Geschichte hatte sich 
als problematisch dargestellt, da das Ausgeschlossene, Vergangene notwendig 
für die Konstruktion der Gegenwart gewesen war und sie politisch-imaginär mit-
strukturiert hatte. Hobbes’ Konzept erinnert nicht zufällig an die Gründung und 
die Probleme der Bundesrepublik. Den rechtspolitischen Kontinuitätsentschei-
dungen zum Trotz wurde die vertragstheoretisch-demokratisch legitimierte Kon-
struktion einer rechtsstaatlichen Gesellschaft in der BRD unter anderem in An-
lehnung an Hobbes und Locke als Neubeginn formuliert.13 Die öffentlich und 
medial beworbene, dennoch diskret und formal inszenierte Unterzeichnung des 
Grundgesetzes in der Aula der Pädagogischen Akademie Bonn durch Konrad 
Adenauer sollten den Charakter des Grundgesetzes als Gesellschaftsvertrag de-
monstrieren und die endgültige Abkehr vom Nationalsozialismus symbolisieren. 

Die Neue Sachlichkeit des Gründungsaktes war den pompösen Selbstinszenie-
rungen des NS-Staates entgegengestellt.14 Die offensichtlich fiktive Gründungssi-
tuation und der Bezug auf die konstruktivistische Tradition versinnbildlichten die 
Abkehr von rassisch-biologistischen Genealogien, und sie sollten den rechtlichen 
                                                             
11  Sie hatte während der vier großen bis 1979 geführten Verjährungsdebatten Hochkon-

junktur. Vgl. Schneider 1998, Die Verfolgung der NS-Verbrechen in Deutschland und 

die deutsche Öffentlichkeit, S. 58f. 

12  Jenseits der vielen und detaillierten historisch-politischen Dokumentationen liefert das 

Buch Besuch in Deutschland von Hannah Arendt einen eindrücklichen Bericht dieser 

Zeit. 

13  Der Einfluss Hobbes’ auf die inhaltliche Ausgestaltung des Grundgesetzes war gering, 

doch seine kontraktualistischen Vorstellungen waren relevant für den Entwurf der 

BRD. Vgl. Möllers 2008, Der vermisste Leviathan, S. 31f und Hofer, Die ideenge-

schichtlichen Quellen der Grundrechte des Grundgesetzes, S. 40f. 

14  Vgl. Ruck 2008, Abschied vom Pathos – Beginn eines Mythos, S. 42. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Kontinuitäten zum Trotz dazu beitragen, die Kollektividentität in einem neuen 
politischen Fundament zu verankern. Die BRD schien naturrechtlich, formal und 
kontraktualistisch, nicht rassisch-deterministisch oder romantisch-theologisch be-
gründet. Der totalitären Volksgemeinschaft wurden die westeuropäische Werte-
gemeinschaft und die freiheitlich-demokratische Grundordnung entgegengestellt. 
Gleichzeitig war eines der wesentlichen Ziele den Einzelnen mithilfe eines „Ver-
trags“ affektiv an das neuentstehende Gemeinwesen zu binden und die Identifika-
tion mit dem neuen Rechtssubjekt zu verbessern. 

Die Anrufung der demokratischen Legitimationsinstanz Deutsches Volk 
stimmt nicht mit der realen Entstehungsgeschichte des Grundgesetzes überein. 
Die vermeintliche Autorenschaft des Volkes sollte dessen ungeachtet den Gegen-
satz zu Ermächtigungsgesetzen und Notstandsverordnungen betonen. Die Auto-
renschaft schien unmittelbar das staatliche Konstrukt real werden zu lassen, zu 
dessen Errichtung die Signatoren durch das Volk legitimiert schienen und dessen 
Identität die Unterzeichnung gleichsam begründen sollte. 

Damit ist das Grundgesetz von demselben Paradox der Souveränität, von 
derselben Leere inmitten der demokratischen Legitimationsstrukturen moderner 
Staatlichkeit geprägt, die auch andere Verfassungen kennzeichnet. Es ist gleich-
wohl nicht diese allgemeine Unentschiedenheit zwischen Performanz und Kon-
statierung, sondern das Schwanken zwischen Kontinuität und neuem Anfang, 
das die Geschichte der bundesdeutschen Gründung in einer besonderen Weise 
auszeichnet. Die Textur des Grundgesetzes spiegelt den Versuch, Kontinuitäts- 
und Neuanfangsforderungen gleichermaßen gerecht zu werden: Die Abgrenzung 
von der NS-Tradition und der Bezug auf die Vertragstheorie versprachen einen 
neuen Anfang. Durch den gesamtdeutschen Vertretungsanspruch, die Präambel 
und das darin enthaltene Bekenntnis zum Streben nach Einheit blieb die Bezug-
nahme auf die Vergangenheit dennoch gewahrt. Jenes politisch verbriefte Stre-
ben nach einer zukünftigen Einheit des „Deutschen Volkes“ erklärte das Kon-
strukt von 1949 zu einem Provisorium, das überhaupt nur durch den Rekurs auf 
eine übergeordnete, vorpolitische Identitätsvorstellung legitimiert war. Der Be-
zug auf einen vorpolitischen Volks- und Gemeinschaftsbegriff, der zudem nicht 
mit aktuellen Grenzen übereinstimmte und von staatlich-gesellschaftlichen Kon-
struktionsprozessen völlig unabhängig zu sein schien, war also kein nebensächli-
cher Subtext, sondern der Ausgangspunkt des Grundgesetzes.15 

                                                             
15  Das Grundgesetz weist neben diesen strukturellen Überschneidungen weitere inhaltli-

che Kontinuitäten auf. Diverse Gesetzestexte ähneln Gesetzen aus dem Nationalsozia-

lismus, dem Kaiserreich oder aus Weimar. Das wird am Strafgesetzbuch oder dem 

Bundesvertriebenengesetz noch deutlicher.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 249 

 

Der Konstruktivismus, der im Rahmen westdeutscher Nachkriegs-Gouverne-
mentalität zum Tragen kam, basierte auf völkischen Grundannahmen und führte 
Dichotomien fort, die bereits die Opposition von Gemeinschaft und Gesellschaft 
motiviert hatten. Er garantierte ein bürgerliches Staatsmodell und die Einbin-
dung in die Werte- und Wirtschaftsordnung Westeuropas. Zugleich gelang es, 
Kontinuität und die Vorstellung eines neuen Anfangs gleichermaßen zu legiti-
mieren. Mit der Vorstellung einer deutschen „Kulturnation“ wurde auf eine na-
turhaft-gegebene, außerpolitische Existenz des kollektiven Subjekts „Deutsches 
Volk“ gezielt, die politisch als unbedenklich galt.  

Unterdessen gelang es in der DDR den Nationalsozialismus, der in der BRD 
die Rolle eines Zustands jenseits der Geschichte einnahm und als Dunkel des 
Verstehens, als geschichtslose Zeit16 erschien, zu einem positiven Identifikati-
onspunkt umzudeuten: Anders als die BRD legitimierte die DDR ihre Gegenwart 
nicht durch Vergessen und Verdrängen, sondern über das Wachhalten der Erin-
nerung an die Verbrechen der Vergangenheit. Gründungsmythos war der sieg-
reiche Kampf des Kommunismus gegen den Faschismus. Die Erinnerung an den 
Nationalsozialismus manifestierte diesen Mythos. Die DDR-Führung hatte die 
Bevölkerung zu Erben des antifaschistischen Widerstandskampfs umgedeutet 
und sie von Schuld freigesprochen. Die Unschuldsvermutung wurde mit einer 
Verpflichtung zu politischer Loyalität verknüpft.17Was hier deutlich wird sind 
zwei verschiedene Modelle geschichtspolitischer Erinnerungsrationalität. Einmal 
wird die Gegenwart trotz der Vergangenheit als legitim begriffen, ein anderes 
Mal gerade wegen dieser Vergangenheit. 

 
 

WIEDER-VEREINIGUNG 
 
Struktur und Praxis des Gemein-Diskurses in der BRD waren durch die Hall-
stein-Doktrin und die Festlegung der politischen Ausrichtung auf die Einheit des 
Deutschen Volkes qua Gründungsakt offiziell auf eine Gemeinschaftsidentität 
ausgerichtet, welche die Dimension der aktuellen Konstruktion überstieg und die 
Gegenwart zum Provisorium erklärte. Die national- und gemeinschaftsromanti-
sche Fixierung auf ein erbauliches Ideal, das in seiner Abwesenheit nur sekundär 
und vorläufig ersetzt werden zu können schien, wurde ebenso fortgesetzt, wie 
der Mythos vollendeter kollektiver Einheit, der seit dem 19. Jahrhundert die Tra-
ditionslinien des Politischen Imaginären bestimmt hatte. Die BRD hatte ihre 

                                                             
16  Vgl. Wolfrum 2002, Geschichte als Waffe, S. 58 

17  Vgl. Groehler 1992, Erblasten: Der Umgang mit dem Holocaust in der DDR, S. 110f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

staatliche Existenz untrennbar mit der Vorstellung einer zukünftigen Wieder-
Vereinigung verbunden. Die Präposition wieder verdeutlicht, dass sich, den 
Ideen der Nationalbewegung folgend, auf das Konzept einer ursprünglichen, 
geistigen bzw. völkischen Einheit versteift wurde, die keine Übereinstimmung 
mit der politischen Landschaft Mitteleuropas aufwies. 

Die Bedeutung der Ausrichtung der politischen Wegstrecke auf die Wieder-
Kehr zur Einheit, die als Wieder-Kehr des Verlorenen zugleich Ursprung und 
Finalität des Politischen markierte, wurde vielfach unterschätzt. Jürgen Haber-
mas und Peter Sloterdijk, zentrale Figuren der identitätspolitischen Nachkriegs-
debatten, verkannten bspw. die Bedeutung dieses Strebens nach dem Ursprung. 
Obgleich beide Kritiker eines solchen Verständnisses waren, gingen sie noch 
1990 davon aus, dass sich in Deutschland nach Auschwitz kein Nationalbewusst-
sein mehr im vorpolitischen Bann der Ursprünge gründen könne und die Deut-
schen durch den Kontinuitätsbruch Nationalsozialismus (Habermas) die Mög-
lichkeit eingebüßt hätten, ihre politische Identität auf etwas anderes, als auf uni-
versalistische und staatsbürgerliche Prinzipien zu gründen.18 Doch die Frage, ob 
die Herausbildung eines Nationalbewusstseins im Bann der Ursprünge nach 
Auschwitz möglich ist, war falsch gestellt, der Bann des Ursprungs war bereits 
im Grundgesetz ein- und festgeschrieben. Die Idee der Wieder-Vereinigung 
schloss Anfangs- und Zielpunkt im Modus einer fiktiven Vergangenheit zusam-
men, und sie verlieh den politischen Vereinigungs-Debatten die Würde einer 
Wieder-Kehr, einer Rückkehr zum Ursprung.19 

Das öffentliche Klima der BRD der 1950er Jahre war deutschnational ge-
prägt. Den Ergebnissen einer repräsentativen Umfrage des Allensbacher Instituts 
zufolge nannten 1951 45% der Befragten auf die Frage, wann es Deutschland in 
diesem Jahrhundert am besten gegangen sei, das Kaiserreich an erster Stelle. Es 
wurde gefolgt von 42%, die den Nationalsozialismus vor Ausbruch des Krieges 
anführten. Für die Weimarer Republik sprachen sich 7% und für die Gegenwart 
2% aus. Obgleich die Zustimmung für die BRD im Laufe der nächsten 10 Jahre 
stieg, nahm die deutschnationale Ausrichtung nicht ab. Sie wurde lediglich bes-
                                                             
18  Vgl. Sloterdijk 1990, Landeskundliche Bemerkung zu den jüngsten deutschen Tränen, 

S. 54 und Habermas 1990, Nochmals: Zur Identität der Deutschen, S. 219f. Habermas 

benützte diese Formulierung, um für sein Konzept des Verfassungspatriotismus zu 

werben, nicht um die Fundamente des deutschen Nationalbewusstseins zu analysieren. 

Dennoch erkennt er die Bedeutung der Einschreibung einer präpolitischen Dimension 

der Identität in die Verfassung nicht. Dieses Missverständnis führt er in seinem Ent-

wurf einer verfassungspatriotischen Alternative zum deutschen Nationalismus, die im 

Anschluss diskutiert wird, fort. 

19  Vgl. Wetzel 1990, Deutsch sprechen, S. 44.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 251 

 

ser vom Konservatismus repräsentiert.20 Bis in die 1970er versuchte auch die 
Sozialdemokratie offensiv nationalistische Sehnsüchte zu befriedigen. Schuma-
cher, der zentrale Akteur der SPD-Neugründung, zog drei Schlussfolgerungen 
aus der Vergangenheit: Die Sozialdemokraten sollten erstens versuchen, die Mit-
te zu erobern, sich zweitens klar vom Kommunismus abgrenzen und als dritten, 
wichtigsten Punkt führte er an, dass nie wieder Zweifel an ihrer nationalen Ge-
sinnung aufkommen dürfe.21 

Anfang des 20. Jahrhunderts war von Meinecke die Unterscheidung zwi-
schen Kultur- und Staatsnation eingeführt worden.22 Vom Politischen Imaginä-
ren ausgehend ist ihre Grundlage falsch. Es macht keinen Unterschied, ob die 
imaginäre Gemeinschaft geistig-sprachlich-kulturell oder ethnisch-völkisch defi-
niert wird, bevor sie naturalisiert und der gesellschaftlich-staatlichen Realität 
entgegengesetzt wird. Doch Kultur- und Staatsnation waren leitende Begriffe der 
Nachkriegsdebatten um Identität, Krise und Einheit der Deutschen. Obgleich 
staatliche Vereinigungsforderungen zeitweilig der Westbindung und dem Anti-
kommunismus untergeordnet wurden, war der Bezug auf die eine übergeordnete 
Kulturnation unumstritten. Die vorpolitisch-geistig-kulturelle Einheit wurde als 
gegeben vorausgesetzt. Das temporäre Zurückstellen staatlicher Ansprüche im 
Hinblick auf europäische Einbindung, langfristige geschichtspolitische Normali-
sierung und die Ausweitung des politischen Einflusses erschien mithin als un-
problematisch. Gleichzeitig war das Schwanken zwischen der Sehnsucht nach 
einer Einheit, die sich auch staatlich manifestieren sollte, und dem positiven Be-
zug auf die Gegenwart, auf Westbindung, Wiederaufbau und soziale Marktwirt-
schaft, Teil der Rhetorik des Kalten Krieges. Die DDR erfüllte in dieser Hinsicht 
eine komplizierte Funktion: Obgleich ihre Bevölkerung in die gesamtdeutsche 
Identitätssuche einverleibt wurde, definierte sich die westdeutsche Identität in 
Entgegensetzung zu ihr. Die DDR wurde als Konstrukt abgelehnt, das die eigent-
liche Einheit der Deutschen verhindere, zugleich konnte der politische Diskurs 
an der Wiedervereinigung orientiert bleiben, da antistaatlichen Forderungen nur 
auf die DDR bezogen wurden.23 

Eine unhintergehbare Dimension deutscher Einheitlichkeit blieb jenseits der 
Parteigrenzen der zentrale Bezugspunkt der bundesdeutschen Identitätsdiskurse.24 
                                                             
20  Vgl. Buschke 2003, Deutsche Presse, Rechtsextremismus und nationalsozialistische 

Vergangenheit, S. 51. 

21  Vgl. Winkler 2005, Der lange Weg nach Westen, S. 124. 

22  Vgl. Meinecke 1915, Weltbürgertum und Nationalstaat. 

23  Vgl. Räthzel 1997, Gegenbilder, S. 139, 157. 

24  Eine detaillierte Analyse dieser Diskurse liefert Ben Möbius 2003, Die liberale Nati-

on, S. 269f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Weite Teile der Linksliberalen, der Sozialdemokratie und auch viele Sozialisten 
kritisierten die konservative Politik mit Argumenten, die auf denselben vorpoliti-
schen Gemein-Begriff rekurrierten, mit dem im rechtsnationalen Diskurs das 
Streben nach einer unmittelbaren Einheit begründet wurde. Der „linke“ Anteil 
der Debatten war es, die vorpolitische Einheit nicht völkisch, sondern durch kul-
turelle und sprachliche Verbundenheit zu begründen und die Forderung nach 
Staatlichkeit durch die Betonung einer gefühlten Einheit zu ersetzen. Karl Jas-
pers, einer der ersten, der staatliche Einheit ablehnte, formulierte anlässlich der 
Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels: 

 
„Das apolitische, tiefe deutsche Selbstbewusstsein kann mit dem politischen Bewusstsein 

eines einzelnen deutschen Staates nicht identisch werden. [...] Die Neugründung unseres 

uralten deutschen Selbstbewusstseins liegt in der Gemeinschaft vorpolitischer Substanz, in 

der Sprache, im Geist, in der Heimat. Aus dieser Substanz entspringt die je besondere 

Aufgabe, heute auch in der Bundesrepublik.“25 

 
Der These einer „kulturnationalen Solidarität“, einer gefühlten, geistigen Einheit 
folgten – mit und ohne Bezug auf Jaspers – Linksliberale und Sozialdemokraten 
wie Grass, Mommsen, Janßen, Rudolph, Bahr, Walzer und Fetscher. Obgleich 
ihre Überzeugungen der Politik Adenauers und seiner Nachfolger entgegenge-
setzt galten, der Bezug auf den kulturellen Wert der Nation war eine unumstrit-
tene Grundlage auch ihres Politikverständnisses.26 Selbst viele kommunistische 
Gruppen und Teile der späteren 1968 Bewegung erklärten die „nationale Frage“ 
zu einem der zentralen Politikfelder.27 Zugleich betraten mit den 1968igern, der 
außerparlamentarischen Opposition und den Neuen Sozialen Bewegungen neue 
Akteure die politische Bühne. Die Grundlagen der Geschichtspolitik wurden 
durch das Aufkommen der Oral History und der Alltags- und Sozialgeschichte 
von unten in Frage gestellt. Eine junge Generation setzte dem Verdrängungs- 
und Entschuldungsdenken ihrer Eltern die Forderung nach Auseinandersetzung 
und Aufarbeitung entgegen. Die 1968iger, die außenpolitischen Veränderungen 
                                                             
25  Jaspers, 28.9. 1958, Paulskirche. Zitiert nach Winkler 2005, Der lang Weg nach Wes-

ten. Bd. II, S. 174. 

26  So begründen beispielsweise Hans Mommsen und Karl-Heinz Janßen ihre gegensätz-

lichen Positionen hinsichtlich der Frage nach einer nationalstaatlichen Einheit kurz 

hintereinander mit Bezug auf dieselbe vorpolitische und kulturnationale, gefühlte So-

lidarität. Vgl. Räthzel 1997, Gegenbilder, S. 153. 

27  Vgl. Hassner 1982, Wiederbelebung der deutschen Frage durch Friedensbewegung 

und alternative Gruppen. Glotz 2005, Patriotismus von links. Auch die KPD wollte 

vor ihrem Verbot die nationale Frage von links besetzen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 253 

 

und der „Deutsche Herbst“ heizten identitätspolitische Debatten an, die in den 
1980er Jahren im Umfeld des Historikerstreits einen Höhepunkt erreichten, der 
wenig später vom identitäts- und erinnerungspolitischen Boom der 1990er abge-
löst werden sollte.28 

Dabei stand der Begriff der Nation in der BRD bereits für eine Entwicklung 
abseits der politischen Traditionen des Konservatismus. Adenauers, Erhards und 
Kiesingers Sprachduktus hatte das Deutsche Volk adressiert.29 Heinemanns Wahl 
zum Bundespräsidenten und der Amtsantritt Willy Brandts leiteten den begriffli-
chen Weg vom Volk zur Nation ein. Die Veränderung symbolisierte eine Ent-
spannung der Ostpolitik, eine neue Akzeptanz der Zweistaatlichkeit, die Tren-
nung vom Begriff des Provisoriums und ein neues, bundesdeutsches Selbstbe-
wusstsein. Zugleich zielte sie auf die Abwendung von einem romantisch-
völkischen Gemein-Begriff und auf die Hinwendung zu einem voluntaristischen 
und kulturalistischen Nationenbegriff. Doch das Konzept einer vorpolitischen, 
naturhaften Evidenz der Gemeinschaft wurde nicht aufgegeben, es wurde ledig-
lich modernisiert, den politischen Gegebenheiten und den gegenwärtigen Regie-
rungsrationalitäten angepasst. Brandt verdeutlicht das in einem Bericht zur Lage 
der Nation 1970 und erklärt gleichsam die neue Verschränkung von Voluntaris-
mus und Essentialismus: 

 
„Im Begriff der Nation sind geschichtliche Wirklichkeit und politischer Wille vereint. Na-

tion umfasst und bedeutet mehr als gemeinsame Sprache und Kultur, als Staat und Gesell-

schaftsordnung. Die Nation gründet sich auf das fortdauernde Zusammengehörigkeitsge-

                                                             
28  Vgl. u.a. Kühnl 1987, Streit ums Geschichtsbild. Diner (Hg.) 1987: Ist der National-

sozialismus Geschichte? Henning 1988, Zum Historikerstreit. 

29  Otto Dann führte daher den Begriff Volksnation für das deutsche Selbstverständnis ein. 

Vgl. Dann 1986, Nationale Fragen in Deutschland: Kulturnation, Volksnation, 

Reichsnation. Von konservativer Seite wurde nicht nur die Vereinigung, sondern auch 

die Befreiung des deutschen Volkes gefordert. Vgl. Leitartikel von Gradl und Reißmül-

ler in der FAZ 1961. Im radikalkonservativen bzw. rechtsradikalen Umfeld bezog sich 

diese Forderung auf die gesamte alliierte „Besetzung“, im gemäßigten Milieu wurde 

vor allem die „Kolonialisierung“ des deutschen Volkes durch die Sowjetunion kriti-

siert. Das Selbstbestimmungsrecht des deutschen Volkes und die Kritik von „Besat-

zung und Kolonialisierung“ waren klassische Themen des rechten Diskurses. Im Kon-

text des wachsenden Antiamerikanismus wurde die Kolonialisierungsthese auch von 

Linken im Hinblick auf die West-Alliierten vertreten. Vgl. Räthzel 1997, Gegenbilder, 

S. 123. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

fühl der Menschen eines Volkes. Niemand kann leugnen, dass es in diesem Sinne eine 

deutsche Nation gibt und geben wird, soweit wir vorauszudenken vermögen.“30 

 
Brandts Abwendung vom Alleinvertretungsanspruch und vom Streben nach ei-
ner staatlichen Wiedervereinigung lösten einen Sturm der Entrüstung aus. Aus 
heutiger Perspektive ist es verwunderlich, zu welcher Unruhe die geschichtspoli-
tischen Offensiven der Brandt-Regierung führten. Die Normalisierung, die ost-
politischen Verträge (Moskau, Warschau) und die Einbindung in den Helsinki-
Prozess verbesserten die deutsche Position auf dem internationalen Parkett und 
bereiteten langfristig den Weg zur „Einheit“.31 

Die Kontroversen um den Ursprung und die Identität der Gemeinschaft ka-
men nicht zur Ruhe, doch brachten die Diskussionen der folgenden Jahre keine 
signifikanten Veränderungen. Radikal galt der Appell Günter Gaus’, der in ei-
nem Interview in Die Zeit 1981 die Bundesbürger aufforderte, nicht mehr über 
die Nation zu reden und endlich den Traum der Einheit aufzugeben. Diese neuar-
tig erscheinende Forderung begründete jedoch auch er mit Verweis auf eine vor-
politische Einheit, die es unnötig mache, staatliche anzustreben.32 Gaus zitierte 
den Nationaldichter Arndt mit seinem Ausspruch „Die Elbe ist Deutschlands 
Strom nicht Deutschlands Grenze“ und forderte, die DDR nicht als „Polizeistaat“ 
sondern als „deutsches Land“ anzuerkennen.33 

Im Kontext des Historikerstreits wurde die öffentliche Identitätsfindungs-
debatte auf die Spitze getrieben. Von rechts wurde aktiv an der Umdeutung der 
deutschen Vergangenheit gearbeitet und ein offener Revanchismus propagiert. 
Ihm entgegengesetzt wurden neue identitätspolitische Angebote, die sich posi-
tiv auf die Nachkriegsdemokratie bezogen, die eine Auseinandersetzung mit 
der Vergangenheit forderten, diese aber weder naturalistisch-romantisch, völ-
kisch-nationalistisch oder gar rassisch als kollektive Identitätsstiftungsinstanz 

                                                             
30  Brandt, 14. Januar 1970, Texte zur Deutschlandpolitik, S. 203. 

31  Zudem machte Brandts Regierung nicht erst mit den Berufsverboten des Radikalener-

lasses deutlich, dass ihre geschichtspolitischen Positionen in keiner Weise vom kriti-

schen Denken der außerparlamentarischen Linken geprägt waren, sondern eine klare 

machtstrategische Ausrichtung hatte. 

32  Einig war er sich mit seinen Kritikern darüber, die Einheit der Nation jenseits realpoli-

tischer Grenzen vorauszusetzen. Vgl. Die Serie Debatten über die Nation in Die Zeit, 

die 1981 nach dem Interview mit Gaus folgte. 

33  Gaus, Müssen wir soviel über die Nation reden? Zitiert nach: Winkler 2005, Der lange 

Weg nach Westen. Bd. II, S. 435. Und Gaus, Die Zeit, 11.9. 1981. Wir machen die 

DDR zu unserer Ersatz KP. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 255 

 

anrufen wollten. Das Schlagwort dieser Debatten war der „Verfassungspatrio-
tismus“. 

 
 

VERFASSUNGSPATRIOTISMUS UND 
REGIERUNGSRATIONALITÄT 
 
Die Identitätsdebatten der 1970er und 80er Jahre brachten als Ergebnis jenseits 
der Streitlinien eine gemeinsame Überzeugung mit sich: Die Gemein-Identität 
der Deutschen hatte positiv bestimmt zu werden: Es schien unabdingbar, sich 
trotz der nationalsozialistischen Vergangenheit einheitlich und positiv auf die 
Geschichte beziehen zu können. Um die Art des Bezugs wurde gestritten, die 
Ansicht, ohne Geschichte, Erinnerung und ohne eine Art von Stolz auf gemein-
same Leistungen und geteilte Werte sei es unmöglich, sich als Gemeinschaft sei-
ner selbst zu vergewissern, wurde geteilt. Unterdessen entfernten sich die theore-
tischen Diskussionen um die Ausgestaltung und die Grenzen der Gemeinschaft 
zunehmend von der sozialen Praxis. In der Bundesrepublik standen die wieder-
kehrende Suche nach dem verlorenen Ursprung und die Sehnsucht nach gesamt-
deutscher Vereinigung im Widerspruch zur Praxis eines gesellschaftlichen Le-
bens, das in allen Bereichen an einer zweistaatlichen Realität ausgerichtet wor-
den war. Im Angesicht dieser Situation erhielt der Begriff des Verfassungspat-
riotismus Popularität. Er versuchte, sich positiv auf den Ist-Zustand zu beziehen 
und war bestrebt, die vorpolitische Fundierung des Identitätsdiskurses zu unter-
brechen. Obgleich die vielschichtigen Diskussionen um den Verfassungspatrio-
tismus hier nur ansatzweise nachvollzogen werden können, sollen die Tendenzen 
einer Debatte aufgezeigt werden, die sich seit den 1980er Jahren als Alternative 
zum nationalistisch-romantischen Gemeinschaftsdiskurs präsentiert hat. 

Der Begriff Verfassungspatriotismus ist eine Wortschöpfung von Dolf 
Sternberger. Er benutzt ihn erstmalig am 23. Mai 1979 anlässlich der 30 Jahrfei-
er des Grundgesetzes in einem Leitartikel der FAZ. Ganz im wörtlichen Sinne 
lobt er in diesem Artikel das deutsche Grundgesetz als gute und zweckdienliche 
Verfassung. Es habe das Bewusstsein von Freiheit erwachen lassen und sei zu-
gleich imstande, die Bürger zu schützen. Freiheit und Sicherheit und eine mo-
derne Form der Staatsverehrung sind die zentralen Parameter von Sternbergers 
Politikverständnis. Der Staat ist für ihn nicht aufgrund einer bestimmten Form, 
sondern als Staat an sich von Wert. Er hält ihn für die Grundbedingung gemein-
schaftlichen Lebens, für höherwertiger als eine spezifische Organisationsform 
wie die Demokratie und für bedeutsamer als einen einzelnen Inhalt, wie die 
Gleichheit. Sternberger stellt sich in die Tradition eines antik-europäischen Re-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

publikanimus und macht das gute Leben zu seinem Ausgangspunkt.34 Dieses sei 
nur im und durch den Staat möglich, da es Freiheit, Menschen- oder Bürgerrech-
te nur im Staat geben könne. In diesem Sinne sei ein Vaterland so gut wie sein 
Staat. Sternberger treibt, indem er verlangt, Staat und Grundgesetz patriotische 
Loyalität entgegen zu bringen, da sie ein gutes und freies Leben ermöglichten, 
mehr einen Staats- als einen Verfassungspatriotismus voran. Er begeistert sich 
grundsätzlich für das Konzept eines republikanisch verfassten Staates und seine 
Staatsverehrung kann prinzipiell auf jeden derart verfassten Staat bezogen wer-
den. 

Dennoch versucht Sternberger die Besonderheit des deutschen Patriotismus 
herauszuarbeiten. In seiner Rede vor der Akademie für Politische Bildung unter-
nimmt er dazu einen Gang durch die deutsche Geschichte und kommt zu überra-
schenden Ergebnissen:35 Er bezieht sich positiv auf die Tradition der National-
bewegung sowie auf die ersten Jahre des Reiches, spricht aber der Weimarer Re-
publik das notwendige Maß an patriotischer Gesinnung ab. Bemerkenswert ist 
seine Aussage, mit dem Nationalsozialismus müsse sich nicht auseinandergesetzt 
werden, da in diesem Staat nur die Verschwörer des 20. Juli patriotisch gewesen 
seien. Schlussendlich versucht er die Patria des geteilten Deutschland zu be-
stimmen: Dazu argumentiert er im Sinne einer gesamtdeutschen Perspektive, 
macht aber deutlich, dass „vaterländische Gesinnung“ nicht auf die Sehnsucht 
nach Einheit beschränkt bleiben dürfe, sondern in der Gegenwart Kraft entfalten 
müsse. Die bundesdeutsche Realität offenbare die Qualitäten eines guten und 
funktionierenden Verfassungsstaats und verdiene daher Loyalität und Hingabe. 

 
„Das Nationalgefühl bleibt verwundet, wir leben nicht im ganzen Deutschland. Aber wir 

leben in einer ganzen Verfassung, in einem ganzen Verfassungsstaat, und das ist selbst ei-

ne Art von Vaterland.“36 

 
Sternberger grenzt sich nicht ab vom Streben nach nationaler Einheit oder vom 
Konzept einer vorpolitischen Substanz,37 versucht aber eine andere, eine aristote-
lisch-republikanische Tradition des Patriotismus zu stärken, die auf vaterländi-
scher Gesinnung, nicht auf ethnischer Verbundenheit basiert. Nationale Zugehö-
                                                             
34  Sternberger 1990, Der Staat des Aristoteles und der moderne Verfassungsstaat. 

35  Sternberger 1990, Rede bei der 25 Jahrfeier der Akademie für Politische Bildung, 

S. 17f. 

36  Sternberger 1990, Verfassungspatriotismus, S. 13 

37  Er zitiert sogar das Gedicht „Was ist des Deutschen Vaterland“ und dessen letzte Zeile 

„Das ganze Deutschland soll es sein“, Sternberger 1990, Rede bei der 25 Jahrfeier der 

Akademie für Politische Bildung, S. 17. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 257 

 

rigkeit sei nicht zu vergessen, aber durch Loyalität zu Staat und Verfassung zu 
ergänzen. Diese Form der Loyalität grenzt er vom sogenannten „Protestpatrio-
tismus“38 der Studentenbewegung ab und rät, weniger von Demokratie und mehr 
von Verfassung zu reden.39 Sein Credo lautet: „Keine Freiheit für die Feinde der 
Freiheit.“40 Sternberges Entwurf hält wenig Neues bereit: Er stellt ein staatsbür-
gerliches Loyalitätsmodel dem klassischen Nationalismus gegenüber und bleibt 
einer gesamtdeutschen Perspektive verhaftet. Sein Verfassungspatriotismus ist 
eine konservative Identitätsperspektive, die mit einem staatsräsonistischen Kon-
zept politische Rationalitäten legitimiert, den Staat als Essenz sozialen Lebens 
verehrt und auf die Eingliederung des Einzelnen in staatliche Herrschaftsstruktu-
ren abzielt. 

Aus einer anderen Perspektive greift Jürgen Habermas den Begriff des Ver-
fassungspatriotismus auf. Er versteht ihn nicht als vordringlich auf staatsbürger-
liche Loyalität und Gesetzestreue abzielend und trotz seines teils gespannten 
Verhältnisses zur Studentenbewegung stellt er ihn einer aktiven Kultur von Kri-
tik und Protest nicht entgegensetzt, sondern setzt der bedingungslosen Akzep-
tanz des Staates ein Bekenntnis zu universell-aufklärerischen Grundwerten und 
Demokratie entgegen. Seine Vorstellung einer verfassungspatriotischen Identität 
entwickelt Habermas im Kontext des Historikerstreits, in dem er der prominen-
teste Gegner von Noltes Geschichterevisionismus war. Sein Ausgangspunkt ist 
weder geschichtsneutral noch staatsfixiert. Der Staat ist für ihn kein Wert an 
sich, sondern Ausdruck einer gesellschaftlichen Realität und einer politischen 
Kultur. Außerdem lehnt Habermas als einer der ersten einen vorpolitischen Poli-
tikbegriff explizit ab. 

Habermas versucht, Konsequenzen aus der deutschen Geschichte zu ziehen. 
Nach Auschwitz dürfe keine politische Identität in Deutschland mehr auf etwas 
anderem, als auf universalistischen Prinzipien gründen. Er strebt an, dem natio-
nalistischen Gemeinschaftsdenken ein postnationales Konzept der Staatsbürger-
schaft entgegenzusetzen, das nicht auf Abstammung, sondern auf politischer 
Teilhabe und Bürgerrechten gründet. Er sieht Deutschland als Vorreiter einer 
postnationalen Perspektive in Europa und will dazu beizutragen, den Weg dort-
hin als einen zu gestalten, der von Pluralismus und Multikulturalismus, neuem 
Selbstbewusstsein und aktiver politischer Kultur, statt von nationalistischen 
Selbstvergewisserungen und Ursprungserzählungen geprägt ist.41 

                                                             
38  Sternberger 1990, Rede bei der 25 Jahrfeier der Akademie für Politische Bildung, S. 37. 

39  Sternberger 1990, Rede bei der 25 Jahrfeier der Akademie für Politische Bildung, S. 26. 

40  Sternberger 1990, Herrschaft der Freiheit, S. 75. 

41  Vgl. Habermas 1991, Staatsbürgerschaft und nationale Identität. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Als Habermas seine Interpretation des Verfassungspatriotismus in den 1980er 
Jahren präsentierte, wurde sie auch von denen, die ihm für seine Positionierung 
gegen Nolte im Historikerstreit Rückendeckung gaben, mehrheitlich kritisiert. 
Der Begriff sei zu abstrakt, zu dünn und zu intellektuell. Ohne vorpolitische 
Grundlagen, ethnische oder kulturalistische Genealogien, ohne unmittelbare, or-
ganische Zusammengehörigkeit, nur ausgehend von abstrakt-kosmopolitischen 
Verpflichtungen und auf der Grundlage universalistischer Werte, lasse sich keine 
partikularistische, staatsbürgerliche Identität bilden. Das Konzept des Verfas-
sungspatriotismus sei die Kopfgeburt eines Intellektuellen, der nicht wisse, wie 
Menschen fühlten und der die Tiefenstrukturen der Gemeinschaft wahrzuneh-
men nicht imstande sei. Das Fehlen einer emotionalen und affektiven Dimension 
seiner Gemein-Perspektive schien zu bezeugen, dass Habermas die grundlegende 
Beschaffenheit der Gemeinschaft verkannt hatte.42 Die Kritik folgte den klassi-
schen Argumentationslinien des Gemein-Diskurses. Natur wurde gegen Kunst 
und Abstraktes gegen Konkretes gesetzt. Habermas wurde mit denjenigen Attri-
buten kritisiert, die in der Tönnies’schen Opposition der Gesellschaft zuge-
schrieben wurden. Er wolle einen Ethos der Gesellschaft begründen, der Emoti-
onen und Gefühle durch abstrakte und normative Prinzipien ersetze und die Zu-
sammengehörigkeit des Volkes einem universalistischen Kosmopolitismus preis-
geben. Ein Patriotismus, der auf geteilten Werte- und Normenvorstellungen ba-
sierte, wurde als unnatürlich, emotionslos und als entfremdet wahrgenommen. 
Sybille Tönnies, die Enkelin von Ferdinand Tönnies, warf Habermas beispiels-
weise vor, den Menschen der modernen Gesellschaft zu entwurzeln, ihn durch 
Abstraktheit zu überfordern, ihm „die Natur unter den Füßen wegzuziehen“ und 
ihn in eine permanente „Identitätskrise auszustoßen“.43 

Der Vorwurf eines Ethos der Gesellschaft ist nicht unbegründet. Habermas 
kritisiert den deutschen Nationalismus und die vorpolitische Gemeinschaftssehn-
sucht. Er stellt ihnen ein Denken entgegen, das sich positiv auf Gesellschaft als 
Gegenteil von Gemeinschaft und Volk bezieht. Mit seiner Idealisierung der Ge-
sellschaft entfernt er sich von der gemeinschaftssehnsüchtigen Tradition des 
deutschen Nationalverständnisses, doch er verbleibt in der Dichotomie von Ge-
meinschaft und Gesellschaft. Es gelingt ihm weder, die Struktur des Gegensatzes 
zu überschreiten, noch stellt er, wenn er bloß den hierarchischen Aufbau der Op-

                                                             
42  Vgl. u.a. Böckenförde, Die Nation. FAZ 30.9.1995. Isensee 1995, Das Volk als Grund 

der Verfassung. Kronenberg 2006, Patriotismus in Deutschland, S. 210f. Dahrendorf 

2004, Der Wiederbeginn der Geschichte, S. 54. Zehnpfennig, Was eint die Nation. 

FAZ 27.12.2000. 

43  Tönnies 2001, Der westliche Universalismus. Die Denkwelt der Menschenrechte, S. 54. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 259 

 

position verkehrt, eine Alternative zum Denken in der Dichotomie zwischen 
Gemeinschaft und Gesellschaft bereit. 

Habermas möchte differente Identitätsmodelle in seine multikulturalistische 
Gemein-Konzeption mit einbeziehen. Er verabschiedet romantisch-theologische 
Erlösungstheoreme und die Idee einer vorpolitischen, rassischen oder kulturalis-
tischen Substanz. Ihnen stellt er das Ideal einer universalen Normen- und Werte-
ordnung und die nüchterne Identifizierung mit Verfassung und allgemeinen 
Menschenrechten gegenüber. Den Ausgangspunkt der Debatten um den Ur-
sprung, die Zukunft und die Krise der Gemeinschaft, das Konzept der Identität, 
also die Vorstellung, dass es möglich und notwendig sei, einen positiven, indivi-
duellen oder kollektiven Identitätsbegriff auszubilden, kritisiert er nicht. Statt-
dessen reiht er sich mit einer kritischen Perspektive in diejenigen Debatten ein, 
deren Ziel eine Lösung der gemeinschaftlichen Identitätskrise ist. Die grundle-
gende Sehnsucht, zu sich zu kommen, einen sinnstiftenden Begriff von sich zu 
bilden und sich einheitlich identifizieren zu können, strukturiert auch Habermas’ 
Denken. Er lehnt Nationalismus ab, bezieht sich aber nicht positiv auf die 
Grundlosigkeit des Politischen, sondern legitimiert seine Demokratievorstellung 
durch den Rekurs auf universale Werte und kategoriale Rechtsprinzipien. Sie 
sollen als transzendentale Grundlagen das Gemeine von außen begrenzen.44 Der 
Verweis auf eine universale Werteordnung ist ein idealistisches Konzept jenseits 
der realpolitischen Gegenwart. Der Verfassungspatriotismus verschließt mit sei-
nem Bezug auf demokratische Normenkataloge wie das Grundgesetz die Augen 
vor der grundlegenden Nicht-Neutralität staatlicher Institutionen und Verwal-
tungsstrukturen. Habermas versucht, die Konflikte und Antagonismen des Politi-
schen zum Verschwinden zu bringen.45 

Trotz der Kritik setzte sich der Verfassungspatriotismus als Identitätsmodell 
durch und wurde zu einem Bezugspunkt des politischen Diskurses. Im Zuge die-
ser Entwicklung büßte er wesentliche Teile seiner kritischen Kraft, bspw. die 
Ablehnung der nationalistischen Traditionslinien des Gemeinschaftsdenkens und 
die Kritik an vorpolitischen Versicherungsdimensionen ein. Habermas und 
Sternberger wurden konzeptionell vermischt und mittlerweile ist der Verfas-
sungspatriotismus Teil der Begriffskultur von Normalisierung und neuem Natio-
nalbewusstsein. Zuweilen wird er, Habermas Ideen grob verzerrend, gemeinsam 
mit dem Begriff der Leitkultur benutzt.46 Im Grunde ereilte Habermas’ Begriff 

                                                             
44  Vgl. Hetzel 2004, Demokratie ohne Grund, S. 186. 

45  Vgl. Mouffe 1993, The Return of the Political, S. 140. 

46  Vgl. u.a. Lammert 2006, Verfassung – Patriotismus – Leitkultur. Konenberg 2006, 

Patriotismus in Deutschland. Di Fabio 2005, Kultur der Freiheit. Mohr 2005, Das 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

dasselbe Schicksal wie die geschichtspolitischen Initiativen der 1980er Jahre, die 
in den 90er und 00er Jahren in den Erinnerungsboom eingedeutet wurden und 
dort, jenseits ihrer kritischen Absichten, an einer Normalisierung der postnazisti-
schen Nationalidentität mitwirkten. 

Doch Habermas ist weniger unschuldig an dieser Einverleibung als die Pro-
tagonisten der Geschichte von unten. Das hat zwei Gründe: Erstens ist sein Aus-
gangspunkt das selbstbewusste und mit-sich-identische Individuum. Sein Ge-
schichtsbild ist zentriert auf den Subjektbegriff, er kann historische Entwicklung 
nur vom Individuum aus denken und Geschichte nur als dessen Bildungsprozess 
begreifen.47 Er setzte den unmittelbarkeits- und natürlichkeitsfixierten identitäts-
politischen Grundlagen des Gemein-Diskurses ein neues Modell entgegen, das 
auf abstrakten, universalen Werten und auf einem Bekenntnis zur Pluralität der 
Lebensformen gründet. Doch mit dem positiven Bezug auf das Subjekt des bür-
gerlich-kapitalistischen Verfassungsstaats ruft er diejenige politische Ordnung 
an, die die Vorstellung von freien, gleichen Subjekten erst hervorgebracht und 
politisch institutionalisiert hat. Jene mit sich identischen, freien und gleichen 
Bürger, die Habermas zur Befreiung aus den Strukturen der nationalstaatlichen 
Gemeinschaftsfixierung aufruft, sind in ihrer heutigen Form erst mit dem Ende 
des Ancien Regime und der Durchsetzung der nationalstaatlichen Ordnung in 
Europa hervorgebracht worden und sie sind die Basis der modernen Herrschafts-
architektur. Konzeptionell bezieht Habermas sich auf das Zentrum desjenigen 
politischen Rationalitätstyps, den zu überwinden er antritt. Im Rahmen seiner 
Diagnose, dass Nationalstaat und Kapitalismus sich gegenseitig bedingen, hatte 
er das selbst begriffen.48 Er zieht jedoch nicht die Konsequenz, die Ausgestal-
tung moderner Staatlichkeit und damit auch die des bundesdeutschen Verfas-
sungsstaates grundlegend in Frage zu stellen; mit dem Patriotismusbegriff macht 
er die identifikationsstiftende Einbindung des Einzelnen in die staatliche Herr-
schaftsarchitektur vielmehr zur Grundlage seines Konzepts von kollektiver Iden-
tität. Er erkennt nicht, dass Identität, Freiheit und Gleichheit, keine neutralen Be-
zugsgrößen kritischer Politik, sondern vielmehr Teil derjenigen Gouvernementa-
lität sind, die er zu kritisieren versucht.49 

Die Einverleibung Habermas’ in einen unkritischen Normalisierungsdiskurs 
wird vereinfacht, da er das Bedürfnis nach einer stabilen Grundlage kollektiver 
Identitätsstiftung bejaht und das bundesdeutsche Grundgesetz als Identifikations-
                                                                                                                                  

Deutschlandgefühl. Eine Heimatkunde. Bahr 2003, Der deutsche Weg. Selbstver-

ständlich und normal. 

47  Vgl. Habermas 1973, Über das Subjekt der Geschichte, S. 389f. 

48  Vgl. Habermas 1991, Staatsbürgerschaft und nationale Identität, S. 7. 

49  Vgl. Foucault 1997, Der Wille zum Wissen, S. 172. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 261 

 

folie vorschlägt.50 Das Grundgesetz ist ein Dokument, das durch seine Entste-
hungsgeschichte vor dem Hintergrund des Nationalsozialismus Errungenschaf-
ten bereit hält. Nichtsdestotrotz eignet es sich nicht für eine Emanzipationsnarra-
tion. Es ist, da weder gemeinschaftlich verfasst, noch demokratisch legitimiert, 
kein Gesellschaftsvertrag. Außerdem ist es für eine postnationale Perspektive 
ungeeignet, da das nationalistische Streben nach vorpolitischer Einheit Zentrum 
und Ausgangspunkt sind.51 Schließlich ist dieses Dokument nicht von der völki-
schen Tradition des deutschen Gemein-Diskurses zu trennen, da es die nationa-
listische Abstammungstradition des ius sanguinis festschreibt.52 Unabhängig von 
der generellen Frage, ob der Bezug auf ein Gründungsdokument staatlicher Re-
gierungsrationalität als Bezugspunkt für einen linken und diskreten Kol-
lektiventwurf, wie er Habermas vorschwebte, geeignet ist, unabhängig auch da-
von, ob ein solches Vorgehen sich nicht schon aus der Geschichte des Staatsfe-
tischs in Deutschland politisch diskreditiert, dieser Bezug ist dazu prädestiniert, 
an einer geschichts- und identitätspolitischen Normalisierung mitzuwirken. 

Patriotismus ist ein Konzept zur Legitimierung von Herrschaft und zur emo-
tionalen Bindung an einen Staat. Habermas konnte nie wirklich klären, warum er 
den konservativ und nationalistisch besetzen Begriff des Patriotismus verwende-
te. Die Geschichte des Verfassungspatriotismus als wertekonservativer Begriff, 
der Loyalität und Dankesschuld gegen zivilen Ungehorsam betonte, erleichtert 
dieses Problem nicht.53 Trotzdem wurde von linksliberaler Seite versucht, mit 
Habermas’ Begriff zu arbeiten. Man wollte die Praxis kollektiver Identifikation 
nicht der Rechten überlassen.54 Habermas’ Anhänger arbeiteten sich an den For-
derungen ihrer Kritiker ab und waren bestrebt, die „Leere“ des Konzepts aufzu-
füllen. In diesem Prozess verschoben sie die Konfliktlinien erneut im Rahmen 
der Zuschreibungsmodi der Dichotomie von Gemeinschaft und Gesellschaft. Das 
                                                             
50  Habermas positiver Bezug auf das Grundgesetz und seine Identifikation mit der BRD 

wird im Verlauf der Debatten stärker. Vgl. Markell 2000, Making Affekt safe for De-

mocracy? On „Constitutional Patriotism“, S. 48. 

51  Habermas versucht das Paradox des Verfassungspatriotismus, sich von der vorpoliti-

schen Ebene abgrenzen zu wollen und sie dennoch einbeziehen zu müssen in Die Ein-

beziehung des Anderen (1999) zu thematisieren 138ff. 

52  Nach der Reform des Staatsbürgerrechts im Jahr 2000, also lange nach Habermas’ 

Entwurf, wurde diese Grundlage durch ein eingeschränktes Optionsmodell ergänzt, sie 

wurde aber nicht abgeschafft. (Vgl. Art. 116 GG) 

53  Das Ringen um das emanzipatorische Potential des Begriffs Verfassungspatriotismus 

und das Schwanken von Habermas gut dargestellt hat Julia Brauch in: Nationale In-

tegration nach dem Holocaust (2004), S. 25f: 

54  Vgl. Glotz 2005, Patriotismus von links. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Verdrängen eines natürlichen Bedürfnisses nach gemeinschaftlicher Identität er-
schien als Gefahr, auch wenn sich eine unproblematische Identität in Deutsch-
land verbiete. Ein Aufsatz Iring Fetschers ist beispielhaft für dieses Denken: Er 
übernimmt die Ontologisierung des Bedürfnisses nach nationaler Identifikation 
und verbindet sie mit der Notwendigkeit einer kritischen Auseinandersetzung.55 
Er fordert demokratischen Patriotismus und ein aktives und kritisches Eintreten 
für die Interessen der Bundesrepublik. Den Appell das Land zu verbessern, ver-
knüpft er mit der Aufforderung, „es zu lieben“. Im Weiteren kreist sein Text um 
die Bejahung der Frage, die ein deutscher Bundespräsident einst mit den klugen 
Worten, dass er seine Frau und nicht sein Land liebe,56 beantwortet hatte. 

 
„Ja wir dürfen unser Land lieben, wenn wir daraus nicht – zu Unrecht – die Abwertung an-

derer Völker ableiten. Wir lieben es zurecht, wenn wir es verbessern [...]“57 

 
Die Anerkennung der negativen Vergangenheit, das leidenschaftliche Bekennt-
nis zu kritischer Wachsamkeit und das Bedürfnis, sich liebevoll zur eigenen Ge-
schichte, zu „Volk und Vaterland“ hinzuwenden, gehen hier eine wirkungsmäch-
tige Synthese ein.58 Nicht zuletzt dieser Patriotismus und der Nationalstolz aus 
einer linken Tradition waren dafür verantwortlich, dass wenig später, in den Jah-
ren der rot-grünen Koalition, zentrale Neujustierungen des Gemein-Diskurses 
vorgenommen werden konnten. 

                                                             
55  Vgl. Fetscher 1988, Deutsche Identität und Gefährdungen der Demokratie, S. 112. 

56  Im Gegensatz dazu und wohl in bewusster Abgrenzung zum Ausspruch von Bundes-

präsident Heinemann haben die Bundespräsidenten Köhler und Gauck bei ihrer Amts-

einführung bekannt, Deutschland zu lieben. 

57  Fetscher 1988, Deutsche Identität und Gefährdungen der Demokratie, S. 111. 

58  Das Zusammenspiel von Kritik und Liebe der Nation ist keine bundesdeutsche Be-

sonderheit. Es wird bspw. auch von amerikanischen Linken zur Selbstidentifikation 

oft herangezogen und mündet in eine Art Wettbewerb um Patriotismus und Vater-

landsliebe. Vgl. u.a. das bei Linken populäre Lied stars and stripes of corruption 

(Komponist Jello Biafra mit der Band Dead Kennedys), in dem es heißt: „I think I 

love it [America] too, I love it more than you, because I care enough to fight the stars 

and stripes of corruption“  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 263 

 

VERFASSUNGSPATRIOTISMUS UND KOMMUNITARISMUS 
 
Habermas merkt kritisch an, dass „der philosophische Diskurs der Moderne seit 
dem Ausgang des 18. Jahrhunderts unter immer wieder neuen Titeln“ von einem 
dominanten Thema heimgesucht wurde: „das Erlahmen der sozialen Bindungs-
kräfte, Privatisierung und Entzweiung.“59 Diese, mit den hier gewonnenen Er-
gebnissen in Einklang stehende Feststellung, begründet seine Motivation, den 
Begriff des Verfassungspatriotismus als Alternative zum Nationalismus zu ent-
wickeln. Paradoxerweise bezieht er sich bereits in seiner ersten Schrift zum 
Thema positiv auf denjenigen Diskursstrang, in dem die angeblichen Entwurze-
lungsprobleme, die durch die moderne Rationalität verursacht werden, stereotyp 
als Probleme abhanden gekommenen Gemeinschaftsgeistes diskutiert werden: 
Habermas entwickelt den Verfassungspatriotismus entlang einer Auseinander-
setzung mit dem amerikanisch geprägten Kommunitarismus. Er positioniert sich 
in der Debatte zwischen den Vertretern des kommunitaristischen und des libera-
listischen Ansatzes. Er kritisiert die Kommunitaristen dafür, ethnisch-nationale 
und politische Kulturen nicht genügend zu unterscheiden und wirft den Libera-
listen vor, zu vernachlässigen, dass demokratische Verfahren eine lebensweltli-
che Verankerung und gemeinsame kulturelle Grundlagen benötigen. Demokrati-
sche Freiheit fuße, so Habermas, auf einer politischen Kultur, die in den konkre-
ten Rechtsprinzipien einer bestimmten Gesellschaft, nicht aber in einer ethnisch-
kulturellen Lebensform verankert sei. Gleichermaßen erfordere sie von allen 
Bürgern ein Bekenntnis zu und eine aktive Teilhabe an dieser Kultur.60 

Es kann an dieser Stelle nicht darum gehen, die weitläufigen Debatten zwi-
schen Liberalen und Kommunitaristen nachzuzeichnen, die sich wesentlich 
durch die kommunitaristische Kritik an der liberalen Theorie von John Rawls 
entzündet haben. Diese Debatten, so wichtig sie (für das amerikanische Selbst-
verständnis) waren und so heftig wie sie zum Teil geführt wurden, haben sich im 
Großen und Ganzen beruhigt. Die Opposition zwischen dem Individuum und der 
Gemeinschaft, welche die Diskussionen größtenteils bestimmte, scheint heute 
fast sekundär, und die meisten Protagonisten sind, ohne ihre politische Polarität 
einzubüßen, dahingehend überein gekommen, innerhalb des Selbstverständnisses 

                                                             
59  Habermas 1985, Der philosophische Diskurs der Moderne, S. 166. 

60  Vgl. Habermas 1991, Staatsbürgerschaft und nationale Identität, S. 32. Habermas 

nimmt an, dass zwischen Republikanimus und Nationalismus nur ein historisch kon-

tingenter, kein begrifflicher Zusammenhang besteht. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

einer liberalen Gesellschaft bzw. auf der Grundlage eines bürgerlich-liberalen 
Subjektbegriffs zu argumentieren.61 

In Deutschland hat der Kommunitarismus, bedingt auch durch die Ungleich-
heit zwischen den Begriffen Community und Gemeinschaft, nur geringe Verbrei-
tung finden können. Neben Habermas, der das Thema diskutierte, sich gleich-
wohl nie eindeutig kommunitaristisch oder liberal positionierte, haben in den 
1990ern vor allem Linksliberale wie der Habermas Schüler Axel Honneth, Mi-
cha Brumlik und Hauke Brunkhorst versucht, das Thema Kommunitarismus in 
Deutschland bekannt zu machen,62 während Wolfgang Schäuble, Tilman Mayer 
und Botho Strauss es von konservativer Seite zu besetzen versuchten. In der 
konservativen Lesart wurde der Kommunitarismus eng mit dem nationalen Pro-
jekt verknüpft.63 Im Grunde verlief die deutsche Diskussion parallel zur ameri-
kanischen und britischen, denn auch hier verorteten sich kommunitaristische Au-
toren sowohl linksliberal, als auch christlich und/oder rechts-konservativ und 
auch hier spielte die Verbindung mit Nationalismus und Patriotismus eine zent-
rale Rolle für den Kommunitarismus. 

Die Positionierung der Kommunitaristen kann in den wiederkehrenden Dis-
kussionen um Existenz, Identität und Krise der Gemeinschaft zusammengefasst 
werden als Überzeugung, dass die Garantie individueller, liberaler und demokra-
tischer Grundrechte kein Äquivalent ist, für die vereinigende Macht von Religi-
on, Tradition und gemeinsamer Kultur. Jenseits abstrakter Rechtsfiguren sei eine 
identitätsstiftende, gemeinsame Konzeption des Guten, ein moralischer Konsens, 
ein kollektiv verbindlicher Verständnis- und Wertehorizont und eine Wiederbe-
lebung organischer Bindekräfte und naturwüchsiger Zusammengehörigkeit not-
wendig.64 

Mit dieser Argumentationsfigur hält der Kommunitarismus wenig Neues für 
den Diskurs bereit. Durch seine Orientierung am Begriff der amerikanischen 
Community und durch seine Fokussierung auf das transatlantische Modell des 
Patriotismus steht der Kommunitarismus in Deutschland sicherlich für eine 
                                                             
61  Vgl. Walzer 1990, The Communitarian Critique of Liberalism. Taylor, Cross-Pur-

poses: The Liberal-Communitarian Debate.  

62  Vgl. Honneth 1993, Kommunitarismus. Eine Debatte über die moralischen Grundla-

gen moderner Gesellschaften. Brumlik, Brunkhorst 1993, Gemeinschaft und Gerech-

tigkeit. 

63  Vgl. Mayer 1994, Kommunitarismus, Patriotismus und das nationale Projekt. 

Schäuble 1994, Der Zukunft zugewandt. 

64  Vgl. Wellmer 1993, Bedingungen einer demokratischen Kultur. Zur Debatte zwischen 

Liberalen und Kommunitaristen, S. 175. Habermas 1991, Staatsbürgerschaft und nati-

onale Identität, S. 13f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 265 

 

Normalisierung des Nationenbegriffs im Rahmen eines nicht völkisch-biolo-
gistisch geprägten Verständnisses. Es ist jedoch die altbekannte Unterscheidung 
zwischen einer natürlich-organischen Zusammengehörigkeit und einer abstrakt-
künstlichen Konstruktion, welche die argumentative Grundlage des Kommunita-
rismus bildet und es ist nicht zufällig Ferdinand Tönnies, dessen Entgegenset-
zung von Gemeinschaft und Gesellschaft mit dem Kommunitarismus Eingang in 
das amerikanische Denken gefunden hat.  

Quasi mit einem Umweg über Amerika kehrten Tönnies und seine Dichotomie 
wieder in die deutschen Debatten zurück.65 Dabei konvergiert der Anspruch, in 
Deutschland auf der Grundlage von Begriffen wie Gemeinsinn, Tradition, Sitten- 
und Wertegemeinschaft und mithilfe des politischen Republikanimus eine andere 
Tradition des Gemeinschaftsdenkens zu etablieren, nicht selten mit kulturpessimis-
tisch rousseauistischen Motiven. Mit begrifflicher und inhaltlicher Unterstützung 
durch die Soziologie wird im Kommunitarismus eine gemeinschaftliche Existenz- 
und Identifikationsweise als Lösungshorizont aufgeboten und der als entfremdet 
und vereinzelt wahrgenommenen Lebenswelt der kapitalistischen Gesellschafts-
ordnung gegenübergestellt. Der Kommunitarismus bejaht den Bezug auf eine vor-
politische, wenn auch nicht biologistisch definierte Sphäre der Gemeinschaft und 
er definiert sich mit und durch den Bezug auf sie. Wiederum wird die Gemein-
schaft der kalten, rationalen und abstrakt-liberalen Realität entgegengestellt. Ne-
benbei schreibt sich hier eine Kritik an den Konsequenzen des neoliberalen Kapita-
lismus fort, die weder seine politischen Rationalitäten kritisiert, noch die Grundla-
gen kapitalistischer Produktions- und Eigentumsverhältnisse hinterfragt. 

Der Kommunitarismus, das machen die deutsche und die amerikanische Dis-
kussion gleichermaßen deutlich, ist nicht selten ein christlich und eurozentrisch 
geprägtes, wertekonservatives Ordnungsmodell, das u.a. bei Alasdair MacIntyre, 
Tilman Mayer oder auch bei Michael Walzer nationalistische Züge trägt.66 Die 
Ideen einer Kultur des Herzens und der Revitalisierung natürlicher Bindekräfte 
der Gemeinschaft, die dem bürokratischen Wohlfahrts- wie auch dem liberalen 
Nachtwächterstaat entgegengestellt werden und von denen ausgehend der büro-
kratisch-entfremdete Egoismus und die durchkapitalisierte Profitmaximierungs-
mentalität der Gesellschaft kritisiert werden, folgen den argumentativen Grund-
lagen des romantisch-nationalistischen Gemeinschaftsdiskurses. 
                                                             
65  Vgl. u.a. Di Fabio 2005, Kultur der Freiheit. Haus 2003, Kommunitarismus. Merz-

Benz 2006, Die Überwindung des Individualismus und das Theorem von Gemein-

schaft und Gesellschaft. Mohrs 2003, Weltbürgerlicher Kommunitarismus.  

66  Vgl. MacIntyre 1993, Ist Patriotismus eine Tugend?, S. 89f. Mayer 1994, Kommuni-

tarismus, Patriotismus und das nationale Projekt, S. 124f. Walzer 1992, Sphären der 

Gerechtigkeit, S. 92f, 104f.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

DIE SUCHE NACH DER INNEREN EINHEIT 
 
Der Verfassungspatriotismus und die lebensweltlichen Erfahrungen der zwei-
staatlichen Realität haben die Anrufungen einer eigentlichen, völkisch definier-
ten Gemeinschaftlichkeit nicht stoppen können, auch wenn in den 1980ern, we-
nige Jahre vor dem Zusammenbruch der DDR, die Zweistaatlichkeit als Norma-
lität empfunden wurde. Bevölkerung und Parteipolitik hatten sich im Bestehen-
den eingerichtet, ohne den Bezug auf die völkisch-gemeinschaftliche Einheit 
aufzugeben. So erklärten 1987 zwar 78% der Bundesbürger, sich selbst und die 
Bewohner der DDR als ein Volk zu begreifen und über 80% bekannten sich zum 
Leitgedanken der „Wiedervereinigung“, doch nur 8% der Befragten hielten sie 
im 20. Jahrhundert für möglich.67 Vor diesem Hintergrund überraschten die Er-
eignisse des Jahres 1989, obgleich sie nicht ohne politischen Vorlauf waren.68 
Bereits die Geschwindigkeit der Entwicklungen in Polen und Ungarn und der 
Einfluss von Gorbatschows Reden im Sommer 1989 war erstaunlich, dass jedoch 
nur anderthalb Jahre später die DDR staatlich aufgelöst und ihre ehemaligen Ge-
biete an die Bundesrepublik angeschlossen seien würden, war noch Mitte des 
Jahres 1989 unvorstellbar.69  

Die historischen Entwicklungen sind bekannt: Der Protestbewegung in der 
DDR und den Demonstrationen in Leipzig, Berlin und Erfurt folgte eine politi-
sche Aufbruchsstimmung. Die historische Umbruchsituation, in der politischen 
Autoritäten und die Struktur der Gesellschaft infrage gestellt worden, zog ein 
Macht- und Herrschaftsvakuum nach sich. Verschiedene politische Optionen und 
Perspektivmodelle wurden diskutiert. Die Oppositionsgruppen in der DDR und 
die linken Kräfte in der BRD strebten keinen Zusammenschluss von BRD und 
DDR an, sondern erteilten derartigen Forderung zunächst eine klare Absage. In 
einem Aufruf des Neuen Forums vom 1. Oktober hieß es: 

 

                                                             
67  Vgl. Winkler 2005, Der lange Weg nach Westen, S. 480. 

68  Vgl. bspw. das Anwachsen und die bessere Organisation der Oppositionsbewegung in 

der DDR, die erfolgreichen Proteste gegen die Festnahme der Aktivisten der Berliner 

Umweltbibliothek und der Initiative Frieden und Menschenrechte und die Ereignisse 

auf der Luxemburg-Liebknecht-Demonstration im Januar 1988. 

69  Die Entwicklungen in Osteuropa führten auch dazu, dass konservative Kräfte in der 

BRD begannen, aus revanchistischer Perspektive die „deutsche Frage“ weit grund-

sätzlicher zu diskutieren. So forderten der CSU Vorsitzende Waigel ebenso wie der 

niedersächsische Ministerpräsident Albrecht sogleich Einheit und Freiheit für ganz 

Deutschland, zu dem auch die Gebiete jenseits von Oder und Neiße gehören sollten.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 267 

 

„Für uns ist die Wiedervereinigung kein Thema, da wir von der Zweistaatlichkeit 

Deutschlands ausgehen und kein kapitalistisches Gesellschaftssystem anstreben. Wir wol-

len Veränderungen in der DDR.“70 

 
Nach dem Fall der Mauer gerieten die Verteidiger der Zweistaatlichkeit in die 
Defensive und die basisdemokratischen Hoffnungen der Bürgerrechtsbewegung 
verloren an Einfluss. Neue Mehrheitsbildungen auf den Straßen veränderten die 
Grundrichtung der Demonstrationen. Es kam zur vielzitierten Wende in der 
Wende71 und dem demokratischen Protest folgte der nationale. Die kritischen 
Rufe „Wir sind das Volk“ wandelten sich zu „Wir sind ein Volk“ Gesängen. In 
den nächsten Monaten spaltete sich die Bürgerbewegung in Reformer und Ein-
heitsbefürworter. Viele derjenigen, die Hoffnungen auf basisdemokratische Re-
formen gesetzt hatten, fühlten sich um die von ihnen in Gang gesetzte Revoluti-
on betrogen. Sie empfanden es als Verschwendung einer historischen Chance, 
dass die kritischen Impulse der Herbstrevolution zugunsten der nationalen Hoff-
nungen aufgegeben wurden. Kritisiert wurde die Abwicklung der DDR, bei der 
die Gelegenheit der besonderen Situation, der Riss inmitten der Ordnung des Po-
litischen ungenutzt geblieben sei.72 

Es ist diese Wende in der Wende, die Slavoj Zizek als Umschlag des Politi-
schen ins Polizeiliche im Sinne Rancières beschreibt. Das Aufbegehren gegen die 
realsozialistischen Obrigkeiten unter dem Stichwort „Wir sind das Volk“ sei eine 
Geste der Politisierung gewesen, in der diejenigen, die jahrelang als stummer Teil 
des Ganzen unter den Begriff sozialistisches Staatsvolk subsummiert worden wa-
ren, Raum, Gehör und Signifikanz gefordert hätten. Diese Geste sei der Ruf der 
Anteillosen nach einem Anteil gewesen. Es habe sich um die Forderung der Aus-
geschlossenen gehandelt, das Politische an sich zu repräsentieren. Diese kurze 
Öffnung der symbolischen Ordnung, die positiv-produktive Bloßlegung der Kluft 
inmitten des Politischen sei von einer erneuten Schließung überdeckt worden, als 
sich der Schlachtruf verändert hätte und das Vertrauen auf die Neueingliederung in 
die demokratisch-kapitalistische Herrschaftsarchitektur der BRD sich durchsetz-
te.73 Die Veränderung des Gemein-Diskurses wird durch die Veränderung des Ar-
tikels symbolisiert. In der Terminologie Rancières hatte der bestimmte Artikel, der 
ausdrückte, dass die Massen nicht irgendetwas, sondern das Volk repräsentierten, 
ein Aufblitzen der dekonstruierenden Kraft bedingungsloser Gleichheit offenbart, 
die sprechende Wesen jenseits ihrer realen Eingebundenheit in Macht- und Herr-
                                                             
70  Zitiert nach Winkler 2005, Der lange Weg nach Westen. Bd. 2, S. 520. 

71  Vgl. Zwahr 1993, Ende einer Selbstzerstörung, S. 138. 

72  Vgl. Stassen 1994, Ost-west-deutsche Befindlichkeiten, S. 213f. 

73  Vgl. Zizek 1998, Ein Plädoyer für Intoleranz, S. 32. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

schaftskonstellationen auszeichnet. Inmitten dieses kurzen Erscheinens der bedin-
gungslosen Gleichheit habe sich das gezeigt, was Rancière das Politische nennt, 
dasjenige, das die Abwesenheit eines Grundes und die Möglichkeit der Dekon-
struktion gleichermaßen zum Ausdruck bringt. Das Politische ist für Rancière et-
was, dass wenn es erscheint, die Distributionen der Körper und Mächte im öffent-
lichen Raum in Frage stellt.74 Der Übergang vom Politischen zum Polizeilichen 
wird in diesem Fall durch den Wechsel des Artikels angezeigt; wenn aus dem Volk 
ein Volk wird, wenn statt dem Postulat der Differenz die Forderung nach Einheit 
und Schließung laut wird, hat sich der Riss in der Ordnung des Politischen ge-
schlossen und die denaturalisierende Kraft des Politischen ist verdeckt. 

Das Insistieren auf den klassischen Parametern der Politik und die Vehemenz 
des Völkischen waren Wegbereiter der Ereignisse der nächsten Monate. Sie 
führten zum staatlichen Anschluss der DDR an die BRD75 und sie waren maß-
geblich daran beteiligt, dass diese Entwicklung als apolitische Naturentwicklung 
erscheinen konnte. Nur einen Tag nach dem Fall der Mauer wurde das Ereignis 
nicht mehr als das Ergebnis von politischen Kämpfen handelnder Menschen er-
zählt, sondern als Naturgesetzmäßigkeit wahrgenommen: Die historisch-poli-
tische Wirkungsmacht sozialer Kämpfe und die politischen Akteure wurden von 
einer naturalisierenden Terminologie verdeckt, wenn zusammenzuwuchs, was zu-
sammengehörte.76 

In den folgenden Monaten und Jahren ereignete sich eine zunächst unmerkli-
che, zugleich aber gewaltige und unwiderrufliche Umkehr der Paradigmen des 
Einheitsdiskurses. Die Narrationen im Politischen Imaginären veränderten sich:  

 
„Die würdevollen ostdeutschen Menschenmengen, die sich um protestantische Kirchen ver-

sammelt hatten, um dem Stasi-Terror die Stirn zu bieten, verwandelten sich auf einmal in 

vulgäre Konsumenten von Bananen und billiger Pornographie.“77 

 
Die Enttäuschung beruhte auf Gegenseitigkeit. Die Westdeutschen fühlten sich 
um das revolutionäre Subjekt betrogen und die Ostdeutschen fanden sich kurz 
nach der Hoffnung auf eine bessere Zukunft im neu-alten Deutschland in einem 

                                                             
74  Rancière 1997, Gibt es eine politische Philosophie? S. 64f. 

75  Die demokratietheoretischen Versäumnisse dieses Zusammenschlusses analysiert u.a. 

Manfred Stassen in seinem Aufsatz Ost-west-deutsche Befindlichkeiten (1994). 

76  Vgl. Willy Brandts Rede am 10. 11. 1989 und Stassen 1994, Ost-west-deutsche Be-

findlichkeiten, S. 212. 

77  Zizek 1998, Plädoyer für Intoleranz, S. 51. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 269 

 

enttäuschenden Strudel aus sozialer Deklassierung, ökonomischer und politischer 
Überfrachtung und paternalistischer Entmündigung wieder.78 

Als Ergebnis dieser Entwicklung erschien die „Einheit“, dasjenige, was jahr-
zehntelang Sehnsuchtsobjekt und regulatives Ideal gewesen war, erneut aufge-
schoben. Die Ereignisse der Jahre 1989/90 verkehrten die Paradigmen des Ge-
mein-Diskurses in Deutschland, ließen seine Strukturen aber unangetastet. Am 
3. Oktober 1990 wurden die DDR und die BRD offiziell zu einem Staat. In den 
identitätspolitischen Debatten der Vergangenheit war diese staatliche Einheit das 
stets begehrte Fern- und Endziel gewesen, das als abwesende, potentiell anwe-
sende Lösung des gemeinschaftlichen Identitätskonflikts wahrgenommen wor-
den war. In dieser Zeit galt die staatliche Einheit als unerreichbar fern, während 
die völkisch-kulturelle Einheit als präsent und immer gegeben erschienen war. 
Einmal erreicht löste die staatlich-politische „Wieder-Vereinigung“ den Identi-
tätskonflikt jedoch nicht. Im Gegenteil, Uneinheitlichkeit, Krise und Differenz 
bestimmten die kollektive Wahrnehmung mehr denn je.79 Das Resultat war nicht 
die Ab-Kehr, sondern die Ver-Kehrung des Ideals.  

Das Konzept der mit sich übereinstimmenden, gemeinschaftlichen Einheit 
und das Dispositiv des Vorpolitischen wurden nicht überdacht. Stattdessen wur-
de die weiterhin unerreichte Gemeinschaftseinheit im Folgenden nicht mehr 
durch das Fehlen der staatlichen, sondern durch die Abwesenheit der kulturell-
geistigen Einheit erklärt. Die vorpolitisch-innere Einheit der Kulturnation, der 
Bereich, der in der Vergangenheit als evident und selbstbezüglich vorausgesetzt 
worden war und auf dessen Grundlage die Forderung nach staatlicher Einheit 
sich überhaupt erst hatte etablieren können, wurde als verloren markiert und als 
Versprechen in die zukünftige Vergangenheit des doppelten Einst verlegt. Die 
innere Einheit (Schäuble) wurde zum neuen, regulativen Ideal der Debatten. Die 
Herausforderung schien nun darin zu bestehen, zusammen wachsen zu machen, 
was zusammengehörte. Mit einer „Politik der Wahrheit“ wurde versucht, eine 
vermeintlich bestehende, einheitliche Essenz von Verzerrungen und Verkennun-
gen zu befreien und die Folgen der künstlichen Teilung zu überwinden. Diffe-
rentialität und Uneinheitlichkeit konnten wiederum zu einem vorübergehenden 
Phänomen erklärt werden.80 
                                                             
78  Vgl. Zizek 1998, Plädoyer für Intoleranz, S. 52. 

79  Zu den Problemen und Diskussionen um den Vereinigungsprozess vergleiche u.a. 

Möbius 2003, Die liberale Nation. Bettina Westles Auswertung empirischer Studien 

(Kollektive Identität im vereinten Deutschland, 1999). und die Sammelbände: 

Deutschlands innere Einheit. Traum oder Alptraum (Hrsg. Pinkert 1998), Etwas bes-

seres als die Nation (Hrsg. Wohlfahrtsausschüsse 1994) 

80  Vgl. Pinkert 1994, Deutschlands innere Einheit, S. 28. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

In den 1990er Jahren normalisierte sich das Selbstbewusstsein der neu-alten 
Nation in doppelter Hinsicht: Die internationale Rolle Deutschlands, durch die 
neuen Gebiete und den Zusammenbruch des Ostblocks gestärkt, wurde wichti-
ger. Das Ende der UDSSR, der Abzug der alliierten Truppen, die Neujustierung 
der Innen- und Außenpolitik und der unmissverständliche Anspruch nach neuem 
Gewicht in der internationalen Politik, beflügelten die identitätspolitischen De-
batten. Gleichzeitig trugen sie zu einer Entspannung des Gemeinschaftsdiskurses 
bei, der sich beispielhaft am sogenannten Erinnerungsboom, dem explosionsarti-
gen Anstieg der Beschäftigung mit der deutschen Geschichte in den 1990er Jah-
ren, zeigte: Im Zuge der gesamtdeutschen Identitätsfindungsprozesse war das 
Bedürfnis nach Erinnerung angestiegen. Vor diesem Hintergrund wurde die 
Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus verstärkt, zugleich ritualisiert 
und politisch instrumentalisiert. Das kulturelle Gedächtnis wurde neu ausgerich-
tet. Durch die Fokussierung auf die eigene Geschichte konnte die Auseinander-
setzung mit den Schattenseiten der nationalen Geschichte an einer gemeinschaft-
lichen Identitätsperspektive mitwirken. 

Unter dem Stichwort Normalisierung machte diese Entwicklung einem Ge-
schichtsbewusstsein Platz, in dem die Erinnerung an die nationalsozialistische 
Vergangenheit keine Bedrohung für eine positive Nationalidentität mehr bedeu-
tete.81 Der demonstrativen Normalisierungspolitik der rot-grünen Schröder-
Fischer-Regierung gelang Ende der 1990er das, was in Westdeutschland bis 
1989 nicht gelungen war, etwas, dass die DDR bereits mit dem Gründungsmy-
thos erreicht hatte: die negative Vergangenheit in ein positives, nationales Ge-
meinschaftsbild zu integrieren bzw. sie zur Grundlage des positiven Selbstbe-
zugs zu machen. Die Legitimation eines neuen Nationalismus wurde nun gerade 
aus der nationalsozialistischen Vergangenheit abgeleitet. Eine stärkere deutsche 
Rolle in der internationalen Politik und die Beteiligung an Militäreinsätzen wur-
den nicht mehr, wie im Sprachduktus der Nachkriegsdebatten, trotz der national-
sozialistischen Vergangenheit gerechtfertigt, sondern mit und durch den Bezug 
auf sie. In einer paradoxen Verkehrung der Täter/Opfer-Hierarchien erlangte 
Auschwitz die Rolle eines Garanten für eine besondere moralische Autorität.82 
                                                             
81  Vgl. Kranz 1998, Die Verbrechen des Nationalsozialismus als historische Erfahrung, 

S. 19. Dennoch zeugten die erbitterten Debatten um deutsche Schuld und deutsche Op-

fer, um das Holocaust-Mahnmal und um das Für und Wider eines Schlussstrichs davon, 

dass die Erinnerung an den Nationalsozialismus weiterhin nicht einfach normal ist. 

82  Nicht nur der damalige Verteidigungsminister Scharping sah es als genuin deutsche 

Aufgabe, mit deutschen Militäreinsätzen „Auschwitze“ in aller Welt zu verhindern, 

auch Jürgen Habermas, der Auschwitz ohnehin als negativen Ursprung einer neuen, 

positiven Identität bestimmt hatte, verglich Saddam Hussein mit Hitler und erklärte 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 271 

 

Die Debatten um das deutsche Gemeinschaftsgefühl normalisierten sich zu 
Beginn des Jahrhunderts. Das Gedenken an die nationalsozialistischen Verbre-
chen wurde Bestandteil der Erinnerungskultur.83 Historische Stätten wie Konzent-
rationslager wurden zu Gedenkstätten und nationalen Erinnerungsorten ausgebaut 
und die letzten Zeitzeugen bekamen nach Jahren des kollektiven Schweigens und 
der Verleugnung einen Platz im kollektiven Gedächtnis. Die deutsche Vergan-
genheitspolitik gilt als Vorbild und Orientierungspunkt für andere nationale Erin-
nerungstraditionen. Dass in diesem Zusammenhang die Singularität des Holo-
caust relativiert wurde, ist ein innenpolitisch nicht unerwünschter Nebeneffekt. 

Die von Teilen der Bevölkerung beklatschten rassistischen und neofaschisti-
schen Pogrome der 1990er sind Vergangenheit und die neonazistische Szene hat 
ein europäisch durchschnittliches Niveau erreicht.84 Allgemein scheint es, als sei 
deutscher Nationalismus heute nicht mehr oder weniger gefährlich und kritik-
würdig als anderswo. Mit der Fußball-WM konnte 2006 unter Beweis gestellt 
werden, dass ausländische Touristen zu einem solchen Anlass in Deutschland 
willkommen sind. Deutlich wurde, dass sich der Massen-Nationalismus von ro-
mantischer Ernsthaftigkeit gelöst hat: In einer neoliberalen Gesellschaft des 
Spektakels scheint nationale Begeisterung schnell aufzuflammen und kurzzeitig 
enorme Durchschlagkraft und emotionales Potential zu entfalten. Da sie nach 
dem Sommer ähnlich schnell verebbte, wie sie entstanden war und der kollektive 
Spannungsbogen sich auf ein anderes Thema fixierte, scheint der deutsche Nati-
onalismus, der sich im Fußball-Spektakel85 zeigte, allgemein mehr mit der kol-
lektiven Begeisterung für einen Popstar, mit Angst vor der Vogelgrippe oder 
dem Entsetzen über einen Tsunami gemein zu haben, als mit den Tiefendimensi-
onen kollektiver Erbauung zu Zeiten der deutschen Nationalbewegung. 

Jenseits der demonstrativen Apolitisierung weiter Teile der Bevölkerung im 
Neoliberalismus offenbarten sowohl die bundespolitischen Erinnerungs- und Identi-
                                                                                                                                  

Deutschland habe durch Auschwitz zugleich die Verantwortung und die Qualifikation 

derartige Verbrechen in Zukunft zu verhindern. Bachmeier, Fischer 1992, Nationale 

Identität unter neuen Vorzeichen, S. 20f. Zum Thema vgl. auch den Sammelband von 

Elsässer 1999, Die Fratze der eigenen Geschichte. 

83  Auf Grundlage der banalen Erkenntnis, dass es eine objektive Geschichtsschreibung 

nicht gibt, bietet diese Tatsache an sich keinen Anlass für Vorwürfe. Kritisiert werden 

kann und wird zum Teil höchstens die Form der Narration.  

84  Obgleich es eine Besonderheit ist, dass in einigen östlichen Gebieten ganze Landstri-

che als national befreite Zonen gelten. Rechte haben den Kampf um die kulturelle 

Hegemonie dort derzeit gewonnen haben und ihre Strukturen und Netzwerke sind hier 

fest institutionalisiert. 

85  Vgl. zu diesem Thema Gebauer 2006, Poetik des Fußballs. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

tätsoffensiven, die von du bist Deutschland Kampagnen bis zu unzähligen Wir 
Deutschen Serien reichen, als auch die monumentalen Inszenierungen der deutschen 
Gemein-Geschichte als Natur- und Erfolgsgeschichte im Super-Gedenkjahr 2009, 
dass die Beschäftigung mit der kollektiven Identität alles andere als beendet ist.86 
Ein Thema des Gemein-Diskurses, das nach dem 11. September 2001 an Bedeutung 
gewonnen hat, ist die mit Populismus und antimuslimischem Rassismus einherge-
hende Projektion einer westlich-christlichen, zuweilen auch aufgeklärt und demo-
kratisch betitelten Gemein-Identität, der ein rückständig-fanatisches, östlich-
muslimisches Kollektiv unvereinbar entgegengestellt wird.87 

Im Angesicht der Wirtschafts-, Finanz- und Eurokrise scheint gegenwärtig 
eines der bestimmenden Themen eine eklatante Diskrepanz zwischen den 
Selbstbildern des Politischen Imaginären und den aktuellen Wandlungen der ge-
sellschaftspolitischen Realität zu sein. Ihre Folgen sind nicht nur in Deutschland 
spürbar: Die Transformationen von Staatlichkeit und die politischen Umbil-
dungsprozesse in Europa haben, ebenso wie die in jüngster Zeit entstanden neu-
en sozialen Bewegungen im arabischen Raum, in Europa und den USA die Ak-
tualität ebenso wie die Ausmaße der Krise politischer Identitäts- und Zugehörig-
keitsmilieus eindrucksvoll gezeigt. Die vorherrschenden Reaktionsmuster der 
regierungsrationalen, der traditionellen linken wie auch der (populistischen) 
rechten Kräfte demonstrieren mit ihren anachronistisch-tautologischen Apellen 
an ebenjene in die Krise geratenen Konzepte kollektiver Subjektivierung die ei-
gene Schwäche. Die paradoxe Zirkularität mit der die immer gleichen Gemein-
Vorstellungen auf der Bühne des Politischen präsentiert werden, bekunden das 
Scheitern gegenwärtiger Subjektivierungspraktiken bzw. die Tatsache, dass es an 
funktionierenden Selbstbildern derzeit mangelt. Darüber hinaus manifestieren 
sich hier die Konsequenzen einer Fragmentierung, in der breite Gesellschaftstei-
le sich weder von Repräsentations- und Identifikationsdiskursen angesprochen 
fühlen noch in Problemanalysen wiederfinden. 

 
 

                                                             
86  Am Rande scheint ein Diskursstrang erwähnenswert, in dem ehemalige Linke (Anti-

deutsche) in umgekehrter Form aber mit großer Leidenschaft am deutschen Natio-

nalmythos partizipieren. Das Postulat der Identität kehrt bei ihnen in einer dominanten 

Negativ-Identität zurück, die gleichsam in den Kategorien von Identität oder Differenz 

verbleibt und unfähig ist, einen Begriff des Anderen zu denken, der die Differenz 

nicht wieder auf die Einfachheit des Selben reduziert. 

87  Die neuen Facetten des Gemein-Diskurses, die im Hinblick auf den vermeintlichen 

Clash of civilizations (Huntington) die aktuellen Debatten bevölkern, wären ein inte-

ressantes Feld der Analyse, das hier jedoch nicht mehr aufgegriffen wird. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 273 

 

DER IMPLIZITE GEMEINSCHAFTSBEGRIFF 
 
Die Diskussionen um das Wesen, den Ursprung und die Krise der Gemeinschaft 
wurden hier vor dem Hintergrund einer aus der Dekonstruktion übernommenen 
Perspektive nachgezeichnet, deren Leitthese es war, dass Gemeinschaft eine Va-
riable in einem umfassenden Gemein-Diskurs und in dieser Funktion eines von 
möglichen Konzepten ist. Deutlich wurde, dass die Wirkungsmacht von Gemein-
Begriffen jenseits idealistischer Beliebigkeit an historisch-politische Situationen 
gebunden ist. Die Plausibilität einer bestimmten Vorstellung des gemeinschaftli-
chen Ganzen, muss, wie die Idee dieses Ganzen, erst hervorgebracht und in der 
sozialen Praxis verankert werden. 

Die Prämissen der Gemeinschaftssehnsucht sind 1945 nicht bedeutungslos 
geworden. Das Thema der Gemeinschaft wurde in Deutschland noch immer in 
den Terminologien von Abwesenheit und Aufschub diskutiert. Es wurde ver-
sucht, Vergangenheit und Gegenwart im Hinblick auf eine zukünftig anwesende, 
gemeinschaftliche Seins-Weise, zusammenzukitten und die Heterogenität und 
die Krisen politischer Identifikationsbegriffe durch einen politisch imaginären 
Einheitsdiskurs zu überblenden. Auch in der Gegenwart hat die Gemeinschaft im 
Politischen Imaginären die Rolle einer antizipierten, aber nie gegenwärtig gewe-
senen Vergangenheit besetzt. Sie blieb verloren-versprochen und als zukünftig-
vergangene das, was Freud das Unbewusste ohne Vorstellungsrepräsentanz 
nannte, ein Verdrängtes, das auf nichts Vorhergehendes verweist. Das grundle-
gende Problem dieser Struktur war im ersten Kapitel mit der Terminologie der 
konstitutiven Verkennung beschrieben worden. 

Auch in der politischen Gegenwart weist die Gemeinschaft als Platzhalter ei-
nes umfassenden Gemein-Diskurses über die Definitionsrahmen abstrakt-
moderner Staatlichkeitsvorstellungen hinaus. Die erbauliche Vorstellung originä-
rer Gemeinschaftlichkeit ist kein Problem einer romantischen oder nationalsozia-
listischen Vergangenheit. Dennoch hat Gemeinschaft, im 19. und beginnenden 
20. Jahrhundert der Gegenbegriff zu den politischen Rationalitäten der Vertrags-
theorie, in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts eine andere Rolle erhalten. 
Die kontraktualistisch-liberalen Politikvorstellungen von Hobbes und Locke 
wurden in die Fundamente der Gründungskonzeption postnazistischer Staatlich-
keit aufgenommen und es gelang den Sinn- und Bedeutungszusammenhang ei-
nes vorpolitischen Gemeinschaftsbegriffs inmitten der abstrakten Gesellschafts- 
und Politikvorstellungen zu fixieren. Seitdem gestaltet die Vorstellung einer 
subpolitischen Gemein-Identität mithilfe einer paradoxen Semantik auf dem Rü-
cken der Vertragstheorien den politischen Diskurs mit, ohne ihn vollständig ein-
zunehmen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Die Wirkungsweise des Gemeinschaftsdenkens nach 1945 ist die eines im-
pliziten Gemeinschaftsbegriffs. Dieser implizite Gemeinschaftsbegriff drückt, 
von einer Verankerung im Politischen Imaginären ausgehend, politischen Ver-
hältnissen und Handlungsweisen seinen Stempel auf, und er steht mit gouverne-
mentalen Rationalitäten direkt und indirekt in einem produktiven Widerstreit, 
ohne mit ihnen identisch zu sein. Nicht nur der Einfluss des impliziten Gemein-
schaftsdenkens auf die politische Gegenwart ist bedeutsam, ebenso dass und wie 
sich mit ihm die Sinnstrukturen einer Gemeinschaftssehnsucht fortschreiben, in 
der die gegenwärtige Realität ausgehend von entfremdungstheoretischen Grund-
annahmen in eine dichotome Seins-Weise aufgespalten wird. Das implizite Ge-
meinschaftsdenken hat sich nach 1945 inmitten der modernen Gesellschaftsar-
chitektur niedergelassen, so dass trotz der Aufnahme von Voluntarismus und 
Konstruktivismus in den politischen Begründungskanon die Dichotomie zwi-
schen Gemeinschaft und Gesellschaft, bzw. die Aufspaltung der Realität in eine 
unmittelbar-natürliche Seins-Weise und eine abstrakt-künstliche Scheinsweise 
nicht verlassen wurde. 

Es gab alternative Identitätsentwürfe, einer der prominentesten wurde hier 
diskutiert. Doch Habermas’ Verfassungspatriotismus stellte, trotz seiner Abkehr 
vom vorpolitischen Horizont, kein neues Denksystem bereit. Er verblieb hin-
sichtlich seiner idealistischen, politischen Grundlagen und bezüglich seines Iden-
titätsverständnisses in den Strukturen des Gemein-Diskurses. Da er nur die hie-
rarchische Disposition des Verhältnisses verkehrte, wurde zudem die Unter-
scheidung zwischen einer gemeinschaftlichen und einer gesellschaftlichen Exis-
tenzweise nicht überschritten. Heute, zu Beginn des 21. Jahrhunderts, hat die 
Wirkungsmacht von Nationalismus und Gemeinschaftserbauung durch identi-
tätspolitische Normalisierungen und unter dem Einfluss des Neoliberalismus 
nachgelassen. Da sich jedoch weder die ökonomisch-politischen Fundamente des 
Identitätsdenkens gewandelt haben, noch die grundlegenden Strukturen des Ge-
mein-Diskurses hinterfragt und verlassen wurden, ist nicht zu erwarten, dass das 
Gespenst der Gemeinschaft sich nachhaltig aus dem Politischen Imaginären ver-
abschiedet. 

Das Problem der Gemeinschaft in der politischen Gegenwart scheint in die-
sem Sinne eng mit dem Phänomen der Verdrängung und seiner Wiederkehr ver-
bunden. Freud hat im Bezug auf die Identitätsproblematik und den Subjektbe-
griff den Vergleich mit einem Gast geprägt, der, nachdem er aus der Tür ver-
schwunden ist, durch ein Fenster zurückkehrt und sich an eine andere Stelle 
setzt. Für die Gemeinschaft gilt dasselbe. Der Diskurs der Gemeinschaft ist un-
trennbar mit den Themen Identität und Subjekt verknüpft. Im Grunde scheint es 
sich bei dieser Wiederkehr des Verdrängten um verschiedene Facetten ein- und 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZWISCHEN GESCHICHTE UND GEGENWART | 275 

 

desselben Problems zu handeln. Der Gast Identität kommt auf neuen Wegen zu-
rück und die identitätspolitischen Strukturen des Gemeinschaftsdenkens kehren 
in Gewändern wieder, in denen sie nicht als solche erkenntlich sind. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243 - am 14.02.2026, 14:22:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.243
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

