
ESSAY

Alfons Söllner

Adorno als »Political Scholar«?1

In der Intellektuellengalerie des 20. Jahrhunderts steht Theodor W. Adorno heute
in der vordersten Reihe. Sein Ruhm ist ebenso groß wie seine Wirkungsgeschichte
breit. Welche Rolle spielte dabei die Politik?

Der Epochentypus des »Political Scholar«

Ich bin kein Adorno-Forscher, aber ich habe mich ein halbes Leben lang mit einer
Gruppe von Hitler-Flüchtlingen beschäftigt, die man im engeren Sinne als Politik-
wissenschaftler bezeichnen kann. Diese Gruppe umfasste nicht weniger als 65 Per-
sonen, bei deren Erforschung ich immer wieder auf einen exemplarischen Text
stieß, der mir heute als eine prägnante Zusammenfassung meiner ganzen Arbeit
erscheint. Ich spreche von einer wenig bekannten Vorlesung aus dem Jahr 1952,
in der der ehemalige Jurist und spätere Politikwissenschaftler Franz Leopold Neu-
mann seine eigene Lebensgeschichte als Material nimmt, um einen ganz bestimm-
ten Typus des Wissenschaftlers zu definieren. Er nennt ihn den »political scholar«
und zeichnet in diesen Terminus die Eigenschaften ein, die ihn als den Idealtypus,
als unverwechselbares Produkt des »Zeitalters der Extreme« (Eric Hobsbawm)
erscheinen lassen.

Dieser »political scholar«, den man weder einfach als »Politikwissenschaftler«
noch als »politischen Gelehrten« übersetzen sollte, fühlt sich auf die Einheit von
Theorie und Praxis verpflichtet, aber dieses traditionelle Postulat nimmt für ihn
eine besondere, potenziell tödliche Schärfe an. In den totalitären Regimen des 20.
Jahrhunderts steigert sich die Dissidenz gegenüber den herrschenden Verhältnissen
zur prinzipiellen Gegnerschaft, und diese führt zwangsläufig zur politischen Ver-
folgung – oder eben zur Flucht, wenn man der Todesdrohung ausweichen kann.
Im Exil aber ergibt sich eine neue Konfrontation, weil dort nur überleben kann,
wer sich in der fremden Kultur zurechtzufinden versteht, und dies wiederum ist
nur möglich, wenn man weder an der Herkunftskultur starr festhält noch sich der
Gastkultur reibungslos unterwirft, sondern eine produktive Synthese zwischen
dem Alten und dem Neuen findet. Bei einer ganzen Reihe von Politikwissenschaft-
lern aus der genannten Gruppe ist diese Synthese tatsächlich geglückt, ja, sie ist zu
elaborierten politischen Theorien ausgearbeitet worden, die große Aufmerksam-
keit erfuhren und eine erkennbare Rückwirkung zum Beispiel auf die deutsche
Nachkriegsgeschichte hatten.

1.

1 Vortrag in der Berliner Akademie der Künste am 12. November 2019 anlässlich der
Publikation Vorträge 1949–1968 von Theodor W. Adorno (Adorno 2019).

Leviathan, 48. Jg., 2/2020, S. 338 – 349, DOI: 10.5771/0340-0425-2020-2-338

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:52:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338


Ich werde im Folgenden den Versuch unternehmen, das damit skizzierte Szena-
rio auf Theodor W. Adorno anzuwenden. Wenn man dies tut, muss man von
vornherein mit einer Differenz rechnen, die – etwas überspitzt – vielleicht so auf-
gemacht werden könnte: Während die emigrierten Politikwissenschaftler, wie
etwa Hannah Arendt, Ernst Fraenkel, Karl Löwenstein oder eben Franz Neu-
mann, ihr Engagement ausdrücklich zur Ausgestaltung der Politik als einem
eigenständigen Wissensgebiet genutzt haben, war dies bei Adorno ganz offensicht-
lich so nicht der Fall. Man kann vielleicht sogar der Meinung sein, dass Adorno
an der Politik als einer eigenständigen Sphäre des menschlichen Lebens desinteres-
siert war, sie jedenfalls nicht in den Fokus seines Sinnens und Trachtens rückte.
Kann man sein Werk und sein Wirken dennoch als das eines »political scholar«
bezeichnen? Und wie ist beides in die Frühgeschichte der Bundesrepublik
Deutschland eingegangen, die ja nach 1949 sein primäres Wirkungsfeld wurde?

Adorno in der frühen Bundesrepublik Deutschland

Die Antwort auf diese Fragen wird methodisch wie sachlich einigermaßen para-
dox ausfallen: Ich gehe davon aus, dass die politisch-kulturelle Verfasstheit der
frühen Bundesrepublik in einem ganz bestimmten Amalgam widersprüchlicher
Elemente bestand, deren Spektrum von nationalsozialistischen Resten über kultur-
konservative Neigungen bis zu entschiedenen Absichten einer politischen Moder-
nisierung reichten. Ein Intellektueller, der in diesem Milieu Erfolg haben wollte,
musste diese vertrackte Konstellation nicht nur genau kennen, sondern er musste
über einen Schlüssel verfügen, um sie aufzuschließen. Adorno hat sich in die Früh-
geschichte der Bundesrepublik vor allem als brillanter und universeller Kulturkri-
tiker eingeschrieben und dabei eine Virtuosität entwickelt, in der das Startgeheim-
nis seines Erfolgs vielleicht auch in politischer Hinsicht zu entziffern ist: Während
er sich entschieden zum Anwalt der Moderne in Musik, Literatur und Wissen-
schaft machte, blieb er gleichzeitig einem normativen Verständnis von Kultur ver-
pflichtet, das hochselektiv, esoterisch und elitär war. Adorno war in viel höherem
Maße, als es dem Klischee vom Linksintellektuellen entspricht, der Tradition der
deutschen Kunstreligion verhaftet, die von der Kunst eine innerweltliche Erlösung
erwartete. Und die eigentlich interessante Frage ist, ob es vielleicht gerade diese
brisante Mischung war, mit der er nicht nur die Herzen seines Publikums
eroberte, sondern es auch zu politischen Reaktionen zwang, die – gewiss nicht
ohne Verrenkungen – die demokratische Kultur der jungen Bundesrepublik zu
befördern vermochten.

In dieser Frage ist eine Paradoxie versteckt, die erläuterungsbedürftig ist und die
versuchsweise durch die Unterscheidung von fünf verschiedenen Rollen aufgelöst
werden kann.

Der letzte Universalist

Statt auf dem direkten Weg nach politischen Zielen und politischen Strategien zu
ihrer Erreichung zu suchen, sollte man die Wirkungsgeschichte eines Mannes wie

2.

Leviathan, 48. Jg., 2/2020

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:52:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338


Adorno eher mit seiner intellektuellen Physiognomie beginnen. Sein »Erfolg« war
vor allem und vor jeder Spezialisierung auf bestimmte Genres und Disziplinen in
der persönlichen Ausstrahlungskraft eines akademischen Lehrers begründet, der
im Hörsaal wie in der Öffentlichkeit gleichermaßen zu Hause war, ein homme de
lettres, der keinen Unterschied zwischen Feuilleton, Wissenschaft und Politik
kannte. Er war das genaue Gegenteil eines »disziplinierten« Denkers, seine über-
sprudelnde Produktivität passte in keines der üblichen Schubfächer. Vielleicht war
er tatsächlich der letzte Universalist an einer deutschen Universität, und vielleicht
lag das Geheimnis seiner stupenden Kreativität darin, dass er der unmittelbaren
Erfahrung ihr Recht beließ und sich gegen jede Departementalisierung des Geistes
verwahrte. Eine ungehemmte Improvisationsgabe hielt sich die Waage mit einem
ebenso hemmungslosen Mut zur theoretischen Abstraktion. Er war ein Meister
der »kleinen Form«, die sich zur großen Wirkung auftürmte.

Dies alles macht viele seiner Sätze so unwiderstehlich, aber oft auch schwer
überprüfbar. Die grenzenlose Produktivität als Schriftsteller, auf der Adornos Wir-
kung in der Bundesrepublik vor allem beruhte, scheint dem »Geist der Musik«,
der Welt des Adrian Leverkühn entsprungen, viele Motive seiner Frankfurter
Jugend finden sich später, gleichsam in Anlehnung an Arnold Schönbergs Kompo-
sitionstechnik, in einer unendlichen Klangreihe zwischen Leben und Denken
immer neu variiert. Und vielleicht erklärt sich eben daraus auch die erstaunliche
Konsonanz des remigrierten Linksintellektuellen mit seinem kulturbeflissenen
Publikum: Er spielte virtuos die geistigen Instrumente weiter, von denen viele in
der Epoche des Nationalsozialismus verstimmt worden waren, vor allem aber ver-
stand er neu zu stimmen, was des deutschen Bildungsbürgertums liebstes Spiel-
zeug immer gewesen ist: die Musik.

Der Kunstphilosoph

Tatsächlich galt Adornos erstes und letztes Wort der Kunst und ihrer philosophi-
schen Reflexion – seine Publikationen in der Bundesrepublik beginnen mit der
»Philosophie der neuen Musik« und enden mit der posthumen »Ästhetischen
Theorie«. So sehr seine Interessen politisch begründet gewesen sein mögen – sie
blieben immer eingepackt in die dominanten kultur- und kunsttheoretischen Inter-
essen. Seine Äußerungen zu Politik und Gesellschaft halten sich, genauso wie
seine soziologischen oder philosophischen Schriften, an eine assoziative Methode,
die der Kulturkritik näher steht als der systematischen Abhandlung oder der
empirischen Analyse. Es ist keineswegs völlig abwegig, Adorno vom intellektuel-
len Habitus her in die Tradition des deutschen Kulturkonservatismus einzureihen,
sofern man die folgenden Differenzierungen hinzufügt: Adorno stand entschieden
gegen den restaurativen Neuhumanismus, der die alte Wertewelt einfach nur
restaurieren wollte, er versuchte wettzumachen, was der Nationalsozialismus rui-
niert hatte, indem er dem klassischen Bildungskanon die musikalische und litera-
rische Moderne gleichberechtigt hinzufügte. Hier zeigte Adorno größte Parteilich-
keit: Er verkörperte den »Kulturkritiker von links«! Dass ihm dabei – nicht nur
aus heutiger Sicht – rüde Vereinseitigungen unterliefen, wie etwa die Kanonisie-

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:52:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338


rung der Schönberg-Schule oder die Abwertung der engagierten gegenüber der
esoterischen Literatur, steht auf einem andern Blatt.

Der politische Psychologe

Was Adornos Verhältnis zur politischen Kultur im engeren Sinne betrifft, so stellte
er für die Bundesrepublik bereits früh die entscheidenden Fragen. Methodisch
grundlegend dafür waren die Annahmen der an Freud geschulten analytischen
Sozialpsychologie. Wenn die Fokussierung der Forschungsstrategie von den objek-
tiven zu den subjektiven Faktoren, von der Politikökonomie des Nationalsozialis-
mus zur Sozialpsychologie des »autoritären Charakters« bereits die frühen Pro-
grammschriften Horkheimers geprägt hatte, so stellte die Wende zur »Re-
education«, die dann Mitte der 1940er Jahre aus dem Kampf gegen Hitler
hervorging, weit mehr als nur eine Anpassungskurve im Überlebenskampf der
Emigranten dar: Sie war eine hochsensible Einschätzung der kommenden Ent-
wicklung in Deutschland und dementsprechend die »richtige« Weichenstellung für
die Zukunft.

Adornos Auswertung des empirischen »Gruppenexperiments« von 1955 ist ein
Schlüsseltext für das Verständnis der frühen Bundesrepublik: Sie legte gezielt die
psychologische und kollektive Tiefendimension dieser seltsamen Zwitterkultur
frei und zeigte, wie die Verstrickung von »Schuld und Abwehr« zum Hindernis
für die Demokratie werden musste. Adorno fragte nach der Art und Weise, wie
die Deutschen mit ihrer Verantwortung für die NS-Verbrechen umgingen, und
kam zu dem Ergebnis, dass die projektive Abwehr der Schuldgefühle zu gespalte-
nen Persönlichkeitsstrukturen führte, deren Engagement für die Demokratie zwei-
deutig und fassadenhaft bleiben musste. Adornos späteres Werben für eine politi-
sche Pädagogik war die Schlussfolgerung daraus, setzte aber wieder auf eher
konventionelle Erziehungsziele wie »Aufklärung«, »Mündigkeit« und »Bildung«.

Der Kritiker der Verdrängung

Welch außerordentliches zeitdiagnostisches Potenzial in der Kombination von kul-
tureller Sensibilität und analytischer Sozialpsychologie steckte, lässt sich nirgends
besser studieren als an Adornos Vortrag »Was bedeutet: Aufarbeitung der Vergan-
genheit« von 1959. Diese rhetorische Miniatur, wie man es nennen könnte, war
eine Gelegenheitsarbeit und wurde doch ein »echter Adorno« mit allem, was
dazugehört: Da ist die freie und improvisierte Rede, da ist das Ausgehen von der
subjektiven Erfahrung und ihre politische Dramatisierung, da werden subtile
methodologische und sozialwissenschaftliche Probleme popularisiert. Dem thema-
tischen Aufriss scheint eine dramatische oder sogar musikalische Sequenz unter-
legt, etwa so: erstens wird das »kalte Vergessen« der Opfer beklagt und als eine
Form des Nachlebens des Nationalsozialismus beschrieben, zweitens wird ein
Zusammenhang mit dem Mangel an Zivilkultur hergestellt, drittens wird die
Pathologie des Vergessens sozialpsychologisch diagnostiziert, viertens steigert sich
die Rede zum bedrohlichen Bild des »totalen Verblendungszusammenhangs«, und

Leviathan, 48. Jg., 2/2020

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:52:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338


fünftens verebbt die Erregung in der Forderung nach »Erziehung zur Mündig-
keit«.

Bedenkt man den Ort dieses Vortrags (Adorno sprach vor dem Koordinierungs-
rat für Jüdisch-christliche Zusammenarbeit), bedenkt man weiter den Zeitpunkt
(wenige Wochen vor den berüchtigten und folgenreichen Hakenkreuzschmiere-
reien Weihnachten 1959, die bekanntlich in Köln begannen, aber eine ganze Serie
nach sich zogen), so möchte man Adorno fast eine prophetische Begabung zuspre-
chen – hätte er nicht davor gewarnt, die Aufklärungswirkung der Sozialwissen-
schaften zumal gegenüber der Politik zu überschätzen.

Der demokratische Erzieher

Adorno hat das Kunststück fertiggebracht, zur Demokratisierung der Bundesre-
publik mittels eines intellektuellen Habitus beizutragen, der einerseits der Tradi-
tion der deutschen Kulturkritik stark verhaftet blieb und andererseits maßgeblich
dazu beigetragen hat, dass sowohl die ästhetische wie die sozialwissenschaftliche
Moderne nach Deutschland zurückkehrte. In dieser Doppelstrategie, die einer
nachholenden Übersetzungsarbeit gleichkam, erneuerte er den Gestus der Aufklä-
rung und richtete ihn zugleich auf die kulturelle Grundlegung der Demokratie
aus. Bezeichnet man dies, wie die zeitgeschichtliche Forschung es heute nahelegt,
als »Verwestlichung« der Bundesrepublik, so fällt bei Adorno auf, dass er ohne
den »Mythos Amerika« auskam. Hier wäre es interessant, den Vergleich mit
anderen prominenten Remigranten anzustellen, also etwa mit Ernst Fraenkel in
Berlin oder mit Arnold Bergstraesser in Freiburg. Wenn diese beiden Portalfiguren
der westdeutschen Politikwissenschaft die Verwissenschaftlichung der Politik vor-
antrieben und damit der politischen Demokratie zur kulturellen Stabilisierung ver-
helfen wollten, so operierte Adorno gleichsam vom anderen Ende her und den-
noch mit demselben Ziel: Er betrieb die Befestigung der Demokratie durch die
immanente Kritik der Kultur. Das Geheimnis seines Erfolgs lag im indirekten und
dennoch äußerst effektiven Verweben von Kultur und Politik.

Adorno als Vortragskünstler – zum aktuellen Band der unpublizierten Vorträge

Diese Skizze ist zugegebenermaßen grob und wenig belegt, und ich habe mich
dafür hauptsächlich auf die ältere Literatur gestützt, die biografisch orientiert ist
und ein historisches Gesamturteil riskiert. Der soeben erschienene Nachlassband,
der die unpublizierten Vorträge Adornos dokumentiert, wurde seit längerem
erwartet und verspricht, das öffentliche Wirken Adornos von einer anderen, bis-
her weniger beachteten Seite zu beleuchten. Ein interessanter Test könnte also in
der Beantwortung der Frage bestehen, ob das von mir gezeichnete Bild – Adorno
als intellektuelle Schlüsselfigur der Bundesrepublik – durch die Neupublikation
eher bestätigt oder eher falsifiziert wird. Die vorgelegten 20 Vortragstexte sind
vom Herausgeber Michael Schwarz nicht nur hervorragend recherchiert und mit
großer Sorgfalt kommentiert worden, sondern decken die zwei Jahrzehnte von
Adornos Wirken nach seiner Remigration so gut wie vollständig ab.

3.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:52:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338


Überraschend ist tatsächlich, dass sich durch den neuen Band die Palette von
Adornos thematischen Interessen erweitert, das heißt ein noch bunteres Spektrum
seiner öffentlichen Auftritte vor Augen geführt wird, das über die bekannten
Radiovorträge und die kontinuierliche Vorlesungstätigkeit hinausweist. Vor allem
lassen sie eine geradezu virtuose Fähigkeit erkennen, hochabstrakte theoretische
Überlegungen immer wieder in alltagsweltliche Beobachtungen zu überführen, die
auch vor Vereinfachungen und populärer Aktualisierung nicht zurückschrecken.
Der in den gedruckten und besonders in den philosophisch ambitionierten Schrif-
ten oft verklausuliert und esoterisch daherkommende Autor erweist sich hier als
ebenso geduldiger wie diskussionswilliger Referent, der sich bisweilen dafür ent-
schuldigt, dass er ohne theoretische Abstraktion und wissenschaftlichen Fachjar-
gon nicht auskommt. Aber zeigt sich in diesen gesprochenen Texten wirklich ein
»anderer« Adorno?

Die Frage stellt sich nicht zuletzt angesichts der überschwenglichen Medienreso-
nanz, die durch die vom Suhrkamp-Verlag geschickt lancierte Vorauspublikation
des Vortrags über den »neuen Rechtsradikalismus« ausgelöst wurde. Bei allem
Respekt halte ich es dennoch für geboten, etwas Wasser in den Wein dieser for-
cierten Adorno-Begeisterung zu gießen, weil ein aktuell bedrängendes Phänomen,
das des neuen Rechtspopulismus in Europa, auf einem Umweg erklärt werden
soll: Einem sozialphilosophischen »Klassiker« wird das autoritative Urteil über
eine gründlich veränderte Gegenwart aufgebürdet. Adorno selber hätte derglei-
chen Genieästhetik zumindest für das profane Feld der Tagespolitik abgelehnt.

Sieht man sich die 20 Vorträge im Überblick an, so fällt auf, dass beinahe die
Hälfte von ihnen ausschließlich musikalischen Themen gewidmet ist. Das ent-
spricht ziemlich genau der Relation, die auch aus den Gesammelten Werken
bekannt ist. Auf diesem angestammten Feld bewegt sich Adorno wie der Fisch im
Wasser, und es wundert nicht, dass »sein« Stil, die für den Musikphilosophen
typische Argumentationsweise und Rhetorik, überall durchscheint, zieht man die
ins Legere tendierende Improvisation einmal ab. Aber auch bei den restlichen
Redetexten, die verschiedene soziologische und literarische Themen, um 1960 ver-
stärkt auch bildungspolitische Fragen anschneiden, zeigt sich der Referent von
einnehmender Freundlichkeit und höflicher Zugewandtheit, gerade wenn es sich
um ein nichtakademisches oder fachfremdes Publikum handelt.

Interessant wird es dort, wo heikle Themen und politische Tabus der Nach-
kriegssituation berührt werden. Auf der einen Seite versäumt es Adorno nicht,
auch politische Probleme anzusprechen, auf der anderen Seite erhält man den Ein-
druck, dass hier jemand spricht, der nicht provozieren, der vor allem den Gestus
der politischen Entlarvung vermeiden will. Die großen und international beachte-
ten Auseinandersetzungen, wie etwa die Wiederbewaffungsfrage, die Verjährungs-
debatten oder sogar der Auschwitz-Prozess, bleiben auffällig im Hintergrund.
Seine Äußerungen zum Regierungsstil der Adenauer-Ära, die ja ziemlich genau
mit seinem Wirkungsraum zusammenfällt, sind gleichsam eingezwängt zwischen
der sozialpsychologischen Analyse und dem Verdikt der »verwalteten Welt«.
Wenn man diese ziemlich verwaschene Rede als eine Abmilderung der dämoni-
schen Verfallstheorie der »Dialektik der Aufklärung« verstehen will, so war auch

Leviathan, 48. Jg., 2/2020

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:52:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338


das vielleicht ein Zugeständnis an das konservative Publikum der frühen Bundes-
republik. Was aber die Ausdifferenzierung der Politik als einer eigenständigen
Sphäre des Denkens und Handelns betrifft – bei Franz Neumann und den anderen
emigrierten Politikwissenschaftlern ein wichtiges Merkmal des »political scholar«
–, so verweigert sich Adorno diesem Postulat.

Schon der Beginn der Vortragsserie macht dies unübersehbar: Adornos allerers-
ter Vortrag aus dem Jahr 1949 handelt von »Städtebau und Gesellschaftsord-
nung«. Dabei nimmt er die bedrängende Wohnungsnot zum Anlass für eine War-
nung: Der Wiederaufbau der zerbombten Städte dürfe nicht darüber
hinwegtäuschen, dass die Nazi-Barbarei einen unreparierbaren Kulturbruch mit
sich gebracht hat, der auf unabsehbare Zeit die politische Lage der Deutschen
determinieren wird. Aber schon der zweite Vortrag von 1951 steht eher für ein
Rückzugsgefecht: Adorno ist von den Marburger Studierenden zu einer Arbeitsta-
gung über die »Soziologie der Politik« eingeladen, wo er über die »Aktualität der
Soziologie« referiert. Aber seine Argumentation inszeniert eine höchst diffizile
Ambivalenz: Einerseits wird für die unmittelbare Gegenwart als eines der aktuell-
sten Probleme die Frage herausgestellt, ob und wie in Deutschland eine politische
Wissenschaft installiert werden kann (S. 37), andererseits bezieht er zu der damit
verbundenen Gretchenfrage, wie nämlich die institutionelle und wissenschaftliche
Autonomie des in Deutschland bislang unbekannten Fachs gegenüber der konser-
vativen Professorenschaft gesichert werden kann, keine klare Stellung.

Stattdessen ergeht er sich in allgemeinen und allgemeinsten Bemerkungen über
das Spannungsverhältnis von empirischer Sozialforschung und Gesellschaftstheo-
rie, verweist auf den Pilotcharakter der in Amerika publizierten »Authoritarian
Personality« und kündigt an, dass das in Arbeit befindliche »Gruppenexperi-
ment« eine objektive Diagnose des Bewusstseinszustands der Deutschen ergeben
wird. Und wenn am Ende die Integration verschiedener Disziplinen für die Erfor-
schung des »objektiven Fundaments unserer Gesellschaft« (S. 51) gefordert wird,
also das Postulat der Interdisziplinarität wiederholt wird, so ist es die Freudiani-
sche Sozialpsychologie, die auf den Schild der Aktualität gehoben wird – und
natürlich die Soziologie, aber eben nicht die Politikwissenschaft. Adorno, möchte
man sagen, führt sich ein als »political scholar« ohne Politikwissenschaft.

Wenn dies die Ausgangskonstellation der frühen 1950er Jahre war – was hat
sich zehn Jahre später daraus entwickelt? In den Vorträgen um das Jahr 1960
herum agiert ein mittlerweile etablierter Kulturkritiker, der sich in der Musik- und
Literaturszene einen Namen gemacht hat, nicht nur als philosophisch reflektierter
Soziologe, sondern er wendet sich verstärkt politischen Themen zu: Adorno reka-
pituliert noch einmal die Theorie der »autoritären Persönlichkeit«, interessiert
sich für hochschulpolitische Fragen und ist sich auch nicht zu gut, in der Bil-
dungshierarchie eine Stufe herunterzusteigen. Der Beleg dafür ist sein Vortrag zum
»Begriff der politischen Bildung«, den er 1963 vor Berufsschülern gehalten hat.
Der nähere Anlass lag vermutlich immer noch in den antisemitischen Angriffen zu
Weihnachten 1959, die so bedeutungsreich kurz nach dem erwähnten Vortrag
»Was heißt: Aufarbeitung der Vergangenheit« ausgebrochen waren. Ganz generell
machte sich mit der Wende in die 1960er Jahre eine gewisse Ungeduld in den

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:52:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338


gesellschaftlich wacheren Kreisen bemerkbar: In der Versteinerung des Adenauer-
Regimes schien das Demokratieversprechen von 1949 zu verschwinden. Wie also
greift Adorno in eine Debatte ein, die in der politischen Pädagogik schon seit eini-
ger Zeit geführt wird?

Auffällig und primär ist wieder ein negativer Gestus, der weder dadurch gemil-
dert ist, dass der Vortrag nur lückenhaft überliefert ist, noch dadurch, dass sich an
seinem Ende ziemlich unvermittelt ein Umschlag ins Positive ereignet. Adorno
möchte ein »lebendiges Verständnis der Politik« vermitteln, aber er steigt ein mit
dem Verdacht, dass die politische Sphäre als solche nur scheinhaft, das heißt Ideo-
logie ist, wie sich besonders an der »Personalisierung« der politischen Fragen
zeige. Die darin steckende antidemokratische Tendenz wird durch einen scheinbar
unausrottbaren Elitenglauben verstärkt. Geradezu undurchdringlich werde diese
Konstellation, wenn statt der objektiven gesellschaftlichen Kräfte, von denen die
Politik beherrscht wird, diese, gleichsam in einem »Schattenkampf der Begriffe«
(S. 379), in ein unverbindliches Reich der Ideen verwandelt wird. Was dabei verlo-
ren geht, ist das Entscheidende, nämlich »dass Demokratie schließlich die Verfas-
sung der Gesellschaft selbst sein soll, in der das Leben der Menschen selbst nach
ihrem freien Willen und autonom sich vollzieht [...]« (S. 382).

Adornos Argumentation in diesem Vortrag zeigt wieder ein bedenkliches
Schwanken: Auf der einen Seite steht die politische Sphäre insgesamt unter Ideo-
logieverdacht – eine starke Behauptung, hinter der penetrant hervorlugt, was Jür-
gen Habermas einmal Adornos »heimliche Marx-Orthodoxie« genannt hat. Auf
der anderen Seite wartet eine beinahe naive Gutgläubigkeit in die Möglichkeiten
der politischen Bildung, sofern sie – und hier zitiert Adorno eine empirische Schü-
lerbefragung aus dem eigenen Hause – soziologisch fundiert ist, und das heißt
letztlich: seinen eigenen Theorieprämissen folgt; denn, so der optimistische
Befund, die Schüler mit soziologisch informiertem Politikunterricht erweisen sich
zu einem höheren Prozentzsatz als demokratiefreundlich – und umgekehrt: Die
Schüler mit Soziologiekenntnissen sind weniger autoritätsfixiert als solche ohne
Soziologiekenntnisse. Die Schlussfolgerung ist so eindeutig wie simpel: Letztlich
sei »Politik eigentlich als Soziologie zu bestimmen« (S. 386). Um aber am Ende
nicht ganz defätistisch dazustehen, wird immerhin konzediert, dass »in den Mit-
teln der politischen Willensbildung und der politischen Machtapparatur selber
auch das Potential einer Veränderung eben dieser Struktur liegt, die anders als mit
politischen Mittelns sich gar nicht herstellen lässt« (ebd.). Ein ziemlich waghalsi-
ger oder auch verzweifelter Purzelbaum, der ganz zuletzt auch noch den kollekti-
ven Widerstand ins Spiel bringt.

Eine ganz ähnliche Gedankenführung liegt auch dem Wiener Vortrag »Aspekte
des neuen Rechtsradikalismus« zugrunde. 1967, also zwei Jahre vor Adornos Tod
gehalten, kann er als Dokument der Spätphase seines Werks gelten. Adorno wie-
derholt zunächst die spektakuläre Formulierung von 1959, dass »die gesellschaft-
lichen Voraussetzungen des Faschismmus nach wie vor fortbestehen« (S. 440), er
verstärkt sie noch, indem er ganz ökonomistisch auf die Konzentrationstendenz
des Kapitals verweist und aus ihr direkt die »Möglichkeit der permanenten
Deklassierung von Schichten« (ebd.) ableitet. Hier, im »Gespenst der technologi-

Leviathan, 48. Jg., 2/2020

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:52:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338


schen Arbeitslosigkeit« (S. 441), findet er die objektive Ursache für das Wiederer-
stehen einer Ideologiebewegung, die auch »neuer Nationalismus« genannt werden
kann; denn offensichtlich nährt sie sich nicht nur aus dem Bodensatz der »Unbe-
lehrbaren«, das heißt den in der Bundesrepublik gut untergekommenen Altnazis,
sondern ist auch eine Reaktion auf die internationale Konstellation der Nach-
kriegswelt, in der das traditionelle Nationalbewusstsein gleichsam zwischen den
Fronten des Kalten Kriegs zerrieben wird. Es ist die »immerwährende Angst um
ihre nationale Identität« (S. 447), die der NPD auch jüngere Anhänger zutreibt
und in deren Hohlräumen sich die Propaganda dieser neuen Partei, ihre gezielte
Kombination aus »rationalen Mitteln und irrationalen Zwecken« (S. 449), entfal-
ten kann.

Vor diesem Hintergrund greift Adorno nun mit vollen Händen in den Instru-
mentenkasten der »Authoritarian Personality«, die immer noch nicht vollständig
ins Deutsche übersetzt ist, und blättert das ganze Spektrum der vom »neuen
Rechtsradikalismus« mobilisierten Parolen und Phrasen auf: Sie reichen vom
generellen Antiintellektualismus über den spezifischer ausgerichteten Antikommu-
nismus und Antiamerikanismus bis zu einem mehr oder weniger kaschierten Anti-
semitismus, wobei die Stoßrichtung dieser Anti-Haltungen in der Summe weder
offen nationalsozialistisch noch offen antidemokratisch ist. Daraus entstehe zwar
alles andere als eine in sich konsistente »rechte« Weltanschauung, aber die Propa-
gandatricks, mit denen zum Beispiel die Deutsche Nationalzeitung arbeite, ver-
fehlten doch ihre Wirkung nicht, weil ihre Leserschaft die Bereitschaft, ihnen zu
glauben, bereits mitbringe.

Man kann darüber streiten, ob diese Propagandalügen tatsächlich von derselben
Art gewesen sind, wie sie im Amerika der 1940er Jahre an den Predigern der
evangelikalen Massenveranstaltungen ablesbar waren – Adorno nimmt sie immer-
hin so ernst, dass er am Ende seiner langen Ausführungen, nicht ohne ein gutmü-
tiges Augenzwinkern, seine studentischen Zuhörer auffordert, sie mit der »durch-
schlagenden Kraft der Vernunft« (S. 466) zu entlarven. Und streiten kann man
auch darüber, ob diese gewiss mit Verve und Witz vorgetragene Analyse der NPD-
Erfolge in den deutschen 1960er Jahren so ohne Weiteres auf den gegenwärtigen
Rechtspopulismus übertragen werden kann, der sich in Deutschland ja länger Zeit
gelassen hat als in vielen anderen europäischen Staaten. Eine realistische Veror-
tung im Parteien- und Institutionensystem, das sich bereits im Übergang zur sozi-
alliberalen Ära befand, gab der Vortrag jedenfalls nicht, ebenso wie in Rechnung
zu stellen ist, dass heute die globale Gesamtkonstellation gegenüber den 1960er
Jahren gründlich verändert ist: Es sind der enorm verstärkte Migrationsdruck und
die dahinter stehenden Krisen der Weltökonomie einschließlich der immer wieder
aufflackernden Kriege, die Verschwörungstheorien begünstigen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:52:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338


Adorno als »Political Scholar«: zwar mit Politik, aber ohne
Politikwissenschaft?

Eine Antwort auf die Frage, inwiefern man Adorno als »political scholar«
bezeichnen kann, ist nicht ohne Zweideutigkeit möglich. Reiht man die aus dem
neuen Nachlassband herausgegriffenen Vorträge mit explizit politischen Themen
aneinander, so wird man die Frage positiv beantworten. Die Texte zeigen also
einen »anderen« Adorno, aber eben keinen »ganz anderen«. Man kann die Frage
aber auch falsch gestellt finden, und dafür findet sich in den restlichen Vorträgen
mit musikalischen und literarischen Themen reiches Anschauungsmaterial. Als
Beispiel sei abschließend auf den Vortrag über Richard Strauss aus dem Jahr 1964
verwiesen. Er ist zeitlich zwischen den politischen Vorträgen platziert und
zugleich einer der ausführlichsten und inhaltsschwersten des ganzen Bandes.

Der Maestro bewegt sich hier wieder ganz in seinem Element, er konzentriert
sich auf das streng Fachliche, auf die Kompositionstechnik des erfolgreichsten
Opernkomponisten des 20. Jahrhunderts. Er spart nicht mit wuchtigen Einwän-
den gegen sie, wendet zum Beispiel Richard Wagners böses Wort von der »Wir-
kung ohne Ursache« auf den gefeierten Kompositionskollegen an. Seine Formulie-
rungen sind von ausgesuchter Höflichkeit, ja voller Bewunderung besonders für
die frühen Werke von Richard Strauss. In politischer Hinsicht aber folgt Adorno
wieder einer kunstvollen Vermeidungsstrategie: Er hütet sich sorgfältig, Straussens
Verstrickung in die NS-Kulturpolitik auch nur zu erwähnen. Maßgeblich ist und
bleibt natürlich Adornos eigener musiktheoretischer Kanon, die Genealogie der
Schönberg-Schule, die für ihn unverrückbar ist und sich in der raffinierten Wen-
dung verrät, »dass die moderne Musik der zu sich selbst gekommene, der in sich
selbst konsequent durchgebildete Strauss eigentlich sei« (S. 404).

Um das eigentümlich defensive Element, die indirekte Beziehung Adornos zur
Politik noch schärfer zu konturieren, könnte es übrigens aufschlussreich sein, den
Vergleich mit Hannah Arendt anzustellen: Diese Zeit- und Schicksalsgenossin von
Adorno, die nicht nach Deutschland remigierte, scheute sich bekanntlich zu kei-
ner Zeit, ganz offensiv und streitlustig in die politischen Auseinandersetzungen
einzugreifen, und verfügte dafür über eine eigens ausgearbeitete, eine autonome
Theorie des politischen Handelns. Man muss freilich hinzufügen, dass sie sich im
Amerika der 1960er und 1970er Jahre auch in einer anderen, einer weniger ver-
riegelten politischen Kultur bewegte.

Einige Literaturhinweise

Adorno, Theodor W. 1977. »Was bedeutet: Aufarbeitung der Vergangenheit (1959)«, in Theo-
dor W. Adorno: Gesammelte Schriften, Band 10.2, S. 555–572. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Adorno, Theodor W. 2019. Vorträge 1949–1968. Nachgelassene Schriften. Abteilung V: Vor-
träge und Gespräche, Band 1, hrsg. von Schwarz, Michael. Berlin: Suhrkamp.

Albrecht, Clemens; Behrmann, Günter C.; Bock, Michael; Homann, Harald; Tenbruck, Fried-
rich H. 2002. Die intellektuelle Gründung der Bundesrepublik. Eine Wirkungsgeschichte
der Frankfurter Schule. Frankfurt a. M., New York: Campus.

Clausen, Detlev 2005. Theodor W. Adorno. Ein letztes Genie. Frankfurt a. M.: Fischer.

4.

Leviathan, 48. Jg., 2/2020

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:52:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338


Demirovi , Alex 1999. Der nonkonformistische Intellektuelle. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Müller-Dohm, Stefan 2003. Adorno. Eine Biographie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Neumann, Franz L. 1978. »Intellektuelle Emigration und Sozialwissenschaft (1953)«, in Franz

L. Neumann: Wirtschaft, Staat, Demokratie. Aufsätze 1930–1954, hrsg. v. Söllner,
Alfons, S. 403–423. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Söllner, Alfons 1996. Deutsche Politikwissenschaftler in der Emigration. Akkulturation und
Wirkungsgeschichte. Opladen: Westdeutscher Verlag.

Söllner, Alfons 2018. Political Scholar. Zur Intellektuellengeschichte des 20. Jahrhunderts.
Hamburg: Europäische Verlagsanstalt.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:52:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338


Zusammenfassung: Theodor W. Adorno war einer der einflussreichsten Intellektuellen in
der Bundesrepublik Deutschland. Der Essay skizziert seine vielschichtige Wirkungsge-
schichte und diskutiert die Frage, ob und in welchem Sinn man ihn als einen politischen
Intellektuellen verstehen kann.

Stichworte: Adorno, Intellektueller, Kunstphilosophie, Politik

Was Adorno a »Political Scholar«?

Summary: Theodor W. Adorno was one of the most influential intellectuals in Postwar-
Germany. The essay gives a sketch of his multi-lateral impact on culture and society and
debates the question if and in what sense he is to be seen as »political scholar«.

Keywords: Adorno, intellectual, philosophy of art, politics

Autor

Alfons Söllner
Prof. em. Technische Universität Chemnitz
alfons.soellner@phil.tu-chemnitz.de

Leviathan, 48. Jg., 2/2020

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:52:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2020-2-338

