In usbekischer Gesellschaft:
Zur Bedeutung von sozialen Beziehungen

der Usbeken in Istanbul

Anke Benizin, Berlin

Fragt man Mitglieder der usbekischen Gemeinde in Istanbul ganz allgemein,
worin sie Unterschiede zwischen der eigenen Gruppe und der tirkischen Gesell-
schaft sehen, betonen sie das gesamttiirkische Element sowie die sprachlichen,
kulturellen und konfessionellen Gemeinsamkeiten zwischen tiirkischer und us-
bekischer Lebenswelt.! Als Sunniten hanafitischer Rechtsschule und als Angeho-
rige der Gruppe der Turkvolker sehen sie sich insbesondere in Bezug auf Religi-
on, Kultur und Sprache? in Ubereinstimmung mit der Mehrheit der Bevolkerung
der Ttrkei.

Angesichts der Akzentuierung der Ubereinstimmungen erscheint es umso in-
teressanter, der Frage nachzugehen, ob - und wenn dem so ist - in welchen Be-
reichen Abgrenzungen der in Istanbul lebenden usbekischen Migranten einer-
seits zur tlrkischen Gesellschaft und andererseits zu ihrer Herkunftsregion fest-
zustellen sind. Wie die folgenden Ausfithrungen veranschaulichen werden, gibt
es durchaus von den usbekischen Migranten in Istanbul empfundene Unter-
schiede zwischen ihrem eigenen Bewusstsein und einigen gesellschaftlich-kultu-
rellen Elementen sowohl in der der Tiirkei als auch der Herkunftsregion. Diese
Divergenzen und damit auch ,die usbekische Identitit’ dieser Migrantengruppe
driicken sich am prignantesten im Bereich der sozialen Beziehungen aus. Drei
Aspekte, die sich in diesem Zusammenhang als wesentlich herauskristallisiert ha-
ben, werden im vorliegenden Aufsatz analysiert: die Bedeutung des Konzepts
von Respekt und Ehrerbietung (sayg:), die usbekische Gemeinde als Netzwerk
und die Esskultur.

Dem voran geht einleitend eine zusammenfassende Darstellung des sozio-
politischen Migrationshintergrunds und eine kurze Vorstellung der im Zentrum
dieses Beitrags stehenden Gruppe.

1" Die Ausfithrungen in diesem Beitrag basieren auf den zwischen 2000 und 2002 in Istanbul

durchgefihrten Feldforschungen in der Gruppe der vor den 1980er Jahren eingewanderten
Usbeken. Ein Teil der im Forschungsprozess mit Mitgliedern dieser Gruppe gefithrten In-
terviews ist als eine wesentliche Quelle fur den vorliegenden Aufsatz herangezogen wor-
den.

Ihrer Wahrnehmung und Argumentation, dass der Unterschied zwischen Usbekisch und
Tiirkeitiirkisch lediglich gering sei, verleihen die von mir befragten Istanbuler Usbeken
Ausdruck, indem sie die usbekische Sprache als usbekisches Turkisch (Ozbek Tiirkgesi) oder
als usbekischen Dialekt (Ozbek lebgesi) bezeichnen.

https://dol.org/10.5771/6783956506772-251 - am 22.01.20286, 04¢15:31. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506772-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252 ANKE BENTZIN

Usbeken in der Tiirket und in Istanbul?

Die usbekische Gemeinde in der Tiirkei setzt sich aus Gruppen zusammen, die
zu verschiedenen Zeitpunkten und unter unterschiedlichen Umstinden einwan-
derten und der Gemeinde ihre Heterogenitit verleihen. Der vorliegende Beitrag
konzentriert sich auf die Gruppe der usbekischen Migranten und ihrer Nachfah-
ren, die vor den 1980er Jahren in die Tiirkei kamen.* Die Gruppe favorisiert als
Eigenbezeichnung Tirkistanhi. Unter dem Oberbegriff Tiirkistanl (aus Turkistan
stammend) subsumieren sich neben den Usbeken auch die aus Turkistan in die
Turkei eingewanderten tiirksprachigen Kasachen, Kirgisen und Uighuren. Kon-
krete und verlissliche statistische Daten tiber ihre Grofle liegen nicht vor. Viel-
mehr variieren die Angaben z.T. stark. Die Schitzungen der turkistanischen
Gemeinden, denen zufolge 150 000 Tirkistaner in der Tirkei leben, sind gewiss
zu hoch gegriffen.’ Eine in der Republik Usbekistan erschienene Monografie
tber die im Ausland lebenden Usbeken spricht von 20 000 bis 175 000 Usbeken
in der Turkei.® Lowell Bezanis’ Angabe von 50 000 Migranten aus West-Ttrkistan
entspricht der realen Situation vermutlich am ehesten. Man kann davon ausge-
hen, dass es sich dabei mehrheitlich um Usbeken handelt.”

Zu einer etwas ausfithrlicheren Zusammenfassung des historisch-politischen Hintergrunds
der Migration von Usbeken in die Tiirkei siche Anke Bentzin, ,,Zwischen tiirkischer, turke-
stanischer und usbekischer Identitit? Usbekische Migranten in Istanbul®, in: Barbara
Pusch/Tomas Wilkoszewski (Hg.), Facetten internationaler Migration in die Tiirkei: Gesellschafili-
che Rabmenbedingungen und persinliche Lebenswelten, Wirzburg 2008, 235-248.

Der vorliegende Aufsatz berticksichtigt weder die Anfang der 1980er Jahre aufgenomme-
nen Flichtlinge aus Afghanistan noch die Usbeken, die seit der Unabhingigkeit in die
Turkei kamen. Ein 1982 verabschiedetes Gesetz (Nr. 2641) ebnete den Weg fiir die Auf-
nahme von Afghanistan-Fliichtlingen tiirkischer Herkunft aus pakistanischen Fliichtlings-
lagern. Im August 1982 beschloss die tiirkische Regierung, ca. 4 350 Fliichtlinge tirkischer
Herkunft aus Pakistan aufzunehmen; siehe Ingvar Svanberg, ,Turkistani Refugees®, in: Pe-
ter Alford Andrews (Hg.), Ethnic Groups in the Republic of Turkey, Wiesbaden 1989, 591-601,
hier 599; Debra Denker, ,The Last Migration of the Kirghiz of Afghanistan?“, Central Asian
Survey 2,3 (1983), 89-98, hier 89. Die seit der Unabhingigkeit Usbekistans in die Ttrkei
kommenden Usbeken, sind mehrheitlich Transmigranten. Unter ihnen sind Studenten, die
zum Studium in die Tiirkei gekommen waren, und aus Furcht vor dem Einfluss der seiner-
zeit im tlrkischen Exil lebenden usbekischen Oppositionellen (Muhammad Salih und
Abdurrahim Polat) von der usbekischen Regierung zuriickgerufen wurden. Die Mehrheit
der heute mit einem Touristenvisum in die Tiirkei einreisenden Usbeken kommt zum Ar-
beiten. Viele dieser Usbeken betreiben den sogenannten Kofferhandel, einige arbeiten in
Geschiften der in Istanbul ansissigen Usbeken oder als Haushaltshilfe und als Kindermad-
chen in den usbekischen Familien, um deren Kinder in der usbekischen Sprache zu unter-
richten. Auch unter den Afghanistan-Flichtlingen der letzten Jahre sind Usbeken. Diese
Migranten versuchen, tiber die Tiirkei nach Europa zu gelangen.

Timur Kocaoglu, ,Turkistan abroad: The political migration — From the Soviet & Chinese
Central Asia (1918-1997)” in: Hisao Komatsu/Chika Obiya/John S. Schoeberlein (Hg.),
Migration in Central Asia: Its bistory and current problems, Osaka 2000.

6 Sh. A. Hayitov/N. S. Sobirov/ A. S. Legai, Xorijdagi O'zbeklar. Taschkent 1992,

Lowell Bezanis, ,Soviet Muslim Emigrés in the Republic of Turkey”, Central Asian Survey,
13 (1994), 59-180.

https://dol.org/10.5771/6783956506772-251 - am 22.01.20286, 04¢15:31. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506772-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IN USBEKISCHER GESELLSCHAFT 253

Vereinzelt kamen Usbeken bereits im 19. Jahrhundert nach Istanbul. In der Re-
gel handelte es sich hierbei um Pilger auf der Riickreise von Mekka, die sich dauer-
haft am Bosporus niederlieflen.? In groflerer Zahl begann die Einwanderung von
Usbeken in das Osmanische Reich bzw. in die junge tiirkische Republik im ersten
Drittel des 20. Jahrhunderts mit einer Gruppe von politischen Aktivisten, Studen-
ten und Akademikern, die zur Ausbildung in die Tirkei delegiert worden waren.
Die Entwicklungen in der Heimat veranlassten etliche von ihnen, nicht zuriickzu-
kehren, sondern entweder in der Tirkei oder in anderen europiischen Staaten zu
bleiben bzw. von dort in die Tiirkei zu ziehen.” Mehrere dieser ersten Migranten
aus Turkistan nahmen rege am akademischen, geistigen und publizistischen Leben
des Osmanischen Reiches und der Republik Turkei teil.! Nach dem II. Weltkrieg
zogen aus Deutschland ungefihr 100 tiirkistanische Familien in die Tiirkei. Sie wa-
ren nach Deutschland als Studenten!!, als Fliichtlinge vor der Sowjetmacht oder als
Kriegsgefangene!? gelangt.

Die Mehrzahl der in der Tirkei lebenden Usbeken ist aus Afghanistan einge-
wandert. 1952 kam die erste groffere von dort tiber Pakistan bzw. Indien einge-
wanderte Gruppe. Es handelte sich um Usbeken, die oder deren Familien ihr Heim
zuvor, zwischen 1916 und den 1930er Jahren, in Richtung Nord-Afghanistan ver-
lassen und sich in den dort, vorrangig im Norden und in den bereits von Usbeken

Viele Mekka-Pilger wihlten eine Route, die sie iiber Istanbul fiihrte, um dort die Grabstelle
des Prophetengefihrten Abu Ayyub al-Ansari, dessen Grab nach Mekka, Medina und Jeru-
salem als die viertwichtigste islamische Pilgerstitte gilt. Davon zeugen auch das Bubara Tek-
kesi, Ozbekler Tekkesi und mindestens ein weiteres Tekke, die fiir tiirkistanische Pilger und
Hindler wihrend der osmanischen Ara in Istanbul errichtet wurden.

?  Bezanis, ,Soviet Muslim Emigrés®, 159; Kocaoglu, ,Turkistan abroad®, 119; Ahmet Salih
Bicakgi, Ozbek Milli Kimligin Mubafaz:. Istanbul 1996 (unverdffentlichte Magisterarbeit,
Marmara Universitesi/Sosyal Bilimler Enstitiisit), 35 ff.

Mit dem Wirken dieser Gruppe der politisch und publizistisch aktiven Tiirkistaner befas-
sen sich mehrere Veroffentlichungen, z. B. Volker Adam, RufSlandmuslime in Istanbul am Vor-
abend des Ersten Weltkrieges. Die Berichterstattung osmanischer Periodika iiber RufSland und Zen-
tralasien, Frankfurt u. a. 2002; Ahat Andican, Cedidizm'den Bagimsizhga Harigte Tiirkistan
Miicadelesi, Istanbul 2003; Timur Kocaoglu, ,,A National Identity Abroad: The Turkistani
Emigré Press (1927-1997)", Central Asia Monitor, 1 (1998), 21-24; Timur Kocaoglu, ,Ttirkis-
tanlt Go¢menlerin Siyasi Faaliyetleri Tarihine Kisa Bir Bakig”, in: Rasim Eksi/Erol Cihangir
(Hg.), Dr. Baymirza Hayit Armagan, Istanbul 1999, 159-169; Kocaoglu, ,Turkistan abroad;
Bezanis, ,Soviet Muslim Emigrés®.

11" Zu Schiilern und Studenten aus Buchara, die sich zwischen 1922 und 1925 in Deutschland
zur Ausbildung aufhielten, siche Dov. B. Yaroshevski, ,Bukharan Students in Germany,
1922-1925% in: Ingeborg Baldauf/Michael Friederich (Hg.), Bamberger Zentralasienstudien.
Konferenzakten ESCAS V. Bamberg 8.-12. Oktober 1991, Berlin 1994, 271-278.

Viele von ihnen hatten in der Tirkistanischen Legion der Wehrmacht gedient. Obwohl das
im Februar 1945 geschlossene Abkommen von Jalta ihre Ausweisung aus Europa und ihre
Rickfiihrung in die UdSSR verlangte, waren einige von ihnen in europdischen Fliichtlings-
lagern, andere in West-Deutschland geblieben und von dort spiter in die Tiirkei gezogen.
Siehe dazu Patrik von zur Mihlen, Zwischen Hakenkrenz und Sowyetstern. Der Nationalismus
der sowjetischen Orientvilker im Zweiten Weltkrieg, Dusseldorf 1971.

10

12

https://dol.org/10.5771/6783956506772-251 - am 22.01.20286, 04¢15:31. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506772-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254 ANKE BENTZIN

besiedelten Gebieten niedergelassen hatten.!3 Unter ihnen waren hauptsichlich
Angehorige der religiosen und intellektuellen Elite, wohlhabende und Land besit-
zende Familien, die sich nicht mit dem neuen sowjetischen Regime arrangieren
wollten und die Verlierer der Kollektivierung waren sowie viele Familien, deren
Angehorige aktiv am bewaffneten Kampf gegen die Sowjetunion beteiligt waren
(Basmaci). Sie flohen vor Verfolgung, Deportation, Kollektivierung, anti-religidsen
Mafinahmen oder vor Hungersnoten. Die Erfahrung der Flucht aus der Heimat
sowie des Verlustes von Angehorigen und Besitz hat sich tief in das kollektive Ge-
dichtnis dieser Gruppe eingeprigt. Tirkischen Quellen zufolge sollen zwischen
1950 und 1958 aus Tirkistan 884 Familien (2 688 Personen) in die Tirkei einge-
wandert sein.!* Diese tiirkischstimmigen Einwanderer gehoren zu den Migranten-
gruppen, deren Einwanderung der Konsolidierung und Homogenisierung des tiir-
kischen Nationalstaates dienen sollte. Tiirkische Quellen erwidhnen eine Reihe von
Mafinahmen des turkischen Staates, die diesen Fliichtlingen den Neubeginn er-
leichtern sollten. So wurde ihnen schon bald nach ihrer Ankunft die turkische
Staatsangehorigkeit zuerkannt und ihre berufliche Integration mit ,Integrations-
Kursen® gefordert.!?

In Istanbul leben die Usbeken mehrheitlich in den Stadtteilen Merter, Giingé-
ren, Glinesli, Atakoy, Bakirkdy, Zeytinburnu und Bahcelievler, die sich alle im eu-
ropdischen Teil und in unmittelbarer Nihe zueinander befinden. Wihrend die ers-
ten usbekischen Migranten Studenten, Lehrer und Verwaltungsbeamte waren, ar-
beiteten die in den 1950er und 1980er Jahren eingewanderten Usbeken zumeist als
Handwerker und Hindler, die in den tiirkischen Siedlungsgebieten Handel und
Landwirtschaft zu treiben begannen. Die Istanbuler Usbeken sind heute vor allem
in akademischen Berufen oder im Handel - hiufig im Bereich der Textilwaren - ti-
tig. Sie betreiben aber auch Apotheken, Baufirmen und Werkstitten. Die Mehrzahl
der usbekischen Familien in Istanbul gehort der tiirkischen Mittelschicht an. Bil-
dung hat eine grofle Bedeutung innerhalb der Gemeinde. Eine solide Ausbildung
impliziert sozialen Aufstieg und Anerkennung iiber die eigene Gruppe hinaus.

13 Zu usbekischen Fliichtlingen in Afghanistan siehe Audrey C. Shalinsky, ,,History as Self-
Image: The Case of Central Asian Emigres in Afghanistan”, Journal of South Asian and Mid-
dle Eastern Studies, 3 (1979), 7-19; David C. Montgomery, ,The Uzbeks in Two States: So-
viet and Afghan Policies Toward an Ethnic Minority”, in: William O. McCagg/Brian D.
Silver (Hg.), Soviet Asian Ethnic Frontiers, New York u. a. 1979, 147-173; Eden Naby, ,The
Uzbeks in Afghanistan”, Central Asian Survey, 3 (1984), 1-21, und Gabriele Rasuly-Paleczek,
»Ethnic Identity versus Nationalims: The Uzbeks of North-Eastern Afghanistan and the
Afghan State”, in: Touraj Atabaki/John O'Kane (Hg.), Post-Soviet Central Asia, London,
New York 1998, 204-230.

Galip Adatepe, ,Settlement Measures Taken in Turkey and Improvements Made in that
Field”, Integration, 6 (1959), 190-197, 194.

Adatepe, ,Settlement®, 191; Naim Oktem, ,Die Einwanderung der tiirkistanischen und
idil-uralischen Tirken in die Tiirkei”, Integration, 6 (1959), 208-214.

14

15

https://dol.org/10.5771/6783956506772-251 - am 22.01.20286, 04¢15:31. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506772-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IN USBEKISCHER GESELLSCHAFT 255

Respekt und Ebrerbietung: saygi

,Bei uns ist die Achtung grofler. Beispielsweise halten wir uns vor unseren Alteren sehr
respektvoll zuriick. Die Ehrerbietung ist bei uns grofler.” (Halide)

Als den entscheidenden Unterschied zu Tiirkeitiirken fithrten die von mir inter-
viewten Istanbuler Usbeken die groflere Bedeutung von Respekt und Ehrerbie-
tung (sayg:) in der usbekischen Gesellschaft an. Sayg: ist, so formuliert es eine In-
terviewpartnerin,

»--. eines der wichtigsten Themen. Wie auch immer die Bedingungen sein mogen, alle
sind stets liebe- und respektvoll.“ (Muazzam 1)

Dieses ethische Konzept, das die Beziehungen der Jiingeren zu den Alteren organi-
siert, ist gleichfalls in der traditionellen islamisch-tiirkischen Kultur fest verankert.
Das Verstindnis der usbekischen Migranten von sayg: entspricht dem, was bei-
spielsweise der Anthropologe Werner Schiffauer im lindlichen Kontext der Tiirkei
Ende der 1970er und Anfang der 1980er Jahre beobachten konnte. Sayg sei ,weni-
ger ein Gefuhl® als mehr ,eine umfassende Verpflichtung, die neben Gehorsam
und Respekt auch die Verpflichtung der Unterstiitzung im Alter umfasst und die
durch zahlreiche und detaillierte Handlungsvorschriften ausgedriickt wird“.1¢ Dazu
gehort, nicht in Gegenwart des Vaters zu rauchen, ihm nicht zu widersprechen,
nicht entspannt zu sitzen, wenn der Vater im Raum ist und in Anwesenheit Dritter
zu schweigen.!”

Aus den Interviews geht hervor, dass neben der Gastfreundschaft das innerfami-
lidre und intergenerative Verhiltnis die Verhaltensaspekte sind, hinsichtlich derer
die Migranten am deutlichsten Unterschiede zur tiirkischen Gesellschaft sehen.
Den Eltern ist sehr wichtig, ihren Kindern zu vermitteln, dass ihre usbekische bzw.
turkistanische Herkunft zu einem bestimmten moralischen Verhalten verpflichte.
Dies impliziert, sich in Anwesenheit von Gisten ,anstindig zu kleiden®, ,ordent-
lich zu sitzen®, dass sogar Ehepartner ,keinen vertraulichen Umgang® miteinander
zeigen und dass Kinder das Gesprich der Erwachsenen weder unterbrechen noch
z. B. der Mutter laut zurufen. (Halide)

Zu den Umgangsformen, auf die Migrantenfamilien offensichtlich Wert legen,
gehort, dass man in Anwesenheit eines dlteren Gemeinde- oder Familienmitglieds
nicht in legerer Haltung sitzen oder liegen diirfe und dass Kinder oder Jingere sich
zu erheben haben, wenn ein Elternteil oder eine iltere Person den Raum betre-
ten.!® Eine Interviewpartnerin betont, sie wiirde dies von ihrem Sohn nicht verlan-

16 Werner Schiffauer, Die Banern von Subay, Stuttgart 1987, 27.

17" Schiffauer, Die Banern von Subay, 55.

18 Wenn ich beispielsweise ins Zimmer eintrete und mein Sohn daliegt, muf er sich sofort
erheben, muf sich selbst zusammennehmen.“ (Turan) und ,Wenn z. B. der Vater kommt
und das Kind liegt, steht es auf. Es liegt nicht. Wenn es sitzt, erhebt es sich, grifit. Auf je-

https://dol.org/10.5771/6783956506772-251 - am 22.01.20286, 04¢15:31. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506772-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256 ANKE BENTZIN

gen. Jedoch sei sie ,sehr gliicklich® wenn ihr Sohn sich bei ihrem Eintreten erhebe.
(Muazzam 2)

Als ein Zeichen grofler Respektlosigkeit wird das Rauchen oder der Konsum
von Alkohol in Anwesenheit Alterer, vor allem der Eltern, angesehen. Ein Inter-
viewpartner schildert seinen Umgang mit der Tatsache, dass der eigene Sohn
Raucher ist:

»Mein grofer Sohn raucht. Ich rauche gar nicht. Aber er hat sich im Arbeitsleben das
Zigarettenrauchen angewohnt. Ein, zwei, drei Mal hat er es verborgen. Schlieflich habe
ich es begriffen und Folgendes zu ihm gesagt: ,Nun, du rauchst. Auf keinen Fall mochte
ich dich zu Hause oder beim Verkiufer rauchen sehen. Ein Tirke aber hitte ab einem
bestimmten Alter nichts zum Rauchen seines Sohnes gesagt. Sie rauchen zusammen.
Aber wir werden dies nicht tun. Bis zum Ende seines Lebens soll er zum Rauchen an ei-
nen anderen Ort gehen. Ich mdchte es nicht sehen. Ebenfalls setzt sich ein Tiirke ab ei-
nem bestimmten Alter vielleicht mit seinem Vater zusammen und trinkt auch Raki. So
etwas gibt es bei uns nicht. In dieser Beziehung ist sogar Usbekistan in der familidren
Erziehung sehr tiberlegen.” (Turan)

Das angefihrte Beispiel illustriert, dass einerseits am traditionellen Wertesystem
festgehalten wird, andererseits im Rahmen der Kategorie sayg: durchaus eine gewis-
se Dynamik herrscht. So erkennt der Vater die Realitit, dass sein Sohn raucht, an,
distanziert sich aber deutlich davon. Zudem grenzt er sich in seiner Aussage deut-
lich von einem angeblichen Usus in tiirkischen Familien ab. Im Vergleich dazu du-
Bert er sich lobend tiber die Erziehung in Usbekistan. Paradoxerweise kritisiert der-
selbe Gesprichspartner an anderer Stelle im Interview den selbstverstindlichen
und in seinen Augen unangemessenen Umgang mit Alkohol in Usbekistan.

Zur Bedeutung der Anrede mit ,,Sie”

»91€” ist ein Ausdruck des Respekts.” (Hakan)

Ein fiir die Migranten relevanter Ausdruck von sayg ist die Verwendung der Anre-
de ,Sie* (,5:z%) gegeniiber Alteren, ilteren Familienangehorigen!®, dem Ehepartner
und gegentiber den ilteren bzw. erwachsenen eigenen Kindern. Diese in der tiirki-
schen Gesellschaft uniibliche Tradition sei ,sehr wichtig, weil es eine Respektlosig-
keit ist, zu unseren Alteren ,du’ zu sagen” und ,sehr schon, weil untereinander Re-
spekt und Innigkeit zunehmen.“ (Munise) Meine Begegnungen mit Istanbuler Us-
beken bestitigen, dass in der Tat grofer Wert auf diese als respektvoll geltende An-
rede gelegt wird. Allerdings wird dies in den einzelnen Familien in verschiedenen
Varianten gehandhabt und nicht in jedem Fall konsequent gelebt. Sowohl den In-

den Fall sind wir Menschen, die solcherart Respekt grofiere Bedeutung beimessen. (Hali-
de).

Dies betrifft alle Altersgruppen, d. h. auch ein Kind redet seine jeweils dlteren Geschwister
mit ,Sie” an: ,Die Kinder sprechen natiirlich in der ,Sie’-Form. Mein kleiner Sohn sagt zu
dem Alteren ,Sie’.“ (Muhterem).

19

https://dol.org/10.5771/6783956506772-251 - am 22.01.20286, 04¢15:31. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506772-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IN USBEKISCHER GESELLSCHAFT 257

terviewaussagen als auch meinen Beobachtungen zufolge spricht sich die iiberwie-
gende Mehrheit derjenigen Usbeken, die einen usbekischen Ehepartner hat, mit
»oie“ an. Mit Tirkeitiirken verheiratete Usbeken siezen ihre Gatten in der Regel
hingegen nicht. Hinsichtlich der Anrede des Partners existieren zwei unterschiedli-
che Haltungen. FEin Teil der von mir Befragten argumentiert, dass, weil mit der
Heirat der Respekt voreinander steige, die formlichere Anrede unter Ehepartnern
die angemessene sei, wie folgendes Zitat veranschaulicht:

»Nachdem er mein Ehemann geworden war, stieg mein Respekt um zwei Stufen. Weil er
sehr ehrerbietig war, sprach ich ihn mit ,Sie’ an.“ (Munise)

Dem gegentiber mochte ich zwei Beispiele stellen, die zeigen, wie usbekische Mi-
granten — in diesen beiden Fillen Frauen — nach Wegen suchen, ihren traditionel-
len Anspruch und ihr individuelles Lebensgefiihl in Einklang zu bringen. Eine Ge-
sprichspartnerin berichtet, dass sie und ihr Ehemann einander zunichst mit ,,Sie®
angesprochen hitten, sie dann aber allmihlich ins ,Du“ tibergegangen seien. Je-
doch erscheine ihr dies ,unziemlich®, und insbesondere wenn sie unter Tiirkista-
nern sei, wiirde sie sich ,schimen®, wenn sie ihren Mann duzen wirde. (Halide)
Eine andere Interviewpartnerin erwihnt, sie wiirde es vorziehen, ihren Ehegatten
mit ,du® anzusprechen, da fiir sie die Beziehung zwischen Ehepartnern ,eine ganz
besondere Beziehung” sei. Als Argument fuihrt diese Interviewpartnerin an, dass
man sich im Gebet auch an Gott als ,eine einzigartige, eine besondere Person® mit
»Du“ wende. Sie habe sich aber der in der Familie ihres Mannes gepflegten usbeki-
schen Tradition des ’Siezens‘ der Eheleute angepasst:

»Da mein Ehemann flir mich eine einzigartige Person ist, wollte ich zu ithm ,du’ sagen.
Aber weil er es so wollte und die Umgebung auch so ist, unsere Traditionen so sind, dass
man aus Respekt ,Sie’ sagt, habe ich auch ,Sie’ gesagt, sage ich auch ,Sie’.“ (Muhterem)

Die iltere Generation der usbekischen Migranten reagiert teilweise mit Unver-
stindnis auf das Duzen zwischen Ehepartnern. Von den Interviewpartnern wird
die Wahl der vertrauteren Form der Ansprache als eine Anpassung an die in der
Turkei iibliche Umgangsform zwischen Ehegatten dargestellt. Mit dieser Praxis un-
terscheide man sich von der Bevolkerung in Zentralasien, die weiterhin ,,Sie“ ver-
wende.

Es kann davon ausgegangen werden, dass die Sozialisation der mittleren und
jungeren Generation in der Tiirkei und die Heirat von Partnern nicht usbekischer
Herkunft Faktoren sind, die das Verstindnis von sayg: innerhalb der usbekischen
Migrantengemeinde beeinflussen und verindern werden. Eine Tendenz zeichnet
sich indes meiner Meinung nach noch nicht ab. Vielmehr sind innerhalb der ein-
zelnen Familien unterschiedliche Handlungsweisen zu erkennen. So erzihlt eine
Interviewpartnerin, dass sie von ihrem erwachsenen Sohn mit ,,Sie” angesprochen
wird. Sie selber duzt ihn, weil sie in der Tiirkei aufgewachsen ist, erzihlt aber, wie
sehr sie sich darum bemiihe, ihren Enkeln den usbekischen Anredekodex zu ver-
mitteln. (Munise) Auch junge Eltern achten darauf, ihre Kinder entsprechend zu

https://dol.org/10.5771/6783956506772-251 - am 22.01.20286, 04¢15:31. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506772-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258 ANKE BENTZIN

erziehen und bereits kleine Kinder werden dazu angehalten, ihre Eltern mit ,Sie“
anzusprechen, wie ich in mehreren Familien erleben konnte:

wSie haben vielleicht meine Kinder ,Sie’ sagen gehort. Sie reden Vater und Mutter mit
,Sie’ an. [...] Wir versuchen, dies lebendig zu halten.” (Cokay)

Ein Netzwerk der Minner: gap/gashtak?

In Istanbul treffen sich die Minner zu der als gap bzw. gashtak’’ bezeichneten Zu-
sammenkunft — mit Ausnahme der Sommermonate Juli, August, September — je-
weils am Abend des ersten Samstags im Monat. An den Treffen, die reihum in den
Wohnungen der einzelnen Teilnehmer stattfinden, nehmen neben Usbeken auch
Kasachen, Kirgisen, Tiitken sowie Giste aus Zentralasien teil. Je nach ihrer berufli-
chen Auslastung und personlichen Situation besuchen die von mir befragten
Minner mehr oder weniger regelmiflig diese Abende. Einige sind festes Mitglied
einer Gruppe, andere gehen nur selten zu einem gashtak. In der Regel kommen
zum gashtak Minner der gleichen Altersgruppe zusammen.

Bei dem gashtak, an dem ich wihrend der Feldforschung teilnehmen konnte,
waren ca. 30 Minner der Altersgruppe der Mitte 30- bis 60-Jdhrigen anwesend. Die
Giste saflen auf Matten um ein riesiges Tischtuch herum. Wihrend des gemein-
samen Essens unterhielten sie sich mit ihren Nachbarn oder scherzten in grofler

20 Unter den usbekischen Frauen gibt es ebenfalls informelle Netzwerke. Sie kommen regel-
miflig zu verschiedenen Anlissen wie *Versprechen® (soz kesimi), Verlobungsfeiern, Hoch-
zeiten oder Besuchen aus dem Ausland zusammen. Die Hiufigkeit ihrer Teilnahme ist
auch von ihrer beruflichen und familidren Auslastung abhingig. Sie variiert von mehrmals
in der Woche bis zu einmal im Monat. Institutionalisierte Zusammenkiinfte dhnlich dem
gashtak gibt es auch unter den Frauen. Die Gruppe ist allerdings sehr klein. Diese Treffen
entsprechen z. T. dem tiirkischen gz (Tag) und finden entweder in gemischten oder in rein
usbekischen bzw. tiirkistanischen Gruppen statt.

Unter den Tirkistanern in Istanbul wird hiufiger die tadjikische Bezeichnung gashtak (gash-
tan: umhergehen, hiniibergehen) als die usbekische, aus dem Ferghanatal stammende, Be-
zeichnung gap (Gesprach Unterhaltung) verwendet. (G. P. Snesarev, ,Tradicija muzskih so-
juzov v ee podnjSem variante u narodov Srednej Azii“, in: Akademija Nauk (Hg.), Materia-
ly Chorezmkoj ekspedicii. Polevye issledovanija Chorezmsko; ekspedicii v 1958-1961 gg, Moskau
1963, 155-205.) Urspriinglich handelte es sich bei gap/gashtak um eine Versammlung der
mannlichen Bevolkerung eines Dorfes, die nur im Winter stattfand. Auf diesen Treffen es-
sen die Minner gemeinsam, erortern religiose Fragen sowie Probleme des Dorfes, singen,
musizieren, tanzen und spielen. Regional verschieden kommen entweder alle Manner oder
Gruppen von Minnern derselben Altersgruppe zusammen. Gap wird heute in Usbekistan
auch von Frauen abgehalten und hat sich dort unter Frauen sowie Minnern zu rotieren-
den Spargruppen mit feststehenden Regeln entwickelt. Hierbei werden die Zusammen-
kiinfte dafur genutzt, rethum Geld fur die Teilnehmer zu sammeln. Die Summe erhilt je-
weils die Person, die das Treffen ausrichtet. (Stichwort ,,Gap®, in: U’zbek Sovyet Enzyklope-
diyasi 3, Tashkent 1992, 207-208; Andrea Berg, ,,Informelle Netzwerke in einer stidtischen
mahalla in Usbekistan®, in: Roman Loimeier (Hg.), Die islamische Welt als Netzwerk. Maig-
lichkeiten und Grenzen des Netzwerkansatzes im islamischen Kontext, Wirzburg 2000, 415-430).

21

https://dol.org/10.5771/6783956506772-251 - am 22.01.20286, 04¢15:31. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506772-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IN USBEKISCHER GESELLSCHAFT 259

Runde. Da aufler mir weitere Personen das erste Mal an dieser Runde teilnahmen,
bat der Gastgeber nach dem Essen alle Anwesenden, sich vorzustellen. Jeder nann-
te seinen Namen, seine Beschiftigung und Herkunft. Anschliefend wurde verle-
sen, wer im folgenden Jahr wann fiir die Ausrichtung des gashtak verantwortlich
sein werde. Die Zeit nach dem Essen wurde auflerdem fiir Ankiindigungen von
Veranstaltungen und Einladungen zu Familienfesten genutzt.

Bei diesen Treffen stehen das gesellige Beisammensein - es ist tiblich, dass beim
gashtak auch musiziert, gesungen und getanzt wird -, die Kultivierung von Sprache
und Kultur der Herkunftsregion sowie Gespriche tiber gemeindebezogene und po-
litische Fragen im Vordergrund. Neben der Pflege einer Tradition aus der Her-
kunftsregion dienen diese Zusammenkiinfte in erster Linie dazu, den Kontakt,
Austausch und Zusammenhalt unter den Mannern und damit unter den Familien
aufrechtzuerhalten. Angesichts des Berufs- und Alltagslebens in einer groffen Stadt
wie Istanbul bedarf es zunehmend institutionalisierter Treffen. Das folgende Zitat
eines Interviewpartners und regelmafligen gashtak-Teilnehmers weist zudem auf ei-
ne andere Funktion dieser Zusammenkiinfte hin:

Wir haben stets sehr nach innen gewandt gelebt. [...] Aber wenn eines unserer Kinder
in der Schule, im Krankenhaus, bei der Polizei, beim Militir ein Problem hatte, konnten
wir unser Problem nicht 16sen. Warum? [...] Weil es so war, haben wir allmihlich be-
gonnen, uns nach auflen zu o6ffnen. Das heifdt, wir haben angefangen, zu unseren gap-
Treffen einige Tiirken mitzubringen. Das ist neu. Warum soll er uns kennenlernen, sol-
len wir uns thm bekannt machen? Damit sie verstehen, dass thnen von uns kein Scha-
den droht. Unsere Kultur ist anders. Wir gehen nicht ins Café, aber ein Mal im Monat
kommen wir zusammen. [...] So stellt sich jeder dem neu Hinzugekommenen vor, sagt
z.B. ,Ich bin Elektrotechniker.” ,Ich bin Hindler.” ,Ich bin Anwalt.’ Ich bin Arzt.” Wir
haben auch diese Ebene. Wenn wir eure Hilfe brauchen, helft ithr uns. Wenn ihr unsere
Hilfe braucht, helfen wir euch auch.” Dies wird nicht direkt gesagt, aber es bedeutet dies.
Also allmihlich wird dies gemacht.” (Turan)

Die traditionelle zentralasiatische Institution gashtak fungiert insofern auch als ein
wichtiges informelles Netzwerk, dessen Teilnehmer ihre berufliche und gesellschaft-
liche Stellung fur die Bedirfnisse und das Wohl einzelner Gemeindemitglieder
und Familien einzusetzen versuchen und trigt durch die Einbeziehung von Tiir-
keitiirken zur Offnung gegeniiber der tiirkischen Gesellschaft bei.

Esskultur

wDer Pilav der Turkistaner ist berithmt. Wann immer wir Giste einladen, bereiten wir
unbedingt unseren Pilav zu.“ (Azize)

Auch in der Esskultur werden Unterschiede zur tiirkischen Umgebung und zu
einigen im heutigen Usbekistan tiblichen Elementen sowie Anpassungen an tiir-
kische Gewohnheiten offensichtlich. Dabei konnten drei Ebenen der Identifika-
tion mit usbekischer Esskultur festgestellt werden: erstens das individuelle Be-
dirfnis, Gerichte aus der Herkunftsregion regelmiflig zu essen, zweitens die Be-

https://dol.org/10.5771/6783956506772-251 - am 22.01.20286, 04¢15:31. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506772-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260 ANKE BENTZIN

deutung der Esskultur fiir gemeindeinterne Zusammenkiinfte und drittens das
Verstindnis von Gastfreundschaft.

Turkische und usbekische Gerichte werden sowohl anlisslich von Festen als
auch im Alltag zubereitet. Den in den Interviews getroffenen Aussagen zufolge ist
man in der Regel darum bemiiht, den usbekischen Gerichten den Vorrang zu ge-
ben bzw. sie zumindest auch im Alltag regelmiflig auf den Speiseplan zu brin-
gen.?? Das Leibgericht unter den aus der Herkunftsregion stammenden Speisen ist
zweifelsohne der Ozbek Pilavi (usbekischer Pilav), auch Tiirkistan Pilav: (tiirkistani-
scher Pilav) genannt.2> Hierbei handelt es sich um ein Reisgericht mit Fleisch vom
Schaf, Mohren, Zwiebeln, Knoblauch, das in einem groflen Topf gekocht wird.
Unabhingig davon, wie hiufig und regelmiflig Ozbek Pilav: tatsichlich zubereitet
wird, weisen die mit einem gewissen Stolz und Humor vorgetragenen Antworten
der Interviewpartner darauf hin, dass dieses Gericht fest zur Identitit der Migran-
ten gehort.24

Die Gerichte aus der Herkunftsregion spielen insbesondere bei Zusammenkiinf-
ten der Familie und der Gemeinde eine sehr wichtige Rolle.?> So wird auch bei
dem vom Tiirkistanhilar Kiiltiir ve Sosyal Yardim Dernegi (Kultur- und sozialer Hilfs-
verein der Tiirkistaner?6) einmal im Jahr organisierten traditionellen Picknick Ozbek
Pilavi zubereitet. Das Leibgericht der Usbeken gilt als ein Muss, wenn Giste kom-
men und wenn wichtige religiose und soziale Feste gefeiert werden:

»Beispielsweise lassen wir einen Gast nicht gehen, ohne ihm Pilav gekocht zu haben.
Wieviel Essen Sie auch zubereiten, selbst wenn du die verschiedensten Speisen zuberei-
test, wenn du keinen Pilav gemacht hast, bleibt jene Tafel unvollstindig.” (Halide)

Das Fehlen von Ozbek Pilav: z.B. auf einer noch so reichlich anlisslich einer Hoch-
zeit angerichteten Tafel wird gleichgesetzt mit der Wahrnehmung: ,Es gab nichts
zu Essen®. (Muhterem)

Die Beispiele belegen den engen Zusammenhang zwischen Esskultur und Gast-
freundschaft. Letztere stellt unter den in Istanbul lebenden Usbeben ein zentrales
Element ihres Selbstverstindnisses dar. Die ausgesprochene Gastfreundschaft, so
betonen die Interviewpartner, wiirde sie von den (Turkei)Ttrken unterscheiden,
ohne deren Gastlichkeit schmilern zu wollen. Gisten gegentiber wiirden sich Ttr-
kistaner bzw. Usbeken noch gastfreundlicher und respektvoller verhalten, wird ver-

22 Ich versuche, usbekischen Gerichten den Vorrang zu geben. [...] Die usbekischen Speisen

liegen uns bei dem Klima der Tiirkei noch schwerer im Magen. Aber nicht an einem Tag in
der Woche Pilav zu essen, ist unméglich. Ozbek Pilav: muss in der Woche unbedingt an ei-
nem Tag gegessen werden (Selahettin).

Zwar sind Pilav-Gerichte auch in der Tiirkei verbreitet, aber in der Herkunftsregion der us-
bekischen Migranten gilt Pilav (Plov/Palow) als Nationalgericht.

»Kennen Sie beispielsweise unseren Pilav? Dieser Pilav wird in der Woche unbedingt drei,
vier Tage gekocht.“ (Muhterem).

»Es gibt auf jeden Fall Pilav. [...] Wirklich, bei all unseren Ereignissen, unseren Hochzei-
ten, [...] zum Feiertag, zum Ramadan, immer gibt es Pilav.“ (Mitkeddem).

In diesem Verein sind die in Istanbul lebenden Usbeken organisiert.

23

24

25

26

https://dol.org/10.5771/6783956506772-251 - am 22.01.20286, 04¢15:31. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506772-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IN USBEKISCHER GESELLSCHAFT 261

sichert. An der usbekischen Gastfreundschaft wird hervorgehoben, dass man jeder-
zeit unangemeldet vorbeikommen konne, herzlich willkommen geheiffen und
herein gebeten werde. (Muazzam 2) Dass zur Gastlichkeit eine angemessene Bewir-
tung gehort, verstehe sich von selbst. Das Essen werde nicht gleich wieder vom
Tisch gerdumt.

Mehrere Interviewpartner kommen auf Unterschiede in der Zubereitung usbeki-
scher Gerichte bei thnen und in Usbekistan sowie auf unterschiedliche Ess- und
Geschmacksgewohnheiten, die sich entwickelt haben, zu sprechen. So erinnert sich
ein Interviewpartner, Turan, an ein Erlebnis wihrend eines Aufenthalts in Usbeki-
stan, wo er mit einem ,sehr guten Pilav” bewirtet wurde. Als befremdlich schildert
er die Verwendung des Fettes vom Schwanz des Hammels fiir die Zubereitung des
Pilav:

»Das bekommt uns nicht. Wir benutzen Sonnenblumensl, fliissiges OL. [...] Jedoch eine
halbe Stunde spiter sah ich, dass es auf meiner Zunge zu gerinnen begann. Ich blickte
auf den Pilav: Am Tellerrand war das Ol geronnen. Das Ol gerann in meinem Mund. Ich
sagte: ,Das Ol ist geronnen. Wie kénnt ihr das nur essen?” Wir sind daran gewdhnt’, sag-
te er [der Gastgeber; A.B.].“ (Turan)

Die von Turan wiedergegebene Erinnerung dient nicht nur dazu, zu veranschau-
lichen, dass in Usbekistan eine differierende Zubereitung des Essens anzutreffen,
sondern auch, dass das Konsumieren von Alkohol zum traditionellen Gericht
dort nicht uniiblich sei. So erzihlt Turan, dass mit dem Essen ,,usbekischer Wod-
ka” getrunken wurde und verhehlt dabei seine Ablehnung nicht:

»Pilav mit Alkohol ist meiner Meinung nach ausgeschlossen! (Turan)

Der Genuss von Alkohol, der in der Regel mit Russifizierung und Werteverfall as-
sozilert wird, wird von einigen Interviewpartnern als ein Unterschied zur Gesell-
schaft in Usbekistan angefithrt. Befremdet fihlte Turan sich auch, als er auf
Hochzeiten im stidtischen und urbanen Usbekistan erlebte, wie Alkohol ausge-
schenkt wurde. In diesem Zusammenhang findet er auch erwihnenswert, dass er
im lindlichen Raum Usbekistans beobachtet habe, dass auch einige Frauen Alko-
hol konsumieren und dass in gemischtgeschlechtlichen Gruppen getrunken wird.
(Turan)

Mit der Migration ist auch ein Verlust an kulinarischen Traditionen der Her-
kunftsregion verbunden gewesen. Selbstverstindlich setze man, so ein Interview-
partner, die eigene kulinarische Kultur fort. Sie sei ein Bestandteil, der nicht auf-
gegeben werden konne. Da man wihrend der Migration an den Orten, an denen
man sich aufhielt, z. B. einige Gemtsearten oder Kichengerite nicht finden
konnte, seien manche Gerichte in Vergessenheit geraten. In Usbekistan wiirden sie
indes regelmaflig zubereitet, und ein Interviewpartner pladiert dafiir, auch diese
Gerichte zu kultivieren. In diesem Zusammenhang stellt er fest, dass die Migran-
ten zur Bewahrung und Entwicklung ihrer eigenen Kultur auf Usbekistan und die
kulturellen Beziehungen zu ihm angewiesen sind. (Hakan)

https://dol.org/10.5771/6783956506772-251 - am 22.01.20286, 04¢15:31. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506772-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262 ANKE BENTZIN

Nicht nur in den Familien werden die kulinarischen Traditionen weitergegeben,
sondern Rezepte usbekischer Gerichte wurden sowohl in der Zeitschrift ,, Tzirkistan®
als auch auf der Internetseite www.turkistan.org.com veroffentlicht.?’ Die Internet-
seite enthalt etliche, mehrheitlich vom Internetportal ,YouTube“ stammende, Vi-
deos, die die Zubereitung usbekischer Gerichte zeigen.?

Zum Zeitpunkt meiner Forschung konnte ich in Istanbul kein usbekisches Re-
staurant ausfindig machen. Da - anders als in der tirkischen - in der usbekischen
Kultur Kaffeehduser uniiblich seien, gab es, so berichtet einer meiner Gesprichs-
partner, die Idee der Griindung eines usbekischen Lokals. Er habe, so der Inter-
viewpartner, einem Freund, der in Istanbul ein usbekisches Restaurant zu er6ffnen
und Koche aus Usbekistan einzustellen plante, davon abgeraten, mit dem Hinweis,
dass die Gerichte den Essgewohnheiten der Istanbuler (Usbeken) entsprechend zu-
bereitet werden sollten. (Turan)

Schlussbemerkungen

Wie sich Vertreter der usbekischen Migrantengemeinde sowohl zu ihrer tirkeitiir-
kischen Umgebung als auch zur Gesellschaft in der Herkunftsregion ins Verhiltnis
setzen, kann als ambivalent bezeichnet werden. Ungeachtet der von den usbeki-
schen Migranten in den Interviews betonten Gemeinsamkeiten zwischen tiirkischer
und usbekischer Kultur, konnte festgestellt werden, dass sie sich insbesondere hin-
sichtlich des sozialen Beziehungs- und Wertesystems von der tiirkischen Gesell-
schaft abgrenzen. Mit der eigenen Gruppe assoziieren sie bestimmte moralische
Grundsitze und positive Eigenschaften, die sie als bewahrenswert ansehen. Dabei
haben sie den Anspruch, die Bewahrung der eigenen Kultur und die Anpassung an
die Gegebenheiten der tiirkischen Gesellschaft miteinander zu vereinbaren. Im
Vergleich zur usbekischen sehen sie die tiirkische Gesellschaft als ,verwestlicht” und
weniger wertebewusst, aber auch als offener und toleranter an. Gleichermafien
zwiespiltig ist das Verhaltnis zur heutigen in Usbekistan gelebten Alltagskultur.
Das Land symbolisiert fir die Migranten einerseits die authentische und traditio-
nelle usbekische Kultur, die sie sowohl positiv bewerten als auch mit einer gewissen
Distanz betrachten, weil sie bestimmte Aspekte fiir riickstindig halten. So duflern
sich Interviewpartner kritisch zum Festhalten an bestimmten Traditionen in Usbe-
kistan und setzen dem das Bild einer toleranteren und moderneren Migrantenge-
meinde in der Tirkei entgegen. Andererseits schitzen sie sich als traditioneller und
wertebewusster als bestimmte Bevolkerungskreise in Usbekistan ein und distanzie-

27 Die Zeitschrift ,, Tiirkistan. Uy aylik ilmi siyasi-ekonomik kiiltiirel dergi (,, Tiirkistan. Eine viertel-
Jjébrliche wissenschaftliche, politisch-6konomische, kulturelle Zeitschrift“) wurde zwischen 1988 und
1995 vom Istanbuler Migrantenverein (Zirkistanlilar Kiiltiir ve Sosyal Yardim Dernegi) he-
rausgegeben. Seit Mai 2005 sind der Verein und die Gemeinde der usbekischen Migranten
in Istanbul mit der Seite www.turkistan.org.tr im Internet prisent.

28 http://www.turkistan.org.tr/turkistan/videolar.php (07.11.2010).

https://dol.org/10.5771/6783956506772-251 - am 22.01.20286, 04¢15:31. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506772-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IN USBEKISCHER GESELLSCHAFT 263

ren sich von der Gesellschaft Usbekistans, die sie — zumindest teilweise — als russi-
fiziert und sowjetisiert charakterisieren.

Indem die Migranten ihr usbekisches Selbstverstindnis insbesondere durch
die Identifikation mit bestimmten Werten, Eigenschaften und Traditionen defi-
nieren, artikuliert es sich vornehmlich als kulturelle Identitat.2?

Fiir den Beitrag verwendete Interviews

Azize 02.10.2001
Cokay 06.10.2000
Hakan 16.09.2000
Halide 30.08.2000

Muazzam 30.09.2000 (1) und 07.09.2001 (2)
Muhterem 02.09.2001
Munise 08.10.2000
Turan 22.09.2000

29 Zu erwihnen ist hier ebenfalls die Bedeutung der usbekischen Sprache, die im Rahmen
dieses Beitrags nicht beriicksichtigt wurde.

https://dol.org/10.5771/6783956506772-251 - am 22.01.20286, 04¢15:31. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506772-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783956506772-251 - am 22.01.20286, 04¢15:31. https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (- Iumm—


https://doi.org/10.5771/9783956506772-251
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

