Kapitel 5

Selbstorganisation durch Gleichrangige

Commoning zeigt sich, wie in Kapitel 4 beschrieben, in verschiedenen Haltungen
und Verhaltensweisen. Aber taugt es auch als Organisationsweise oder zur Regu-
lierung und Lenkung sozialer Prozesse? Lassen diese sich durch Commoning gar
besser steuern als durch Regierungen und Verwaltungen? Gelingt die Koordina-
tion durch Commoning besser und effektiver als durch den Markt? All das sind
sehr weitreichende Fragen, aber zunichst werden wir genauer betrachten, wie be-
wusste Selbstorganisation innerhalb eines Commons funktioniert.

Der Rechtswissenschaftler Robert Ellickson beschiftigt sich unter anderem
mit Eigentumsfragen. So untersuchte er, wie die Viehziichter im kalifornischen
Shasta-Tal mit dem Problem umgingen, dass Vieh von ihren Feldern ausgebrochen
und in das Land anderer eingedrungen war. Sie haben dafiir ihre eigenen Regeln
und sozialen Normen entwickelt. Ellickson nennt dies »Ordnung ohne Gesetz«.!
So folgen benachbarte Rancher oft der Tradition, sich die Kosten fiir den Bau und
die Instandhaltung eines gemeinsamen Zauns zu teilen, halbe-halbe. Oder sie eini-
gen sich darauf, dass ein Viehziichter das Material und der andere die Arbeitskraft
fiir das Ziehen des Zauns zur Verfiigung stellt. Wenn aber ein Viehziichter eine
hohere durchschnittliche Viehdichte auf seiner Seite des Zauns hat, will es der
Brauch, dass es in der Aufteilung des Aufwandes fiir den Zaun eine grobe »Norm
der VerhiltnismiRigkeit« gibt. Verst6f3t ein Rancher unvorsichtigerweise gegen die
Norm, dass streunende Rinder eingeholt werden miissen, wird in der Rancherge-
meinschaft oft absichtlich getratscht, um sie zu beschimen (sieche REGELEINHAL-
TUNG COMMONS-INTERN BEOBACHTEN & STUFENWEISE SANKTIONIEREN).

Eine Gemeinschaft oder ein Netzwerk ist mit einem Problem konfrontiert, und
die Beteiligten entwerfen eine Losung. Dann beginnt der kompliziertere Teil der
Aufgabe: die Losungsidee in die Realitit umzusetzen. Es ist daher wichtig zu verste-
hen, welche Dynamiken in der tiglichen Praxis einzelner Commons immer wieder
anzutreffen sind. Das hilft nicht nur anderen, es inspiriert auch unser Nachdenken
dartiber, wie groflere Strukturen funktionieren kénnen, etwa Commons-Verbiinde,
commons-freundliche Gesetze oder commons-basierte Infrastrukturen. Zudem ist
es niitzlich, um die Zusammenarbeit mit staatlichen Akteuren commons-freund-
lich auszurichten. Auf den folgenden Seiten stellen wir deshalb — nach einigen
Ausfithrungen zum Begriff »Governance« — zehn Muster dieser Lenkungsform

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

114

Teil Il: Commons verstehen und leben

vor, die wir Peer Governance nennen. Die ersten sieben haben mit direkten zwi-
schenmenschlichen und anderen sozialen Beziehungen zu tun, die letzten drei mit
commons-basierten Methoden des Umgangs mit Eigentum, Mirkten und Geld.
Hier die Ubersicht:

Muster der Peer Governance

S1CH IN VIELFALT GEMEINSAM AUSRICHTEN

COMMONS MIT HALBDURCHLASSIGEN MEMBRANEN UMGEBEN

IM VERTRAUENSRAUM TRANSPARENT SEIN

WISSEN GROSSZUGIG WEITERGEBEN

GEMEINSTIMMIG ENTSCHEIDEN

AUF HETERARCHIE BAUEN

REGELEINHALTUNG COMMONS-INTERN BEOBACHTEN &
STUFENWEISE SANKTIONIEREN

BEZIEHUNGSHAFTIGKEIT DES HABENS VERANKERN

CoMMONS & KOMMERZ AUSEINANDERHALTEN

COMMONS-PRODUKTION FINANZIEREN

Anmerkungen zu »Governance«

Der Begriff »Governance« wurde historisch mit der eher statischen, langsamen
Welt des spiten 18. und des 19. Jahrhunderts in Verbindung gebracht. Mitteilungen
wurden vor allem von Pferden, spiter mit der Eisenbahn und per Telegrafenleitung
transportiert. Damals entstanden der moderne Nationalstaat und die kapitalisti-
sche Marktwirtschaft. Heute ist ein Grof3teil der Welt, einschliefRlich abgelegener
Regionen, hochgradig vernetzt, mobil und schnelllebig. Die Verbundenheit der
Menschen mit bestimmten Regionen und lokalen Gemeinschaften nimmt vieler-
orts ab. Dies beeinflusst unser Nachdenken iiber die Lenkungs- und Regierungs-
formen der Zukunft.

Im allgemeinen Sprachgebrauch werden die sich auf vielfiltigen Wegen durch-
setzenden Lenkungsprozesse (engl. governance ; Frz. gouvernance) oft nicht sauber
unterschieden von der Regierung (engl. government). Dabei verweist der Begriff Go-
vernance gerade darauf, dass innerhalb eines Gemeinwesens verschiedene Steue-
rungsmechanismen und -akteure existieren. Entscheidungen, Konfliktlssungen
und Sanktionen, die das Gemeinwesen betreffen, gehen nicht ausschlieRlich von
Amtsstuben aus. Ungeachtet dessen wird Governance in der Praxis zumeist als die
Herrschaft einiger tiber viele verstanden und mit »Regierung« in Verbindung ge-
bracht. Diese verfiigt iiber die Autoritit, Kontrolle auszuiiben — und nutzt dazu
von der Legislative verabschiedete Gesetze, von Richtern gefillte Urteile und politi-
sche Programme jener Politikerinnen und Politiker, die die Regierung stiitzen. Die
Verwaltung mit ihrem Heer von 6ffentlichen Bediensteten ist mit der konkreten
Umsetzung und Steuerung betraut. Unterm Strich betrachten viele diese Art der
politischen Steuerung als etwas, das uns gewohnlichen Menschen fern ist und dem
wir schlimmstenfalls gleichgiiltig sind. Lenken ist in dieser Wahrnehmung etwas,
das mit Macht ausgestattete Menschen fiir andere Menschen tun bzw. ihnen antun,
mit — oder auch ohne — deren Beteiligung und Zustimmung. Aber zu lenken und
zu regulieren im Sinne von Governance lisst sich weiter fassen als: zu regieren oder

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 5: Selbstorganisation durch Gleichrangige

gar durchzuregieren. Es sind, wie gesagt, zwei unterschiedliche Dinge. Man konn-
te es so ausdriicken: In Commons gibt es Lenkungsformen (Governance), jedoch
keine Regierung.

Im Nachdenken dariiber, wie diese Formen aussehen und wie Koordination
in Commons funktioniert, erschien uns der Begriff Governance dennoch unpas-
send. Unter anderem deshalb, weil er so eng mit der Idee verkniipft wird, dass
kollektive Interessen auf der einen Seite gegen individuelle Freiheiten auf der ande-
ren Seite stehen. Dieser vermeintliche Gegensatz ist derart tief verwurzelt, dass es
schwerfillt, sich vorzustellen, wie er ernsthaft aufgelost werden konnte. Und doch
ist das moglich. Die Grundidee: Individuellen Bediirfnissen kann entsprochen
werden, indem wir kollektive Probleme kollektiv anpacken. Der selbst geschaffene
Dualismus zwischen dem Kollektiv und dem Individuum ist weitgehend dadurch
uberwindbar, dass alle, die von Entscheidungen direkt betroffen sind, an den Go-
vernance-Prozessen beteiligt werden. Entscheidungsbefugnisse, Macht und Ver-
antwortung im Entscheidungsvollzug sind so verteilt, dass alle Betroffenen tatsich-
lich Entscheidungen einbringen, abwigen und treffen kénnen. Deswegen sprechen
wir von Peer-Governance. Dies bezeichnet einen fortdauernden, dialogorientierten
Prozess der Koordination und der Selbstorganisation unter Gleichrangigen. Als
Lenkungsform beruht er auf der Anerkennung der Idee, dass wir in erster Linie
Ich-in-Bezogenheit sind. Peer-Governance unterscheidet sich daher von jenen Len-
kungsformen und -mechanismen, die wir in nationalstaatlichen Kontexten erle-
ben. Jede und jeder Einzelne kann als aktiv gleichrangig anerkannt werden und
nicht als Kontrahentinnen oder Kontrahenten in einer politischen Auseinander-
setzung, die zudem einen groflen, entfernen Dritten — die Regierung — kontrollieren
wollen. Zwar sind wir Biirgerinnen und Biirger auch im modernen Nationalstaat
nominal der Souverin, aber diese Souverinitit wird delegiert. Sie wird gewisserma-
Ren »wegvertreten« an das gewihlte Parlament sowie an tendenziell rigide, oft als
»biirgerfern« erlebte Verwaltungen. Das Regierungshandeln wird einerseits iiber-
frachtet mit Erwartungen und kann andererseits nur grob beaufsichtigt werden —
in manchen Lindern sind selbst dafiir die Institutionen zu schwach. Selten erleben
wir uns selbst als Souverin. Kein Wunder, dass der Staat von vielen als fremd oder
gar feindselig betrachtet wird!

Peer Governance ist eher geeignet, auf die spezifischen Probleme und Bediirf-
nisse vor Ort einzugehen. Damit dies gelingt, bedarf es letztlich eines kunstvol-
len Zusammenspiels zwischen politischer Kultur und Struktur. Wenn gemeinsa-
me Motivationen und Anliegen der Menschen geférdert werden sollen, dann sind
dafiir gute rechtliche Bedingungen — formell wie informell — genauso notwendig
wie geeignete Finanzierungs- und Organisationsformen. Zugleich muss es aus-
reichend Freiraum geben, damit die Beteiligten individuell kreativ werden, einen
lebendigen Austausch und eine Kultur gemeinsamen Handelns und Produzierens
(siehe Kapitel 6) entwickeln konnen. Das wiederum wirkt positiv auf die Formen
der Organisation und der Finanzierung zuriick, denn gesammelte Erfahrungen
koénnen immer wieder zeitnah eingespeist werden. Wenn ein Commons kohirent
und von Dauer sein soll, benétigt es eine (oder mehrere) klare Regeln; wenn es
resilient und lebendig sein soll, muss es einladend sein — das heifdt Spielraum, Fle-
xibilitit und Neuartiges bieten. Man koénnte sagen, dass der informelle und kreative
Anteil durch stiitzende und rahmende Strukturen stabilisiert werden muss, ohne
von ihnen kontrolliert zu werden. Commoners miissen Handlungsweisen austiif-

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -

15


https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

u6

Teil Il: Commons verstehen und leben

teln, in der das Zusammenspiel zwischen Struktur und Kultur stimmt — weder
das eine noch das andere darf iiberwiegen oder zu kurz kommen. Das ist die hohe
Kunst der Governance in Commons.

Wie kommt es aber iiberhaupt zu einer Selbstorganisation, und wie reift sie zu
einem stabilen, kreativen sozialen Organismus? Gibt es eine typische Form von
Entwicklung, die durchlaufen werden muss? Wir glauben es nicht, aber es gibt
Muster, die dazu beitragen, dass sich Commons durch bewusste Selbstorganisa-
tion erhalten. Es wire falsch, selbige formelhaft be- und vorschreiben zu wollen.
Formeln funktionieren in komplexen Systemen ohnehin genauso wenig, wie ein
Commons sich dadurch fabrizieren lisst, dass man einige Menschen zusammen-
bringt, bestimmte Werte annimmt, operationelle Regeln und Strategien ihrer
Durchsetzung anwendet, nur weil das gemeinhin empfohlen wird. Natiirlich ist
es hilfreich, die acht bertthmten Designprinzipien nach Elinor Ostrom zu bertick-
sichtigen, aber es wird nicht ausreichen, um flexibel auf Riickkopplungsschleifen
in dynamischen Systemen reagieren zu konnen (siehe S. 48f.). Gleichwohl haben
uns diese Designprinzipien im Nachdenken tiber die Koordination in Commons
stark beeinflusst.? In unserer Analyse gehen wir jedoch in mehrfacher Hinsicht
uiber sie hinaus, indem wir Aspekte aufgreifen, die in den Designprinzipien unbe-
riicksichtigt bleiben.

Zunichst einmal betrachten wir alle Arten zeitgendssischer Commons, nicht
vorrangig solche, die sich um die Bewirtschaftung von Naturreichtiimern drehen.
Wir schauen auch auf Commons in digitalen und stidtischen Umgebungen. Zu-
dem verlassen wir dabei den tiblichen Fokus auf Fragen der »Ressourcenbewirt-
schaftung und -allokation«, denn Commons sind aus unserer Sicht nicht primir
eine ckonomische Angelegenheit — wir betonen die Kultur des Commoning. Und
schlieRlich glauben wir, dass jegliche Einordnung selbstbestimmter Governan-
ce im Kontext ihrer systematischen Gefihrdungen durch Mirkte und staatliche
Macht erfolgen muss. Peer Governance spielt eine Rolle als politische Gegenkraft.
Das wollen wir sichtbar machen. Dabei ist fiir uns klar, dass bewusste Selbstorganisa-
tion unter Gleichrangingen auf allen Ebenen selbst lebendig sein muss. Auch deswe-
gen sind die folgenden Muster weder vollstindig noch als formelhafte Vorschriften
zu verstehen. Es sind eher Verfahrensleitlinien, die Menschen in Gemeinschaften,
Netzwerken und Verbiinden dabei helfen, sich Schritt fiir Schritt und unter Be-
riicksichtigung der konkreten Gegebenheiten auf Augenhéhe zu organisieren.
Vergleichbar ist das — wie gesagt — mit der DNA, die nicht prizise vorfestlegt, wie
die Entwicklung und Differenzierung des je konkreten Embryos ablaufen wird.
»Enthilt bereits die DNA eine vollstindige Beschreibung des Organismus, den es
hervorbringen wird?« fragt der britische Biologe Lewis Wolpert. »Die Antwort lau-
tet nein. Das Genom enthilt stattdessen ein Programm mit Anweisungen, wie der
Organismus hervorzubringen ist — ein schépferisches Programm.«?

Die schlechte Nachricht lautet also: Es gibt keine Blaupause und kein Patentre-
zept fiir Peer Governance. Es gibt keine Checkliste. Und es gibt kein ausfiihrlich be-
schriebenes Regelwerk, nach dem zu verfahren ist, um Commons zu koordinieren
oder »Ressourcen zu bewirtschaften«. Die gute Nachricht lautet: Peer Governance
ist ein schipferischer Prozess. Als solcher bietet er eine verlissliche Orientierung,
um authentische, lebendige Beziehungen unter den Beteiligten aufzubauen und
kohirente sowie stabile Commons zu entwickeln. Auch in diesem Gedankengang
folgen wir Christopher Alexander. Anhand vieler Beispiele beschreibt er — ohne

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 5: Selbstorganisation durch Gleichrangige

vorzuschreiben —, wie Rdume und Strukturen dauerhafter Lebendigkeit geschaffen
werden. Was Lebendigkeit hervorbringen soll, so Alexander, miisse selbst lebendig
sein. Das sei »die EINZIGE Méglichkeit«. »Lebendige Struktur ... lisst sich nicht mit
brachialer Gewalt herbeidesignen. Sie kann nur aus einem schopferischen Programm
entstehen ... sodass Konzeption, Plan, Entwiirfe, detaillierter und struktureller Art und
materielle Details alle Schritt fiir Schritt im VERLAUF DES PROZESSES entfaltet
werden«* (Hervorhebung im Original).

Formale Strukturen sind zweifellos notwendig, aber lebendige Prozesse, die
ihrer eigenen Logik folgen, bilden den Kern eines Commons. Commoning bedeu-
tet ja, dass Menschen situationsspezifische Formen bewusster Selbstorganisation
auf Augenhéhe verwirklichen und dabei Méglichkeiten entwickeln, um selbstbe-
stimmt Niitzliches und Sinnvolles fiir sich und andere herzustellen. Das erfordert
kreative Handlungskompetenz, um Lésungen zu entwickeln, die ihnen fair und
wirksam erscheinen. Es erfordert aber auch, mit Mehrdeutigkeiten und Unsicher-
heiten zu leben. Bewusste Selbstorganisation durch Gleichrangige ist derjenige
Bereich des Commoning, in dem es um Entscheidungsfindung, Grenzziehungen,
Regeldurchsetzung und den Umgang mit Konflikten geht.

Bewusste Selbstorganisation durch Gleichrangige — also Peer Governance — ist
auf Dauer angelegt. Thre konkreten Aspekte und Umsetzungsschritte konnen je-
doch nicht in vollem Umfang vorbestimmt werden. Das ist eine Herausforderung
fur konventionelle Auffassungen von Governance, nach denen Blaupausen entwi-
ckelt werden sollen, die in sehr verschiedenen Kontexten anwendbar sind. GrofRe
wie kleine Betriebe werden mit gleichem Maf} gemessen, ein Dorfbicker muss
dieselben Inhaltsanalysen auf seine Nudelpackungen aufkleben wie ein indust-
rieller Pasta-Hersteller und wird mit diesem tiber einen Gesetzeskamm geschert.
Tatséchlich sind Einformigkeit und Vereinfachung wichtige Anliegen moderner
Regulierungsformen®, und zwar aus Griinden der Kontrollierbarkeit. In Seeing Like
a State (1998) analysiert James Scott brillant, wie diese Anliegen die Ausiibung mo-
derner staatlicher Macht seit jeher durchziehen. Vereinfachung ist Voraussetzung
fur die effiziente Kontrolle sozialer Prozesse. Moderne Systeme greifen dafiir auf
vorfestgelegte Indikatoren, Entwicklungskennzahlen und Expertenwissen zuriick.
Die Geschichte der 3-Prozent-Haushaltsdefizitgrenze, die ganze Volkswirtschaften
in Schach hilt, macht das deutlich. Der Wirtschaftsjournalist Christian Schubert
(FAZ) beschreibt, wie sie von einem »unbekannten Staatsdiener«® erfunden [sic!]
wurde.” Warum, fragte sich Schubert, »sind es genau 3 Prozent, warum nicht 2,5
Prozent oder 3,5 oder 4 Prozent?« Der ehemalige Bundesbankprisident Hans Tiet-
meyer bestitigte ithm, dass dies »8konomisch ... nicht leicht zu begriinden« sei.?
Auf der Suche nach politischen Griinden landete Schubert in einem Hinterzimmer
des franzosischen Finanzministeriums und im Jahr 1981. Damals suchte Francois
Mitterrand nach Wegen, das zentralstaatliche Haushaltsdefizit unter Kontrolle zu
behalten. Er beauftragte kurzerhand die Budgetabteilung des Finanzministeriums.
Sie sollten eine Lésung vorschlagen, »eine Art Regel, etwas Einfaches, das nach
volkswirtschaftlicher Kompetenz« klinge, wird Mitterrand zitiert. Zwei Mitarbei-
ter des Ministeriums werden beauftragt. Thre Ausbildung verweist darauf, dass sie
Wirtschaft in erster Linie als Welt von Statistiken und Zahlen begreifen. Einer der
beiden, Guy Abeille, damals noch keine 30 Jahre alt, berichtete, wie schnell ihnen
das Bruttoinlandsprodukt als Referenzgréfle plausibel erschien. Auch, weil es al-
len plausibel erscheinen wiirde. Die Frage nach der Prozentzahl beantwortet er

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -

1y


https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1n8

Teil Il: Commons verstehen und leben

so: »Wir steuerten damals auf die 100 Milliarden Francs Defizit zu. Das entsprach
rund 2,6 Prozent des BIP. Also sagten wir uns: 1 Prozent Defizit wire zu hart und
unerreichbar gewesen. 2 Prozent hitte die Regierung zu stark unter Druck gesetzt.
Also kamen wir auf 3 Prozent.« In anderen Worten, das Haushaltsdefizitkriterium
entstand als Umstandskriterium, theorie- und substanzlos. Doch seit es seine Rei-
se um die Welt angetreten hat und die Politik nicht muide wird, es zu verkiinden,
schafft es eine Wirklichkeit, die sich dem Kriterium beugt — seit 1981 in Frankreich,
seit dem Abschluss des Vertrags von Maastricht 1992 in ganz Europa und anschlie-
Rend dariiber hinaus. Jean-Claude Trichet, der spitere Prisident der Europiischen
Zentralbank, hatte die 3 Prozent schliefRlich nach Europa empfohlen: »Die Regel
war einfach und fiir alle verstindlich«, zitierte ihn die FAZ. Die politische Steue-
rung folgt der Erfindung. Das europiische Haushaltsiiberwachungsverfahren sieht
gemifl dem Stabilitits- und Wachstumspakt die Einhaltung der Maastricht-Krite-
rien vor, zu der die Haushaltsdefizit-Grenze gehort. UbermiRige Neuverschuldung
soll auf diesem Wege vermieden werden. Zwischen 1999 und 2015 gelang es gerade
drei Mitgliedsstaaten, das Defizit nie iiber 3 Prozent des BIP ansteigen zu lassen.’
So wird Politik mehr oder weniger geschickt fabriziert. Die Aufmerksambkeit richtet
sich auf Kennzahlen, Indikatoren und Kriterien. All das ist Energie, die einer situa-
tionsbezogenen Governance, in der kreative Anpassung und schrittweise, prozess-
orientierte Umsetzung im Mittelpunkt stehen, entzogen wird.

Genau darauf aber sind Commons - ist Peer Governance — angewiesen. Sie
missen allmihlich wachsen, sodass trotz unzidhliger und unvorhersagbarer Un-
sicherheiten eine Kultur des Vertrauens und der Transparenz entstehen kann.
Dies setzt ein Netzwerk an Beziehungen voraus — und Geduld. Um eine Kultur
des Commoning zu etablieren, miissen manche Gewohnheiten (diese michtigen,
unsichtbaren Institutionen!) aufgebrochen werden und andere zu Traditionen her-
anreifen. Daher miissen Commoners ihre Governance-Systeme bewusst gestalten.
Zur Erinnerung: Es gibt kein Commoning ohne Peer Governance.

Diese Gestaltung kann weder prizise noch beliebig sein. Doch es gibt Regelmi-
Rigkeiten, deren wir uns vergewissern konnen. Es ist so, als wiirden wir im Freien
ein Feuer entfachen. Es gibt keine einzige, stets korrekte Art und Weise, das zu
tun. Und dennoch ist es sinnvoll, bestimmte Handlungsabliufe zu kennen und sie
— bestenfalls — in einer gewissen Reihenfolge zu vollziehen. So wird man zunichst
brennbares Material verschiedener Grofle sammeln — Holzscheite, Anmachholz,
Zunder — und es anschliefend so anordnen, dass das leicht entziindliche Mate-
rial unten liegt, sodass es hilft, die grofleren Holzstiicke zu entziinden. Mit einem
Streichholz, einem Feuerzeug oder anderen Mitteln muss ein Funken geziindet
werden. Es muss zudem ein begrenztes Behiltnis fiir das Feuer geben — eine Feu-
erstelle, einen Ring aus Steinen oder einen tragbaren Grill — sowie ausreichend
Luftzufuhr und Sauerstoff. Die Einzelheiten unterscheiden sich, je nachdem, ob
man in der Nihe eines Waldes Feuer macht oder in der Wiiste, wo das Brennma-
terial knapp ist. Und natiirlich wird auch das Ergebnis unterschiedlich sein — ein
prasselndes Lagerfeuer, ein Feuer, das zum Kochen geeignet ist oder langsam vor
sich hin glimmende Glut. Worauf es ankommit, ist, dass es viele Moglichkeiten
gibt, unterschiedliche Feuer zu entfachen, doch die grundlegenden Muster sind
dieselben.

Dasselbe gilt fiir die bewusste Selbstorganisation durch Gleichrangige: Es gibt
einige verlissliche allgemeine Muster und sehr viele spezifische Méglichkeiten, sie

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 5: Selbstorganisation durch Gleichrangige

umzusetzen. Commons beginnen meist mit gemeinsamen Motivationen oder An-
liegen der Beteiligten: der Notwendigkeit, die Felder zu bewissern; dem Wunsch
von Software-Programmierfachleuten, mit nutzungsfreundlichen und freien Kar-
tierungsprogrammen zu arbeiten; der Erfordernis, fairen Zugang zu einem Fische-
reigebiet zu sichern. Was auch immer das spezifische Problem sein mag: Wenn ein
Commons entstehen soll, muss es Menschen mit unterschiedlichen Perspektiven
und Meinungen eine glaubhafte Vision anbieten, wie sie das Problem gemeinsam
angehen konnen. Selbst wenn es noch keine klaren Strategien oder Losungen gibt,
muss in der Frithphase ein Funken entstehen und der notwendige Luftzug dazu
fithren, dass sich das Feuer entwickelt, das die notwendige Leidenschaft fordert.
Wenn Menschen das Gefiihl haben, dass der Prozess ihren Bediirfnissen und
ihrem Kontext entspricht, werden sie sich beteiligen wollen. Allerdings muss es
etwas »Anziehendes« geben, das dazu anregt, sich selbst zu organisieren und ihre
Absichten und Handlungen miteinander in Einklang zu bringen.

Muster bewusster Selbstorganisation
durch Gleichrangige

Wihrend unserer analytischen Wanderungen durch die Welt der Commons haben
wir zehn Muster fiir gelingende Peer Governance, also der Selbstorganisation durch
Gleichrangige, ausfindig gemacht. Sie konnen nicht nur Interessierten aufzeigen,
was zu beachten ist, wenn transparente Beratungs- und Koordinierungsprozesse
etabliert werden sollen, sie erldutern auch, wie eine Commons-Governance tatsich-
lich funktioniert — im Unterschied zu Markt und Staat. Wenn Commons gelingen,
dann meist, weil die Beteiligten in der Lage sind, Autoritit und Verantwortung auf
viele Schultern zu verteilen und Machtmissbrauch oder Machtkonzentrationen zu
verhindern. Darauf sind diese Muster ausgerichtet. Bewusste Selbstorganisation
durch Gleichrangige gelingt, wenn Wissen grofsziigig weitergegeben wird, sodass
die besten Ideen sich entfalten konnen und die Weisheit der Vielen zum Tragen
kommen. Aber auch klare Uberwachungs-, Sanktions- und Durchsetzungsregeln
sind erforderlich, um Commons gegen Trittbrettfahrerei, Vandalismus oder Einhe-
gungen zu schiitzen. Am wichtigsten: Wege zu finden, die verhindern, dass indivi-
duelle Eigentumsrechte und die verfiithrerische Macht des Geldes das Gemeinsame
unterlaufen. Commoners miissen deshalb pIE BEZIEHUNGSHAFTIGKEIT DES Ha-
BENS VERANKERN — das Thema werden wir in Kapitel 8 genauer erkunden. Ahnlich
wichtig sind die Herausforderungen hinsichtlich des Umgangs mit Markten und
Kapital. Commons sind nicht tiberlebensfihig, wenn die Normen des Kommerzes
sie kolonialisieren. Daher ist es wichtig, CoMMONSs & KOMMERZ AUSEINANDERZU-
HALTEN. Wir miissen jedes Muster einzeln untersuchen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -

19


https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

Teil Il: Commons verstehen und leben

SICH IN VIELFALT
GEMEINSAM AUSRICHTEN

Ein Commons ist nicht einfach eine Gemeinschaft Gleichgesinnter oder eine Ko-
horte wohlmeinender Menschen, die sich erziehen lassen wollen, sondern, wir
sagten das bereits, ein soziales System, das sich durch viele Akte des Beziehungs-
aufbaus und der Diskussion entwickelt. Fast immer vertreten die daran Beteiligten
alle moglichen Ideen, sie haben verschiedene Perspektiven und Motivationen, und
sei es nur, weil sie unterschiedliche Personlichkeiten und Hintergriinde mitbrin-
gen. Wenn bewusste Selbstorganisation durch Gleichrangige geschickt realisiert
wird, kann sie diese vielfiltigen Sichtweisen zusammenbringen. Dafiir gibt es im
Grunde keinen Ersatz, denn andernfalls kénnten sich die Menschen unbedacht auf
irgendeine vorgestellte, eher abstrakte Zukunftsidee verpflichten, die ihren wirk-
lichen Gefithlen und Bediirfnissen und den existierenden Moglichkeiten nicht
entspricht. Dies ist eine zentrale Erkenntnis der indigenen und nicht-indigenen
Organisationen, die zu Unitierra gehéren, der Universidad de la Tierra en Oaxa-
ca, Mexiko. Unitierra ist eine »de-institutionalisierte Universitit« von Commo-
ners fiir Commoners, die formale Rollen und Hierarchie ablehnt." Aus Sicht der
Griinderinnen und Griinder ist die Idee eines »gemeinsamen Zwecks« oder »ge-
meinsamer Ziele« wenig hilfreich; worauf es vielmehr ankommt, ist gemeinsames
Handeln. In einem wirklichen Commons, sagt Gustavo Esteva, der intellektuelle
Vater und Alteste von Unitierra, haben Menschen zwar oft gemeinsame Griinde,
uberhaupt zu handeln und das gemeinsam zu tun, aber das heift nicht, dass sie
einen gemeinsamen Zweck verfolgen und sich deswegen zusammentun. Bei Uni-
tierra versuchen die Menschen, nicht auf die »Anziehungskraft der Zukunft«'? zu
setzen. Am Anfang steht nicht, Ziele zu kliren oder zu fragen, wo sie hinwollen
und wie sie sich vorstellen, dorthin zu kommen. Sie bemiihen sich stattdessen, den
»Schub aus dem Alltag und aus der Vergangenheit« zu nutzen, indem sie an die
Erfahrungen und Motivationen aller ankniipfen.

Im und durch Commoning entsteht erst nach und nach eine gemeinsame Aus-
richtung. Sie muss nicht notwendigerweise im Vorhinein augenfillig sein. Eine
sogenannte intentionale Gemeinschaft mag von Anfang an gemeinsame Zwecke
verfolgen und gemeinsame Werte haben, doch es gibt nicht sehr viele intentio-
nale Gemeinschaften. Und Commons bedeutet nicht, dass sich alle in intentio-
nalen Gemeinschaften organisieren. Meist findet ein bunter Haufen Menschen
zusammen, sie gehen zunichst ein Stiick miteinander, kommen gemeinsam in
Bewegung und lehren sich mitunter gegenseitig das Tanzen. Dies wird leichter

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 5: Selbstorganisation durch Gleichrangige

gelingen, wenn Menschen im selben Umfeld leben, auf denselben Fluss oder Wald
angewiesen sind oder wenn sie dieselben Anliegen haben: die Ertrige steigern, auf
lokaler Ebene mehr Dinge gemeinsam nutzen oder Informationen frei verfiigbar
machen. All dies kann den Geist der Zusammenarbeit stirken. Doch man sollte
— wie gesagt — in einem Commons nicht von einem anfinglichen »gemeinsamen
Zweck« ausgehen. Ein solcher kann herauskristallisiert und sollte geklirt werden,
wenn das kollektive Handeln auf Dauer effektiv sein soll. Der US-amerikanische
Essayist und Dichter Henry David Thoreau hat diesen Prozess schén beschrieben:
»Hast du Luftschlosser gebaut, so braucht deine Arbeit nicht verloren zu sein. Eben
dort sollten sie sein. Jetzt lege das Fundament darunter!»" Obgleich dies vielen als
weltfremder Idealismus erscheint, ist es doch eine treffende Beschreibung dafiir,
wie eine Vision sich entfaltet und dann verwirklicht wird: durch geduldige Arbeit
und den Respekt fiir die Individualitat aller Beteiligten, die daraus eine Ethik des
Gemeinsamen entwickeln kénnen. Diese Erkenntnis ist entscheidend, denn ein
Commons braucht wie jedes Okosystem eine »notwendige Vielfalt«, wenn es gut
funktionieren soll. Auf Kontrolle bauende Systeme versuchen Regelkonformitit
durchzusetzen und Prozesse stindig zu verschlanken und zu optimieren, was
Vielfalt reduziert. Commons sind eher in der Lage, verschiedenartige Stérungen
zu kompensieren und dadurch Resilienz zu beweisen, indem sie eine Vielfalt an
Beteiligten und Perspektiven akzeptieren.

Wie entsteht bewusste Selbstorganisation
durch Gleichrangige?

Es gibt viele Griinde, warum Menschen beginnen, ihre Angelegenheiten in
die eigenen Hinde zu nehmen; und es gibt viele Wege, dies tatsichlich zu tun.
Drei Pfade werden hiufig eingeschlagen: spontane Anziehung, Tradition und
bewusste Gestaltung.

Spontane Anziehung: Im Jahre 2009 trafen sich ein paar Freundinnen und
Freunde in Kumpula, einem Stadtteil von Helsinki. Sie wollten besprechen,
was sie tun konnten, um dem Klimawandel zu begegnen. Wie von der kol-
lektiven Muse gekiisst, beschlossen sie enthusiastisch, einen »Tauschkreis«
zu griinden, um untereinander Gegenstinde und Dienstleistungen auszutau-
schen — Altenpflege, Buchhaltung, Gartenarbeit, Schwimmunterricht usw. Die
Idee fand schnell Anklang, und bis 2014 waren rund 3.000 Menschen dem
Netzwerk beigetreten, das mittlerweile in »Zeitbank Helsinki« umbenannt
wurde.* Dies mag die hiufigste Art und Weise sein, wie ein Commons ent-
steht: Jemand identifiziert ein Problem oder bringt eine konstruktive Losung
ins Gesprich und stellt dann fest, dass viele Menschen, die iiber Ahnliches
nachdenken oder dhnliche Probleme haben, sich davon angesprochen fiihlen.

In digitalen Zusammenhingen wurden bereits legendire Projekte auf die-
se Weise angestofRen. Kreative Menschen wollten etwas anders machen, gin-
gen die ersten Schritte, haben Konventionen durchbrochen und dann andere
eingeladen, sich zu beteiligen. 1991 entschied sich Linus Torvalds, ein 21-jih-
riger finnischer Informatikstudent, seine eigene Version des komplexen Be-
triebssystems Unix zu bauen (siehe S. 159). Er wollte, dass seine Version — an-
ders als Unix — weitergegeben werden durfte. Innerhalb weniger Monate hatten

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -

121


https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

Teil Il: Commons verstehen und leben

sich Hunderte Hackerinnen und Hacker zusammengetan, um Linux mit zu
entwickeln. Viele Beitrige kamen aus einem anderen Freie-Software-Projekt,
GNU, welches Richard Stallman initiiert hatte. Innerhalb weniger Jahre waren
Tausende Programmierfachleute daran beteiligt, ein erstklassiges Betriebssys-
tem herzustellen, das heute mit Microsoft Windows und anderen proprietiren
Systemen nicht nur mithilt, sondern sicherer und anpassungsfihiger ist. Eine
dhnliche Geschichte ldsst sich tiber Jimmy Wales erzihlen, der gemeinhin als
Vater der Wikipedia gilt. Er hatte die ersten Ideen, lud offen dazu ein mitzuwir-
ken, und bald trugen Zehntausende dazu bei, eine vielsprachige Enzyklopidie
zu »schreiben«, indem sie — ganz ohne finanzielle Anreize — Beitrige verfass-
ten, erginzten oder korrigierten. Heute gibt es {iber 300 Wikipedia-Versionen
—von Albanisch iiber Tarantino (einem italienischen Dialekt) bis hin zu Waray
(die fiinfthaufigste Regionalsprache der Philippinen).

Tradition: Gemeinsame Ziele und Werte etablieren sich auch im Laufe
der Jahrzehnte oder Jahrhunderte durch alltigliche Praktiken. Im schweize-
rischen Wallis bauten die Bauern im 15. Jahrhundert bemerkenswerte Kanal-
netzwerke, um Wasser aus den Bergen auf ihre Felder zu leiten.”® Ahnliche Be-
wisserungssysteme — die Waale, Acequias, Faladji, Quanats oder Johad genannt
werden — existieren auf der ganzen Welt. Sie alle beruhen auf traditionellen
Formen gemeinsamer Wasserbewirtschaftung, in denen Regeln fiir die faire
Zuteilung des kostbaren Nass an die einzelnen Biuerinnen und Bauern von
ihnen selbst entwickelt werden. Auf der siidkoreanischen Insel Jeju hat sich
seit dem 17. Jahrhundert eine Tauchkunst entwickelt, die vielen Mustern einer
Commons-Okonomie folgt. Es ist die Kunst der Seenfrauen, der Haenyeo. Sie
sammeln die Meeresfriichte ausschlieRlich per Hand und bedienen sich da-
bei lediglich eines Messers oder eines einfachen Eisenhakens. Und auch dies
nur an 15 nach dem Mondkalender festgelegten Tagen sowie in Tauchgebieten,
die sie fair unter sich aufgeteilt haben. Zu den Seefrauen gehorten 17 bis tiber
7ojahrige, doch die Kultur ist im Verschwinden begriffen. Dabei lieRe sich viel
von ihr lernen: Die Jeju Haenyeo tauchen nicht nur oft gemeinsam (aus Sicher-
heitsgriinden), sie entscheiden auch gemeinsam tiber all ihre Belange. Sie sind
weltweit bekannt geworden, weil sie durch kérperliche Anpassung — etwa ein
erweitertes Lungenvolumen — bis zu drei oder vier Minuten unter Wasser blei-
ben und bis zu 20 Meter tief tauchen kénnen. Ohne Sauerstoffgerit. Dabei nut-
zen sie eine dhnliche Atemtechnik wie Wale und Robben.!* Doch mindestens
ebenso bemerkenswert ist, wie sie sich iiber Jahrhunderte organisiert und ihre
Familien und Dérfer ernihrt haben.” Die Kraft traditioneller Commons be-
steht darin, dass Bewirtschaftungsformen und kulturelle Praktiken entwickelt
werden, die sehr genau auf die 6kologischen Besonderheiten eines bestimmten
Waldgebietes, Flusses, Fisch- oder Weidegrundes abgestimmt sind.

Bewusste Gestaltung: Wenn sich einander Fremde zusammentun, dann
helfen mit Bedacht strukturierte Prozesse dabei, wirklich Gemeinsames ent-
stehen zu lassen. Manche Commons werden gegriindet, indem ein paar Aktive
zunichst eine Charta verfassen, um ihre grundlegenden Ideen und Anliegen
darzulegen. Mit diesem Statement animieren sie andere zum Mitmachen und
zur Zusammenarbeit, das in der Charta Skizzierte auch umzusetzen. (In Ka-
pitel 10 werden wir darauf zuriickkommen und einige Beispiele vorstellen.)
Pioniere wie Enspiral, die sich auf digitale Plattformen stiitzen, sind ebenfalls

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 5: Selbstorganisation durch Gleichrangige

ein gutes Beispiel fiir bewusst gestaltete Selbstorganisationsprozesse. Enspiral
ist ein Netzwerk von Sozialunternehmerinnen und -unternehmern mit Sitz
in Neuseeland und hat unter anderem kollaborative Diskussions- und Ent-
scheidungssoftware entwickelt, darunter Loomio sowie CoBudget. CoBudget
macht es einfach, individuelle Projekte und Aktivititen vorzuschlagen und ge-
meinsam iiber die Mittelzuweisungen aus dem Gesamtbudget zu entscheiden.
Daran konnen sich nicht nur alle beteiligen, sondern die Entscheidungsprozes-
se und Mittelfliisse bleiben auch fiir alle einsehbar. Loomio stellt — in einem
stufenweisen Prozess — eine Reihe von Moglichkeiten zur Verfiigung, Ideen
online einzubringen, zu diskutieren, zu verdndern und schliefllich anzuneh-
men oder abzulehnen. Commons auf technischen Plattformen zu griinden
kann heikel sein. Viele scheinen zu glauben, dass man Governance-Probleme
hinwegdesignen und dadurch Auseinandersetzungen iiber vertrackte Fragen
zwischen realen Menschen vermeiden kann. Die Frage des Vertrauens etwa.
Die Blockchain-Technologie beispielsweise wurde oft gepriesen, weil sie das
Vertrauensproblem lése. Doch tatsidchlich wird diese Frage nur in die Techno-
logie verschoben und dann der Technologie — oft blind — vertraut. Vertrauen
aufzubauen wird als nicht mehr notwendig erachtet. De facto ist die Block-
chain institutionalisierte Vertrauenslosigkeit. Libertir gesinnte Gestalterin-
nen und Gestalter so manch digitaler Wihrung — allen voran Bitcoin — sind
irrtimlicherweise der Ansicht, dass es dank der Technologie keiner unnétigen
Governance mehr bedarf. Die Authentifizierung der digitalen Wihrung wiir-
de geniigen, die libertire Freiheit auf Plattformbasis zu entfalten.’® Doch die
erbitterten Streitigkeiten in Bitcoin-Kreisen um die Zukunft der Blockchain
sprechen eine andere Sprache. Unausweichlich spielen reale Auseinanderset-
zungen um die Gestaltung von Prozessen, Organisationsformen und Techno-
logien — genau wie die konkreten sozialen Praktiken — in jedem System eine
wichtige Rolle, ungeachtet des bedeutenden Einflusses der Hard- und Soft-
ware.

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -

123


https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124

Teil Il: Commons verstehen und leben

COMMONS MIT HALBDURCHLASSIGEN
MEMBRANEN UMGEBEN

Commons brauchen Schutz, so sagen wir gern. Die Commons-Wissenschaft hat
auf Basis ausgedehnter Feldforschungen immer wieder bestitigt, dass Grenzen
notwendig sind. Das erste der acht Designprinzipien fiir erfolgreiche Commons
lautet entsprechend: »klar definierte Grenzen«. Es benennt sowohl die Grenzen
des Ressourcensystems, auf das sich Menschen gemeinsam beziehen, als auch die
Frage, wer beteiligt (und nutzungsberechtigt) ist und wer nicht. Auch wir denken,
dass Grenzen fiir die sorgsame Bewirtschaftung geteilten Vermégens unerlisslich
sind. Doch zugleich miissen sie fiir die Energiefliisse und Anregungen aus der
Auflenwelt offen sein, denn so erhalten sie sich. Commoners miissen also irgend-
wie ihr gemeinsames Vermogen gegen Einhegungen schiitzen und sich zugleich
aus der reichhaltigen Vielfalt des Lebens nihren. Dieses Kunststiick gelingt, indem
die Beteiligten CoOMMONS MIT HALBDURCHLASSIGEN MEMBRANEN UMGEBEN, eine
Strategie, die wir von anderen Organismen kennen. Sie sichert nicht nur das nack-
te Uberleben, sondern trigt auch zum lebendigen Austausch bei. Wir beschrei-
ben also die Qualitit der notwendigen Grenzen als »halbdurchlissige Membranx.
SchlieRlich geht es nicht darum, ein hermetisch abgeriegeltes System zu schaffen,
das alle anderen ausschliefdt und Ressourcen ausschlieflich fiir (zahlende) Mitglie-
der hortet. Dann wiren Commons — in der Sprache der Okonomen — »Klubgiiter«.
Es geht darum, Commons vor schidlichen Einfliisssen zu schiitzen und zugleich
fur das offen zu halten, was ihnen zutriglich ist.

Halbdurchlissige Membranen unterscheiden sich von starren Grenzen da-
durch, dass sie selektiv Durchlass erlauben, dhnlich wie wir auswihlen, welche
Lebensmittel wir essen und welche Beziehungen wir eingehen. Sie erméglichen,
dass ein Commons fiir all jene Nihrstoffe offen bleibt, die »dem Ganzen nutzenc,
denn Leben entsteht, wenn es ausreichende Energiefliisse gibt. Dies ist zentral fiir
die Wertsouverinitit von Commons. Wihrend in der Logik des Kapitalismus Ver-
mogenswerte angehiuft und konzentriert werden, setzen Commoners auf halb-
durchlissige Membranen als Werkzeuge fiir einen lebendigen Austausch mit dem
Auflen. Anstatt sich also Commons als geschlossenes Gemeineigentum vorzustel-
len, das von Klubmitgliedern bewirtschaftet wird, sollten wir sie als soziale Orga-
nismen betrachten. Dank ihrer halbdurchlissigen Membrane kénnen sie geschiitzt
bleiben und doch mit anderen, gréReren Kriften interagieren — mit Okosystemen
und anderen Commons oder Institutionen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 5: Selbstorganisation durch Gleichrangige

Dies dhnelt der Funktionsweise der Blut-Hirn-Schranke in unserem Gehirn.
Sie trennt das Blut, welches in unserem Korper zirkuliert vom Gehirnwasser im
zentralen Nervensystem. Wasser, einige Gase und fettl6sliche Molekiile sowie
Glukose und Aminosiuren, die fiir die neurale Funktion unerlisslich sind, wer-
den zum Gehirn durchgelassen. Aber — und dies ist entscheidend — potenzielle
Neurotoxine kénnen nicht eindringen. Commons benétigen eine dhnlich effektive
Membran, um durchzulassen, was zutriglich ist, und herauszufiltern, was scha-
den kénnte. Vielleicht ist Geld samt seiner Auswirkungen auf die sozialen Bezie-
hungen — wer profitiert davon?, wofiir wird es eingesetzt?, welche Beziechungen
kénnten verzerrt werden? — das potenziell problematischste »Neurotoxin« fiir ein
Commons (siche CoMMONS & KOMMERZ AUSEINANDERHALTEN, S. 143). Wenn man
in einer kapitalistischen Gesellschaft lebt, ist es oft unmdoglich, sich der Macht des
Geldes zu entziehen, wieder mehr Lebensbereiche nicht »als Handelsware« zu or-
ganisieren und sich aus Marktbeziehungen zuriickzuziehen. Aber eine halbdurch-
lissige Membran, die ein Commons umgibt, kann zumindest verhindern, dass sel-
bige einmal geschaffene oder noch existierende marktfreie Riume vereinnahmen
und zerstéren. Commoners miissen daher halbdurchlissige Membranen schaffen,
um Commons samt ihrer nicht kommodifizierten Vermégenswerte zu schiitzen.
Am besten mdglichst wartungsarm.

IM VERTRAUENSRAUM
TRANSPARENT SEIN

Man konnte sagen, dass es zwei verschiedene Formen von Transparenz gibt: recht-
liche Transparenz, wie liberale Demokratien sie fiir ihre Rechenschaftslegungen
bendtigen, und tatsdchliche Transparenz, die es nur dann geben kann, wenn Men-
schen einander kennen und vertrauen. Der Unterschied ist alles andere als trivial.
Nehmen wir eine verteidigungspolitische Frage. Wenn wihrend eines Kampfein-
satzes eine schwierige Entscheidung ansteht oder der General einen Befehl erteilt,
den untergeordnete Offiziere fiir problematisch halten — wem sollen die Soldaten
gehorchen: dem offiziellen Vorgesetzten in der Kommandostruktur oder den ande-
ren Offizieren, die man kennt und denen man vertraut? In der Logik von Politik,
Biirokratie und Verwaltung ist Transparenz mitunter eher eine formale Scharade
als ein Mitteilen aus tiefer Uberzeugung. Das liegt auch daran, dass alles, was of-
fengelegt wird, gegen einen selbst verwendet werden kann und auch wird. Politik
ist als Wettbewerb konzipiert. Die Norm ist daher die geringstmdégliche Preisgabe

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -

125


https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126

Teil Il: Commons verstehen und leben

von Informationen. Tatsichliche Transparenz erfordert mehr als die offizielle Re-
chenschaftspflicht aufgrund von Rangordnungen und Protokollen einzuhalten —
sich also buirokratisch abzusichern. Es bedeutet auch, sich personlich mitzuteilen
und das eigene Empfinden authentisch offenzulegen. Diese Art der Transparenz ist
so wichtig, weil sie die Fassade der formalen Rollen und Regeln aufbrechen kann.
Und sie ist ein Grund dafiir, warum Commoning nicht nur herausfordernd ist,
sondern uns auch selbst tiefgreifend verindert. Dem Okonomen und klinischen
Therapeuten Stefan Brunnhuber zufolge ist kulturelle Transformation mit ratio-
nal-diskursiven Ansitzen allein weder zu verstehen noch zu erreichen. »Der Ver-
such der Komplexititsreduktion, etwa durch mehr Transparenz oder eine Verein-
fachung von Abliufen, ... hilft [wenig]«, schreibt er. Benétigt werde »psychologisch
eine andere Strategie«.!” Wir miissen beginnen, uns die Wahrheit zu sagen, und
dafiir bietet Commoning eine adiquate Umgebung. Sie erlaubt uns, damit umzu-
gehen, dass Transparenz nicht einfach »organisiert« werden kann, sondern gespiirt
werden muss. Wir kénnen Angelegenheiten, die unsere Kultur und unser Inne-
res beriihren, nicht dadurch gerecht werden, dass wir die »richtige Organisations-
form« finden und darin viele Informationen offenlegen, auch wenn das wichtig ist.
Aber »Komplexitit miissen wir [zudem] emotional aushalten kénnen«.?® Das gilt
auch fiir die Komplexitit des Commoning. Diese Erkenntnis riickt den fortdauern-
den Dialog, der zwischen Organisationsstruktur und -kultur nétig ist, in ein neues
Licht. Schon Elinor Ostrom wies darauf hin, dass »Reputation und gemeinsame
Normen an sich nicht ausreichen, um auf die Dauer ein stabiles kooperatives Ver-
halten zu erzeugen«.” Bei Transparenz geht es entsprechend nicht nur um geeig-
nete Strukturen und Verfahren, sondern vor allem darum, all das zu praktizieren,
was Vertrauen stirkt und stiftet.

Cecosesola in Venezuela pflegt eine solche Kultur tiefen Vertrauens: Die Men-
schen vertrauen darauf, dass sie einander grundsitzlich und vorbehaltlos anerken-
nen und dass sie einander auf Augenhohe begegnen. Cecosesoler@s sind daher
bereit, scharfe Kritik zu duflern und sich anzuhéren, wihrend sie gleichzeitig Re-
spekt fuir einander zeigen (siehe S. 109). Cecosesola hat die Bedingungen fiir eine
Kultur des Vertrauens geschaffen — wie wir in diesem Buch an verschiedenen Stel-
len darstellen. Es geht nicht einfach um tatsichliche Transparenz, es geht darum
1M VERTRAUENSRAUM TRANSPARENT zU SEIN. Das ist fiir gelingendes Commoning
unabdingbar. Eine Umgebung, die Vertrauen erméglicht, ist die einzige Moglich-
keit, Menschen dazu zu bringen, verlissliche Informationen — auch unangeneh-
me — einzubringen und gleichzeitig stabile Beziehungen aufrechtzuerhalten. Ein
lebendiges Commons braucht tatsichlich mehr als gute Einfille und Professiona-
litat. Es hiangt auch von ehrlichen (Selbst-)Einschitzungen und der Weisheit der
Beteiligten ab, damit umzugehen. Immer und immer wieder — denn Beziehungen,
die auf Vertrauen beruhen, benétigen dauerhaft Beachtung. Sie miissen stindig
erneuert und gepflegt werden.

Natiirlich gibt es in den meisten Gruppen oder Netzwerken auch Intrigen,
eigenniitziges Verhalten oder Cliquenbildung, die es schwer oder unméglich ma-
chen, einen Vertrauensraum zu schaffen, geschweige denn, tatsichlich offen zu
sein. Auch die Grofle (beziehungsweise Kleinheit) einer Gruppe ist fiir sich ge-
nommen keine Garantie fiir Vertrauen oder Transparenz. Aber in Kombination mit
anderen Mustern der Peer Governance — etwa WISSEN GROSSZUGIG WEITERGEBEN
sowie AUF HETERARCHIE BAUEN — kann Commoning stabil erfolgreich sein.

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 5: Selbstorganisation durch Gleichrangige

WISSEN GROSSZUGIG WEITERGEBEN

In allen Commons wird Wissen (bzw. seine verdinglichte Cousine, die Informa-
tion) weitergegeben. Das ist nicht einfach »nett«. Es ist ein Schliisselinstrument,
mit dem Menschen ihre eigene Sozialordnung schaffen. Es ist das wichtigste Mus-
ter, nach dem Online-Gemeinschaften Freie und Open-Source-Software (FOSS)
entwickeln. Dem Kulturhistoriker dieser Kultur, Christopher Kelty, zufolge sollten
wir die naive Vorstellung iiberwinden, dass die Weitergabe von Wissen »ein na-
tiirlicher Zustand des menschlichen Lebens ist«. Vielmehr, so schreibt er, ist die
Geschichte weitaus interessanter: »Die Weitergabe [von Wissen] schafft ihre eigene
Artmoralischer und technischer Ordnung, das heifdt: >Information bringt die Men-
schen dazu, Freiheit zu wollens, und wie sie dies wollen, hingt damit zusammen,
wie diese Information geschaffen und verbreitet wird.«*

Frithe Projekte zur Entwicklung gemeinsamer Code-Bestinde, etwa das
UNIX-Betriebssystem, aus dem schliefllich Linux hervorging, zeigen, dass die Kon-
zentration auf die Ressource — wie in der Wirtschaftswissenschaft tiblich — zur Fol-
ge hat, dass die wesentlichere Geschichte iibersehen wird: komplexe soziale Systeme
entstehen nach und nach, indem Informationen weitergegeben werden. Es geht weni-
ger um den Code, als vielmehr um die Philosophie dahinter. Tatsichlich sprechen
Geeks von der UNIX-Philosophie?’. Dass sie dies tun, bedeutet, so Kelty, »dass
UNIX nicht nur ein Betriebssystem ist, sondern eine Art und Weise, die komplexen
Lebens- und Arbeitsbeziehungen mit technischen Mitteln zu organisieren; eine
Méglichkeit, die Grenzen zwischen dem Akademischen, dem Asthetischen und
dem Kommerziellen zu kartieren und zu durchbrechen; eine Moglichkeit, Ideen
einer moralischen und technischen Ordnung umzusetzen«.?* UNIX und Linux
sind aus einer schopferischen Beziehungsokonomie heraus entstanden.

Ausgehend von diesem Modus — Wissen weiterzugeben (engl. knowledge-sha-
ring) — lasst sich eine allgemeine Erkenntnis formulieren: Die spezifischen Kreise,
die weitergegebenes Wissen in einem Commons zieht, bestimmen den Charakter
dieses Commons mit. Dabei kommt es auf verschiedene Aspekte an: auf die unter-
schiedlichen Quellen von Wissen und Kénnen, auf die Frage, nach welchen Krite-
rien wir diese Quellen anerkennen, und auf die Arten und Weisen, wie Menschen
explizites und implizites Wissen aufnehmen und einsetzen, was in verschiedenen
Commons auch verschieden sein wird.

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -

127


https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128

Teil Il: Commons verstehen und leben

Die bekannteste und einfachste Form, Wissen weiterzugeben, ist sicherlich die
Besprechung — Neudeutsch: meeting. Mitglieder- oder Vollversammlungen sind im
Prinzip nichts Anderes. Wir haben gesehen, wie Cecosesola die Form und Funk-
tion von Besprechungen gewissermaflen neu erfunden hat. Es sind weitgehend
formlose, aber aufmerksame und hiufige Treffen, die nicht die Arbeit unterbre-
chen, sondern sie ausmachen und die sowohl Gelegenheit bieten, soziale Verbun-
denheit zu pflegen als auch Wissen und Informationen weiterzugeben. Wie auch
immer Besprechungen dimensioniert und strukturiert sind: Sie alle haben den
Zweck, Erkenntnisse mithelos weiterzugeben und so zu streuen, dass die Beteilig-
ten informierte kollektive Entscheidungen herausfiltern und treffen kénnen — etwa
uber zeitweilige Einschrinkungen der Ressourcennutzung oder iiber die Auftei-
lung dessen, was erarbeitet wurde.

In vielen Commons werden Informationen stigmergisch zusammengetragen
und weitergegeben. Es handelt sich um eine Art situierter Informationsvermitt-
lung, die immer auch einen »Stimulus und eine Anweisung fiir die weitere Arbeit
enthilt.” Die griechischen Wurzeln des Wortes »Stigmergie« bedeuten »zur Arbeit
ermuntern«. Stellen Sie sich Ameisen auf Nahrungssuche vor. Sie markieren ihre
Pfade mit Pheromonen — d.h., sie hinterlassen eine Spur, ein Informationssignal.
Winzig, aber ausreichend, sodass andere Ameisen den mit Pheromonen markier-
ten Pfaden folgen, den nichsten Arbeitsschritt gehen und Nahrung finden kénnen.
Auf diese Weise konnen sehr spezifische, individuelle Informationen unkompli-
ziert weitergegeben werden, was zeitig zu Reaktionen fithren kann und die verteil-
te Selbstorganisation ermdglicht, und zwar ohne dass eine zentrale Koordination
notig wird. Termiten benutzen stigmergisches Lernen und stigmergische Koor-
dinierung, um ihre komplexen Nester zu bauen — ohne Chefdesigner oder Auf-
sichtskrifte. Die einzelnen Termiten geben Informationen weiter und die, die sie
erhalten, passen ihr Verhalten unmittelbar an. Die Koordination findet horizontal,
asynchron und unregelmifig statt. Das Beispiel zeigt, wie einfache Vorginge oder
Regeln in verteilten Systemen eine formidable kollektive Intelligenz hervorbringen
kénnen.

Stigmergie ist also ein Weg, Informationen indirekt weiterzugeben und das
Handeln auch dann ohne zentrale »Behorde« zu koordinieren, wenn alle Beteilig-
ten voneinander raiumlich getrennt sind. Die bekannten roten Links in vielen Wiki-
pedia-Eintrigen — auf die man klickt, nur um dann zu lesen, dass tiber das Thema
noch nichts geschrieben worden ist — sind eine solche stigmergische Information.
Sie signalisieren, dass weitere Informationen gebraucht werden und laden dadurch
ein, das Fehlende beizutragen. Ein einfaches Signal (der rote Link) regt zu stigmer-
gischer Koordination in wahrhaft gewaltigem Mafistab an, was zu einem komple-
xen Konvolut digital erfasster Schriftbeitrige fithrt: dem Wikipedia-Pluriversum.

Ein weiteres Beispiel ist die Freiwilligenkoordination fiir das Humanitarian
OpenStreetMap Team. Nach Naturkatastrophen wie dem Erdbeben in Haiti 2010
arbeiten Freiwillige mit Hochdruck daran, sehr detaillierte, freie Online-Karten
zu erstellen. Sie sind fiir Ersthelfende wichtig, die Wasser, Nahrungsmittel und
medizinische Versorgung auftreiben miissen.?® Wenn jemand eine wertvolle In-
formation erhilt und die Karte erginzt, wird dies gleich an andere weitergegeben.
Das wiederum kann eine Kaskade von Verbesserungen auslosen. Menschen, die
iiberall in der Welt verstreut sind und viele unterschiedliche Talente haben, erstel-

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 5: Selbstorganisation durch Gleichrangige

len so in kurzer Zeit eine digitale (Katastrophen-)Landkarte, die hiufig genauer ist
und schneller vorliegt als Karten, die von professionellen Teams produziert werden.

Wer sich auf Augenhdhe organisieren will, muss sicherstellen, dass Informatio-
nen und Wissen oft und groRziigig weitergegeben werden; und dass sie mit mini-
malem Widerstand durch das Netzwerk flieRen kénnen. So ziehen sie Kreise, die
im Laufe der Zeit das Entstehen einer commons-basierten Sozialordnung voran-
treiben.

GEMEINSTIMMIG ENTSCHEIDEN

Es ist elementar — fast ein Gemeinplatz —, dass Commoners bei der Entwicklung
der Regeln, die fiir sie gelten, tatsichlich mitreden kénnen. Wie so oft gibt es auch
hier viele Moglichkeiten. Die direkte Beteiligung kann unterschiedlich intensiv
sein, zumindest aber miissen Commoners ihre Ansichten per Peer Governance
duflern und den getroffenen Entscheidungen zustimmen konnen. Dieser Gedanke
ist dem dritten Designprinzip nach Elinor Ostrom dhnlich: »Die meisten Personen,
die von operativen Regeln betroffen sind, kénnen iiber Anderungen der operativen
Regeln mitbestimmen.«?

In kleinen Gemeinschaften bieten Besprechungen, bei denen alle im Kreis sit-
zen, einen Rahmen fiir die Entscheidungsfindung. So etwa in den indischen Pan-
chayat (Dorfriten), wo tiber die gemeinschaftliche Bewirtschaftung von Gemein-
schaftswildern oder Ackerland beraten wird. In manchen Commons tibernehmen
Fihrungsgremien oder andere Instanzen Koordinationsaufgaben, was zu weni-
ger direkter Beteiligung fiithrt. Es gibt Vorstandsgremien von wissenschaftlichen
Open-Access-Zeitschriften und -Archiven?, in der Verwaltung von Zeitbanken, in
Projekten der Solidarischen Landwirtschaft oder in den Stiftungen, die verschie-
dene Open-Source-Softwareprojekte tragen. Doch auch wenn es irgendeine Form
zentralen Managements gibt, werden im Allgemeinen diejenigen konsultiert, die
von den Entscheidungen betroffen sind. Die Beteiligten werden nicht »beliefert«
wie in einer Dienstleistungsbeziehung, und ihre Anliegen werden nicht »verwal-
tet« wie in einer Behorde, sondern sie werden aufgenommen und einbezogen.

Eine Moglichkeit, dies ohne zu viel Diskussion zu tun, ist, Traditionen zu eta-
blieren und zu pflegen. An Gebriuchen und Traditionen teilzunehmen, die nicht
notwendigerweise progressiv sein miissen, kommt einer Art »umfassender Zustim-

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -

129


https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130

Teil Il: Commons verstehen und leben

mung« gleich. Zudem kann auf diese Weise eine bestimmte Kultur in die Regeln
der Selbstorganisation eingebaut werden. Zum Beispiel nehmen Biuerinnen und
Bauern auf Bali die komplexen Probleme von Insektenbefall und Wasserknappheit
in Angriff, indem sie an bestimmten Tagen religiése Rituale vollziehen. Diese pri-
gen auch die Regeln der Bewisserungsgemeinschaften, die auf Bali Subak genannt
werden.” Die Biuerinnen und Bauern pflanzen den Reis zu unterschiedlichen Zeit-
punkten, was dazu beitrigt, Wasserknappheit abzuwenden; aber sie ernten den
Reis zum selben Zeitpunkt, um die Ausbreitung von Schidlingen zu minimieren.
Soziale und religiose Praktiken mit dkologischen Abliufen in Einklang zu bringen
funktioniert auch als kollektives Zustimmungs- und Koordinierungssystem.*® Was
aus westlicher Sicht wie religiéser Konservatismus erscheinen mag, erweist sich
tatsdchlich als elegante Losung soziodkologischer Probleme.

Im eben beschriebenen Beispiel scheint es so, als wiirden Entscheidungen
nicht wirklich getroffen. Was wie getan wird, das ist vielmehr Ergebnis eines Pro-
zesses, der tief in der Kultur verankert ist. Oft aber ist nicht tradiert, was zu tun
ist. Es ergibt sich auch nicht einfach so, sondern muss bewusst entschieden wer-
den. Irgendwann enden die Besprechungen und Abwigungen, und im Moment
der Entscheidung ist eine Wahl zu treffen. Dann ist nicht nur der Verlauf des Ent-
scheidungsprozesses wichtig, sondern auch das Kriterium, auf dessen Grundlage
entschieden wird. Hiufig wird angenommen, dass in Commons immer konsensu-
al entschieden wird. Dabei wird Konsens nicht selten verkiirzt auf die Vorstellung,
dass sich alle iiber alles einig sein miissen. Soviel Harmonie ist selten! Uneinigkeit
ist eine Realitit der menschlichen Existenz. Und selbst wenn Konsens angestrebt
wird, was in kleinen Gruppen hiufig der Fall ist, handelt es sich dabei nicht um
dasselbe wie Einstimmigkeit. Die Beteiligten konnen verschiedene Regeln anwen-
den: »Einstimmigkeit minus eins« oder »Einstimmigkeit minus zwei« (d.h., eine
Entscheidung zu treffen, obwohl eine bzw. zwei Personen nicht zustimmen). Na-
turlich sind solche Verfahren nicht auf kleine Gruppen beschrinkt.

In jedem Commons — egal welcher Grofe — sind die Chancen auf den Erfolg ge-
meinstimmiger Entscheidungen grofRer, wenn auf das Schema »Gewinnen oder Ver-
lieren« verzichtet wird. Das ist der grofle strukturelle Fehler von Mehrheitsentschei-
dungen, wie wir sie aus demokratischen Abstimmungen kennen: Das Kriterium
»die Mehrheit gewinnt« bedeutet im Allgemeinen, dass sich etwas mehr als 50 Pro-
zent der Wahlberechtigten gegen die Anderen durchsetzen. Wer zu den 49,99 Pro-
zent gehort, hat Pech. Kein Wunder, dass es fiir reprisentative Demokratien, die auf
solchen Entscheidungskriterien aufbauen, schwierig ist, tiefe Spaltungen zu heilen
oder die Mitwirkung der iberstimmten Minderheit zu sichern. Kein Wunder, dass
Ideologien entstehen, mit denen die Unterschiede zwischen Parteien geschirft wer-
den sollen —anstatt nach Verbindendem zu suchen. Das folgt geradezu zwangsliufig
aus einer wettbewerbsartigen Konzeption von Entscheidungsprozessen nach dem
Schema »Gewinnen oder Verlieren«. Die Problematik existiert im Grunde auch bei
Entscheidungen nach dem Kriterium der »relativen Mehrheit«, in denen gewinnt,
wer die meisten Stimmen erhilt, auch wenn keine absolute Mehrheit erreicht wird.
Wie kann man dieses Schema »Gewinnen oder Verlierenc, »Sieg oder Niederlage«
vermeiden? Wie kann sichergestellt werden, dass alle Beteiligten einen bestimm-
ten Weg mitgehen, ohne sich gezwungen, genétigt oder betrogen zu fithlen? Oder
genauer gefragt: Wie kann die Entscheidungsfindung so gestaltet werden, dass sie

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 5: Selbstorganisation durch Gleichrangige

nicht erst Frustrationen erzeugt — und dann unterdriickt; Frustrationen, die sich
ihren Weg in alle moglichen Aggressionen bahnen.

Entscheidend ist, dass jeder Entscheidungsprozess die offene Diskussion for-
dert. Alle sollten sich ermutigt fithlen zu dufSern, was sie bewegt. Sie sollten sich
sicher sein konnen, dass auch tiefere Bedenken gehort werden. Dafiir gibt es viele
Methoden. Das Quiker-basierte Modell oder die inzwischen berithmten Handzei-
chen, die die Occupy-Protestierenden bei ihren Aushandlungen intern benutzten
und die heute vielerorts Anwendung finden.

Das Quiker-Kontinuum

Das sogenannte »Quiker-Kontinuum« beinhaltet sechs verschiedene Positio-
nen, die Menschen zu einer Entscheidungsfrage einnehmen kénnen: von vol-
ler Unterstiitzung bis zur totalen Ablehnung, Interessenunterschiede werden
transparent und kénnen offen miteinander verhandelt werden. Gut sichtbar
wird das durch Aufstellung im Raum (oder graphische Visualisierung auf dem
Bildschirm). Sind die Positionen eingenommen bieten sich Einzelverhandlun-
gen zwischen Vertreterinnen und Vertretern unterschiedlicher, gegensitzli-
cher oder dhnlicher Standpunkte an. Gibt man einer zweiten Stellilbung
Raum, so wird ablesbar, ob sich etwas geidndert hat. Sind die vorherigen Anta-
gonismen bestehen geblieben, muss eine Entscheidung aufgeschoben werden.
Ein Moratorium ist angesagt. Durch die Sichtbarmachung von Positionen wird
auch ablesbar, mit wie viel Energie eine eventuelle Entscheidung von dem Gre-
mium getragen wird.

Quelle: Bedingungen und Methoden guter Entscheidungsfindung, Vgl.: www.futur2.
org/article/bedingungen-und-methoden-guter-entscheidungsfindung/

Wichtig ist, dass an allen Methoden, die gemeinsame Entwicklung von Vorschli-
gen und Ideen erlauben, weitergearbeitet werden kann. Heute erlauben es die All-
gegenwart des Internets und sehr leistungsfihige Software zum ersten Mal in
der Geschichte, auch in sehr grofen Zusammenhingen gemeinstimmig zu ent-
scheiden. Also auch, wenn Menschen iiberall in der Welt verstreut sind und ei-
nander nicht kennen. Digitale Plattformen erméglichen es, Diskussionsprozesse

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -

131


https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132

Teil Il: Commons verstehen und leben

zu strukturieren, wobei zeitversetzt (asynchron) kommuniziert werden kann und
gestufte Verfahren fiir die Moderation, Diskussion und Abstimmung zum Einsatz
kommen. Eines der wichtigsten Werkzeuge fiir gemeinstimmige Entscheidungs-
prozesse ist — wir haben es schon vorgestellt — Loomio.

Die Entwicklerinnen und Entwickler von Loomio — aus der Kooperative Enspi-
ral mit Sitz in Neuseeland — wollten einen Prozess abbilden, in dem Menschen sich
beraten und dadurch allmihlich zu einem tragfihigen Ergebnis kommen. Weil
meinungs- oder lautstarke Gruppen tendenziell andere Perspektiven an den Rand
dringen und kollektive Entscheidungsprozesse dominieren, bietet Loomio zahl-
reiche Moglichkeiten, alternative und ablehnende Meinungen zu duflern. Richard
Bartlett schreibt: »Der Mehrwert von Loomio ist, dass Diskussion und Schluss-
folgerung [auf dem Bildschirm] nebeneinander erscheinen. Eine Tortengrafik ver-
anschaulicht die Uneinigkeit, und zwar so, dass ihr Beachtung geschenkt werden
muss. Das hilft, Unstimmigkeiten aufzulésen. Im Unterschied zu einfachen Ab-
stimmungen und anderen Wahlverfahren kann man hier wihrend der Diskussion
iiber einen Vorschlag die eigene Meinung dndern. Es ist fast wie ein Spiel, in dem
die Beteiligten die Bedenken durcharbeiten miissen und dadurch die Entscheidung
verindern.«’!

Loomio sieht in einem solchen Prozess nicht vor, dass gleichzeitig mehrere
Vorschlige erwogen werden konnen. Die Grundidee ist eine andere. Die Beteilig-
ten sind im Verlauf einer Diskussion ab einem bestimmten Moment gezwungen,
einem einzigen Vorschlag samt aller vorgebrachten Bedenken uneingeschrinkte
Aufmerksamkeit zu schenken. Dass die Plattform irgendwann die gleichzeitige
Beratung tiber andere Vorschlige unmdéglich macht, kénnte als einschrinkend
kritisiert werden. Aber das minimalistische und dennoch anpassbare Design des
Online-Werkzeugs zur Diskussion und Entscheidungsfindung erméglicht auch
andere Entscheidungsverfahren. So kann eine Gruppe, eine Gemeinschaft oder
ein Netzwerk selbst entscheiden, wie sie beraten und entscheiden will — auch eine
Mehrheitsentscheidung ist moglich. Zugleich werden die vorgebrachten Argumen-
te immer dokumentiert.

Es gibt, zweifellos, keine einzige »beste« Art und Weise der Entscheidungs-
findung. Die Auswahl der Verfahren, Kriterien und Instrumente — in ihrer Kom-
bination — muss immer zum konkreten Kontext passen. Das ist der entscheidende
Punkt. Allerdings helfen zwei grundlegende Unterscheidungen in der Gestaltung
des GEMEINSTIMMIGEN ENTSCHEIDENS. Die erste ist die Unterscheidung zwischen
Einverstindnis (Konsens) und Zustimmung (Konsent). Die zweite ist die Unterschei-
dung zwischen gemeinsamen Kriterien und Abstimmungen.

Wenn ich einem Vorschlag zustimme, dann bedeutet das nicht notwendiger-
weise, dass er meine erste Wahl ist oder dass ich mit dem Vorschlag ganz iiberein-
stimme. Es kann sein, dass ich einfach den Prozess unterstiitze und nicht im Weg
stehen will. Vielleicht habe ich auch keinen besseren Vorschlag. Oder ich hoffe, dass
die anderen beim nichsten Mal so wenig auf ihre personlichen Priferenzen be-
stehen, wie ich das dieses Mal tue. Manchmal entscheiden sich Commoners dazu,
Hiirden aus dem Weg zu riumen, indem sie es leichter machen zuzustimmen. Das
spiegelt sich in folgender Frage: »Kannst du mit diesem Vorschlag leben?« Solch
ein Ansatz kann helfen, dass alle zustimmen, ohne dass sie vollumfinglich einver-
standen sind (siehe Kasten).

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 5: Selbstorganisation durch Gleichrangige

Konsent statt Konsens: Das Beispiel Soziokratie

Zustimmung ist — im Gegensatz zum Einverstindnis — durch das Fehlen ver-
niinftiger Einwinde definiert. Die Grundannahme ist, dass Menschen meis-
tens gute Griinde haben, mit einer Sache nicht einverstanden zu sein. Es muss
daher nicht nur einen Raum und die Méglichkeit geben, diese Griinde dar-
zulegen. Sie sollten auch die Qualitit der zur Auswahl stehenden Lsungen
beeinflussen. Mit anderen Worten: in Konsent-Verfahren wird gezielt nach
Einwinden gesucht, um all jene Ideen und Vorschlige sichtbar zu machen, die
eine Vereinbarung verbessern kénnten. Es wird also nicht der Vorschlag ausge-
wihlt, dem die meisten zustimmen, sondern jener, gegen den es die wenigsten
oder am wenigsten schwerwiegenden Einwendungen gibt. Die Logik dahinter?
Je weniger Widerstand, desto mehr langfristige Akzeptanz.

Eines der bemerkenswertesten Systeme der Koordination und Entschei-
dungsfindung unter Gleichrangigen nach dem Konsentprinzip ist die Sozio-
kratie.

James Priest, Mitbegriinder von Sociocracy 3.0, schreibt dazu: »Im Kon-
sens geht es darum, die beste Entscheidung fiir einen bestimmten Zweck zu
finden. Im Konsent-Verfahren geht es darum, zu einer Entscheidung zu kom-
men, die gut genug ist, im Laufe der Zeit ausprobiert, getestet und verbessert
zu werden.« Dieser einfache Gedanke kann durchaus als eine der tragenden
Sdulen bewusster Selbstorganisation gelten.

Auch soziokratische Koordination geht davon aus, dass Menschen oft gute
Griinde haben, mit einem Vorschlag oder einem Vorgehen nicht einverstanden
zu sein, dass es aber schwierig und zeitaufwindig sein kann, sich vollstindig
zu einigen. Hinzu kommt: Viele lehnen kollektive Entscheidungsfindungen
ab, weil sie zu oft besserwisserische Diskussionen erlebt haben, in denen sich
durchsetzt, wer argumentationsstark ist, wihrend andere wichtige Standpunk-
te ungehort bleiben.

Soziokratie begegnet diesem Problem dadurch, dass Kreise gebildet wer-
den. Jedem Kreis entspricht ein bestimmter Verantwortungsbereich. Wer zu
einem Kreis gehort und dort mitdiskutiert, hat auch Entscheidungsbefugnisse
uiber diesen Verantwortungsbereich.

»In der Soziokratie ist es Standard, sich in Kreisen zu besprechenc, erkla-
ren Jerry Koch-Gonzalez und Ted ]. Rau von Sociocracy for All. »Jeder hat die
Chance zu reden, eine nach der anderen. Das bedeutet, dass Sie sicher sein
kénnen, dass auch Sie beitragen kénnen und gehort werden. Niemand kann
ignoriert werden. Langfristig gesehen, spart das Zeit!l« Jemand macht einen
Vorschlag und die anderen kommentieren ununterbrochen die vorgebrachten
Ideen. Wenn es Einwinde gibt, was unvermeidlich ist, sind alle aufgefordert,
die auf dem Tisch liegenden Vorschlige durch kontinuierliches Feedback zu
verbessern. Dies fithrt schlielich zu Losungen, denen fast alle zustimmen
kénnen.

Die soziokratische Methode wird in Schulen, Wohngruppen, Genossen-
schaften und vielen anderen Bereichen eingesetzt. Dabei muss sie sich nicht
auf kleine Gruppen beschrinken. Zwar treffen in der Regel iberschaubare
Teams ihre Entscheidungen in »ihrem Kreis«, aber diese Kreise sind normaler-
weise mit einem gréferen »Elternkreis« verkniipft beziehungsweise in diesen

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -

133


https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134

Teil Il: Commons verstehen und leben

eingebettet, der grofRere Entscheidungsbereiche tiberblickt. Tatsdchlich ist je-
der Kreis doppelt verkniipft. Das heifdt, zwei Kreismitglieder sind gleichzeitig
Vollmitglieder sowohl des kleineren Teams als auch des Elternkreises. Dies
hilft, die Macht so weit wie moglich auf die untersten Ebenen (»Subsidiaritit«)
zu verteilen und die Arbeit verschiedener Kreise zu koordinieren. So wird si-
chergestellt, dass sich jedes Team auf das konzentrieren kann, was ihm wichtig
ist, und gleichzeitig ist damit sichergestellt, dass wichtige Informationen mit
allen geteilt und umgesetzt werden.

Die Soziokratie ist eine gemeinschaftsbasierte Governance-Methode, die auf
Heterarchie baut (siehe folgendes Muster, Rau und Koch-Gonzalez sprechen
von »kreisformiger Hierarchie«). Sie trigt zu groRtmdoglicher Transparenz und
Beteiligung bei und produziert effektive Ergebnisse auf Grundlage kollektiver
Weisheit.? In der Beratungsbranche wird mitunter das entsprechende fach-
liche Wissen nicht groRziigig weitergegeben. Wir bevorzugen daher gemein-
schaftsfreundliche Ansitze wie Sociocracy for All, deren Materialien unter
Creative-Commons-Lizenzen zur Verfiigung gestellt werden.*

Eine weitere Methode, die vom Unterschied zwischen Konsent und Konsens aus-
geht (siehe vorherigen Kasten), heifdt »systemisches Konsensieren«. Das Verfahren
wurde 2005 vom Gsterreichischen Arzt und Mathematiker Erich Visotschnig ent-
wickelt. Die Beteiligten werden zunichst gebeten, ihre Vorschlige einzubringen.
Dabei ist es durchaus sinnvoll, viele Vorschlige zu entwickeln. Sie alle kénnen pro-
blemlos bis zum Ende des Prozesses im Spiel bleiben und kommentiert werden.
Im Laufe des Verfahrens werden sie dann hinsichtlich ihrer Nihe zum Konsens
geordnet. Das geschieht, indem die Beteiligten jeden Vorschlag auf einer Skala von
o bis 10 bewerten. Dabei bedeutet o (iiberhaupt kein Widerstand) »Ich habe nichts
dagegen. Ich unterstiitze diesen Vorschlag voll und ganz« und 10 (maximaler Wi-
derstand) »Ich habe erhebliche Einwinde. Ich lehne diesen Vorschlag ganz und gar
ab«. Alle bewerten die Vorschlage von o bis 10 entsprechend ihrer subjektiven Ein-
schitzung. Meist wird eine kontextspezifische »Null-Option« angeboten, um zu

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 5: Selbstorganisation durch Gleichrangige

signalisieren: »Alles sollte bleiben, wie es ist« oder auch: »Lasst uns die Entschei-
dung verschieben«. Dies ist eine Art »Vernunftgrenze«, iiber die erreicht werden
soll, dass kein Vorschlag angenommen wird, der schlechter als diese Null-Option
abschneidet. »Abschneiden« bedeutet, dass das System — sofern digitale Werkzeu-
ge zum Einsatz kommen — die Vorschlige nach dem Gesamtwiderstand ordnet.
Der Vorschlag mit dem geringsten Widerstand ist der, der dem Konsens und damit
dem Interessenausgleich am nichsten kommt. Mehrsprachige digitale Plattformen
wie konsensieren.eu ermdglichen aber uns allen jederzeit, rund um den Globus zu
konsensieren, ohne viel Besprechungszeit zu verbringen, ohne die Themen von
Angesicht zu Angesicht zu diskutieren und ohne sich vom »Zentrum der Entschei-
dungsfindung« abgekoppelt zu fithlen.**

Und damit sind wir bei der zweiten Unterscheidung, die fiir gelingende Ent-
scheidungsprozesse hilfreich ist: jene zwischen gemeinsamen Kriterien und Abstim-
mungen. Gemeinsame Kriterien kénnen allgemeine ethische Standards oder auch
praktische Aspekte sein, auf die sich alle Beteiligten eines kollektiven Prozesses
geeinigt haben. Auf diese gemeinsamen Kriterien kénnen sie zuriickgreifen, wenn
sie individuelle Entscheidungen treffen. Sie sind eine attraktive Alternative zu Ab-
stimmungen, weil Menschen moglicherweise ihre Zeit lieber mit der Arbeit selbst
verbringen als damit, komplexe Vorschlige zu debattieren und dariiber abzustim-
men. Bei Cecosesola, wo mittlerweile 1.400 Menschen zusammenarbeiten (siehe S.
120) gibt es keine Reprisentation, keine formale Delegation von Entscheidungen und
keine Abstimmungen. Stattdessen werden die Dinge in offenen Treffen und Krei-
sen besprochen, die zum Arbeitsalltag gehéren wie anderswo die Frithstiickspause.
Hunderte betriebliche Entscheidungen miissen Tag fiir Tag gefillt werden. Dabei ist
oft solides Urteilsvermoégen nétig, etwa wie im konkreten Umgang mit Patientinnen
und Patienten damit umzugehen ist, dass es im Krankenhaus an Medikamenten
fehlt. Oder damit, ob jemand bewusst eine Regel missachten soll, weil groRe Men-
gen Gemiise vier Stunden frither als erwartet angeliefert wurden und diese drohen,
Schaden zu nehmen. Dennoch wird bei Cecosesola niemals abgestimmt. Es werden
auch keine Vorgesetzten angerufen, einfach, weil es sie nicht gibt. Die Cecoseso-
ler@s wollen damit verhindern, dass die Spaltung in Gewinner und Verlierer, Mehr-
heit und Minderheit tiglich mehrfach reproduziert wird. Thre Arbeit orientiert sich
stattdessen an gemeinsamen Kriterien, die sie fiir alle méglichen Alltagssituationen
entwickelt haben. So kann in der konkreten Situation »die Entscheidung selbst |...]
letztlich von ein, zwei oder drei Personen gefillt werden. Eines der gemeinsamen
Kriterien ist, dass diejenigen, die die Entscheidung letztlich treffen, auch dafiir ver-
antwortlich sind, sie zu kommunizieren und zu verantworten.«*> Noel Vale Valera
beschreibt das Vorgehen so: »Bei unseren Treffen erwarten wir nie, dass gemeinsam
Entscheidungen gefillt werden. Wir reden einfach viel dartiber, wie und entlang wel-
cher Kriterien eine Entscheidung zustande kommen kann.« Und das, erginzt seine
Kollegin Lizeth Vargas »funktioniert seit Jahrzehnten. Leicht ist es natiirlich nicht.
Wir sind schlieRlich 1.300 Personen®. Aber wir miissen auch nicht alles gemeinsam
besprechen.« Der Grund? Die Beteiligten sind sich oft sicher, dass die Einzelnen
im Sinne der gemeinsamen Kriterien entscheiden. Das heifit, dass sie selbstindig
GEMEINSTIMMIG ENTSCHEIDEN und anschliefend mitteilen, was entschieden wurde.

Sich auf gemeinsame Entscheidungskriterien zu einigen — anstatt durch Ab-
stimmungen zu entscheiden — erfordert nicht nur eine Kultur des Vertrauens, es
fordert sie auch. Vertrauensbasiert und mit Hilfe gemeinsamer Kriterien die Ein-

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -

135


https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil Il: Commons verstehen und leben

zelnen entscheiden lassen, das bringt deutlich mehr Flexibilitit in kollektive Ent-
scheidungsprozesse, und es sichert die Freiheit des Einzelnen, eine gegebene Situ-
ation eigenstindig zu beurteilen. Dieser Prozess ist nicht hundertprozentig
rational, er hat auch mit dem »richtigen Gespiir« flireinander zu tun. Letztlich aber
beruht er auf einem einfachen Grundgedanken: dem Vertrauen darauf, dass die
Beteiligten einer Gemeinschaft oder eines Netzwerkes in den meisten Fillen das
Richtige tun.

AUF HETERARCHIE BAUEN

Commons funktionieren meist als Heterarchien. Sie sind fast nie ausschliefllich
hierarchisch organisiert. Eine Hierarchie weist Menschen klar definierte formale
Rollen zu, die sich in einem pyramidenfoérmigen Organigramm darstellen lassen.
Die Beteiligten werden immer kleineren Kategorien und Unterkategorien zugeord-
net. Hierarchien sind durch Ringe definierte Ordnungen,” durch die Macht struk-
turiert, ausgeiibt und gefestigt wird.

Heterarchien hingegen verbinden Organisationsformen auf Augenhéhe mit
solchen, die von oben nach unten verlaufen (oder von unten nach oben — beides
ist hierarchisch). Man kann sie sich als elegante Kombination von verteilten Netz-
werken und Hierarchien vorstellen. Heterarchien kénnen das Potenzial verant-
wortungsbewusster Autonomie entfalten und zugleich der Tatsache entsprechen,
dass es oft notwendig ist, auf mehreren Ebenen zu agieren (Stichwort »Mehrebe-
nen-Governance«). So kann eine gréflere Vielfalt von Organisationsformen ent-
stehen und Abliufe oder Kooperationen kénnen flexibler gestaltet werden als in
konventionellen Hierarchien. In einer Heterarchie werden Macht und Befugnisse
tendenziell »horizontal« verteilt, was den Einzelnen erméglicht, sich im System
ganz unterschiedlich zu positionieren. Aber Heterarchie und Hierarchie sind keine
Gegensitze, es gibt also auch hierarchische Elemente. Entscheidend dabei ist, dass
eine Heterarchie viele Moglichkeiten bietet, dieselben Elemente (oder ihre Biindel)
miteinander zu verbinden oder voneinander zu trennen, so dass sich immer wieder
neue Konfigurationen ergeben konnen. Die pyramidale Struktur wird dadurch ge-
zihmt, dass sie mit horizontalen Strukturen verzahnt wird. Macht kann so dyna-
mischer durch zahlreiche, wandelbare Knoten in einem Netzwerk flieRen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 5: Selbstorganisation durch Gleichrangige

Struktur der Heterarchie

Wie wir am Beispiel von Cecosesola gesehen haben, ist es in einer Kultur von Ver-
trauen und Eigenverantwortlichkeit nicht unbedingt nétig, dass sich die Beteilig-
ten vorab eine formale Erlaubnis einholen, wenn sie etwas tun wollen. Auch in
den zahllosen Open-Source-Communities wird das nicht getan. Standard ist: Alle
sind berechtigt zu handeln. Wenn sie einen Programmfehler sehen, konnen sie
ihn beheben. Wenn sie eine gute Idee haben, kénnen sie sie umsetzen. Wenn sie
ein dringendes Problem 16sen miissen, konnen sie damit beginnen. Spiter kénnen
individuelle Entscheidungen iiberpriift, angezweifelt oder gar aufgehoben werden.
Die Erfahrung zeigt, dass dieses Vertrauen auf die individuelle Initiative, die ein-
gebettet ist in eine gemeinsame Handlungsintelligenz, erstaunlich verlisslich ist.
Zudem bieten sich den Einzelnen mehr Entfaltungsmoéglichkeiten im Rahmen
bewusster Selbstorganisation, was wiederum ihr Selbstwirksamkeitsempfinden
stirkt. Formale Reprisentations- oder Delegationsverfahren, wie wir sie aus dem
politischen und wirtschaftlichen Leben kennen, sind also keine Voraussetzung,
um komplexe, anspruchsvolle Aufgaben erfolgreich anzugehen. IM VERTRAUENS-
RAUM TRANSPARENT ZU SEIN, WISSEN GROSSZUGIG WEITERGZUEBEN und Teil eines
Netzwerks gleichrangiger Beziehungen zu sein, all das erscheint weitaus ange-
messener. Wer jedoch anderes gewohnt ist, mag das befremdlich finden und in
der Betrachtung heterarchischer Organisationsstrukturen seinen eigenen Augen
nicht trauen. Als sich die Occupy-Wall-Street-Protestierenden im Zuccotti-Park in
Manbhattan organisierten, schrieb der New York Times-Kolumnist Nicholas Kristof:
»Die Internet-Fihigkeiten der Protestierenden sind umwerfend, ihre Organisation
ist beeindruckend. Der Platz ist aufgeteilt: Empfangsbereich, Medienzone, medi-
zinische Betreuung, Bibliothek und Cafeteria. Links auf der Website der Protes-
tierenden ermoglichen Unterstiitzenden in aller Welt, (bevorzugt vegane) Pizza
von einer Pizzeria vor Ort online zu bestellen und zum Platz liefern zu lassen.«*®
Jedoch gab es keine zentrale Exekutive, die diese improvisierte soziale Ordnung
leitete. Die Aktivistinnen und Aktivisten stellten fest, was getan werden musste,
und koordinierten dann ihre Initiativen untereinander. Dennoch gab es Zustindig-
keitsbereiche und auch (informelle) Hierarchien — jene, die den Medien Interviews
gaben, und jene, die das nicht taten.

Der Wunsch zusammenzuarbeiten und dies auch in gréofRerem Mafistab zu tun,
gehort gewissermaflen zur Geschichte der menschlichen Spezies. Wir alle verspii-

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -

137


https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil Il: Commons verstehen und leben

ren ihn. Wir wissen aber auch, dass spontane Formen der Peer-to-Peer-Organisa-
tion oft nicht von Dauer sind. In einer Zeit, in der Markt und Staat so viele Formen
der Kooperation vereinnahmt haben oder kontrollieren, miissen neue Strukturen
entwickelt werden, die uns helfen, dem Impuls nachzugehen und selbstbestimmt
und verantwortlich fiir das Ganze zu bleiben. Die Muster der Triade des Commo-
ning konnen solche Strukturen — innerhalb eines Commons — unterstiitzen und
mit Leben fiillen.*® Eine heterarchische Strukturierung bewusster Selbstorgani-
sation erlaubt nicht nur eine schnelle und wirksame Koordination, sie minimiert
auch soziale Spaltungen und den biirokratischen Aufwand. Ungefihre Gleichheit
ist so eher zu erreichen, denn eine heterarchische Struktur erlaubt es, formale Be-
ziehungen innerhalb einer Organisation zu flexibilisieren. So lassen sich, wie es in
der Wikipedia heifit, in jeder Situation »die Verkniipfungen von Herrschaft und
Unterwerfung umkehren und Privilegien umverteilen«. Das liegt daran, dass in
Heterarchien Gruppen »entsprechend mehrerer Anliegen in verschiedener Wei-
se aufgeteilt und zugeordnet werden. Diese Anliegen riicken je nach Perspektive
mehr oder weniger in den Blick. Entscheidend ist, dass keine einzige Moglichkeit,
ein heterarchisches System zu unterteilen, jemals einen allumfassenden Blick auf
das System bietet. Jede Unterteilung ist zweifellos unvollstindig, und in vielen Fil-
len erscheinen uns — als Wahrnehmenden - diese Unterteilungen widerspriich-
lich, was zu Neustrukturierungen einlddt.«

Was Organisationen aus dem 20. Jahrhunderts eher fremd erscheint, ist im
Zeitalter allgegenwirtiger digitaler Netzwerke — eine vollkommen plausible und
funktionale Struktur bewusster Selbstorganisation.

REGELEINHALTUNG COMMONS-
INTERN BEOBACHTEN &
STUFENWEISE SANKTIONIEREN

Kein Commons kann langfristig bestehen, wenn nicht sichergestellt ist, dass die
Beteiligten die Regeln befolgen, auf die sie sich geeinigt haben. Andersherum:
Wenn »Trittbrettfahrerei« iiblich wird oder Menschen einseitig Vereinbarungen
aufkiindigen, dann wird das gemeinsame Vermdgen bald aufgebraucht sein und
der Zusammenbhalt sich auflésen. Sanktionen kénnen solche Verhaltensweisen ver-
hindern und gehéren deswegen zu einer robusten Peer Governance. Wie aber sol-
len sie aussehen und wie angewandt werden? Dazu gibt es umfangreiche Literatur,

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 5: Selbstorganisation durch Gleichrangige

teils aus der »Ostrom-Schule, teils aus spieltheoretischen Untersuchungen. Ver-
schiedene Disziplinen versuchen theoretisch und experimentell zu kliren, wie und
warum Menschen Vereinbarungen aufkiindigen und wie darauf so zu reagieren
ist, dass die Zusammenarbeit sich wieder verbessern kann. Elinor Ostrom selbst
fand nach Abgleich verschiedener Fallstudien heraus, dass langfristig bestehende
Commons meist tiber eine Reihe »abgestufter Sanktionen« verfiigen. »Abgestuft«
bezieht sich auf die Tatsache, dass die Strafen zunichst gering sind — etwa eine
Warnung oder Aufforderung, das eigene Verhalten zu dndern. Sie verschirfen sich
allmihlich, wenn die Probleme nicht gelost werden koénnen. Sanktionen entfalten
also eine mahnende Wirkung, die die Einhaltung von Regeln befordert. Abgesehen
davon unterstreicht Ostrom, dass die blofRe Existenz von Sanktionen als Mittel der,
»Regeldurchsetzung das Vertrauen der Individuen [erh6ht], dafd sie nicht die >Dum-
menc« sein werden.«* Mit Verweis auf Margaret Levi nennt sie dies »quasi-freiwillige
Regelkonformitit« und riickt damit in den Blick, dass gelingende Zusammenarbeit
viel damit zu tun hat, ob Menschen erkennen kénnen, dass die Anderen ebenfalls
die Regeln einhalten. Menschen sind durchaus bereit, etwas zu tun, was sie lieber
vermeiden wiirden, wenn andere ebenso handeln. Das ist wie beim Steuern zahlen.
Es bedeutet nichts Anderes, als dass in vielen Fillen die Androhung von Sanktio-
nen ein wesentlicher Gelingensfaktor fiir ein langfristig stabiles Commons ist. Al-
lerdings ist es ein enormer Unterschied, ob diese Form des »Zwangs« von innen
kommt und die abgestuften Sanktionen mit Zustimmung aller Beteiligten verein-
bart werden, also gemeinstimmig, oder ob sie von aufen verfiigt werden.

Interessanterweise ist bereits die blofRe Existenz solcher Sanktionen wirksam,
etwa, weil die sozialen Folgen von Regelverletzungen — insbesondere in Commons,
in denen der Zusammenhalt grof ist — schwer wiegen. Daher miissen Strafen oft
gar nicht verhingt werden beziehungsweise kommen eher selten vor. Sie spielen
nicht fir sich genommen, sondern im Zusammenhang mit anderen Mustern
des Commoning eine eher untergeordnete Rolle. Michael Cox et al. haben in der
Untersuchung eines Wassermanagementsystems in Simbabwe einmal angemerkt:
»Menschen verbringen lieber mehr Zeit damit, einen Konsens auszuhandeln als
Sanktionen einzufithren und zu verhingen.«*

Im englischen Great Lake District, dessen traditionelle Schifereikultur von
James Rebanks so brillant wie unterhaltsam beschrieben wurde, gilt es als un-
ehrenhaft, wenn jemand einen anderen Hirten tiuscht oder ein Schaf zu einem
iiberhohten Preis verkauft. In den Zanjera-Bewisserungsgemeinschaften auf den
Philippinen werden Mafinahmen der Regeldurchsetzung dadurch gemieden, dass
es eine Priifung der Vertrauenswiirdigkeit angehender Mitglieder gibt. Wer dazu-
gehort und Regeln verletzt, wird teilweise suspendiert, im Wiederholungsfalle auch
ganz ausgeschlossen.*

Fiir Commons mit einem starken sozialen Zusammenhalt ist die Existenz abge-
stufter Sanktionen zwar wichtig, deren Einsatz aber eher sparsam. Fiir solche, die
auf fliichtigen, informellen Beziehungen beruhen — etwa digitale Gemeinschaften
—, kann die klare Durchsetzung von Sanktionen eher notwendig sein.

Drei der in diesem Kapitel beschriebenen Muster haben einen besonderen Schwer-
punkt. Sie sind darauf gerichtet, Commons vor den Risiken zu schiitzen, die von
Geld, der Finanzwelt, modernen Eigentumskonzepten sowie dem Marktgeschehen
ausgehen. Wir biindeln sie, weil sie gut beschreiben, wie der berechnenden Hand-

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -

139


https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140

Teil Il: Commons verstehen und leben

lungsrationalitit begegnet werden kann, die mit diesen Themen einhergeht. Die
folgenden Muster férdern die Ubuntu-Rationalitit sowie andere Dimensionen des
Commoning; zugleich beschreiben sie, wie Geld zum Einsatz kommen kann, wo
es notwendig ist.

BEZIEHUNGSHAFTIGKEIT
DES HABENS VERANKERN

Auf vielen Hiuserfassaden in deutschen Altstidten haben Handwerker eine tradi-
tionelle Weisheit eingraviert. Sie erinnern die Menschen daran, dass unsere Bezie-
hungen zum Eigentum recht uneindeutig sind. So wie hier:

»Dies Haus ist mein und doch nicht mein. Dem’s vor mir war, war’s auch nicht sein.
Den dritten tragt man auch hinaus, Nun frag’ ich, wem gehért dies Haus?«

Eines der Ritsel des Eigentums besteht darin, dass uns alle méglichen Dinge recht-
lich »gehoren« kénnen. Was aber wirklich zahlt, sind Besitz und Nutzung — und
beides ist mit sozialen Beziehungen verkniipft. Bei dem Muster BEZIEHUNGSHAF-
TIGKEIT DES HABENS VERANKERN geht es darum, dieser Wirklichkeit gerecht zu
werden. Und das bedeutet fiir uns: dass das durch (Fiir-)Sorge geprigte Vermégen
eines Commons nicht ausschlieflich einer Person allein und auch nicht einer klar
definierten Gruppe gehort. Denn es hat Urspriinge, die uns vorausgehen und uns
wahrscheinlich auch iiberleben werden. Doch dhnlich wie der homo oeconomicus
nur die Karikatur eines Menschen darstellt, verzerrt ein Eigentumsrecht die Welt,
das viele der Beziehungen iibergeht, die es zwangsldufig betrifft. Eigentum wird
oft als etwas Unbewegliches, von uns Getrenntes angesehen. Als etwas — zumeist
Dingliches —, mit dem wir tun kénnen, was wir wollen.

Die BEZIEHUNGSHAFTIGKEIT DES HABENS VERANKERN, das erfordert, Eigentum
neu zu denken, sodass all dem Bedeutung zukommt, was untrennbar mit jeder
Landschaft, jedem kreativen Wirken, mit Gebiuden oder Orten verbunden ist. Der
franzgsische Rechtsanthropologe Etienne le Roy hat zu Recht betont: »Was im recht-
lichen und politischen Sinne wirklich zahlt, ist die Interpretation des Begriffs »geho-
ren«. Was bedeutet es, dass Menschen Land, Wissen oder irdisches Leben >gehort<?
Was bedeutet es fiir das Land, das Wissen und das irdische Leben? Was bedeutet es
fiir mich und die Anderen? Und wie sollte das Gesetz solch komplexe Beziehungen

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 5: Selbstorganisation durch Gleichrangige

erfassen und in Recht tibersetzen? Diese grundlegenden Fragen werden oft gemie-
den, wenn eigentumsrechtliche Dinge zur Diskussion stehen. Am Ende wird es den
Einzelnen — Eigentiimerinnen und Eigentiimern — iiberlassen, einseitig ihre Ent-
scheidungen zu treffen. Nicht selten geschieht das zum eigenen Vorteil.

Und doch ist es so, dass Menschen tatsichlich die BEZIEHUNGSHAFTIGKEIT DES
HABENS VERANKERN. Sie haben es immer schon getan, und sie werden es auch
weiterhin tun. Sie sind durch Erinnerungen und Erfahrungen mit bestimmten
Gebiuden, Gewissern, Bergen und Wildern verbunden. Sie kultivieren besondere
Beziehungen zu Kunstwerken, Grab- und Kultstitten, zu 6ffentlichen Parks und
Denkmilern. Oft sind dies die einzigen Griinde, warum ein Stiick Land der Ver-
wertungs- oder Nutzungsoptimierung entzogen wird. Der African Burial Ground
in Manhatten ist dafiir ein Beispiel. Es ist das einzige stehende Bodendenkmal mit-
ten in New York, gleich neben dem Broadway gelegen. Bis 1784 wurden hier 15.000
Afroamerikanerinnen und -amerikaner nach Riten bestattet, die sie aus den afrika-
nischen Herkunftslindern mitgebracht hatten. Es war der einzige Friedhof fiir die
noch weithin versklavte afroamerikanische Bevolkerung. Erst nachdem man 1991
im Zuge der Bauarbeiten fiir das riesige Biirogebiude des Bundes auf Skelette und
Grabbeigaben gestoflen war, wurde der Friedhof »wiederentdeckt«. Archivunter-
lagen waren offenbar bei der Bauplanung nicht zu Rate gezogen worden. Seit Be-
ginn des 19. Jahrhunderts wurde das Gelinde parzelliert und als Bauland verkauft.
Dabei hat die kellerlose Bebauung die Griber lange geschiitzt. Nun sollte sich das
indern. Doch auch 200 Jahre nach der letzten Bestattung regte sich Widerstand.
Die afroamerikanische Community erzwang den Baustopp. Mitten in Manhat-
tan. Es kam zu 6ffentlichen Demonstrationen, Mahnwachen und schlieflich zur
Verinderung der Bauplanung. Lediglich ein Teil der urspriinglich vorgesehenen
Fliche wurde anschliefend iiberbaut. Auf der freibleibenden Fliche wurde eine
Gedenkstitte errichtet. Ein Stiick Griin blieb erhalten und Grabhiigel aus der Wie-
derbestattung der gefundenen Uberreste — inmitten der dichtbebauten GroRstadt
aus dem einzigen Grund, dass den Erinnerungen, Bindungen und Beziehungen
vieler Menschen in der Stadt Bedeutung beigemessen wurde. In einem Commons
werden solche Beziehungen anerkannt und respektiert. Zumindest ldsst sich dies
als Anspruch formulieren. So ist es verkiirzt, die Diskussion um Eigentum als Ent-
scheidung zwischen individuellen Rechten einerseits und kollektiven Interessen
andererseits misszuverstehen.

Wie unsere Erorterungen iiber das Ich-in-Bezogenheit in Kapitel 2 bereits deut-
lich machen, ist es durchaus moglich, beides zu verschmelzen und eine Art »Ubun-
tu-Eigentum« zu denken und in die Welt zu bringen. Kloster tun dies seit Jahrhun-
derten. Zwar sind sie darauf ausgelegt, gemeinschaftliches Handeln zu férdern,
doch selbst in den religiésen Orden wird darauf geachtet, dass die oder der Einzel-
ne geniigend privaten Raum zur Verfiigung hat. So einfach die Behausungen oder
Zellen auch sind, in denen Ménche und Nonnen leben — es ist ihr Riickzugsraum.
In der berithmten Kartause von Florenz, idyllisch gelegen tiber dem Stadtteil Gal-
luzzo, geht es etwas komfortabler zu. Die Monche leben nicht in einfachen Zellen,
sondern in einfachen Hiusern, die auf der Mauer des Klostergelindes aufsitzen
und den Anblick des architektonischen Ensembles prigen. Zu jedem dieser Hiu-
ser gehort ein Innenhof mit einem kleinen Garten sowie ein tiberdachter Auflen-
korridor, der den Monchen auch bei Regen erlaubt, drauen und doch fiir sich zu
sein. Niemand hatte Zutritt zu diesem geschiitzten Lebensbereich. Das Kloster ist

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -

141


https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142

Teil Il: Commons verstehen und leben

so konzipiert, dass die Eingangstiiren der Hiuser auf den Kreuzgang fiithren, der
von allen genutzt wird. Auch in mittelalterlichen Commons gibt es diesen Raum
zur individuellen Nutzung. Das Common Law kennt die Curtilage, ein Begriff, der
das Land rund um das Haus bezeichnet. Erst Wohngebidude und Curtilage machte
das Haus zum Heim. Dieses Land wurde nur von den Bewohnerinnen und Be-
wohnern genutzt, wihrend die weiter entfernt liegenden Felder gemeinsam bewirt-
schaftet wurden. Curtilage hat sich bis in die moderne Rechtsprechung erhalten.
Nach einer Urteilsbegriindung des Obersten Gerichtshofs der Vereinigten Staaten
schiitzt sie die »intime Aktivitit, die zur Heiligkeit des Hauses eines Mannes und
zur Privatheit seines Lebens gehort«.®

Auch die Landnutzungspraktiken der brasilianischen Landlosenbewegung (Mo-
vimento Sem Terra, MST) verbinden individuelle und kollektive Interessen. Alle
gemeinsam nutzen und verwalten besetzte Lindereien, aber kein Einzelner und
kein Kollektiv kann vollstindig tiber das Land verfiigen. Auf MST-Land koénnen
die Familien Grundstiicke individuell bewirtschaften und fiir beliebige Zwecke
nutzen, aber niemand kann ein einzelnes Stiick Land aus dem von der Bewegung
gemeinsam verwalteten Land »herausschneiden«. Wer die Bewegung verlisst, gibt
auch das Land auf. Mit anderen Worten, das Schicksal der Einzelnen ist eng mit
dem des Kollektivs verbunden. Hunderttausende brasilianischer Familien** leben
in Landbesetzungen des MST oder haben dort gelebt. Anliegen der Bewegung war
stets, fiir eine bessere Landverteilung zu streiten und ungenutzte Lindereien fiir
kleinbduerliche Landwirtschaft verfiigbar zu machen. Konzepte und Praxis der
MST sind stark von der katholischen Soziallehre inspiriert, fiir die Gemeinwohl,
Subsidiaritit und Solidaritit als sozialethische Ordnungsprinzipien gelten.* Ahn-
liche Ideen sind in unserem Grundgesetz verankert, das in Art 14 besagt: (2) Eigen-
tum verpflichtet. Sein Gebrauch soll zugleich dem Wohle der Allgemeinheit dienen. (3)
Eine Enteignung ist nur zum Wohle der Allgemeinheit zulissig.

Diese Verpflichtung auf das Gemeinwohl ist auch der Grund, warum in vielen
Gemeinschaftsgirten die Regel gilt: »Use it or lose it«. Anders als vollumfingli-
che Eigentumsrechte erkennt sie an, dass es auf den tatsichlichen Gebrauch an-
kommt. Das gehért — genau wie fiir die organische Verbindung von individuellen
und kollektiven Interessen — zum Kern eines anderen Eigentumsverstindnisses, so
wie wir es in Kapitel 8 vorstellen werden. Darin untersuchen wir anhand von finf
konkreten Beispielen »andere Formen des Habens«. In allen Fillen tragen sie dazu
bei, einige Herrschaftsverhiltnisse und Abhingigkeiten, die konventionelle Eigen-
tumsrechte mit sich bringen, abzubauen.

Park Slope Food Coop gelingt das iiber die Kopplung von Miteigentiimerschaft
und nicht-kommerzialisierter Arbeit. Die Open Source Seed Initiative hat Pionier-
arbeit geleistet, um Saatgut zugleich zu schiitzen und freizugeben. Ein groRer
Verbund deutscher Wohnungsbauprojekte, das Mietshiuser Syndikat, hat dazu
beigetragen, dass viel Wohnraum vom Markt genommen wird, und sichert bei
Selbstverwaltung der Beteiligten Wohnprojekte ab, dass die Wohnungen wieder
zur Ware werden. Sie alle stellen die Idee des »existentiellen Mitbesitzes und des
realen Gebrauchs« iiber die »absolute Herrschaft« an dem, was uns letztlich nie
ganz gehort, wie uns die Handwerker des Mittelalters erinnern.

Beziehungseigentum beriicksichtigt unsere Sozialbeziehungen, unsere Bezie-
hungen zur nichtmenschlichen Welt sowie zu vergangenen und kiinftigen Gene-
rationen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 5: Selbstorganisation durch Gleichrangige

CoMmMmoNs & KOMMERZ
AUSEINANDERHALTEN

Sie mogen sich fragen, warum Genossenschaften hiufig als Beispiele fiir Com-
mons genannt werden, obwohl viele ausschliellich fiir den Markt produzieren
und sich ausschliellich tiber ihn tragen. Es gibt Zehntausende Genossenschaf-
ten und Kooperativen. Der International Co-operative Alliance zufolge bringen
sie »mehr als eine Milliarde Menschen in der ganzen Welt« zusammen.*® Wenn
Genossenschaften beziehungsweise Kooperativen so stark sind, warum sitzt dann
das vorherrschende Wirtschaftsmodell nach wie vor fest im Sattel? Ein Grund ist,
dass viele kooperative Organisationsformen das folgende Muster nicht realisieren:
CoMMONSs & KoMMERZ AUSEINANDERHALTEN! Und das Recht trigt das Seine dazu
bei. Fast immer privilegiert es marktbasierte gegeniiber commons-basierten oder
nicht-marktbasierten Aktivititen. Eine der wichtigsten Aufgaben eines jeden Com-
mons ist es daher, die Integritit aufrechtzuerhalten — angesichts einer Marktord-
nung, die auf Ausbeutung und Verdringung ausgerichtet ist. Ein Commons muss
sich schiitzen. Zwingend. Sonst lduft es Gefahr, durch Einhegungen zerstort zu
werden.

Einhegungen gefihrden Commons

Einhegung ist der Gegenbegriff zu Commoning, denn es ist ein Prozess, der
voneinander trennt, was Commoning miteinander verbindet — Menschen und
Land, Sie und mich, heutige und zukiinftige Generationen, Infrastrukturen
und ihre Steuerung, Naturschutzgebiete und die Menschen, die sie seit Gene-
rationen (fiir-)sorgend bewirtschaften. Einhegungen werden im Allgemeinen
— aber nicht ausschlieflich — von Investoren und Konzernen vorangetrieben,
um Land, Wasser, Wilder, Gene, kreative Inhalte und vieles andere, das ge-
meinsam genutzt wird, zu ihrer Ware zu machen. Dies geschieht weltweit und
hiufig in Abstimmung mit dem Staat. Einhegung ist Enteignung und kultu-
relle Zerschlagung zugleich. Sie zwingt Menschen nicht nur in die Marktab-
hingigkeit, sondern auch in marktkonformes Denken. Im Ergebnis miissen
sich Menschen Zugang zu lebensnotwendigen Dingen kaufen. Sie miissen

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -

143


https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

144

Teil Il: Commons verstehen und leben

sich den dufleren Bedingungen und Preisen beugen, die Investoren in ihrer
Eigenschaft als Eigentiimer setzen. Oder sie benétigen fortan eine Erlaubnis,
um jene Lebensgrundlagen zu nutzen, die sie bislang selbst (fiir-)sorgend be-
wirtschaftet haben. Commons sind aber auch dann gefihrdet, wenn sich Men-
schen Alternativen zum Markt kaum vorstellen kénnen. In solchen Fillen droht
eine »Vereinnahmung von innen«. Etwa wenn gebetsmiihlenartig das Argu-
ment wiederholt wird, dass es keine andere Méglichkeit gibt, etwas Wegweisen-
des umzusetzen, als sich Kapital am freien Markt zu besorgen. Guifi.net (siehe
Kapitel 1) oder Holochain (siehe Kapitel 10) beweisen das Gegenteil. Tatsdchlich
ist dieses Denken ohne Alternative oft der Grund dafiir, dass Projekte scheitern.
Ein Beispiel sind die Anfangsjahre von Nextcloud (siehe S. 148).

Einhegungen bringen letztlich alles zu Fall: die Kultur des Soziallebens,
besondere Formen des Wirtschaftens und Praktiken bewusster Selbstor-
ganisation, kurz: die Seins-, Arbeits- und Lebensweise. Sie untergraben das
Sinnstiftende des Commoning und leisten einer berechnenden Rationalitit
genauso Vorschub wie kurzfristigen, unpersonlichen, rein marktvermittelten
Beziehungen.

In einer Gesellschaft, in der sich so vieles um Geld dreht, ist es praktisch unmog-
lich, der Kollision zwischen Commons und Kommerz zu entgehen. Mako Hill,
Wissenschaftler und Programmierer von freier Software, beschreibt, wie viele Pro-
grammierfachleute »ihre Entwicklungsumgebung als radikal veridndert [erleben],
manchmal zum Schlechteren, wenn in ihren Communities bezahlte Arbeit Einzug
hilt«.¥ Kommt in der Programmierung freier Software (genau wie in anderen Pro-
zessen) Geld ins Spiel, dann fithrt dies zu einem »neuen Arbeitsstil und anderen
Beziehungen zwischen den Entwicklungsfachleuten«. Commoners verlieren die
Motivation, OHNE ZWANGE BEIZUTRAGEN (siehe S. 101). Das geschieht nicht etwa,
weil sie das prinzipiell nicht tun oder es sich nicht leisten kénnen, sondern weil
sie sich ungerecht behandelt fithlen, wenn die einen bezahlt werden und die an-
deren nicht. Wird Geld zur Motivation genutzt, beginnen Menschen sich anders
zu orientieren und auf Ziele zu konzentrieren, die »fiir den Markt« interessant
sind. Langsam aber sicher unterminiert die Anziehungskraft des Geldes die Inte-
gritit des Commoning. Das zeigt sich in den Sozialbeziehungen, in den Dingen,
die fortan als wichtig gelten, sowie in den langfristigen Zielen. Hill fithrt Belege
dafiir an, dass Bezahlung problematisch ist, wenn sie dort eingefithrt wird, wo vie-
le Menschen freiwillig beitragen und sich sozial engagieren. Jenen, die freiwillig
dabei sind, erscheint ihr Beitrag auf einmal nicht mehr unabdingbar und weniger
bedeutend. Das fithrt dazu, dass sie tatsichlich weniger beitragen oder sich sogar
zuriickziehen.*® Ist Geld erst einmal da, stellt sich zudem die Frage, wie es aus-
gegeben werden soll und wer dariiber entscheidet. Mako Hill schreibt: »Fiir ein
erfolgreiches Freie-Software-Projekt, zu dem viele freiwillig beitragen, ist es leich-
ter, Geld zu bekommen, als zu entscheiden, wie es ausgegeben werden soll.« Nun
ist das gewiss kein unlésbares Problem. Zudem kénnen viele Bediirfnisse nur tiber
Mirkte befriedigt werden. Geld wird also gebraucht. Wenn aber unreflektiert er-
kauft wird, was Commoning genauso gut leisten kénnte, dann werden intrinsische
Motivationen verschwinden.

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 5: Selbstorganisation durch Gleichrangige

Sicher brauchen auch Commoners Geld, wenn auch verhiltnismifig wenig.
Im Mittelalter trugen die Allmenden zur Befriedigung vieler Grundbediirfnisse
bei — vergleichbar einem »Grundauskommen«. Der Zugang zu Naturreichtiimern
half dabei, tiber die Runden zu kommen. Geld wurde nur fiir gelegentliche An-
schaffungen gebraucht. Heute ist der Umgang mit Geld kaum vermeidbar. Com-
moners kénnen (und miissen) sich meist um ein »Geldeinkommen« bemiihen.
Und so wichtig das ist, so wichtig ist auch, sich dabei von regelmifligen Geldfliis-
sen moglichst unabhingig zu machen. Das gelingt nicht von heute auf morgen,
aber es gibt viele Moglichkeiten, geldunabhingiger zu leben. Vor allem erfordert es
die Fihigkeit, den Spiefs umzudrehen und die richtigen Fragen zu stellen. Anstatt
zu fragen: »Wie kann ich mehr Geld verdienen?«, stellt sich die Frage: »Wie kann
ich mein Leben so organisieren, dass ich weniger Geld brauche? Wie kommt mehr
Teilen und Weitergeben in meinen Alltag?« Auch auf Projekt-, Initiativ- oder Platt-
formebene kann mit diesen Fragen begonnen werden.

Eine weitere Strategie ist, die Geldfliisse innerhalb eines Commons davon zu
entkoppeln, wie »das Geld hineinkommt, also wie Einnahmen generiert werden.
Wie sieht eine solche Entkopplung aus? Wenn Menschen es gewohnt sind, Dienst-
leistungen zu kaufen, verhalten sie sich entsprechend. Sie denken und handeln
wie Konsumierende. Wann immer dieses Rollenbild aktiviert wird, kommt eine be-
rechnende Rationalitit zum Zug: Wenn eine »Ausschreibung« stattfindet und sich
die Bietenden gegenseitig iibertreffen beziehungsweise unterbieten miissen; wenn
in Vertrigen Ergebnispakete geschniirt werden, die dann »geliefert« werden miis-
sen — egal wie die Bedingungen im richtigen Leben sind; wenn alles als »Kauf- und
Verkaufstransaktion« gedacht wird, gleich ob es sich um Fahrrider, Lebensmittel,
Fortbildung oder Fufdballspieler handelt; wenn gewarnt wird, dass Andere Thnen
zuvorkommen, wenn Sie jetzt nicht zugreifen —immer dann regiert das Geld durch.
Das Problem dabei: Geldfliisse und Warentausch kénnen Commoning so wenig er-
setzen wie (Fiir-)Sorge. Nicht nur im Vollzug des geldvermittelten Wirtschaftens
setzt sich der Konsumierende in uns durch; schon die Grundiiberzeugung, dass
»nur so etwas erledigt werden kann, dass es »schlicht nicht anders geht«, nihrt
diese Haltung. Dabei gibt es durchaus Moglichkeiten, aus einem Commons heraus
mit dem Markt zu interagieren, ohne der Logik der Preiskonkurrenz zu folgen oder
sich — wie im Aquivalententausch — strikter Gegenseitigkeit unterzuordnen. Als
eine Stadt in Frankreich dem commons-basierten Netzwerk Encommuns, zu dem
viele Programmierfachleute gehéren, einen Auftrag anbot, trug dies plétzlich die
Vorstellung, »liefern zu miissen« in die Gruppe. Die Konzentration auf den Auf-
trag hat die Beteiligten von den urspriinglichen Projektzielen entfernt und selbst-
bestimmte Arbeitsrhythmen verdringt. Ein Beteiligter berichtet, wie sich »eine
Kluft [6ffnete] zwischen denen, die fiir diesen Auftrag viel liefern und das Geld
bekommen, und jenen, die [nur] von Zeit zu Zeit liefern [kénnen] und das ohne Be-
zahlung tun«.* Das Ergebnis: eine Verschiebung in den internen Dynamiken des
Commoning. Anstatt aus intrinsischen Griinden (Spafl an der Aufgabe, Netzwer-
ken, von Anderen lernen, Sozialleben, Sinnvolles tun) zum Projekt beizutragen,
konzentrierten sich viele darauf, »den Vertrag zu erfiillen«. Bald wurden die Prio-
rititen des externen Auftraggebers als wichtiger erachtet als die Wiinsche und Be-
diirfnisse anderer Commoners. Die Logik des Wettbewerbs und der Effizienz trieb
ins Zentrum der Aufmerksamkeit und dringte die urspriinglich freiwillige Zu-
sammenarbeit in den Hintergrund. »Anstatt Menschen zu helfen, die von einem

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -

145


https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil Il: Commons verstehen und leben

tehlerhaften Wirtschaftssystem ausgelosten Verhaltensweisen zu dndern«, so wie
Encommuns das beabsichtigt hatte, hat diese Dienstleistungsorientierung »diese
Verhaltensweisen verstirkt«, sagte ein Beteiligter.

Encommuns reagierte mit der Schaffung einer halbdurchlissigen Membran,
um den Geist des Commoning zu erhalten und gleichzeitig kommerzielle Auftrige
annehmen zu konnen. Zunichst legte die Gruppe fest, dass alle kommerziellen
Unternehmen die Leistungen bezahlen sollten, die im Commons erbracht wur-
den - das stellte die Moglichkeit sicher, Einnahmen zu generieren. Anstatt dies
aber als konventionelle Markttransaktion zu betrachten — also als Bezahlung fiir
bestimmte Leistungen oder Produkte — sieht die Regelung vor, dass jedes beauftra-
gende Unternehmen einen finanziellen Beitrag zum Commons leistet und damit
die Titigkeiten grundfinanziert, denen die Commoners ohnehin nachgehen. Mit
anderen Worten: Unternehmen oder staatliche Auftraggeber zahlen nicht fiir eine
bestimmte Dienstleistung oder ein bestimmtes Produkt, sondern sie leisten einen
allgemeinen Beitrag — dhnlich einer Spende. Diese Beitrige werden zudem alle
offengelegt. Encommuns will dadurch sicherstellen, dass es nicht davon abhingig
wird, etwas zu verkaufen, weder Produkte noch die Arbeit der Menschen, denn die
Erfahrung ist, dass — wenn dies geschieht — allmihlich dem Erfolg am Markt mehr
Prioritdt eingerdumt wird als den Bediirfnissen der Commoners. Und damit be-
ginnt nicht selten die Auflésung des ganzen sozialen Gefiiges. Indem Encommuns
Zahlungen (allgemeine Kompensationen fiir das Recht, die Ergebnisse ihrer Pro-
grammierkunst zu nutzen) formal wie Spenden behandelt, entkoppelt es das Ge-
ben vom Nehmen. Die finanziellen Beitrige von auflen sind nicht direkt mit dem
verkniipft, was von auflen aus dem Commons genommen wird. So bleibt Encom-
muns souverdn im Umgang mit Geld im Sinne des Gesamtprojekts. Zudem sei die
Idee, »kommerziellen Organisationen zu helfen, Vertrauen in den Commons-An-
satz zu entwickeln und gleichzeitig Commons zu helfen, sich zu finanzieren, wenn
sie schon zu kommerziellen Zwecken genutzt werden«.*® Derselben Idee folgt die
P2P Foundation mit ihrer sogenannten commons-basierten »Reziprozititslizenz«
(Commons Based Reciprocity License). Sie ermoglicht allen, kostenlos zu nutzen,
was in Commons produziert worden ist — mit Ausnahme kommerzieller Nutzer.
Sie sollen zahlen.

Das transnationale Guerrilla Media Collective (GMC) — eine Gruppe von Uber-
setzern, Designerinnen und Medienschaffenden — hat sich Regeln gegeben, die
sowohl Commoning als auch bezahlte Dienstleistungen integrieren. Das »com-
mons-orientierte offene und kooperative Wirtschafts- und Governance Model, Ver-
sion 2.0«, ermoglicht es den Beteiligten, zweckgebundene und gemeinwohlorien-
tierte bezahlte Arbeit zu leisten, und fordert zugleich explizit, fiir das Wohlergehen
des Kollektivs und jedes Einzelnen Sorge zu tragen.** Entscheidungsverfahren und
Verantwortlichkeiten sind nach unterschiedlichen Stufen des Engagements ausdif-
terenziert: gelegentliche, unbezahlte Beteiligung; ein formaler Prozess, der einer
Probezeit dhnelt, teilweise bezahlt wird und Raum schafft, um zu priifen, ob alles
zusammenpasst; sowie verbindliche Mitgliedschaft mit spezifischen Verantwort-
lichkeiten, die bezahlt werden. Alle wertschépfenden Beitrige — auch die unbezahl-
ten, inklusive der (Fir-)Sorge fiir das GMC — werden in einer Datenbank erfasst.
Diese Erfassung ist Referenzpunkt fiir die Reflexion und entspricht dem Bemiihen
aller Beteiligten, dem Commoning Prioritit einzuriumen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 5: Selbstorganisation durch Gleichrangige

Im Grunde sind all diese Dinge nicht neu. Um CoMMONs & KOMMERZ AUSEINAN-
DERZUHALTEN, wird in vielen Gemeinschaftswildern das Sammeln und Schlagen
von Asten oder Biumen nur fiir den persénlichen Gebrauch, nicht aber fiir den
Verkauf auf dem Markt erlaubt. Fischerei-Commons bestimmen hiufig, welcher
Anteil des Fangs von einzelnen Fischerinnen oder Fischern verkauft werden darf.
Doch das Muster findet sich nicht nur in Commons: Auch Universititsverwaltun-
gen fungieren oft als Vermittler zwischen Finanzierungsquellen und den For-
schenden selbst. Die Idee ist sicherzustellen, dass in der Wissenschaft von den In-
teressen der Geldgeber unabhingige Debatten gefiithrt und Ergebnisse verbreitet
werden konnen. Auf die Erkenntnisse der Wissenschaft darf nicht der Makel fallen,
etwa von Konzerninteressen beeinflusst zu sein.

COMMONS-PRODUKTION
FINANZIEREN

In einer Welt, in der Geld und Finanzierung nach kapitalistischer Logik einge-
setzt werden und als Standardinstrumente, stellt sich die Frage, wie schopferisches
Tdtigsein finanziert werden kann, ohne die schidlichen Einfliisse von Geld und
Verschuldung hinnehmen zu miissen. Drei Moglichkeiten haben wir ausgemacht
— gewiss gibt es mehr. Sie erlauben es Commoners von externer Finanzierung un-
abhingiger zu werden und geben ihnen zugleich mehr Sicherheit und Freiheit. Die
Rede ist von, erstens, »Geld-light-Commoning«, was mit sich bringt, weniger auf
Geld und Mirkte angewiesen zu sein; zweitens, gemeinsamer Finanzierung, so
dass Geld und Kredite ausschlieflich aus dem Commons heraus entstehen, darin
zirkulieren und nicht zweckentfremdet werden; und, drittens, von neuen Finanz-
kreisliufen zwischen Commons und der 6ffentlichen Hand, so dass vom Staat
verwaltete Steuergelder Commons stirken konnen. (Wir kommen gleich darauf
zuriick.)

Wie wir gesehen haben, hingt das Gelingen des Commoning davon ab, dass
Geld nicht die sozialen Dynamiken bestimmt. Wenn Schulden oder Kapital die

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -

147


https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Teil Il: Commons verstehen und leben

Menschen in Abhingigkeiten treiben oder soziale Spaltungen erzeugen, wird ein
Commons nicht bestehen kénnen. Deswegen ist es so wichtig, dass Commoners
(im Grunde aber wir alle), unabhingiger von Geld und Mirkten werden. Wenn
etwa die Emission und die Zirkulation von Geld auf Augenhéhe geschehen und das
Geld sich vor allem innerhalb der Gemeinschaften, Netzwerke und Commons-Pro-
zesse bewegt, dann kénnen Commoners die Werte, die sie schaffen, zum gegensei-
tigen Vorteil nutzen. Und sie miissen nicht zusehen, wie sie von Kreditgeberinnen
und Aktioniren als Zins- oder Dividendenzahler abgeschépft werden.

Wie Google ohne Google: Nextcloud

Nextcloud®? ist heute eine beliebte Alternative zu Diensten wie Dropbox oder
OneDrive. Sie ermdglicht, dass Daten auf den je eigenen Servern gespeichert
werden (sog. Filehosting), und beruht auf Open Source und freier Software.
Uber einen sogenannte Klienten (engl. client) wird der Server automatisch
mit den lokalen Verzeichnissen synchronisiert. So konnen alle Beteiligten
von mehreren Rechnern, aber auch iiber eine Weboberfliche, auf einen kon-
sistenten Datenbestand zugreifen. Nextcloud kann, anders als proprietire
Dienste, ohne Zusatzkosten auf einem privaten Server installiert werden. Das
sichert die vollstindige Kontrolle iiber die eigenen Daten. Der Dienst bietet
alles, was Google auch bietet. Und da die Software modular aufgebaut ist, l4sst
sie sich um beliebige Funktionalititen erweitern. Es gibt Kalender, Adress-
buch, Fotogalerie, Musik- und Videowiedergabe, Aufgabenplaner, Feedreader,
E-Mail-Programm, Textverarbeitung, Mind Maps, Verwaltungswerkzeuge,
Moglichkeiten zur Auswertung von Geodaten und so fort. 1.800 Leute arbei-
ten mit — unbezahlt. Sie tun es trotzdem. Auf der Konferenz Bits & Biume,
die im November 2018 in Berlin erstmals die Umweltbewegung mit der kriti-
schen Technologieszene zusammengebracht hat, beschreibt der Griinder von
Nextcloud, Frank Karlitschek, eine Erfahrung, die ihn gelehrt hat, bei der Fi-
nanzierung einer Unternehmung auf Unabhingigkeit zu achten.> Karlitschek
hatte auch den Nextcloud-Vorginger OwnCloud gegriindet. Um seine Idee
einer freien, selbstgehosteten Cloud zu realisieren, ging er in die USA, ins El
Dorado der Start ups. Und tatsichlich bekam er, was er suchte: Venture-Ka-
pital. Das beschleunigte die Dinge: schnelleres Wachstum, mehr Marketing,
mehr Einstellungen. Aber dabei sei »das Projekt unter die Rider geratenc, sagt
Karlitschek. OwnCloud hatte mehrere Millionen US-Dollar eingesammelt und
musste nun mit Riicksicht auf die Interessen der Investoren agieren. »Das war
ein Fehler«, resiimiert er. »Die Kompromisse waren zu grof3.« Karlitschek hat
sein Projekt verlassen** und ein neues gegriindet: Nextcloud — ohne externe
Investitionen und unter Beteiligung einer grolen Community. Nur zwei Jahre
nach der Griindung hat Nextcloud Millionen Nutzerinnen und Nutzer auf der
ganzen Welt — darunter sehr grofle: die ARD etwa oder Siemens.

Der franzosische Informatiker und Commons-Forscher Philippe Aigrain hat be-
reits zu Beginn der 2010er-Jahre deutlich gemacht, dass in jedem Commons ei-
nige grundsitzliche Fragen zu kliren sind. So ist zu fragen, wie die Beziehun-

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 5: Selbstorganisation durch Gleichrangige

gen zwischen der Geldokonomie und den Commons aussehen sollen und welche
»Geldkultur« Commoners fiir sich selbst entwickeln wollen. Zumindest sollten
diese Dinge so geregelt werden, dass Kapital oder Geld nicht unkontrolliert alles
durchdringt und sich das Miteinander nicht in ein Gegeneinander verwandelt. Es
geht darum zu erkennen, dass das Streben nach Geld und Erfolg nicht alternativlos
ist, wenn allgemeiner Wohlstand geschaffen werden soll. Deshalb ist es zwingend,
CoMMONS & KOMMERZ AUSEINANDERZUHALTEN (S. 143). Aber auch GEGENSEITIG-
KEIT BEHUTSAM AUSZUUBEN (S. 103) minimiert die negativen Folgen der Gelddko-
nomie und trigt dazu bei, dass eine berechnende Handlungsrationalitit nicht doch
zur kulturellen Norm wird. Und damit sind wir bei den Strategien, die das gleiche
Anliegen verfolgen. Es ist gleichgiiltig, welche zum Einsatz kommt: Wichtig ist,
dass »der Schwanz nicht mit dem Hund wedelt« und wir nicht zulassen, dass Geld
unsere Anliegen bestimmt und unser Handeln antreibt.

Geld-light-Commoning. Wenn Commoning bedeutet, Wissen und Dinge gemein-
sam zu nutzen, aufzuteilen und umzulegen sowie Prozesse gemeinsam zu finan-
zieren und dadurch so viele Bediirfnisse wie moglich zu befriedigen, dann macht
es die Einzelnen per Definition unabhingiger von Geldeinkommen. Wir nennen
es daher »Geld-light«. Die Ethik und Praxis von Geld-light-Commoning wird in
diesem Buch in vielen Varianten beschrieben. Wir brauchen weniger Geld, wenn
wir Dinge gemeinsam tragen, nutzen und herstellen, »Do-It-Together« ist dafiir ein
Schlagwort. (GEMEINSAM NUTZEN & HERSTELLEN ist ein entsprechendes Muster,
das wir in Kapitel 6 beschreiben.) Geld-light-Commoning ist fundamental, relativ
einfach und eine Antwort darauf, dass »der Markt« unsere Schwichen auszunut-
zen sucht und Abhingigkeitsverhiltnisse herstellt. Wir kennen das von unseren
Staubsaugern oder Schleifmaschinen. Die Anschaffungskosten der Gerite sind
im Vergleich zu dem, was wir fiir das Verbrauchsmaterial wie Staubsaugerbeutel,
Schleifpapier oder Druckerpatronen ausgeben miissen, geradezu licherlich. Eine
der wirksamsten Antworten darauf ist, solche Anschaffungen méglichst zu ver-
meiden und nach Alternativen zu suchen — etwa Gerite umzuriisten, gemeinsam
zu nutzen oder konviviale Technologien einzusetzen. Langfristig macht uns das
freier.

Noch deutlicher wird die Abhingigkeit von kommerziellen Interessen im IT-Be-
reich. Heute werden die Konsumentinnen und Konsumenten proprietirer Software
nicht nur gezwungen, stindig neue Versionen zu akzeptieren, sondern, wie Profes-
sor Lorenz Hilty erklirt: »Heute wird immaterielle Software benutzt, um Druck zu
machen, dass funktionierende Hardware ersetzt wird!«>® Kurz: weniger Freiheit,
aber mehr Mill. Mit »Geld-light«-Commoning haben Hacker-Communities in den
frithen 2000er-Jahren dazu beigetragen, Microsofts Missbrauch von Windows und
Office entgegenzuwirken. Aber nicht, indem sie die Konzerne angriffen, sondern
indem sie GNU/Linux, Open Office und Dutzende andere Open-Source-Program-
me von hoher Qualitit als praktische, kostengiinstige oder kostenlose Alternativen
zu den Standardprogrammen der Marktgiganten entwickelten. Durch die Peer-Pro-
duktion von Software, die weitergegeben werden darf, konnen Menschen neue
Commons in digitalen Umgebungen schaffen und auferdem drakonische Lizenz-
vereinbarungen und den Missbrauch der Marktmacht meiden. Nutzerinnen und
Nutzer kénnen nicht nur sicher sein, dass ihre Programme mit anderen Systemen
kompatibel sind und dass dessen Veranderung und Weiterentwicklung erlaubt ist;

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -

149


https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150

Teil Il: Commons verstehen und leben

sie konnen auch nicht unter Druck gesetzt werden, teure, unnétige Upgrades zu
bezahlen.

In analogen Umgebungen gibt es viele bewihrte Moglichkeiten, die eigenen
Kosten gering zu halten und weniger geldabhingig zu sein. Wohnen ist ein gutes
Beispiel. Sogenannte Community Land Trusts in Kanada oder den USA koénnen
die laufenden Kosten fiir Wohnraum und kleine Unternehmen erheblich reduzie-
ren, indem sie das Land, auf dem Wohn- und Wirtschaftsgebdude stehen, aus dem
Markt nehmen. Auch Peer-to-Peer-Carsharing und -Projekte, in denen Werkzeu-
ge gemeinsam genutzt werden — wie die Offenen Werkstitten — sind Formen des
Geld-light-Commoning.

Geld-light-Commoning beginnt auf individueller Ebene mit einer einfachen
Frage: Was brauche ich wirklich? Diese Frage zu beantworten lenkt die Aufmerk-
samkeit auf die tatsichlichen Bediirfnisse und hilft der schleichenden Entmach-
tung zu entgehen, der mit einer konsumzentrierten Kultur einhergeht. Die kapita-
listische Wachstumswirtschaft verschlingt aulerordentlich viel Energie und Geld
mit ihren — bemerkenswert kreativen — Versuchen, Menschen zum Konsumieren
zu bewegen, obgleich so vieles davon unnétig ist. Aus neuen Konsummustern re-
sultieren — notwendigerweise — neue Infrastrukturen. Es sind Infrastrukturen der
Abhingigkeit. Diese wiederum ermdglichen ganz neue Produkte, die kurz darauf
als lebensnotwendig gelten. Das war beim Auto so und ist beim Smartphone nicht
anders. Commoners koénnen vielen dieser vermeintlichen Notwendigkeiten ent-
kommen, indem sie ihre eigenen Systeme, Infrastrukturen, Rdume und Ressour-
cenpools zur gemeinsamen Nutzung entwickeln.

Gemeinsame Finanzierung bedeutet, Geld von Einzelpersonen, der Gemeinschaft
und der breiteren Offentlichkeit zusammenzulegen (zu poolen), um gemeinsame
Prozesse und Vermogenswerte zu finanzieren. Das stirkt Commons nicht nur hier
und heute, sondern schafft auch Grundlagen fiir das Commoning der Zukunft,
etwa durch den Aufbau geeigneter Infrastrukturen oder die Entwicklung neuer
Projekte. Gemeinsame Finanzierungsmodelle gibt es schon sehr lange u.a. die
Kreditgesellschaften auf Gegenseitigkeit, Versicherungspools, gemeinschaftlich
kontrollierte Mikrofinanzierungen und Lokalwihrungen. In jiingerer Zeit konn-
ten durch webbasiertes Crowdfunding vollig neue Dimensionen erschlossen und
unzihlige kleine, aber auch sehr grofle Projekte finanziert werden. Goteo, eine
Crowdfunding-Plattform fiir Commons mit Sitz in Madrid®®, ist eine Pionier in
diesem Feld. Seit der Griindung 2012 bis Ende 2018 wurden tiber Goteo mehr als
7,3 Millionen Euro mobilisiert, mehr als goo Commons-Projekte in ganz Europa
und Lateinamerika finanziert und circa 2.500 weitere Projekte online unterstiitzt.”
Goteo unterscheidet sich von konventionellen Crowdfunding-Websites durch die
Vorgabe, dass Projekte tatsichlich Commons-Prinzipien umsetzen miissen.

Das Crowdfunding von Freiem Wissen: Die Finanzierung durch die Nutzerin-
nen und Nutzer selbst sichert auch den Wikimedia-Projekten Unabhingigkeit. In
der alljahrlichen Spendenkampagne zum Jahresende 2017 nahm Wikimedia 8,7
Millionen Euro ein. Die durchschnittliche Spendenhdéhe lag bei circa 13 Euro. Die
Verwendung dieser Mittel wird allerdings immer wieder kritisiert. Ein Stein des
AnstofRes ist, dass ein Grofteil der Gelder in die us-amerikanische Wikimedia-Zen-
trale flief3t, wo die Gehilter der Festangestellten entsprechend hoch sind. Anderer-
seits kommt auch bei Wikimedia ein interessantes Muster zum Tragen, das wir

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 5: Selbstorganisation durch Gleichrangige

in Kapitel 6 niher vorstellen werden: PooLEN & AUFTEILEN. Die Spendeneinnah-
men werden zunichst gesammelt und anschliefend auf 16 Wiki-Projekte verteilt.
Sie sichern freien Zugang zum Online-Worterbuch, zu einer Zitatdatenbank, zu
Sammlungen digitaler Biicher und Lernmaterialien, zu Datenbanken von Pflan-
zen- und Tierarten, Reisefithrern sowie Archiven mit Fotografien und Bildern fiir
alle. Dartiber hinaus flieflt das Geld in Projekte, die im Netz nicht sichtbar sind. So
werden Strukturen aufgebaut, um Menschen in Afrika Zugang zu freiem Wissen
zu sichern, oder Wikimedia engagiert sich in politischen Initiativen rund um Netz-
neutralitit und Urheberrecht. Dariiber hinaus niitzt uns allen eine Wissensplatt-
form »jenseits des Marktes«, weil sie uns zugleich von den Werbebotschaften und
der Datensammelpraxis kommerzieller Anbieter befreit.

Von der digitalen in die analoge Welt: Die franzésische Organisation Terre de
Liens sammelt Geld, um fiir angehende Kleinbiuerinnen und Kleinbauern Land
zu kaufen und dieses Land auf Dauer dem Markt zu entziehen. Ein Teil der Fi-
nanzierung, die fiir einen bestimmten Hof zusammengetragen wird, flieft in die
sogenannten »Solidarititsersparnisse«. Diese werden ausschlieRlich fiir den Kauf
weiteren Agrarlandes — also fiir die Finanzierung weiterer Projekte — genutzt. In
Deutschland macht das Mietshiuser Syndikat (siehe Kapitel 8) etwas Ahnliches. Es
unterstiitzt Hausprojekte in der eigenstindigen Finanzierung gemeinschaftlicher
Wohnprojekte, sorgt ebenso dafiir, dass die Immobilien dem Markt entzogen wer-
den und stellt zudem sicher, dass es eine solidarische Finanzierung im Verbund
gibt. Das Mietshiuser Syndikat nimmt 10 Cent pro Quadratmeter Wohnraum pro
Monat von allen Bewohnerinnen und Bewohnern der mit dem Syndikat assozi-
ierten Gemeinschaftswohnprojekte ein. Dieses Geld wird eingesetzt, wenn neue
Wohn-Commons auf Solidartransfers angewiesen sind.

Vom Dach iiber dem Kopf zur Gesundheitsversorgung: Artabana ist ein Ver-
bund, in dem Tausende Menschen aus der Schweiz, Deutschland und Australien
ihre Gesundheitsfiirsorge gemeinschaftsbasiert finanzieren. Auch hier ist die Stra-
tegie dhnlich. Artabana ist — dhnlich den unabhingigen Hausprojekten im Miets-
hiuser Syndikat — in tiberschaubaren Gruppen organisiert. Die Mitglieder eine
Gruppe iibernehmen fiireinander die Rolle des Sozialversicherers. Es bestehen
keine Einschrinkungen hinsichtlich der Wahl der Arztin bzw. des Arztes, der Be-
handlungsoption, der Medikamente oder Heilmittel. Die Gruppen bestimmen
eigenstindig und im Vertrauensraum, wie sie ihre gegenseitige Unterstiitzung
organisieren. Sie bestimmen auch, wie sie die Mittel aus dem Solidarititsfonds ver-
wenden, zu dem jede Gruppe als Gruppe beitragt. Aulerdem wird ein Teil des lokal
zusammengetragenen Geldes in einen sogenannten Nothilfefonds eingezahlt, der
von Artabana International verwaltet wird. Meistens kann eine Gruppe fiir die Ge-
sundheitsfirsorge ihrer Mitglieder durch das PooLEN & AUFTEILEN von Geld auf-
kommen. Ist jedoch eine lokale Gruppe mit unerwartet hohen Behandlungskosten
konfrontiert — etwa im Fall chronischer Krankheiten oder komplizierter Operatio-
nen — kann dieser Nothilfefonds des Verbundes die Losung sein. Er funktioniert
wie eine Art Riickversicherung innerhalb des gemeinschaftsbasierten Versiche-
rungssystems. Als Jane®® in Australien wegen eines schweren Herzleidens operiert
werden musste, planten sie und ihr Mann, die vorgesehenen Kosten von AUS-$
35.000 durch eine Hypothek auf ihr Haus zu finanzieren. Es stellte sich jedoch
heraus, dass ihre lokale Artabana-Gruppe bereits Artabana Deutschland kontak-
tiert hatte, und der dortige Nothilfefonds war in der Lage, die Operationskosten

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -

151


https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152

Teil Il: Commons verstehen und leben

zu decken. »Dass der Nothilfefonds von Artabana Deutschland mich unterstiitzen
wiirde, ohne mich zu kennen, iiberraschte uns und erfiillte uns mit tiefer Dank-
barkeit und Demut. ... Innerhalb einer Woche war das Geld auf unserem Konto
bei Artabana Hobart. Am Anfang war es schwierig, diese Geste von Fremden an-
zunehmen.« Aber in einer Artabana-Kultur, einer Kultur des Commoning, ist das
letztlich nicht ungewthnlich. Artabana kann auch gréfere Risiken abdecken, denn
es funktioniert wie ein Verbund von gemeinschaftsgetragenen und selbstbestimm-
ten Finanzierungspools.

Vom Geld selbst: Es gibt zudem eine weltweite Bewegung, die eigenes Geld
ausgibt und kontrolliert, um die Probleme anzugehen, die mit externer Finan-
zierung verbunden sind. Weltweit existieren Tausende lokaler Wihrungen oder
Peer-to-Peer-Kreditsysteme, die das konventionelle Geld meist erginzen und in be-
grenzten Regionen spezifische Probleme 16sen sollen, wobei sie mehr oder weniger
erfolgreich sind. Thre Zahl genau anzugeben ist schwierig. Der Forscher Grzegorz
Sobiecki schitzt sie auf iiber 6.000.% In sehr armen Vierteln einer kenianischen
Grof3stadt zirkulieren zum Beispiel der Bangla Pesa und der Lida Pesa. Beide Wih-
rungen gehoren zum groferen Sarafu-Kreditsystem, das den Mitgliedern ermdég-
licht, die Leistungen und Vermogenswerte zu erfassen, die im Viertel erbracht
werden, sie in Umlauf zu bringen und dabei zu verhindern, dass sie nach auflen
abflielen. In diesem Sinne fungieren sie als Bausteine einer commons-basierten
Okonomie.

Alle hier vorgestellten Plattformen und Verbiinde — Goteo, Terre de Liens,
Mietshiuser Syndikat, Artabana oder Lokalwihrungen — erbringen irgendeine Art
»kollektiven Zugewinns«. So miissen Werke, die {iber Goteo finanziert werden,
unter einer freien oder einer Creative-Commons-Lizenz publiziert werden. Auf
diese Weise kann das, was gemeinschaftlich finanziert wurde, kiinftig kopiert,
weitergegeben und/oder modifiziert werden. Das Grundprinzip lautet: Wer von
einem Commons etwas entnimmt, muss auch etwas zuriickgeben. Zudem geht
es in allen Beispielen nicht nur darum, Projekte gemeinschaftlich zu finanzieren,
sondern auch darum, bestimmte Vorteile »in die Zukunft weiterzugeben« (engl.
pay-it-forward mechanism).

Neue Finanzkreisliufe zwischen Commons und der 6ffentlichen Hand schaffen.
Manche Marktakteure werden vom Staat grof3ziigig mit Subventionen, rechtlichen
Privilegien oder durch die Anerkennung von Quasi-Monopolen unterstiitzt. War-
um sollte fiir Commoning nicht das Gleiche gelten? Staatliche Investitionen kénn-
ten Riume 6ffnen und Infrastrukturen schaffen, Commons mitfinanzieren und
kreative neue Finanzierungsinstrumente entwickeln. Vieles ist denkbar. Nahelie-
gend ist zunichst, dass der Staat Commons-Projekte ebenso groflziigig und direkt
finanziell unterstiitzt wie er Steuergelder fiir alle moglichen Zwecke einsetzt, die
als gesellschaftlich relevant gelten. Problematisch ist, dass staatliche Finanzierung
oft mit restriktiven und wenig lebensnahen, biirokratischen Verfahren einhergeht.
Zudem werden oft in einem bestimmten Zeitraum messbare Ergebnisse erwartet,
die zu liefern sind. Fiir Experimente, Ausprobieren und schépferische Prozessge-
staltung bleibt da oft zu wenig Raum. Daher wire es zu begriilen, wenn staatliche
Forderung fiir Commons auf die Entwicklung neuer Ideen setzt — und zwar dhn-
lich bedingungslos wie die us-amerikanische Defense Advanced Research Projects
Agency (DARPA) unbefristete Anschubfinanzierungen fiir die Entwicklung inno-

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -



https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Kapitel 5: Selbstorganisation durch Gleichrangige

vativer Technologien bereitstellt. Wenn Commoners sich heute um Finanzierun-
gen seitens des Staats bemithen, ist Vorsicht geboten — nicht nur wegen des Ver-
fahrensaufwands, der oft Energien verschlingt, die anderswo dringend gebraucht
werden, sondern auch wegen der Bedingungen, die an solche Unterstiitzung ge-
kniipft sein kénnen. Externe Finanzierung kann die Integritit eines Projektes ver-
zerren, zum Beispiel indem es politischen Interessen Tiir und Tor 6ffnet. Dartiber
hinaus existiert das Risiko, dass die Unterstiitzung abrupt beendet wird, sobald
sich die politischen Winde drehen. Einigen dieser Probleme kénnte der Wind aus
den Segeln genommen werden, etwa durch Grundfinanzierungen, die einfach
zum staatlichen Haushalt gehoren. Auch die Erhebung von Pauschalgebiihren ist
denkbar — dhnlich wie das heute schon fiir Musikaufnahmen und andere krea-
tive Inhalte gilt. Sie kénnte von der Kreativbranche erhoben werden — als obliga-
torischer, aber symbolischer Beitrag zur nicht-kommerziellen Kultur, von der sie
letztlich abhingig ist, um neue Talente zu identifizieren und zu »verwerten«. Ein
solcher Finanzierungsmechanismus wire tiberschaubar und liefe sich gut planen
und leicht hochskalieren. Und er kénnte zahlreichen kreativen Menschen helfen.®

Genauso wie staatliche Behorden hiufig Unternehmen unterstiitzen, indem
sie Biirgschaften oder Kredite bereitstellen, konnten Forderprogramme aufgelegt
werden, um Land freizukaufen, von Commoners bewirtschafteten Wohnraum zu
sichern oder die Infrastruktur von FabLabs, Telecommons® und KOSMO-LOKALER
PrRODUKTION zu finanzieren. Auch kénnte ein bestimmter Prozentsatz der Steuer-
einnahmen aus der Fischerei oder der Forstwirtschaft in einen Finanzierungspool
eingezahlt werden. Dieser wiirde von commons-affinen Organisationen verwaltet,
die treuhinderisch arbeiten, um Kiistenbereiche, Wilder oder Naturreservate zu
bewirtschaften.

Das vielleicht ambitionierteste Programm wire ein gemeinschaftsgetragenes
bedingungsloses Grundeinkommen. Derzeit werden weltweit zahlreiche Modelle
diskutiert. Der Gedanke, die konkrete Ausgestaltung eines solchen Grundeinkom-
mens lokal zu verankern — dhnlich wie das im weltweit ersten Grundeinkommens-
projekt (2008/2009) in den namibischen Dérfern Otjivero und Omitara geschehen
ist —, wird in dieser Diskussion hiufig iibersehen. Doch was, wenn nicht einfach
den Einzelnen, sondern den Einzelnen in und mit ihren Communities die Entschei-
dung tiberlassen wiirde, wie die meist sehr geringen Mittel verwendet und ihre Zeit
und Talente genutzt werden konnen?

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -

153


https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839455748-008 - am 14.02.2026, 14:28:54. -[@



https://doi.org/10.14361/9783839455746-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

