
12. Was macht die Reaktion?

Der Begriff der Reaktion. Nach diesem Gang durch die Geschichte reaktionären Denkens

lässt sich ein Resümee ziehen in Form eines Begriffs des reaktionären Denkens. Gleich-

wohl fragt das Kapitel nicht danach, was die Reaktion ist, sondern nach dem, was sie

macht. Es gilt, eine »pragmatische« Sicht vorzulegen, die dem gerecht wird, dass Reakti-

on primär eine Bewegung ist, in dem sich Denken, Affekt und Ästhetik auf charakteris-

tischeWeise kreuzen.Was also macht die Reaktion bzw. das reaktionäre Denken?

Das reaktionäreDenken ist eines,das ausweicht, auf einenAffekt.Das ist für sich ge-

nommen kein Problem. Die Idee, dass das Denken eine rein logische Angelegenheit ist

oder sein soll, die sich gefälligst von Vorannahmen, Emotionen oder Präferenzen fern-

halten soll, ist zutiefst naiv. Natürlich gibt es zurecht und glücklicherweise Verfahren,

die eineDistanz zwischendieDenkendeunddenDenkgegenstand schieben, sodass jene

nicht schon vorher weiß, was herauskommen wird. Das nennen wir dannWissenschaft

und Methode. Doch auch die Wissenschaft ist zuerst eine Praxis, die eingeübt und ver-

innerlicht wird, so dass sie und ihre Richtigkeit durchaus gefühlt werden. Der Glaube,

Wissenschaft sei eine gefühlsfreie Angelegenheit, beruht auf einer sehr schlichten opti-

schen Täuschung, die von Fleck exemplarisch aufgedeckt wurde:

Gefühlsfreies Denken kann nur ein solches bedeuten, das vom momentanen, persön-

lichen Stimmungszustande unabhängig ist, aber aus einer durchschnittlichen Kollek-

tivstimmung erfließt. Der Begriff eines überhaupt gefühlsfreien Denkens hat keinen

Sinn. Es gibt keine Gefühlsfreiheit an sich oder reine Verstandestätigkeit an sich – wie

wären sie nur festzustellen? Es gibt nur Gefühlsübereinstimmung und Gefühlsdiffe-

renz, und die gleichmäßige Gefühlsübereinstimmung einer Gesellschaft heißt in ih-

rem Bereiche Gefühlsfreiheit.1

Alles Denken zutiefst affektiv durchdrungen und getragen ist. Das hindert gleichwohl

nicht, dass es sich Einwänden und Nachprüfungen weit jenseits des Gefühligen stellen

kann.

1 Fleck: Entstehung und Entwicklung. 67.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017 - am 14.02.2026, 09:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Dass jemand von einerArgumentation oder einer differenziertenDurchdringung ei-

nes Problems ausschert auf einen Affekt, ist außerdem keine Sache, die man nur oder

irgendwie privilegiert bei Reaktionärenfindet.Bekannt und zurecht ridikülisiert ist die-

ses Gehabe bei manchen wohlmeinenden oder schlecht denkenden Linken, die vor eine

komplizierte Situationmit vielen Verlierern gestellt nur ihre Empörung zu konstatieren

wissen, ohne aber tiefer in das Problem einzudringen – was allein eine Lösung ermög-

lichen würde. Schließlich kann es auch vorkommen, dass dieses Ausscheren am Ende

aller Worte die einzige mögliche Antwort ist: Wenn alle Argumente ausgetauscht sind,

wenn das Gegenüber die besten Gründe auf seiner Seite hat, wenn einem keine Gründe

mehr einfallen, um die eigene Haltung zu rechtfertigen, wenn man vielleicht nicht ein-

mal mehr weiß, ob man selbst nun recht hat oder nicht – dann kann man doch in voller

Evidenz wissen, dass der andre jedenfalls nicht recht haben kann, dass, was er vertritt

und vorschlägt, falsch ist.

Es ist also nicht dieses Ausweichen des Denkens hin ins Affektive, das per se die Re-

aktion charakterisiert, und auch nicht, was per se ihr Problem darstellt. Es geht bei ihr

letztlich um ein ganz genau bestimmbares Verhältnis von Denken, Affekt und Ästhetik.

Wir müssen im Grunde drei Aspekte näher bestimmen:

Wovor weicht die Reaktion aus?

Wohin weicht sie aus?

Und welcher Gesamteffekt ergibt sich daraus?

Die zweite und die dritte Frage werden dabei in einem Rutsch zu beantworten sein.

Wovor weicht die Reaktion aus? Die Antwort auf diese Frage ist nach allemVorangegange-

nennichtmehr schwer.Das,wovordieReaktionzurückscheut, ist diemoderneWelt.Das

besagt noch nicht viel, zumal da viele Reaktionäre auch in technologischer Hinsicht ei-

ne entschieden zukunftszugewandte Haltung einnahmen.Der italienische Futurismus,

der seinen Namen nicht zufällig trägt, fand ebenso wenig durch Zufall Eingang in den

italienischen Faschismus, auch wenn das keine simple Geschichte ist.Was den Reaktio-

när abstößt, ist nicht dieModerne, nicht die Technik, nicht dieWissenschaft, es ist keine

dieser Veränderungen für sich genommen. Es ist noch nicht einmal die politische Neu-

ausrichtung, die mit der Moderne verbunden ist, für sich genommen: Ortega y Gasset

hatte Sympathien für eine parlamentarische Demokratie und Ayn Rand trat für eine ra-

dikale Praxis individueller Freiheit ein, die die Sphäre des Politischen auf das absolute

Minimumreduzieren sollte.2Nein,was denReaktionär abstößt, genauer: was die eigen-

tümliche Bewegung auslöst, die die Reaktion darstellt, ist das,was derModerne zugrun-

de liegt oder doch zwingend aus ihr fließt, und zwar insofern »die Demokratie dagewe-

sen ist«: »la démocratie est déjà passée par là«.3 Mit diesem Ausdruck beschreibt Ran-

cière eine historische Situation, in der der Gedanke und der Anspruch einer demokrati-

2 Freilich, Ortega y Gasset gehört nur bedingt in die Galerie der Reaktionäre, und Rands große Frei-

heit wird amEnde in noch größereUnfreiheit führen. Die anti-politische »Neutralität« des reaktio-

nären Denkens – wo sie überhaupt vorgetäuscht wird – erweist sich als höchst instabil, oder noch

genauer: als metastabil. Die kleinste Verunsicherung des Zustandes kann sie kippen lassen, und

dann kippt sie unweigerlich in die Schründe des Primitivismus.

3 Rancière: La mésentente. 36. Das Unvernehmen. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017 - am 14.02.2026, 09:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12. Was macht die Reaktion? 313

schen Organisation des menschlichen Zusammenlebens so eindeutig und ausdrücklich

ausgesprochen worden ist, dass er nicht mehr ignoriert werden kann, dass er fortan je-

de Auseinandersetzung über das Politische prägen muss. Natürlich kann er vergessen

werden, oder verdrängt, unterdrückt; aber das erfordert Zeit und Arbeit. So sind die oft

radikaldemokratischen Forderungen, die im Englischen Bürgerkrieg um die Mitte des

17.Jhs. artikuliert worden, nicht unmittelbar geschichtsträchtig geworden, wohingegen

die Französische Revolution eine echte Zäsur darstellt,weil von ihr her eine ununterbro-

chene Linie zum modernen Denken der Demokratie führt – ein Grund, weshalb man-

chen Reaktionärenwie deMaistre oder Schmitt diese Revolutionwie der große Sünden-

fall erschien.

Aber noch genauer: Was ist es, das abstößt, in einem geradezu physischen Sinn?

Was so anstößig und abstoßend ist, ist die Zumutung, dass nun alles von allen glei-

chermaßen betastet, begafft, bequatscht werden kann und darf; dass jeder Dahergelau-

fene bei allem seine Ansprüche meint geltend machen zu dürfen; dass überhaupt al-

les irgendwie gleichermaßen ernstgenommen sein will, sogar solches, was von keinem

sich selbst und die Vernunft respektierenden Menschen ernstgenommen werden kann;

dass es nichts Exklusives mehr gibt, nichts Herausgehobenes, nichts Großes; dass in

den Schwatzbuden der Parlamente alles, selbst noch das Wichtigste, zu Tode geredet

wird; dass einem Jazz-Musik und Trance und Mallorca-Pop als irgendwie auf der glei-

chen Ebene wie die Symphonien Beethovens vorgesetzt wird, weil doch vorgeblich al-

les Musik sei, und am Ende eh alles eine Frage des Geschmacks; dass ich nicht mehr auf

meine ausgezeichnete sozialePositionhinweisendarf zurErklärungundRechtfertigung

meiner Urteile; dass die Maschinerien moderner Staaten alles gleichmachen und jeden

Menschen, noch den besten, zu einer Nummer unter anderen machen; dass ihre Büro-

kratie unnachgiebig alles, was wir tun, in einen Sumpf der Zahlen und seelenlosen Ka-

tegorien hineinziehen, auch mich; dass sich sogar der große Philosoph selbst um seine

Steuererklärung kümmern muss, um seine Wäsche, vielleicht sogar um seine eigenen

Kinder; dass er und die anderen Kulturträger gezwungenwerden sollen, in den Proleten

oder in den Arbeiternmehr zu sehen als nur die Verfügungsmasse der Großen; dass das

Volk angeblich von sich aus und in seiner Abweichung zu den Eliten, die sonst in seinem

Namen zu sprechen vorgaben, eine Stimme, viele Stimmen, mit einer eigenen Würde

haben solle und nicht mehr nur der Umweg sei, um auf sechs oder sieben große Män-

ner zu kommen, wie es Nietzsche mal formuliert;4 dass alle Menschen gleich seien, die-

ses große »demokratische Vorurteil« (wiederNietzsche), demdoch die alltäglichsten Er-

fahrungen widerstreiten, in denen man nur klar unterschiedenen Menschen begegnet:

Männer und Frauen,Weisen undNarren,Helden und Verbrechern,Deutschen und Ara-

bern, Gebildeten und Ignoranten, Intelligenten und Dummen; dass – und darin spitzt

sich diese ganze Zumutung am Ende zu – eine Einebnung stattgefunden hat, die aber

nicht nur sozial oder politisch ist, auch nicht nur kulturell oder ästhetisch, auch wenn

sie in all diesen Bereichen ihreManifestationen hat, auf die sich die Reaktionäre je nach

Vorlieben besonders stützen; nein, diese Einebnung betrifft am Ende den Charakter des

Wirklichen selbst:Es ist dieWirklichkeit als solche, die droht verloren zugehen. Alles ist irgend-

wie gleich, alle Unterschiede und Hierarchien, die man aufstellen möchte, werden von

4 Vgl. Jenseits von Gut und Böse. § 126.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017 - am 14.02.2026, 09:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

den vorgeblich Aufgeklärten immer nur als Konstrukte entlarvt. Es ist nicht eine welt-

anschauliche, metaphysische Orientierungslosigkeit, die das Problem darstellt. Das ist

noch viel zu abstrakt und verkopft formuliert. Da ist keiner orientierungslos. Die Reak-

tionäre sind Reaktionäre in demMaß, in dem sie abgestoßen sind. Sie spüren ein Versi-

ckern des Wirklichen im Alltäglichen, Bedeutungslosen, im Klein-Klein. Das Wirkliche

gleicht nicht mehr einem Strom, der, vom Berghang hinunterjagend, alles mitreißt –

aberwas heißt hier wohl »nichtmehr«? –, sondern nurmehr einem lauenNieselregen in

einer Steppe, der, kaum auf die Erde gefallen schon vergessen ist, wenn er nicht vorher

schon verdunstete. Früher,meinen die Reaktionäre,wäre das anders gewesen. (Selbst ei-

ne somodernistische Autorinwie Rand hat noch ihre großeNostalgie, und seien es auch

die immer wieder zitierten 150 Jahre des fast vollkommenen Kapitalismus in den USA.)

Es gab Zeiten, in denen die Wirklichkeit noch Wirklichkeit war, fest, widerständig, zu-

verlässig. In derman in Berührungmit ihr leben konnte. In der noch nicht alles gefiltert

und nivelliert war. Diese Zeiten sind verloren. Heute leben wir in einer Nicht-Realität,

die daher rührt, dass wir auf der Basis einer falschen, unwirklichen Philosophie (die der

Gleichheit von allen und allem) das Wirkliche verfehlen und an seine Stelle eine Gleich-

Gültigkeit gesetzt haben, die zur höchsten Tugend stilisiert wurde.Was der Reaktionär

für sich beansprucht, ist kurz gesagt das Recht zu sagen, dass Small Talk unerträglich

ist (dem aber die Kunst der gebildeten, aristokratischen, gewitzten Konversation ent-

gegengesetzt werden kann); das Recht zu sagen, dass Micki Krause keine Musik, son-

dern Lärm ist, Schleim (wie der männliche Protagonist in Fassbinders Martha es über

Donizetti hinausbrüllt); das Recht zu sagen, dass die moderne Existenzmit ihren Versi-

cherungen, allgemeinen Bürgerrechten und Sozialsystemen alle gleichmacht und alle in

Watte einpackt, sie damit, selbst wenn sie es nicht schon waren, endgültig aller Lebens-

kraft beraubt. Und er beansprucht nicht nur, das sagen zu dürfen, sondern damit auch

jede Diskussion zu beenden.

Man kann Schlagworte wie Pluralismus oder Demokratie einsetzen, um anzudeu-

ten, was so abstoßend ist, dass es manche zu Reaktionären macht. Aber man darf sich

an diesen Schlagworten nicht festhalten. Sie bezeichnen immer nur einen letztlich abs-

trakten Aspekt. Es geht um eine tiefempfundene Erfahrung, dass, wenn dieses Bündel

moderner Entwicklungen das letzte Wort hat, die Wirklichkeit als solche verloren ist.

Das – so spricht es der Reaktionär unumwunden aus – das kann nicht die Wirklichkeit

sein.Wenn das dieWirklichkeit ist, dann ist die Nichtexistenz dem vorzuziehen. Er will

gerne – so erklärt er vomSchreibtisch aus, und das Feuer knistert dabei heimelig imKa-

min – im Kampf, im Krieg sein Leben riskieren, aber er will gefälligst nicht den Frage-

bogen zur Aufnahme in die Krankenversicherung ausfüllen, das ist nun wirklich zu viel

verlangt. Das ist deshalb zu viel verlangt, weil es den großen Mann oder die große Frau

verkleinert, auf dasMaßder anderen einschrumpft, denn er und siemüssen nun dassel-

bemachen wie die anderen und das, was sie damachenmüssen,macht sie zugleich den

anderen gleich (die auch alle in derselben Versicherung sind, die im selben Sinn Steuer-

zahler sind, die genauso wie sie Bürger sind).

Daher kommt auchdie große reaktionäreAngst. Sie gebärdet sich oft geradezu ratio-

nal. So wenn der Stichwortgeber der Reaktionäre, Hobbes, ganz konkret eine Angst vor

den anderenMenschen hat, denen er nicht trauen zu können glaubt:Wenn die Zügel, so

ist es für ihn ganz evident, nur einmal gelockert werden, schlagen dieMenschen sich ge-

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017 - am 14.02.2026, 09:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12. Was macht die Reaktion? 315

genseitig die Köpfe ein. Oder die noch viel scheinbarer rationale Angst, deren Rationali-

tät umso vehementer durchpureWiederholungbehauptetwird,dieRandumtreibt: dass

die Menschen, sobald sie nur eine einzige uneigennützige Handlung begehen, auf dem

Weg der Selbstzerstörung sind und dass die minimalste Einschränkung des ganz freien

Kapitalismus sofort Unfreiheit, Totalitarismus und Verfall heraufbeschwört.Manchmal

verbrämt sichdieseAngst in theologischenTermini,hinter denendasWahnhafte nur all-

zu sichtbarhervorlugt,wiebei Schmitt.Manchmal aber ist dieser gesamteKomplexauch

in geradezu exemplarischer Reinheit philosophisch ausgedrückt, so beiHeidegger: Dass

die alltägliche Existenz etwas Falsches hat, eine Verzerrung ist, eine Verblendung; dass

das, was wir den lieben langen Tag über von uns geben, nur leeres Gerede ist; dass eine

vollkommen adäquate Existenzweise die der Langeweile ist, in der uns nichts Bestimm-

tesmehr langweilt, sonderndie Leere desWirklichen selbst erfahrenwird; dass das Sein,

in demwir sind, auch ein Nichts genannt werden kann; und dass die angemessenste Er-

fahrungsweise dieses Seins, das ein Nichts ist, die Angst ist, vollkommen gegenstands-

los, rein – das alles ist inWahrheit keine Beschreibung dermenschlichen Seinsweise all-

gemein und schlechthin; es ist auch nicht die Art und Weise, wie sich die Existenz un-

ter den Bedingungen derModerne präsentierenmuss, in einer objektiv geforderten und

geförderten Unwahrheit. Das alles ist vielmehr nur der genaue Ausdruck einer gewissen

Sensibilität, die sich von den modernen Umständen beleidigt fühlt. Das Buch als Kon-

fessional: Sein und Zeit ist vielleicht auch Philosophie; es ist aber ganz gewiss, wenn auch

unbeabsichtigt, das Bekenntnis des Reaktionärs, der Angst hat, dass ihm die Wirklich-

keit abhanden gekommen sein könnte. Profanisierung des Großen, Vergrößerung des

Wertlosen, Betastung des Unberührbaren, Gleichmachen des außergewöhnlichenMen-

schen,Verlustiggehen desWirklichen, das sind ebenso viele verschiedene Ausdrücke für

ein und dieselbe Erfahrung, oder vielleicht auch andere Schwerpunktsetzungen.

(Auch bei Rand taucht diesesMotiv immerwieder auf: InTheFountainhead beschreibt

sie immer wieder die Situation, dass den anderen, den mittelmäßigen, durchschnittli-

chen Menschen in ihrer Konfrontation mit Howard Roark die Gewissheit prekär wird,

dass sie existieren. Ist er unwirklich undwir wirklich oder ist es andersherum, so fragen

sich die Leute dann unwillkürlich. Und das ist auch ganz folgerichtig, da ja Roarks kom-

promisslose Ausführung derWirklichkeit, die er ist, die halbherzige oder viertelherzige

Existenzweise der anderen Lügen straft. Die leben eben nicht wirklich, nicht im vollen

Sinn. Das findet seine philosophische Entsprechung in RandsThese, dass die, die nicht

rein vernünftig existieren, nur eine tierische, aber keine volle menschliche Existenz für

sich beanspruchen können. Und wie immer weiß Rand genau, wer in welche Kategorie

fällt.)

Es folgt hieraus auch der eigenartige Umstand, dass sämtliche Reaktionäre sich als

Kämpfer gegen den Nihilismus und den Zynismus ansehen, und das, obwohl von au-

ßen betrachtet, also von demStandpunkt von solchen, die nicht Reaktionäre sind, deren

Ideen oft höchst zynisch wirken. Gerade dieser Zynismus scheint dann demNihilismus

Vorschub zu leisten.Dochdas ist ebennur von außen so.DennderNihilismus ist nur der

abstrakte Name für das, was der Reaktionär empfindet und verabscheut: dass alles sich

gleich (geworden) ist.Nihilismus heißt für ihn: es gibt keinenUnterschied zwischen den

Dingen mehr, zumindest keinen, der sich durchsetzen ließe. Um diesem Nihilismus et-

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017 - am 14.02.2026, 09:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

was entgegenzusetzen,der denQuell des Lebens versiegen lässt, ist demReaktionär jedes

Mittel recht, auch solche, die wie ein Hohn auf menschlicheWerte erscheinenmüssen.

Wohin? Das also ist der Startpunkt, das, wovon sich der Reaktionär abstößt, weil er sich

davon abgestoßenweiß.Das ist dieWelt,die bürgerlicheWelt, in der alle sichTag für Tag

den immergleichen, trivialenAnforderungen stellenmüssen,eine vulgarisierteWelt,be-

tatscht von tausend Händen und Augen (die nicht weniger aufdringlich sind), ekelhaft

gleichförmig und gänzlich unangemessen für die große Zukunft, die ein jeder Reaktio-

när sich selbst prophezeit.

Aber wohin springt er nun, in seiner verzweifelten Flucht aus der geordneten mo-

dernen Welt? Eine echte, wirkungsvolle Flucht hieraus könnte ja nur in der Erstellung

eines anderen Lebens bestehen, in der Transformation des Bedeutungslosen, Verrech-

neten ins Große und Wahre. Aber dazu müsste man entweder an einer geduldigen Ar-

beit dergrundlegendenpolitischenVeränderung teilnehmenoderwenigstensdas eigene

Leben so reformieren, dass es als Anfang und Vorbild einer würdigen Existenz dastehen

kann.DasProblem:Wennmanwirkungsvoll in dieserWelt handelnwill, dannmussman

sich einlassen auf die Durcharbeitung ihrer Organisation; man muss also nicht nur mit

genau der verflachtenmodernenWelt kollaborieren, die man überwinden will, sondern

sich von ihr noch die Methoden dazu entleihen, zumindest teilweise. Für den Reaktio-

när ist das keine Option. Sein Urteil gegen die beiden genannten Wege – Utopie! Eska-

pismus! – ist nur folgerichtig und besiegelt das, was wir schon wissen: Dass die Reakti-

on zwar politisch hoch folgenreich ist, dass sie zur Erstellung und Durchführung einer

ernstzunehmenden politischen Alternative aber aus prinzipiellen Gründen unfähig ist.

Was aber ist ihre Zuflucht?Wohin rettet sich die Bewegung, in der sich der Reaktio-

när vondermodernenWelt abgestoßenundhinausgeschleudertweiß? ImGrunde ist das

Ziel oder besser der Ankunftsort dieser Bewegung in ihr selbst vorgezeichnet (denn es

handelt sich hier ja nicht um irgendeine bewusste, gezielte Fahrt). Das, wovor die Reak-

tion flüchtet, was sie davontreibt, ist die Einebnung der Differenzen, die Entleerung der Rea-

lität, die Verflachung der Intensität, die sie der Moderne vorwirft. In einem ästhetischen,

affektiven und ontologischen Sinn beklagt die Reaktion, dass es nichts Wahres, Wirkli-

ches, dem Großen Mann Würdiges mehr gibt, dass das Klein-Klein und die Pfoten der

Wert- und Folgenlosen alles Heilige in den Sumpf der Gleichmacherei gezogen haben,

dass am Ende die Moderne mit ihrer Abtragung der Hierarchien und der sie konstitu-

ierenden Schranken derWirklichkeit die Essenz entzogen hat.Was bleibt, ist Flachheit,

Langeweile, Leere, leblose Wiederholung, überfeinerter Genuss oder im Gegenteil vul-

gärer Spaß, aber nirgends Herausforderungen, die einem echten Menschen wert sind,

nirgends Opferbereitschaft, Einsatz, Hingabe, nirgends ein Gipfel, der herausragt – die

Pinie kann amEnde nur auf den Blitz warten.Wohin also führt die Flucht der Reaktion?

In die massive, entschiedene, die fast und manchmal tatsächlich gewaltsame Herstellung der

Intensität als solche. Was der Reaktionär sucht, wonach er sich sehnt, das ist ein scharfer

Unterschied, eine echte Schranke, die man eben nicht mehr einfach übertreten kann.

Und so einUnterschied, daswirklich Andereweist sich aus durch einenAffekt. Aber es ist

nicht so wichtig, was für ein Affekt das ist. Wichtig ist, dass er stark ist. Der Reaktionär

ist ein wenig in der Position des Hysterikers, der eine zu hohe Reizschwelle hat, so dass

er immer wieder starke Reize aufsuchen muss; andernfalls würde ihn eine solche Fad-

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017 - am 14.02.2026, 09:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12. Was macht die Reaktion? 317

heit einholen, dass ermeinte, vergehen zumüssen. (Jedoch, das ist nur eine Analogie. Es

geht nicht an,die Reaktion zu pathologisieren, zumindest nicht in bestehendenund ver-

fügbaren Kategorien. Vor allem hat die Reaktion eine Geschichte und jeder Reaktionär

hat die seine, und dass es da eine Ähnlichkeit zurHysterie gibt, istmehr als zweifelhaft.)

Was der Reaktionär will, ist, endlich etwas fühlen, etwas, das ihn derWirklichkeit und des

Werts desWirklichen versichert. Und des eigenen Lebens.

Deshalb nimmt die Reaktion eine formalistischeWendung. Sie weiß, was sie nicht er-

tragen kann.Sieweiß aber nicht,wo sie einen anderenOrt fände, andemsie leben könn-

te. Daher sucht sie nun nicht mehr einen Ort, keine volle Realität, sondern nurmehr die

Erstellung genau der Momente, die ihr in der Moderne abgehen. Sie sucht nicht mehr

nach einem inhaltlich bestimmten Entwurf, wie man leben könnte, sondern nur mehr

nach der puren Form, die ein Maximum an Intensität, an Realitätsaffekt beschert. Und

weil es diese Formnicht schon einfach so gibt –und sei es nur deshalb,weil es Formenals

solche nun einmal nicht gibt –, muss die Reaktion sie herstellen.Die Reaktion ist wesens-

mäßig die Inszenierung der Intensität, und zwar der Intensität als solcher. Eine Inszenierung,

die den Zweck hat, dassman sich in ihr verlieren kann; siemuss stark sein, so stark, dass

man sich an ihr berauschen kann, und zwar sogar dann, wennman selbst sie hergestellt

hat. Eine Ironie der Reaktion, die an Ironien reich ist: dass sie dem Verlust derWirklichkeit

mit einer Inszenierung zu begegnen sucht.

Wie gelangtman zu solcher Intensität in Reinform? Intensität entsteht aus Reibung.

Die Parole lautet also, die Reibung ins Höchste zu treiben. Wo findet man die größte

Reibung und damit den stärksten Affekt? Im Kampf.5 Der reaktionäre Abscheu vor dem

Pazifismus entstammt ironischerweise der Sorge umdie Existenz.Die bürgerliche oder

sozialistische Träumerei vom allseitigen Frieden ist dem Reaktionär ein Bild des Todes.

Der Friede, vor allem in seiner bürgerlichenVersion, züchtet einenMenschentypus, des-

sen ödes Leben keinen Schillingwert ist,weil in ihm eben nichts passiert. (Den Kommu-

nisten können die Reaktionäre, bei aller ideologischen Feindschaft, nicht selten Achtung

zollen in dem Maß, in dem jene ihrerseits den Kampf bis zum Letzten verherrlichten –

also: indemMaß, indemdieKommunistenReaktionärewaren.ManvergleicheSchmitts

Haltung zuMao.)

Kampf,Krieg,Konflikt, die aussichtslose Anstrengung gegen dasÜbermächtige, das

Erhabene sind die Elixiere, in denen der Reaktionär nach einer Bekräftigung des Seins

sucht.Der Jungbrunnen istparadoxerweisedieKonfrontationmitTodundAuslöschung.

Wenn es eine natürliche Verbundenheit der Reaktionmit der Ästhetik gibt (so sehr, dass

man die übers Ziel hinausschießende, aber eben auch nicht unwahre These vertreten

konnte, dass der Faschismus vor allem ein ästhetisches Phänomen sei), dann deshalb,

weil die Affektstärke,die dieReaktion braucht,nun einmal erst hergestelltwerdenmuss.

Und es ist vielleicht kein Zufall, dass der, der als Begründer der Reaktion gilt, auch der

Neustifter der ästhetischen Kategorie des Erhabenen in der Moderne war.6

5 Der reaktionäre Formalismus birgt in sich, weil er nun einmal die stärkstenAffekte aufsucht, schon

seine eigene Überwindung im Brutalismus: Letztlich bleibt nur wenig übrig an Optionen für die

inhaltliche Füllung des Formalismus, und sie alle haben mit Gewalt zu tun.

6 Susan Sontag spürt in einem kurzen Text der Faszination des Faschismus nach, in dem eigenar-

tigerweise der Begriff des Erhabenen nicht fällt, wenn dieses auch der Sache nach da ist. Anlass

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017 - am 14.02.2026, 09:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


318 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Was Walter Benjamin über die Beziehung von Faschismus und Ästhetik, gespiegelt

um die Achse des Krieges, schreibt, bleibt von finaler Richtigkeit (auch wenn er eine an-

dere Herleitung ins Werk setzt als ich, eine, die stark von den marxistischen Betrach-

tungen der Eigentumsverhältnisse geleitet ist): »Der Faschismus läuft folgerecht auf eine Äs-

thetisierung des politischen Lebens hinaus. […] Alle Bemühungen umdie Ästhetisierung der Politik

gipfeln in einemPunkt.Dieser eine Punkt ist derKrieg.«7 »So steht es umdie Ästhetisierung der Po-

litik, welche der Faschismus betreibt. Der Kommunismus antwortet ihm mit der Politisierung der

Kunst.«8

Wir sindmit den Ironien undWidersprüchen aber noch nicht ans Ende gekommen.

Denn der Kampf der Reaktion ist aussichtslos. Und er ist nur so schön, weil er aussichts-

los ist. Wäre er es nicht, dann hieße das ja, dass man irgendwann in den Zustand der

Überwindung der einen Partei durch die andere geraten könnte, mit anderen Worten:

in den Frieden, horribile dictu. Und der Friede wäre eben gleichbedeutend mit dem end-

gültigen Verlust des Seins, des Lebens, derWirklichkeit. Der Kampfmuss endlos sein. Er

muss kosmische, mindestens aber epische Ausmaße haben.Man denke an die kuriosen

Blüten, die das bei Schmitt treibt, wenn er sich selbst als »Katechon« imaginiert, d.h. als

denjenigen, der den Ausgang des ewigen Streits zwischen Gut und Böse hinauszögert,

umdasEndederWeltnocheinwenigaufAbstandzuhalten.UndbeiBurke taucht immer

wiederMiltonsSatanalsStichwortgeber zumErhabenenauf – jenergefalleneEngel,der,

da er nun einmal Engel ist,wissenmuss, dass gegen den Allmächtigen niemand bestehen

kann, und der dennoch kämpft. Schwadroniert die Reaktion vomUntergang des Abend-

landes, dann deshalb, weil dieser Untergang, als Prozess genommen, nicht so sehr ihr

Schreckgespenst als vielmehr ihr heimliches Phantasma ist. Oder genauer: Weil dieser

Untergang als immer und ewig drohender so hervorragend als Affektproduzent funktio-

niert, ist es gerade die Drohung des Untergangs, auf die nicht verzichtet werden kann,

ist die »Rehabilitierung« Leni Riefenstahls, die in der Tat von allen Exkulpationen und Unaufrich-

tigkeiten begleitet ist, die wir im Lauf dieser Kritik der Reaktion bereits kennengelernt haben.

Riefenstahls gesamte »künstlerische« Arbeit ist, so eine der Thesen Sontags, zutiefst faschistisch.

Das beginnt mit der Bergromantik der frühen Filme, in denen die Höhe als zugleich wunderschön

und gefährlich imaginiert wird, in der somit die Verquickung von Wagemut und Todessehnsucht

kulminiert. Ganz deutlich ist das natürlich in den Dokumentarfilmen für die Nazis, die nicht ein-

fach nur »dokumentieren«, was geschieht und deshalb (Riefenstahls späterer Selbstdarstellung

gemäß) einfach objektiv sind. Vielmehr dreht sich hier das Verhältnis um, insofern etwa der Par-

teitag 1934 mit Blick auf Riefenstahls Film gestaltet wurde! Der Faschismus ästhetisiert sich, um

einen Affekt herzustellen. (So wenig wie Schmitt nur Jurist ist, so wenig ist Riefenstahl nur Doku-

mentarfilmerin.) Und ebenso ist die Kriegergesellschaft der physisch perfekten Nuba, die Riefen-

stahl fotografierte, Anlass für die Aktivierung faschistischer Sensibilitäten. In allen Fällenwirkt die

Anziehung urtümlicher Kraft und Macht und die Lust an der Unterwerfung (der eigenen wie der

anderen). »Fascist art glorifies surrender, it exaltsmindlessness, it glamorizes death.« (Fascinating

Fascism. 67) Auch Sontag konstatiert die unbezweifelbare Einheit von Ästhetik, Erotik und Politik,

die sich etwa darin kundtut, dass gerade die SS Eingang in sexuelle Phantasmen findet, denn sie

ist »the ideal incarnation of fascism’s overt assertion of the righteousness of violence, the right to

have total power over others and to treat them as absolutely inferior« (72f.).

7 Benjamin: Das Kunstwerk. 42.

8 Ebd. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017 - am 14.02.2026, 09:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12. Was macht die Reaktion? 319

wenn die Wirklichkeit gerettet werden soll. Der Reaktionär schließt sich in eine unbe-

stechliche Logik ein, in der, weil alle verlieren, alle gewinnen, in der Kampf, drohender

Untergang, aussichtslose Auflehnung, das längst und unrettbar Verlorene Mittel, Ein-

satz und Gewinn der Existenz sind. Ich kann da ja nur für mich sprechen, aber mir ist

eine Denkweise lieber, in der man auch wirklich mal gewinnen kann.

Jedenfalls führt das zwingenddahin,dass dieReaktion auf ihrenFeindnicht verzich-

tenkann.DieReaktionohnedieModerne istnichtnur reinbegrifflichnichtdenkbar,weil

sie nun einmal Reaktion auf die Moderne ist. Die Reaktion braucht die Moderne vor al-

lem als Gegenüber, als Katalysator einer eskalierendenWechselwirkung, die allein noch

dieWirklichkeit bezeugenkann,diedieModerne längst gekillt hat.DenKampfgegendie

Moderne gewinnen heißt für den Reaktionär, ihn endlos verlängern.Und das heißt eben

auch: dieModerne amLebenhalten,um jedenPreis, alsObjekt desAbscheus.DieReakti-

on ist der Hass auf dieModerne, der derModerne vorwirft, alleWirklichkeit gestrichten

zu haben, und dem jetzt nur noch dieser selbeHass alsWirklichkeit bleibt.Man versteht

dennauch vondieser Seite aus gut,warumdieReaktion zukeinemeinzigen ernstzuneh-

menden politischenVorwurf imstande ist: sie verzehrt sich in der Ablehnung, aus der sie

ihre Existenzgarantie und ihre Impotenz zugleich zieht.

Die Reaktion ist auch deswegen ein eigenartig paradoxes Unternehmen,weil sie ge-

nau die Behauptung, die sie der Moderne als den Großen Verrat vorwirft, internalisiert

hat: dass es nämlich in dieserWelt keine Hierarchien gibt. Es gilt, diese erst wieder her-

zustellen.Das siehtmandaran,dass sichderKampf,der hierzudasMittel ist, imGrunde

zwischen Gleichen abspielt.Was bei Hobbes eine so brutale wie nüchterne Begründung

erhält –wir sind alle einander gleich,weil imPrinzip jederMensch jeden anderenumzu-

bringen imstande ist –, wird bei Schmitt zummetaphysischen Prinzip erhoben: Freund

und Feind, das sind letztlich doch solche, die auf derselbe Stufe stehen.Der Kampf spielt

sich in der Ebene ab, wie in den Stellungsschlachten des Ersten Weltkriegs. Die Ironie

besteht darin, dass die Reaktion mit den Mitteln der Moderne dieser ein Schnippchen

schlagen will: die Gleichheit benutzen, um eine Ungleichheit zu etablieren. Die Ungleichheit,

das ist die des Siegers und des Verlierers, des Starken und des Schwachen. Und wenn

sich das z.B. mit antisemitischen Klischees verbindet, dann wird daraus ein gezinkter

Wettbewerb,weil sich eine Partei dem ehrlichen KampfMann gegenMann entzieht und

stattdessen zersetzend im Untergrund arbeitet. Die Ungleichheit wird damit nur umso

deutlicher, sie ist aber auch hier mit einem Krieg begründet, der diesmal aber im Ver-

borgenen immer schon tobt.

Es ist diese Doppelgesichtigkeit, diese zweiseitige Strategie, die es möglich macht,

dass sich etwa Rand zu einer Verteidigerin der Individualität und Freiheit hochstilisiert,

dass siedas ausdrücklichmitdenegalitären IdeendesLiberalismusverbindet,dass sie in

Wahrheit aber nur eine umso restlosere Begründung für reale Ungleichheit und für das

Recht der Tüchtigen und Intelligenten liefert, die Faulen und Dummen zu benutzen.

Eine Transzendenz kennt Rand nicht, keinenGott, keine Erlösung.Und damit ist sie

emblematisch für die Reaktion. Die Reaktion ist, selbst wenn sie gelegentlich christlich

oder quasi-mystisch auftritt, imWesen irreligiös.9 Auch hierin ist sie Produkt derModer-

9 Schmitt geriert sich immer entschieden katholisch. Eigenartig ist es aber schon, dass bei ihm z.B.

von Gnade, Erlösung oder Nächstenliebe kaum die Rede ist. Hingegen ist die umworbene theolo-

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017 - am 14.02.2026, 09:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

ne, die sie bekämpft. Der Kampf ist einer in der Ebene, in der ontologischen Ebene. Aus

diesem Kampf sollen die großen Differenzen und Hierarchien wiedererstehen, die die

Aufklärung zugeschüttet hatte, als sie Gott, den König und die Großen ihres Prestiges

beraubte und aus ihnen schnöde Vorkommnisse in einer ausgeleuchtetenWelt machte.

Die Desillusionierung hat die Reaktion aber geerbt. Sie glaubt eben auch nicht mehr an

natürliche Unterschiede und ontologische oder charakterliche Stufungen, und die Bies-

tigkeit,mit der siemanchmal auf die Infragestellung solcherHierarchien antwortet,mit

der sie also diese Hierarchien vorgeblich verteidigt, zeigt schon zur Genüge an, dass sie

daran nicht mehr glaubt – und dass es das ist, worüber sie sich ammeisten erbost.Wie

nun aber solche Hierarchien schaffen, wenn es kein Obenmehr gibt? Wie soll die Bewe-

gung der Reaktion auch in dieser Hinsicht ein Ziel erreichen, in der Auffächerung der

plattenWelt derModerne zu einer Schichtung, in der Reibungen verstetigt werden kön-

nen, wenn man sich nicht mehr in Richtung auf eine Transzendenz, auf ein Höheres

strecken und hinziehen lassen kann? Es gibt nur einenWeg: sich abgrenzen nach unten.

Aber dieses Unten ist eben dann nicht einfach der besiegte Gegner, wie man ihn in den

Epen und Tragödien sieht.Hektor ist Achill unterlegen; aber wir kennen seinen Namen.

Hektor und Achill, die begegneten sich tatsächlich auf Augenhöhe: zwei Adelige, zwei

bewährte Kämpfer, Anführer und Helden ihrer Völker, mit einem Stammbaum, der in

beiden Fällen letzten Endes auf Götter zurückführte. Auch wenn die Reaktionäre solche

Geschichten lieben, sie selbst schreiben eine ganz andere. Denn auch bei Jünger bleibt

ja der andere, denman dort im KampfMann gegenMann killt, namenlos. Seine Tötung

kann und muss deshalb endlos wiederholt werden, mit anderen Worten: In Ermange-

lung eines besonderen Prestiges des Gegners kann nurmehr seine große Zahl die Größe

des Helden anzeigen, sein Überleben, wie Canetti das formuliert.

Der Augenblick des Überlebens ist der Augenblick der Macht. Der Schrecken über den

Anblick des Todes löst sich in Befriedigung auf, denn man ist nicht selbst der Tote. […]

Man will ihn [den Feind] fällen, um zu fühlen, dass man noch da ist und er nicht mehr.

Er soll aber nicht ganz verschwunden sein, seine leibliche Anwesenheit als Leiche ist

für dieses Gefühl des Triumphes unerlässlich. […] Wem dieses Überleben oft gelingt,

der ist ein Held. Er ist stärker. Er hat mehr Leben in sich.10

Was sich so als Kampf zwischen zweien ausgibt, ist in Wahrheit etwas anderes: Es ist

ein Kampf gegen etwas Namen- und Gesichtsloses, gegen etwas, das nicht eines, nicht

zwei ist, sondern unabzählbar Viele, ja: gegen die undifferenzierte Vielheit als solche. Gegen

sie anrennen, sich über sie erheben, sie hinter sich und als Körpermatsch der Getöte-

ten unter sich lassen, als Leichenberg, auf dem man in die Höhe steigt, als Sumpf, aus

dem man sich herausarbeitet zum Licht: das ist das Imaginarium der Reaktion. Wenn

man schon nicht gezogen werden kann, weil es oben nichts gibt, dann muss man eben

klettern. Und man klettert über andere. Aber nicht über eine bestimmte Anzahl von be-

stimmten anderen, sondernüber dieHaufenderjenigen,die durchnichts ausgezeichnet

gische Figur des Katechon ein Schema des Kräftemessens. Fast ist man versucht zu sagen, dass so

etwas nicht mal der Katholizismus verdient hat. Und dann erinnert man sich wieder: Doch, hat er.

10 Canetti: Masse und Macht. 267f.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017 - am 14.02.2026, 09:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12. Was macht die Reaktion? 321

sind, mit einem Wort: die es nicht verstehen oder vermögen zu klettern. Die undiffe-

renzierte Vielheit, die widerlich gleichförmigen, trivialen, ungeschliffenen Vielen sind

in der reaktionären Imagination sowohl Ausdruck der Gleichmacherei derModerne und

derenpolitischeWaffe als auchdas,wasmanhinter sich zu lassenhat,wennsichausdem

Schleim der modernen Welt herauskämpfen will. Und sie sind das, was sich in letzter

Wahrheit erst in diesem Herauskämpfen ergibt: Erst von da oben sehen die Menschen,

die man immer schonmeinte, verabscheuen zu dürfen, endlich auch so aus, wie sie im-

mer schon waren: wie Ameisen. Die Gleichheit der Moderne mit der Gleichheit selbst

überwinden, im Kampf. Danach nämlich gibt es die Großen und dann noch den ekligen

Haufen der Mittelmäßigen – und für einen Reaktionär ist das Mittelmaß schlimmer als

das Schlechte.

Die Reaktion ist deshalb auch nicht zwangsläufig rassistisch, sexistisch, antisemi-

tisch oder ähnliches. Nicht zwangsläufig, aber doch oft genug. Vor allem ist sie jeden-

falls anti-emanzipatorisch, denn die organisierte Bemühung von bestimmtenGruppen,

eine soziale, politische, rechtliche oder ökonomische Gleichstellung mit den Mehrhei-

ten zu erringen, ist in sich Ausdruck der Einebnung natürlicher Differenzen im Namen

einer Vielheit – einer puren, ungeschiedenen, ordnungslosen Vielheit. Und solche Viel-

heiten können keine Gestalt haben, es sei denn, sie erhalten sie, wie die chaotische Ma-

terie durch die Form, aus der angeblich höheren (oder tieferen) Realität des Volkes. Die

geschichtliche Realität des Volkes (sein »Geschick«, wie es bei Heidegger nicht zufällig

heißt)11 braucht natürlich noch einen adäquaten politischen Ausdruck, und den liefert

nun einmal der heldenhafte Führer. So umfängt die Reaktion den Nationalismus und

bringt den Faschismus hervor. (Wohlgemerkt, das reaktionäre Denken muss nicht in

den Nationalismus und Faschismus führen, wie es Ayn Rand zeigt, die beides immer-

hin demWorte nach ablehnt – auch wenn bei ihr bei allem metaphysischen Individua-

lismus wenig verschleiert ein Mythos der USA dampft und schwitzt.) Die Reaktion, als

eine Abscheu vor dem Gleichförmigen, vor dem, dem alle »Größe« fehlt, kann also kei-

ne Vielheit kennen, keine »Masse«, es sei denn in den antagonistischen (Un-)Gestalten

desFormlosen (unddaherKulturlosen,Zuchtlosen,desKleinenundMittelmäßigen)und

derNation. So eineNation aber ist wieder eine kollektive, eine höhere Einheit (oder eben

eine tiefere),12 für die gilt, was schon für die Einzelnen galt: dass Existenz Kampf bedeu-

tet, ein Kampf, der seinerseits zumGegenstand einer großartigen Inszenierungwerden

kann undmuss.

Denndas ist der vielleichtwichtigste Punkt, denman verstehenmuss,wennmandie

Reaktion verstehenwill.DieReaktion ist imWesentlichen eine Inszenierung, ihrDenken perfor-

mativ, ihreBegriffeBilder, ihreMethodeSuggestion, ihreWahrheitbezeugt sich inder Intensität, die

sie erzeugt. Sie sieht sich in einerWelt, in der keine Unterschiede mehr gelten, kein groß

und kein klein, keine Höhe und Tiefe mehr die Richtungen des Seins strukturieren. Sie

ist davon weniger desorientiert oder verwirrt, als sie vielmehr davon angewidert ist: Ei-

neWirklichkeit, in der sich alles gleicht, ist letzten Endes ekelhaft. Die Reaktion will und

11 SZ. 384.

12 Der Unterschied liegt einfach darin, wie diese Aufhebung ins Kollektive in der reaktionären Ima-

gination bebildert wird, ob idealistisch oder biologistisch-vitalistisch.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017 - am 14.02.2026, 09:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


322 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

muss selbst die Intensitäten herstellen, die sie ersehnt, für die Leser wie für den Schrei-

ber, und vielleicht zuerst für diesen. Die reaktionäre Prosa ist deshalb nie in erster Linie

eine theoretische, es gibt keine reaktionäre Analyse oder reaktionäre Betrachtungswei-

se; wenn Philosophie eine zumindest der Absicht und dem Streben nach offene Erfor-

schung auf das Wirkliche ist, eine Bereitschaft, sich auf das Wirkliche einzulassen, auf

die Gefahr hin, sich von ihmüberraschen zu lassen, dann kann es keine reaktionäre Phi-

losophie geben. Denn die Reaktion will nichts wissen, sie weiß ja schon, sie will spüren,

und ihre Prosa verfolgt den Zweck, dieses Spüren zu produzieren. Die inhaltliche Leere

der reaktionären Denker ist also schon in der Grundvoraussetzung angelegt, und es wä-

re geradezu falsch, sie ihnen vorzuwerfen. Natürlich gibt es so etwas wie ein vorurteils-

freies Forschen nicht, ebenso wenig wie eine affektfreie, ganz »neutrale« Wissenschaft.

Wissenschaft, Philosophie sind, Platon hat das bereits bemerkt, Gegenstände der Ero-

tik. Doch hier ist es noch einmal anders: Hier ging es nie darum, etwas zu erforschen,

die Forschung war immer nur Vorwand.Der Text stand von Anfang an im Vordergrund.

Die Reaktionäre sind deshalb zuallererst Schriftsteller, Rhetoren, bevor sie Denker

sind. Das Denken steht im Verdacht, die Flachheit und Fühllosigkeit zu befördern, die

es zu besiegen gilt. Manche sind ausdrücklich Schriftsteller, Romanciers und Lyriker:

Nietzsche, Jünger, Rand. Bei anderen ist das weniger offensichtlich, aber in Wahrheit

recht leicht herauszuheben: Schmitts kategorischen Definitionen, deren Anlehnung

an den juristischen Jargon die größtmögliche Distanz zur juristischen Deliberation

verdeckt, ist ebenso zuerst eine literarische Methode wie Heideggers ewiges Kreisen

um die immergleichenWorte, das mit mathematischer Präzision die Vagheit kultiviert.

Aber immer sind die Texte eigentlich Skizzen eines Epos: ein Großer Kampf steht bevor

und ist schon verloren. Und weil diese Skizze selbst der einzige Ort dieses Kampfes

ist, weil also die reaktionäre Prosa performativ die Wirklichkeit des metaphysischen

Krieges herstellt, die außer ihr nicht existiert, muss zwischen dieser Imminenz und

Resignation in Bezug auf den Großen Kampf kein Widerspruch bestehen: Die Literatur

schafft bekanntlich eine Ebene des Seins, die nicht den gleichen Gesetzen von Zeit und

Vergehen gehorcht wie dasWirkliche selbst.

Dieser Widerspruch liegt aber nun einmal in der Verfassung des Reaktionärs selbst

beschlossen.Reaktionär sein heißt geradezu in einemspeziellenZeitregime zu existieren,

in dem der große Endkampf zugleich gestern war und kurz bevorsteht, wo alles längst

verloren ist, und wo man um alles final zu streiten hat. Die Verdrehung der Zeiten bil-

det einen Knoten, der das reaktionäre Denken zusammenhält, den Wirbel, der die Be-

wegung immer von neuem wieder antreibt. Es ist der Reaktion dabei mit beiden Seiten

ernst: Es gibt einen Verlust, der nicht wiedergutzumachen ist. Etwas ist in der Moder-

ne unwiderruflich kaputtgegangen, und sei es die Unschuld, mit der sich die Hierar-

chien der Klassen, Geschlechter und Völker gesetzt und durchgesetzt hatte, selbst noch

die Unschuld, mit der gemordet wurde. Es ist am Ende der Verlust jener Intensität der

Reibungen, in der sich Realität kundtut. Ich habe diese Dimension in meiner früheren

Beschäftigungmit der Reaktion als den Verlust des Fremden bezeichnet:13 Früher, so die

reaktionäre Phantasie, früher gab es noch das andere, die andere, die anderen, deren

Fremdheit selbstverständlich zum Hebel meiner Selbstheit, meiner Selbstbehauptung

13 Vgl.: Der Reaktionär.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017 - am 14.02.2026, 09:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12. Was macht die Reaktion? 323

wie Selbstsetzung, wurde. Das ist abhandengekommen. Jeder will mitreden, sich ein-

mischen, nichts bleibtmehr groß und edel, nicht einmal die Liebe. Aus diesemBewusst-

sein des Verlusts entsteht eine eigenartigeNostalgie, die sich noch bei den nüchternsten

Vertretern der Reaktion findet. Eine Zeit vor demgroßen Verlust, bevor die Seinsverges-

senheit,die FranzösischeRevolutionoder die FrauenundSchwarzen alles insGrau-Grau

beförderten. Selbst eine entschiedene Verfechterin der ökonomischen und technischen

Modernewie AynRand phantasiert von der Zeit, in der dieUSA fast eine vollständig freie

Gesellschaft gebildet hatten. (Dass diese Zeit ihre ökonomischen Bedingungen von der

Sklaverei hernahm, ist dabei nur eine Fußnote, die man schnell abgehandelt hat.) Ein

primärer Verlust hat stattgefunden. In einem gewissen Sinn ist längst alles verloren. Es

ist eben das passiert, was Rancière bezeichnet, wenn er sagt: »la démocratie est passée

par là.«: Die Demokratie, der Gedanke, der zugleich Imperativ ist, dass ein jeder und ei-

ne jede in gleicherWeise das Recht hat, an der Gestaltung des Gemeinwesensmitzuwir-

ken, dass es keine natürlichen Hierarchien und Herrschaftsverhältnisse gibt, dass diese

Welt allen gehört, die Demokratie in diesem anspruchsvollen Sinn hat sich gesetzt, und

die Spur, die ihre Selbstsetzung hinterlassen hat, lässt sich nicht mehr tilgen. Es gibt

keine Möglichkeit mehr – von Jahrzehnten von Gewalt und Verdrängung abgesehen –,

in einen Zustand vor diesem Einsatz des Demokratischen zurückzukehren, der je nach

Sichtweise Erwachen oder Sündenfall ist. Doch das Eigenartige ist, dass dies die Reak-

tionäre nicht davon abhält zu kämpfen, sondern sie gerade dazu anfeuert. Nicht weil

es vielleicht doch eine Aussicht auf den Sieg gibt; so weit denkt kein Reaktionär. In der

Tat scheinen diemeisten Reaktionäre entschieden pessimistisch zu sein. Selbst eine wie

AynRand, die von sich selbst und ihren Anhängern immerOptimismus imSinn des Ver-

trauens in die eigene Tatkraft fordert, eine gewissermaßen positive Einstellung, ist in

Wahrheit völlig desillusioniert: Ihr Misstrauen gegen die Menschen ist in jedem einzel-

nen Fall größer als ihr Zutrauen zur eigenen Kraft. Dass man kämpfen muss, liegt also

nicht an der Abwägung von Chancen. Es geht ganz einfach darum, dieWirklichkeit und

sich selbst zu spüren.

Undumdas zu erreichen,muss sich daher die Zeitlichkeit des unwiderruflichenVer-

lusts überbelichten lassen durch die Zeitlichkeit der unmittelbar bevorstehenden Kata-

strophe. Dem korrespondiert ein Szenario der Bedrohung. Die unmittelbare Zukunft, in

Wahrheit schon dieGegenwart –und zwar seit jenemMoment, an demdie gute alte Ver-

gangenheit unterbrochen wurde – ist durchdrungen von einer Drohung, deren Über-

macht nicht bewältigt werden kann, die aber in Wahrheit auch gebraucht wird, um die

Affektökonomie aufrechtzuhalten. Die Angst ist Teil dieser Ökonomie wie die Nostalgie

und die Lust an der Grenzüberschreitung und das Aufgeputschtsein durch die Aussicht

auf einen Kampf. Ich kenne jemanden, der, als er jung war, jede Woche vor der Judo-

Klasse den Film Bloodsport gesehen hat, um sich selbst anzuheizen. Die Reaktion ist die

Verstetigung dieser ein wenig unreifen Taktik. Der Unterschied: Mein Freund hat nie

vergessen, dass er nur zu einemTraining ging.Die Reaktion lässt keinenUnterschied zu

zwischen einer Inszenierung oder einer Übungssituation (also einer Modifikation der

ernsten Realität) und dem Kampf auf Leben und Tod. Genau diesen Unterschied zu ver-

wischen, ihn aller Legitimität zu berauben, ist eine der vordringlichsten Aufgaben der

reaktionären Prosa. (Das hängt vielleicht auch damit zusammen, dass sie einen ihrer

Lieblingsfeinde in der karikaturalen »Postmoderne« ausgemacht hat, in der ja dem Kli-

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017 - am 14.02.2026, 09:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


324 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

schee zufolge alles nur Spiel war. Was die Reaktionäre im Übrigen nicht daran hindert,

sich frei bei diesem Geist zu bedienen, wann immer es darum geht, die Kritik an der ei-

genen Unverantwortlichkeit in Denken, Sprechen und Schreiben zu kontern: War doch

alles nicht so gemeint, heißt es dann. Sie sind nun einmal Diebe, die Reaktionäre; das

wenige, das sie haben,haben sie der Emanzipation geklaut.Sono tutti ladri.)Mein Freund

war ein junger Mann mit einer verzeihlichen Schwäche fürs Pathetische: nichts, wofür

man sich schämen braucht, aber auch nichts, worauf man sein Leben aufbauen würde,

wennmannochalleGroschenbeisammenhat.DieReaktionäre sindewigPubertierende,

die partout nicht bereit sind, ihre grandiosen Formeln und Schlachtrufe für eine Ausein-

andersetzung mit dem Realen einzutauschen, die zwar zeit- und energieraubender ist,

die auch eine gewisse Infragestellung der eigenen Position fordern würde, die vor allem

darin bestünde,die unvorstellbare Selbstüberschätzungderjenigen aufzugeben,die sich

für Ritter des Abendlandes halten, die dafür aber eine echte, eine wirkungsvolle und vor

allem eine menschliche Politik möglich machen würde. Daher kommt die Performativität

ihrer Prosa, so dass diese Prosa und ihr performativer Charakter nichtDreingabe zu demaffektiven

Kern der Sache sind, sondern notwendig aus ihm fließen, und dass die Umdeutung der Welt in ei-

nen Kampf, d.h. diese pathetische, performative Prosa selbst Teil der Politik der Reaktion ist. Nein:

Diese Performativität ist die einzige wirkliche Politik, die sie kennt, denn ihremWesen nach ist sie

antipolitisch. Dieses Antipolitische zu begründen, zu rechtfertigen, zu erzwingen, ist die Funktion

dieser Prosa.Undnoch einmal:Dass dieReaktion antipolitisch ist, heißt geradenicht, dass sie keine

politischen Konsequenzen hat. Bien au contraire.

Dass die Angst also keinen Gegenstand hat, wie Heidegger das schreibt, liegt nicht

daran, dass sie es mit der Existenz als solcher zu tun hat. Es liegt daran, dass sie nur

als Angst, als Affekt allgemein gilt. Sollen die Reaktionäre sagen,wovor sie sich fürchten,

kommen ja meist nur lächerliche Antworten heraus. Man zieht sich also lieber zurück

auf die sichere Position: Man hat Angst, d.h. eine Furcht, die zumMediumwird, in dem

die Realität (des menschlichen Daseins) als solche badet. Heideggers Theorie der Angst

sagt nichts über den Zustand des menschlichen Daseins als solchen; sie gibt sich viel-

mehr diesen ehrwürdigen Anstrich, um den Zweck einer affektiven Aufladung zu erfül-

len – und das mit gutem Gewissen, denn wer Heidegger liest, liest einen großen Phi-

losophen, und er schaut eben nicht Bloodsport oder 300. InWahrheit ist der Unterschied

aber kleiner, alsmanmeint.Unddoch ist eine gewisseEhrlichkeit inHeideggersTheorie:

Die Angst hat für den Reaktionär etwas Fundamentales, denn es ist die Angst (nicht vor,

sondern) um dieWirklichkeit, das Sein selbst. Es wird also die Angst als Intensitätspro-

duzentin bemüht, aber nicht zufällig, sondern weil die Angst vor einer entleertenWirk-

lichkeit die Grunderfahrung der Reaktion ist. Das ist der Grund, weshalb Heideggers

Gleichsetzung von Sein und Nichts zu Beginn vonWas ist Metaphysik? absolut zwingend

ist – und nicht etwa, weil man, einer negativen Theologie gleich, über das Sein nichts

aussagen könnte, da es selbst eben »nichts« ist. Das ist nur eine Rationalisierung des

Geschehens.

Intermezzo: Versuch über die soziologische Axiomatik. 1.Die Vormoderne, inWahrheit das

Denken bis einschließlich der Aufklärung war gekennzeichnet durch die fast unbestrit-

teneHegemoniederEins: EineEinheit des Seins,des kosmischenwiemenschlichen,war

der selbstverständliche Horizont dieses Denkens. Natürlich musste es irgendeine Form

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017 - am 14.02.2026, 09:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12. Was macht die Reaktion? 325

der Einheit, der gründenden und wieder zusammenführenden Eins geben, die der Viel-

zahl der Erscheinungen erst ihre Wirklichkeit und Wahrheit zuteilte. Die Vielheit war

also die Erscheinung, die der vollen Wirklichkeit ermangelte. Auch das aufklärerische

politische Denken träumt ja noch wie selbstverständlich von einer Ordnung, in der alles

in eine harmonische Organisation mündet. Für die Aufklärer ist die Vernunft der Ope-

rator dieser Eins/Einheit,wenn nicht sogar diese selbst.Man denke etwa an die erstaun-

liche Idee der »volonté générale«,mit der Rousseau auf der einen Seite das revolutionäre

Potenzial der radikalenVielheit annimmt –es gibt in seiner Konzeption keineRepräsen-

tation, so dass Politik immer nur die direkte »Demokratie« der Vielen ist –, und sie zu-

gleich einer spekulativen Einheit unterordnet: Denn der Gemeinwille ist nicht derWille

aller (»volonté de tous«), ist also nicht mit einer vielleicht mal zufälligen Äußerung der

vielen Einzelnen identisch; der Gemeinwille ist die anspruchsvolle, die normative Di-

mension des Zusammenlebens, das diesem Rationalität, Einheit und Wahrheit gibt. In

der Metaphysik wie in der Politik war für die längste Zeit alles der Idee und der Forde-

rung der Herkunft aus und der Rückführung in eine vorgängige Einheit unterstellt. Es

ist klar, dass es unter dieser Hinsicht so etwas wie Politik in einem strengen, emphati-

schen Sinn nicht geben kann; erst die Moderne hat diesen Sinn wiederentdeckt.

n. Aber dieser emphatische Sinn hat seinen Grund in einer Provokation, die sich nicht

ausräumen lässt.Es ist die ProvokationderVielen.DieVielen,das heißt: Etwas,das jahr-

hundertelang einfach keine Bedeutung hatte, steigt nach und nach, und dann plötzlich

an die Oberfläche, lässt sich nicht mehr wegdrängen. Dieses Etwas ist die schiere Tat-

sache der Existenz und zugleich der unerhörte Anspruch auf Gehörtwerden aller mög-

lichen Leute. Alle möglichen Leute: nämlich alle ohne weitere Qualifizierung, ohne ge-

nauere Bestimmung. Ich kann aufzählen, wer damit gemeint ist: Handwerker, Tagelöh-

ner,Nichtsnutze,Händler,Faulpelze,Frauen,Kinder,Fremde,Wilde,Schwarze,Ungläu-

bige, Juden, Arbeiter, Penner, Gauner, Spinner usw. usf. Doch eine solche Aufzählung

mildert schon den Schlag, den die Wortmeldung der Vielen dem Bewusstsein der Ed-

len versetzt – und dem derjenigen, die keineswegs selbst Edle sind, die vielleicht noch

nicht einmal hoffen, jemals welche zu werden, deren Welt aber von der Existenz und

dem Adel der Edlen abhängt, die von ihnen her Wirklichkeit erfassen. Denn der Schlag

ist der, dass einfach jeder, irgendwer plötzlich Ansprüche anmeldet, dass eine Vielheit als

Vielheit, gerade nicht als irgendwie organisierte, geordnete Mannigfaltigkeit, als Orga-

nisation, als Akteur oder gar als Harmonie auftritt. Diese Vielheit ist so radikal Vielheit

und unbestimmte dazu, dass sie vielleicht ja wirklich eine Harmonie bildet; man weiß

es aber einfach nicht, weil sich über diese Vielheit keine sicheren Aussagen treffen las-

sen. Jede einzelne Gruppe, dieman nennen kann, ist wieder etwas Bestimmtes: Deshalb

kann man dann über ihre Ansprüche streiten, man kann vielleicht sagen: Arbeiter, die

dürfen jetzt mitreden, aber Frauen nicht. Aber die Reaktion, die am vehementesten auf

diese Provokation reagiert, ist die, die in jeder Forderung jeder Gruppe nur die Instanti-

ierungder erstenUnmöglichkeit,nämlichderVielheit als solcher, sieht.DieseVielheit ist

deshalb der Motor, Agent der Dekonstruktion aller Ordnung, aller Verlässlichkeit, aller

Realität. Was bleibt, ist ein Treiben und Rauschen undWuseln. Es ist also der Moment,

in dem die Vielheit als solche genau das beansprucht, was ihr zuvor immer im Namen

und zugunsten der Einheit abgesprochenwurde: Realität. Und diese Realitätsforderung

setzt nun die der Einheit in Zweifel, und die Logik der Reaktion ist unfehlbar: Sie kennt

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017 - am 14.02.2026, 09:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


326 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

nur Einheiten, Substanzen usw., und wenn die nicht mehr real sind, dann ist es nichts

mehr.Dies ist die Provokation, inder ganz eigentlichdasWesenderDemokratie besteht,

noch bevorDemokratie derName irgendeinerVerfassungsformgeworden ist.Unddann

verstehen wir auch, dass Demokratie ihre Provokationskraft notwendig bewahren wird

undmuss, für uns wie für die Zeitgenossen der Französischen Revolution oder des Eng-

lischen Bürgerkrieges.

n vs. 1. 2. ∆. Die Reaktion setzt sich dem entgegen. Sie ist diese Entgegensetzung. Sie

ist Reaktion genau dadurch, dass sie hierauf reagiert. Sie ist die Eins, die dem n entge-

gengehalten wird. Sie ist aber so resigniert – der Verlust ist schon geschehen –, dass sie

nicht glaubt,dieEinswieder in ihre alteGröße einsetzen zukönnen.DieEinswird fortan

thronen in derOpposition zu, imKampf gegendieVielen als Viele.DieWenigen,Großen

müssen sich herauskämpfen, emporwinden aus dem Sumpf der Massen. Und wenn sie

einmal oben sind, müssen sie gegen diese Masse kämpfen. Der Sumpf wird sich nicht

trockenlegen lassen, aber die Inseln muss man verteidigen. Auch insofern ist die Reak-

tion Kind derModerne: Ihr Konzept der Größe ist meritokratisch, in dem exakten Sinn,

dass der Erfolg, groß und oben zu bleiben, beweist, wer ihn verdient hat. Größe ist nicht

mehr eine Vorgegebenheit von Erbe, Blut, Tradition; am Ende entscheidet der Erfolg.

Die Reaktion lebt und fühlt also aus der Entgegensetzung der Eins (des Einen, der We-

nigen) gegen die Vielen. Dafür aber muss es die Vielen eben geben. Eine Variante ist die

Entgegensetzung des Einen gegen den anderen Einen, also die Szenerie des grandiosen

Kampfes zweier gleichwertiger Recken, die im anderen den Helden respektieren. Das

funktioniert freilich, unter denmodernen Umständen und auch sonst, nur auf der Spit-

zeder erstenFigur:BeideHeldenbleibendieGroßen,die sichüberdieVielen ihresVolkes

erhoben haben. n vs. 1 und 2 überlagern sich so. Auch auf überindividueller Ebene kön-

nen beide Figuren begegnen. Während etwa im antisemitischen Klischee das deutsche

(oder französische)VolkalsdieEinsderOrdnungundZuchtpräsentiertwird,erscheinen

die Juden als Eingeschleuste, als Parasiten, als eine Vielheit also, die sich schon deshalb

nicht mehr zählen lässt, weil sie in alle Ecken und Zwischenräume dringt und sich dort

versteckt, weil sie gar das Aussehen der identifizierbaren Völker nachahmt. Wenn man

hingegen erklärt, dass Europa ohne die Feindschaft zwischenDeutschen und Franzosen

an der eigenen Bequemlichkeit zugrunde gehenmüsste, imaginiert man den Kampf als

einen zwischen zwei echten,weil gelebten Einheiten, Identitäten.Überhaupt ist es nicht

selten der große Einzelne, der dieMasse so informiert, dass ein Volk aus ihm zu werden

vermag –wenn es nicht der Krieg ist, der die Völker von den Fronten her formt, oder das

Blut, das sie von innen her definiert.

Schließlich aber verschiebt sich die Sicht im Zuge der Formalisierung, in der die Re-

aktion zu ihrer Vollendung kommt bzw. sich ihre eigene Wahrheit (zumindest insofern

als sie vorpolitische ist) offenbart. Dann wird von den Feindschaften und ihren konkre-

ten Gestalten abgesehen, und allein die Form der Feindschaft, des Kampfes als solche

bleibt bestehen. Es ist der Konflikt als solcher, der die Realität bewährt, die in den Pro-

fanisierungen der Moderne (mit ihren immer katastrophaleren Schüben von »Emanzi-

pation«) verloren gegangen ist. Das Differential der Kräfte ∆ erzeugt durch Reibung die

Intensität, in derWirklichkeit noch einmal wirklich werden kann, in der paradoxen Ver-

schränkung von resignativer Akzeptanz der Moderne und ihrer Herrschaft des Scheins

(und ihrer Scheinherrschaft) und der schärfsten Ablehnung dieser Moderne.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017 - am 14.02.2026, 09:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12. Was macht die Reaktion? 327

Parodie und Paraparodie. Die Reaktion ist damit Parodie und Enteignung der Moderne.

ZumGlückgibt esmanchmal auchParodie undEnteignungderReaktion.FightClub lässt

sich als eine solche durchgeführte Parodie auf die Befindlichkeiten der Reaktion lesen.

Damüssen sich die verwöhnten und gelangweiltenMittelstandsmänner, denen die Rea-

lität, die Relevanz undDringlichkeit ihrerWirklichkeit abhanden gekommen ist und die

sich am Ende selbst abhanden gekommen sind, mit Prügeleien dieser selben körperli-

chenWirklichkeit versichern.Nurdass es imFightClub ebenwirklich umnichts anderes

mehr geht. Der Kampf fehlt undmit ihm dieWirklichkeit, also muss man dieWirklich-

keit wiedergewinnen, indemman sich gegenseitig die Fresse poliert. Eine Verbrämung

der Leere dieser Faustkämpfe wird nur kryptisch und andeutungsweise vom charisma-

tischen Tyler Durden geleistet. Eine wirkliche Funktion scheint sie kaum zu erfüllen.

»We’re the middle children of history,man. No purpose or place.We have no GreatWar.

NoGreatDepression.OurGreatWar’s a spiritualwar…ourGreatDepression is our lives.«

Unser Krieg ist ein spiritueller – das ist nur die Umkehrung der reaktionären Überzeu-

gung von der Spiritualität des Krieges als solches.

Gekränkte Männlichkeit zeigt sich als das, was sie ist: gekränkte Männlichkeit. Und

als sich dann doch erkennen lässt, dass Durden eine politische Agenda verfolgte, erweist

die sich überraschend als eine entschieden linke: die systematische und rein materiel-

le, handfeste, nicht religiöse und nicht spekulative Entschuldung aller in einer Welt, in

der die Karten gezinkt sind – um so etwas wie Demokratie überhaupt nur denkbar zu

machen. Eine mögliche Heilung wird da angedeutet, ein anderer Weg, mit der Unord-

nung und dem Prosaischen der Moderne umzugehen, in der wir keiner Realität, nicht

mal mehr der eigenen vertrauen können. Ob man das nun Sozialismus oder Anarchis-

mus nennt oder jede politische Kategorisierung verweigert (und sei es nur, umdie Kate-

gorien sauber zuhalten), jedenfalls ist dadieEnteignungder reaktionärenBefindlichkeit

durch eine nicht reaktionäre Erzählung gelungen. Oft gelingt das nicht.

Bezeichnend ist in diesem Licht die erste Regel des Fight Club: Denn die erste Regel

ist, dass man nicht über den Fight Club spricht. Er ist und soll eine geheime, eine eso-

terische, eine fast schon elitäre Angelegenheit sein. (Tyler Durden hat sehr gute Gründe,

die Verschwiegenheit zur obersten Prämisse zumachen, wie sich schließlich zeigt.) Das

Paradox aber ist, dass da einer sagt und es demMillionenpublikum sagt, dass man über

den Fight Club keinWort verlieren dürfe.Dieser performativeWiderspruch, sicher nicht

so ungewöhnlich im Film, zumindest in einem mit Voice-Over, enthüllt nun in diesem

Fall die performative Natur der Reaktion. Denn die besteht bekanntlich nur in ihrer li-

terarischen und rhetorischen Inszenierung. Es gilt also: »The first rule of the reaction is:

You shall talk about the reaction!«

Unddoch bleibt auch die erste Botschaft nochwahr:Nicht über die Reaktion zu spre-

chen. Denn erstens aktualisiert sich der reaktionäre Diskurs eben durch allerlei Ver-

schleierungstaktiken (zu denen nicht zuletzt auch dieses Ineinander zweier inkompa-

tibler Imperative gehört) und zweitens wendet sich dieser Diskurs eben vom Sprechen-

über, vomTheoretischen ab und einer Inszenierung zu: einem transitiven Sprechen und

Spielen, einemmit direktem Objekt.

Ekel. Ich habe hier oft auf demAspekt des Abscheus der Reaktionäre gegenüber dermo-

dernen Welt insistiert, in die sich die Forderung der »Demokratie« tief eingeschrieben

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017 - am 14.02.2026, 09:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


328 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

hat. Man muss diesen Abscheu wörtlich nehmen. Es ist ein physischer Abscheu. Es ist

Ekel. Aurel Kolnai hat 1929 eine knappe Studie zum Ekel vorgelegt, die zurecht heute als

klassisch gilt.WasKolnai zur Phänomenologie des Ekels zu sagen hat, passt sehr präzise

zur Erlebniswelt der Reaktion. Immer wieder erweist sich der Ekel als eine Reaktion auf

etwas, das als überlebendig empfundenwird.Überlebendig, das heißt: ein Leben, das sich

aller Grenzen, Differenzen, Artikulationen, das sich seines Gerüsts überhebt in einem

form- und rücksichtslosen Wuchern. Es liegt darin eine konstitutive, fast schon betrü-

gerische Äquivokation (das englischeWort der »duplicity« wäre hier treffend): Dennwas

sich so als lebendig und sogar als das Lebendigste überhaupt präsentiert, ist inWahrheit

schon über sich hinaus – auf demWeg in den Tod.

Das sind Charakteristika, die das reaktionäre Empfinden bei der modernen Welt

empfängt: die Überlebendigkeit, die aus allen Poren quillt und alle Unberufenen zum

Mitreden undMitmachen einlädt, die am Ende dazu zwingt, jedenMist zu akzeptieren;

die Überlebendigkeit, die inWahrheit Scheinlebendigkeit ist, unwahr und uneigentlich;

das Sensationelle des Geschehens, das die eigene Leere oder gar Gefährlichkeit kaum

überdeckt;14 die Ausbreitung des Todes, die sich hinter dieser Vortäuschung von Leben

vollzieht. ImÜbrigen kann nur das ekelhaft sein, dasman nicht für voll nimmt, vor dem

man nicht fliehenmuss, sondern das man ausmerzen will.15

Gerade der enge Zusammenhang von Fäulnis und Ekel16 ist signifikant auch für

die Erlebnisweise der Reaktion, deren widersprüchliche Zeitregime sich hierin abbil-

den. Denn im Verfaulen ist das unausweichliche Ende (der Tod) schon gegenwärtig,

im Grunde bereits vollzogen, doch unter den äußeren Erscheinungsformen höchster

Lebendigkeit. Ekelhaft ist »der Übergang des Lebendigen in den Zustand des Toten.

Wohlgemerkt: nicht dieser Zustand selbst.«17 Das Paradoxe ist, dass das Leben sich, wie

in einem finalen Aufbäumen, in seinem Ausgang am intensivsten verrät und dadurch

Ekel hervorruft: »ein lebensverratendes Lebensschwelgen«.18 Es ist Leben an der Grenze

des Lebens, Ende undMaximumdes Lebendigen, das in seiner Sinnlosigkeit undGleich-

heit Ekel provoziert: zu viel Leben. Solche Schilderungen lassen sich ohne weiteres als

Beschreibungen der reaktionären Gefühlswelt lesen, die sich des einen großen Gegners

beraubt sieht und nur noch das Gewusel der namenlosen Vielen und der gesichtslosen,

alle Ordnung zersetzenden Parasiten wahrnehmen kann:19

Qualität des Heimtückischen, Versteckt-Böswilligen, dies eigentümliche Gemisch von

Verstohlenheit und demonstrativ-frecher Aktivität, von Nichtigkeit und betriebsam-

stechendem Eifer. […] Zusammenfassend lässt sich kaum mehr sagen, als dass es sich

auch beim ekelhaften Getier um den Eindruck eines »sinnlos« wogenden, formlosen,

14 »Alles Ekelhafte hat etwas zugleich Auffallendes und Schleierhaftes, einer giftigen roten Beere

oder einer grellen Schminke Ähnliches.« (Kolnai: Der Ekel. 23)

15 Vgl. ebd. 18.

16 Ebd. 29ff.

17 Ebd. 29.

18 Ebd. 55.

19 Eine Bildwelt, die sich hervorragend antisemitisch besetzen ließ. Sie ist aber für andere Anknüp-

fungen ganz ebenso offen; so lässt sie sich zum Beispiel auch gut antiislamisch oder antiproleta-

risch interpretieren.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017 - am 14.02.2026, 09:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12. Was macht die Reaktion? 329

das Subjekt irgendwie »anspringenden«, mit einem konkret fühlbaren Moderhauch

des Verfalls, des Lebens-»Zerfressens« behafteten Lebens handelt.20

Das eben ist das Entscheidende, dass dort Ekel entsteht, wo sich ein Überlebendiges als

Schein seiner selbst erweist, wo Leben in Tod schon übergegangen ist, ohne es gemerkt

zu haben.

Der vollen Intention nach ist es der Tod und nicht das Leben, was sich uns im Phäno-

men des Ekelhaften ankündigt. […] Für die Todesintention im Ekelanlass ist dies am

bezeichnendsten, dass sie überall seiner Lebensintention selber innewohnt, als führte

das an ihmhervorgetreteneMehr-Leben gleichsam kurzschlussmäßig in den Tod über,

als entspränge dieses potenzierte und verdichtete Leben einer ungeduldigen Todes-

sehnsucht, einem Verschwenden-, Verausgabenwollen der Lebensenergie, einer ma-

kabren Ausschweifungslust der Materie. […] In diesem Mehrleben selber wohnt das

Nichtleben, der Tod.21

Kolnai verabsäumt es auch nicht, auf einen wichtigen Umstand hinzuweisen, der in der

Analyse der Reaktion immer wieder begegnete: Denn der sich so ekelt, verrät eben da-

durch seineVerwandtschaftmit demTodwie seine Faszination für ihn: »unsere geheime

Todeslust«.22

Auch die spezielleren Aspekte des Ekels finden ihrenWiderhall im reaktionären Er-

leben. So glaubt die Reaktion auch die »Geistigkeit am falschen Orte« zu kennen, wenn sie

allenthalben gegen die Intellektuellen wettert und sich selbst gegen jeden Verdacht si-

chern will, mit denen etwas gemein zu haben. (Wieder ein Klischee, das sich hervorra-

gend antisemitisch überbesetzen ließ.) Es gehe in solcher leeren Geistigkeit alle Bezie-

hung zumWirklichen verloren (unddieReaktion kanndasWirkliche –da sie nun einmal

selbst Produkt einer hochkritischen modernen Denkweise ist – nur noch als das Aller-

brutalste denken).Die »Überfeinerung« der Intellektuellen ist nur eine andereArt, in der

sich übersteigertes Leben äußert, das keine vitalen Unterscheidungen mehr zu machen

imstande ist.

Das unfruchtbar Selbstzweckhafte eines ewigen Gedankengeknisters, die dadurch er-

zeugte Stockung im Ablauf der Lebens- und wohl auch der Denkfunktionen veranlas-

sen ein Schalheitsgefühl, das ganz zweifellosmit Ekel verwandt ist. […] Ebenso auch ei-

ne zwecklos-subtile, subjektivistisch-schwelgerische, im Herzensgrund gegenstands-

gleichgültige Überfeinerung oder Schwulstigkeit der Denk- undDarstellungsweise, je-

ner unverantwortliche, ungerichtete »Gedankenreichtum«, den man besser die Geil-

heit des Geistes nennen würde.23

Desgleichen findet sich der Reaktionär in seinemAbscheu vor der ethischen Verweichli-

chung wieder, die Kolnai beschreibt (46f.). »Es ist wieder das schmelzende und quellen-

20 Ebd. 34f.

21 Ebd. 49f.

22 Ebd. 53.

23 Ebd. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017 - am 14.02.2026, 09:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


330 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

de, der festen Formung, Auswahl, Zweck- und Sinnhaftigkeit widerstrebende ›Leben‹,

das dabei ekelhaft wirkt: das Missverhältnis zwischen kargem Wertgehalt und betäu-

bender Duftfülle des Lebens.« (47)

Um es ganz klar zu sagen: Kolnais Beschreibungen sind treffend, und der Ekel vor

solchem Mangel an moralischer Gradheit ist begründet. Der Unterschied ist nur, dass

der Reaktionär das so Beschriebene als allgegenwärtig empfindet. Eben hierdurch aber

verliert die Wertung allen Wert: Wenn alles rettungslos korrumpiert ist, dann bedeutet

der Ausdruck offenkundig nichtsmehr.Außerdemkommtmandann zu demso bekann-

tenwie verstörendenPhänomen,dass sich diemordendenFaschisten alsKämpfer gegen

denmoralischenVerfall präsentieren.Der reaktionäreEkel vor dermodernenWelt ist al-

so inKolnais Studie beispielhaft präzise beschrieben,auchwennKolnaiwohl nicht daran

gedacht hatte.

Der willkürliche Mensch. Buber wusste, welches Gefühl die Reaktionäre umtrieb:

Wenn der Mensch es [das Grundwort Ich-Es] walten lässt [wenn er also eine Auswei-

tung der Es-Welt zulässt], überwuchert ihn die unablässig wachsende Es-Welt, ent-

wirklicht sich ihm das eigene Ich, bis der Alb über ihm und das Gespenst in ihm einan-

der das Geständnis ihrer Unerlöstheit zuraunen.24

Und noch mehr scheint diese Passage geradezu das Wesen des Reaktionärs auszuspre-

chen:

Aber das ungläubige Mark des willkürlichen Menschen kann nichts anderes wahrneh-

men als Unglauben und Willkür, Zwecksetzen und Mittelersinnen. Ohne Opfer und

ohne Gnade, ohne Begegnung und ohne Gegenwart, eine verzweckte und vermittel-

te Welt ist seineWelt; keine andre kann es sein, und dies heißt Verhängnis. So ist er in

all seiner Selbstherrlichkeit schier unauswirrbar ins Unwirkliche verstrickt; und erweiß

es, sooft er sich auf sich besinnt, – darum richtet er den besten Teil seiner Geistigkeit

darauf, die Besinnung zu verhüten oder doch zu verhüllen.25

Buber wusste auch den Ausweg aus dieser Verstrickung der Existenz ins Unwirkliche.

Es ist genau die Besinnung, die in ihr und durch sie aktiv verhindert wird; es ist noch

mehr und vor allem dies: Erlösung und Wirklichkeit gibt es nur in der Begegnung, die

Abenteuer undWagnis bleibt.Gerade nicht imKampf.Die Reaktion ist eine verzweifelte

Angelegenheit, tragisch darin, dass sie stets die Bodenlosigkeit vertieft, an der sie leidet.

24 Buber: Ich und Du. 44.

25 Ebd. 59.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017 - am 14.02.2026, 09:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

