
zfwu, 2/3 (2001), 365-384  365 

Wo bleibt das Individuum in der Nachhaltig-
keitsdebatte? Eine Integrative Ethik für eine 
Nachhaltige Entwicklung 

MARC HÜBSCHER UND MARTIN MÜLLER 

Starting from current trends in the discourse on sustainability, this article continues with 
the phenomenon that in spite of the logical understanding of the argument, the individuals 
do not act effectively; if every individual acts effectively, the sum of the actions is advanta-
geous for both society and the individual. This can be interpreted as a demand to intro-
duce the concept of sustainability closer to the individuals reality. Through this task the 
ever-normative concept of sustainability in reference to its ethic scope of reasoning is laid 
open. By applying Krämer's integrative ethic, an attempt is made to illustrate the chances 
of a sustainable development and to relay, integratively, recommendations for designing a 
sustainable business ethic. 

1. Einleitung 
Seit ungefähr 15 Jahren beschäftigen sich Politiker, Wissenschaftler und 
Bürgerinitiativen mit dem Konzept der �Nachhaltigen Entwicklung�. Auch 
die Frage nach der Relevanz von Werten und Normen in den verschiede-
nen gesellschaftlichen Teilbereichen wie z.B. in der Ökonomie drängt wie-
der stärker in den Fokus öffentlichen Interesses. Diese beiden Strömungen 
scheinen nicht zufällig einige Parallelen aufzuweisen. Schumann (2000: 7ff.) 
nennt z.B. die Risikogesellschaft als eine der wichtigsten Auslöser für die 
wissenschaftliche Auseinandersetzung mit den normativen Grundlagen der 
Ökonomie. Der Risikogesellschaft immanent ist die Identifikation von 
ökologischen und sozialen Risiken (vgl. Beck 1986), die wiederum auf das 
Anliegen der Nachhaltigen Entwicklung verweisen. Folglich kann die These 
vertreten werden, dass sich die Kontroverse um die Wirtschaftsethik zum 
einen und die Nachhaltigkeit zum anderen wechselseitig aufeinander bezie-
hen. Im Mittelpunkt steht dabei die Frage, warum trotz der scheinbar logi-
schen Einsichtigkeit in das Konzept der Nachhaltigen Entwicklung deren 
Umsetzung so schwer erscheint. Versteht man Nachhaltigkeit als ein e-
thisch relevantes Konzept, so schließt sich unmittelbar die hier weiter zu 
verfolgende Frage an, mit welcher ethischen Konstruktion die Umsetzung 
des Konzeptes auf den Weg gebracht werden kann. Unser Anliegen ist es, 
mit diesem Beitrag die Notwendigkeit aufzuzeigen, das Individuum in die 
Nachhaltigkeitsdebatte systematisch zurückzuholen. In diesem Beitrag sol-
len zunächst in einem ersten Schritt einzelne Etappen der Nachhaltigkeit 
rekapituliert, sodann in einem zweiten Schritt das Konzept der Integrativen 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365


366 

Ethik vorgestellt werden, das als besonders geeignet erscheint, konzeptio-
nelle Anknüpfungspunkte an die Debatte um Nachhaltigkeit bereitzustel-
len. Ferner werden einige kurze Überlegungen zur Unternehmensethik 
angestellt. 

2. Nachhaltigkeit – Entwicklung und status quo 
Der Begriff des Sustainable Development wurde von der 1983 gegründeten 
UN World Commission on Environment and Development in ihrem 1987 
veröffentlichten Bericht �Our Common Future� geprägt. Die Kommission 
definiert: �Sustainable Development is development that meets the needs 
of the present without compromising the ability of future generations to 
meet their own needs� (WCED 1987: 43). Die Kommission machte diesen 
Begriff zum Ausgangspunkt eines konzeptionellen Ansatzes zur Lösung 
globaler, sozialer und ökologischer Probleme. Dabei hat die Kommission 
insbesondere die Verknüpfung von umwelt- und entwicklungspolitischen 
Problemen und deren Interdependenzen thematisiert. Daraus wurde abge-
leitet, dass ökonomische, ökologische und soziale Ziele integrativ verfolgt 
und erreicht werden sollen. 
Der Bericht ist allerdings vielfach kritisiert worden, da er bei entscheiden-
den Fragen die nötige Konsequenz vermissen lässt und nur sehr vage Lö-
sungsvorschläge angibt (vgl. dazu ausführlich Harborth 1993: 59ff.; Nut-
zinger/Radke 1995: 36ff.; El-Serafy 1992: 60f.). Dies hat zu den unter-
schiedlichsten inhaltlichen Auslegungen des Konzeptes geführt (vgl. für 
einen Überblick Radke 1995: 532), so dass heute nicht von einem einheitli-
chen Leitbild gesprochen werden kann (vgl. Gminder 1996: 2). 
Bisher lässt sich eine Nachhaltige Entwicklung weder aus dem Gedanken-
gebäude der Naturwissenschaften noch aus dem Fundus der Wirtschafts- 
oder der Sozialwissenschaften umfassend ableiten (vgl. Renn/Kastenholz 
1996: 91), so dass eine verbindende Theorie zu einer Nachhaltigen Ent-
wicklung noch eingefordert wird (vgl. Jüdes 1997: 26). Wesentliche Gründe 
hierfür sind vor allem unterschiedliche gesellschaftliche Wertvorstellungen 
und auch differierende Bedeutungen des Nachhaltigkeitsbegriffs in den 
verschiedenen Wissenschaftsdisziplinen. 
Auch gehen die Ansichten darüber noch auseinander, wie konkret staatliche 
Richtungsvorgaben sein sollen. Hier kann man die Debatte idealtypisch in 
zwei Lager einteilen (vgl. Kanning 1998).1 
Auf der einen Seite gehen mit dem in der ökonomischen Umwelttheorie 
vorherrschenden naturwissenschaftlich-technischen Begriffsverständnis in 
der Regel Forderungen nach möglichst konkreten, quantitativen Umwelt-
zielen einher. Dabei sind besonders drei Ansätze populär geworden, 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365


zfwu, 2/3 (2001), 365-384  367 

• der �ecological footprint� (Rees u. Wackernagel 1992),  
• das Konzept des �Umweltraums� (Friends of the Earth Netherlands 

1994) und 
• das MIPS-Konzept (material input per unit of service) (Schmidt-Bleek 

1994). 
Trotz der recht unterschiedlichen methodischen Ansätze kommen die Au-
toren zu vergleichbaren Ergebnissen, �d.h. zur Forderung nach einer Redu-
zierung des durchschnittlichen Umweltverbrauchs um einen Faktor vier bis 
zehn� (Spangenberg 1996: 205). So ist es verständlich, dass viele andere 
Beiträge ohne eigene Prüfung davon ausgehen, dass der Ressourcen-
verbrauch und der Schadstoffausstoß westlicher Gesellschaften generell zu 
hoch sind, und für eine pragmatischere, handlungsorientierte Vorgehens-
weise plädieren. 
Auf der anderen Seite gibt es Vertreter, die den Nachhaltigkeitsbegriff eher 
als regulative Idee verstehen (vgl. Minsch u.a. 1998; IFOK 1997; Müller 
2001). Dabei wird gerade in der relativen Unbestimmtheit die Möglichkeit 
gesehen, ihn immer wieder zum Gegenstand gesellschaftlicher Diskurse zu 
machen. Zur Umsetzung werden �weiche� Steuerungsinstrumente wie In-
formation der Beteiligten, Partizipation, Diskussionsrunden, Koordination, 
Kooperation etc. bevorzugt. An die Stelle quantitativer Zielsetzungen treten 
dabei zumeist Leitbilder, die motivieren und Vorstellungen davon vermit-
teln sollen, wie eine Umkehr erfolgen kann (vgl. Kanning/Müller 2001: 17). 
In diesem Zusammenhang werden neue Steuerungsinstrumente und 
-mechanismen diskutiert, wobei im Mittelpunkt dieser Diskussion Instru-
mente gesellschaftlicher Selbstregulierung stehen. Ziel ist es, Lernprozesse 
in Gang zu setzen, die einen ökologischen Strukturwandel unterstützen. 
Dabei geht es um die Veränderung von Werthaltungen und dem Entwurf 
eines neuen Wohlstandsmodells, welches durch ein rechtes Maß für Zeit 
und Raum sowie durch einen optimalen Ausgleich zwischen Effizienz und 
Suffizienz2 gekennzeichnet ist (vgl. Kanning/Müller 2001: 17). 
Vertreter dieser Nachhaltigkeitsrichtung (vgl. Minsch u.a. 1998; IFOK 
1997; Müller 2001) argumentieren, dass eine Nachhaltige Entwicklung nicht 
im Sinne einer normativen Vorgabe einer zentralen Instanz geschaffen 
werden kann, sondern im Rahmen eines gesellschaftlichen Lernprozesses 
gefunden werden muss. Nachhaltigkeit ist demnach eine regulative Idee, 
�das heißt ein Orientierungsmuster, das gesellschaftliche Entwicklungs- 
und Suchprozesse leitet, ohne operationalisierbare Handlungsziele vor-
zugeben� (Schneidewind u.a. 1997: 183; vgl. auch Minsch u.a. 1998: 18). 
Allerdings kann auch die regulative Idee einer Nachhaltigen Entwicklung 
nicht beliebig offen bleiben. Sie sollte zwar möglichst viele Freiheitsgrade 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365


368 

belassen, aber dennoch verpflichtend genug sein, um eine Orientierung zu 
gewährleisten. Eine regulative Idee muss demnach mit Inhalten gefüllt wer-
den. Die am Ende eines Diskurses abzuleitenden Ziele sollten möglichst 
anspruchsvolle Referenzpositionen für jede der einzelnen Nachhaltigkeits-
dimension (ökonomisch, sozial, ökologisch) darstellen (vgl. Minsch u.a. 
1998: 19). 
Es zeigt sich, dass beide Ansätze auf unterschiedliche Weise eine Nachhal-
tige Entwicklung verwirklichen wollen. Vertreter der ersten Sichtweise set-
zen tendenziell eher auf quantitative Zielvorgaben, welche sie z.B. aus Um-
weltbelastungsgrenzen ableiten (vgl. Friends of the Earth Netherlands 1994; 
Schmidt-Bleek 1994). Die Vertreter einer regulativen Idee hingegen setzen 
auf Ziele, welche sich in einem Diskursprozess herausbilden (vgl. Minsch 
u.a. 1998; IFOK 1997; Müller 2001). 
Dabei muss jedoch konstatiert werden, dass beide Ansätze bislang wenig 
praktische Anwendung gefunden haben. Das Leitbild einer Nachhaltigen 
Entwicklung besitzt kaum rechtlich verbindlichen Charakter. Es wird meist 
auf einer deklamatorischen Ebene in Präambeln oder in attributiven Be-
stimmungen eingesetzt. Nachhaltige Entwicklung ist auch noch kein klar 
umrissenes Konzept, sondern eher eine kontrovers diskutierte Leitidee, in 
der verschiedene Akteure mit unterschiedlichen Machtressourcen um die 
Durchsetzung ihrer spezifischen Deutung von Nachhaltigkeit kämpfen (vgl. 
Brand/Fürst 2001). Daher wird im Kontext der Nachhaltigkeit zur Zeit viel 
postuliert � geschehen ist bislang allerdings wenig. Einen Umweltplan � wie 
in Rio gefordert � haben bisher erst wenige Länder verabschiedet; in 
Deutschland kennen laut einer Umfrage nur ca. 10 % der Bevölkerung den 
Begriff �Nachhaltige Entwicklung� (vgl. UBA 1997). Damit offenbart sich 
ein zentrales Problem des Konzeptes: das Leitbild der Nachhaltigen Ent-
wicklung ist von der Lebenswirklichkeit breiter Bevölkerungsschichten weit 
entfernt. Ohne aber eine Vermittlung auf dieser Ebene greifen beide Ansät-
ze ins Leere. 
Nach Ulrich (2001b) ist das Konzept der Nachhaltigen Entwicklung un-
ausweichlich ein normatives, welches die ganze Last der Begründung einer 
guten Entwicklung enthält. Hierbei ist es unerheblich, ob es sich um kon-
krete normative Vorgaben handelt, wie im MIPS und im Umweltraum-
Konzept, oder nur um eine regulative Idee, welche letztlich doch auf inhalt-
liche Referenzpositionen für jede Dimension abstellt. Die bisherigen An-
sätze stellen bis auf wenige Ausnahmen3 auf �öko-effizientes� Wirtschaften 
ab und verkörpern damit ein stark umweltschutztechnisches Denken. Ne-
ben diesen findet man in letzter Zeit zunehmend institutionelle Zugänge, 
welche konkrete Institutionenvorschläge unterbreiten, ohne jedoch hand-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365


zfwu, 2/3 (2001), 365-384  369 

lungstheoretisch verortet zu sein (vgl. Minsch u.a. 1998). Auffällig bei bei-
den Richtungen ist, dass das Individuum keine systematische Berücksichti-
gung findet. Aufgabe dieses Beitrages ist es � wie bereits in der Einleitung 
dargelegt � die Rolle des Individuums im Kontext der Nachhaltigkeit zu 
untersuchen. Dabei wird hier für eine stärkere Berücksichtigung der Indivi-
dualethik plädiert. 
Zuerst gilt es jedoch in einer ersten Annäherung zu fragen, in welchem 
Verhältnis Nachhaltigkeit und Ethik stehen. Hierfür kann ein kurzer Ex-
kurs in das Verhältnis von Ökologie und Ethik vorgenommen werden. 
Wenn eine funktionierende natürliche Umwelt als objektive und notwendi-
ge Voraussetzung für die Menschen verstanden wird, so ließe sich ein Pri-
mat der Natur vor der Ethik postulieren, da ohne die Existenz des Ersteren 
die Zweite nicht möglich ist. Allerdings weist Mittelstrass (1998: 22) darauf 
hin, dass alleine schon der Begriff Umwelt nicht objektiv gegeben ist, son-
dern vielmehr vom Menschen (kulturell) konstruiert wird. Folglich ist fest-
zuhalten, dass die Umwelt nicht nur auf naturalistische Determinanten 
zurückzuführen ist, da jede Rekonstruktion von objektiven Tatbeständen 
auch �Elemente des Selbst- und Situationsverständnisses des Menschen mit 
einschließt� (Mittelstrass 1998: 23). Diese Ausführungen zur Umwelt gelten 
in gleichem Maße auch für das Leitbild der Nachhaltigkeit. Wenn schon bei 
der Ökologie ein streng naturalistischer Zugang als nicht weiterführend 
anzunehmen ist, so gilt eine kulturelle Perspektive sehr viel stärker für den 
sozialen Bereich. Allein diese kurze Skizze einer kulturalistischen Betrach-
tung hat nicht unerhebliche Konsequenzen für eine Ethik der Nachhaltig-
keit. So wird seitens des Methodischen Kulturalismus festgestellt, dass eine 
normative Ethik ohne ein strebensethisches Äquivalent formal bleibt (vgl. 
Hartmann/Janich 1996: 56)4 und nicht an die Lebenswirklichkeit angebun-
den werden kann. Unter Lebenswirklichkeit verstehen wir, in Anlehnung an 
das Habermassche Lebensweltkonzept, den Bereich, der als subjektive Welt 
gekennzeichnet ist (vgl. Habermas 1981/1995: 183ff.).5 Die Berücksichti-
gung der Lebenswirklichkeit im Sinne der individuellen Lebensführung ist 
Anliegen der Integrativen Ethik, deren Reichweite für die Nachhaltigkeits-
debatte in diesem Beitrag skizziert werden soll. 

3. Grundlagen einer Integrativen Ethik6  
In der Diskussion um die Nachhaltigkeit erscheint die Frage vom konzepti-
onellen Ausgangspunkt einer Ethik wieder besonders aktuell zu werden. 
Ethik wird hier als eine philosophische Disziplin verstanden, die zum einen 
die wissenschaftliche Reflexion über Moral und zum anderen die Frage der 
individuellen Lebensführung behandelt (vgl. u.a. Krämer 1985: 90; Hossen-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365


370 

felder 2000). Mit dieser Begriffsbestimmung wird der Objektbereich der 
Moralphilosophie als ein, aber nicht als der alleinige Inhalt einer Ethik auf-
gefasst. Durch die Relativierung der Moralphilosophie soll freilich nicht 
gesagt sein, dass ihr Ende erreicht ist. Vielmehr geht es darum, einen für die  
modernisierte Moderne7 adäquaten Zugang zu ethischen Fragestellungen 
herzustellen. Mit dieser Problemandeutung wird auf den Dualismus von 
Wollen und Sollen hingewiesen. Während das moralphilosophische Sollen 
lediglich auf das Wollen anderer (der sozialen Gruppe) verweist, kann da-
nach nicht hinreichend plausibilisiert werden, warum das Individuum in 
Konfliktfällen auch dementsprechend handeln will. 
Krämer entwickelte das Konzept der Integrativen Ethik mit dem Ziel, die 
in der Moderne vorherrschende, neokantianische Ethik in ihren Engfüh-
rungen freizulegen und sie um eine wesentliche Komponente, die Strebens-
ethik, zu erweitern (vgl. Krämer 1995b: 205).8 In der praktischen Philoso-
phie und Ethik werden die Moralphilosophie und die Strebensethik als sich 
gegenseitig ausschließende Alternativen verstanden, die in der Philosophie 
ein konzeptionelles Dilemma markieren (vgl. Endreß 1995: 8). Insofern 
geht es Krämer um die Komplettierung einer zeitgemäßen Ethik, die sich 
nicht nur auf eine Sollensforderung, sondern auch auf ein individuelles 
Wollen beschränken kann. Für dieses Anliegen besteht die Herausforde-
rung, das in der Neuzeit dominierende Sollen der Moralphilosophie zu 
schwächen und die klassische Strebensethik unter modernen Bedingungen 
zu erneuern (vgl. Krämer 1995b: 206). Entsprechend der Tatsache, dass nur 
das Individuum �Letztadressat einer Ethik� (Zimmerli 1994: 183) sein 
kann, wird durch die moderne Rekonstruktion der Strebensethik �die ele-
mentare Ethikformation� (Krämer 1995a: 90) in die philosophische Dis-
kussion zurückgeholt und damit in der Integrativen Ethik eine duale Struk-
tur von Streben und Sollen entwickelt. Als zentrale anthropologische Kate-
gorie benennt Krämer die Hemmung.9 Kriterial lässt sich damit die Moral-
philosophie als Hemmungsethik und die Strebensethik als Enthemmungs-
ethik beschreiben. Durch diese Unterscheidung wird die rekonstruierende 
Integration beider Ethiktypen verdeutlicht. Da davon auszugehen ist, dass 
sowohl eine Hemmung zwischen Wollen und Können als auch zwischen 
Wollen und Sollen besteht, fällt es in den Zuständigkeitsbereich einer Inte-
grativen Ethik in konkreten Lebenssituationen Ratschläge zu formulieren, 
um Hemmungen, die die eigene Selbsterhaltung, -verwirklichung oder -
steigerung blockieren, aufzulösen. Gleichzeitig ist jedoch auch der zwin-
gende moralphilosophische Blick auf mögliche Risiken und sozialschädli-
ches Verhalten gegenüber Anderen gefordert, um im Bedarfsfall Hemmun-
gen zu errichten. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365


zfwu, 2/3 (2001), 365-384  371 

In Anschluss an Krämer verstehen wir das moralphilosophische Sollen als 
das Wollen anderer (Wollen zweiter Ordnung), so dass Moral per se sozio-
nom und für das Individuum als externale Forderung (Hemmung) aufzu-
fassen ist. Grundsätzlich schließen sich demnach individuelles Wollen und 
gefordertes Sollen logisch aus, denn wenn einerseits Eigenstreben vorhan-
den ist, bedarf es keiner Nötigung und andererseits, dort, wo gefordert 
wird, ist keine Eigenstreben vorhanden (vgl. Krämer 1995b: 213). Nun darf 
das Verhältnis zwischen Wollen und Sollen nicht als statisch verstanden 
werden. Moralische Forderungen können vom Individuum in Strebensin-
halte umgedeutet werden, so dass sie diese auch dann weiterverfolgen, 
wenn das Nötigungs- und Sanktionspotenzial der Anderen entfällt (Positi-
vierungsprozess); aber es ist auch denkbar, dass bestimmte Inhalte nicht 
mehr erstrebenswert sind und nur über die Erwartung der Anderen auf-
recht gehalten werden (Negativierungsprozess). 
Das Zusammenspiel von Sollen und Wollen ist das zentrale Anliegen der 
Integrativen Ethik. In Hinblick auf die weitere Argumentation soll nun die 
strebensethische Komponente hervorgehoben werden, da wir sie als das 
theoretische Nadelöhr begreifen, über das das Individuum zurückzuholen 
ist. Konkret sind es der affirmative Begriff des (1) Guten sowie der diesem 
innewohnende Grundbegriff des �Könnens�. (2) Sodann soll die Reichweite, 
der dieser Theorie immanenten modernen Praktischen Intelligenz, (3) exp-
liziert werden.  
(1) Wie weiter oben schon angedeutet wurde, besteht bei der Komplettie-
rung einer zeitgemäßen Ethik insbesondere die Aufgabe, die Strebensethik 
unter modernen Bedingungen zu rehabilitieren. Eine postteleologische 
Strebensethik als integrativer Bestandteil einer modernen Ethik muss sich 
demnach dem Verdacht der Metaphysik und Religiosität konsequent ent-
ziehen. Somit stellt sich die Frage, was im Rahmen dieser Motivation als 
strebensethisch Gutes verstanden werden soll.  
Das Gute kann kategorial in die drei Elemente Unverfügbares, Verfügbares und 
temporale Integration zerlegt werden (vgl. Krämer 1995a: 157).  
Das Unverfügbare bezeichnet alle Einflüsse, deren Eintrittswahrscheinlichkei-
ten nicht im Entscheidungsspielraum des Einzelnen liegen. Das Verfügbare 
bezeichnet die willentliche Disposition, Handlungen zu tun oder zu unter-
lassen. Hier können das Können und der Vollzug unterschieden werden. 
Während das Können �alle Formen des Mächtigseins und der Freiheit mit 
der Elementarstufe der Handlungsfreiheit und den Reflexionsstufen der 
Wahl- und Entscheidungsfreiheit� (Krämer 1995a: 158) sowie deren Ent-
wicklungsfähigkeit und deren Konsistenz umfasst,10 ist der Vollzug die 
ausdrückliche Bestätigung des Könnens und steht zum Können in einem 
rekursiven Verhältnis: Jedes Können bedarf von Zeit zu Zeit einer tatsäch-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365


372 

lichen Überprüfung durch den Vollzug, während dieser wiederum die Mög-
lichkeit des Könnens erhält und sichert.  
Die temporale Integration als dritte Komponente des Guten beinhaltet die 
Bilanzierung des Vergangenen sowie die Antizipation von Zukünftigem. 
Diese vermitteln sich in der Gegenwart und bedürfen der hermeneutischen 
Anstrengung des Einzelnen, um vom gegenwärtigen Standpunkt die für die 
Zukunft relevanten Entscheidungen zwischen Varianz und Konstanz her-
beizuführen (vgl. Krämer 1995a: 160).  
Da sich auf der einen Seite das Unverfügbare dem Handlungsspielraum des 
Einzelnen entzieht und einen Zufallscharakter aufweist und auf der anderen 
Seite die temporale Integration vom Bewussten und Wahrgenommenen, 
ausgedrückt im Können und im Vollzug, abhängig ist, kann nur das Kön-
nen als �Kernbereich des Gesamtgutes der Strebensethik� (Krämer, 1995a: 
161) bezeichnet werden. 
(2) In der Integrativen Ethik werden demnach nicht der ethische Grund-
begriff �Glück� und auch nicht sein moralphilosophischer Pendant �Freiheit� 
als Referenzgrößen gewählt, sondern es wird vielmehr von dem Begriff des 
Könnens ausgegangen,11 der nach Krämer �das Primärgut des erfüllten 
Lebens� darstellt (vgl. Endreß 1995: 10). Gerade mit diesem Zentralbegriff 
lässt sich die kategoriale Unterscheidung zur teleologischen Strebensethik 
verdeutlichen. Während diese die Bestimmung und Erreichung von Letzt-
zielen betont und diskutiert, wird mit der Neuformulierung der Strebens-
ethik das Teilziel als konzeptioneller Bezugspunkt gewählt, mit dem der 
�postteleologische Vorrang der Möglichkeit vor der Wirklichkeit� (Krämer 
1995a: 163) zentral in Erscheinung tritt. Die Anbindung der Strebensethik 
an einzelne Handlungsziele ist als Versuch zu kennzeichnen, die Ethik wie-
der näher an die konkreten Lebenssituationen anzubinden. Mit diesem 
Anspruch wird für eine ethische Handlungstheorie plädiert (vgl. Krämer 
1995a:166), denn der praktische Handlungsvollzug basiert auf vorhande-
nem Können und verweist ebenso auf zukünftiges Können. Eine so ausge-
zeichnete Ethik des Können(wollen)s lässt sich analytisch in ein jederzeit 
abrufbares Grundkönnen (Disponibilitäten) und ein noch nicht hinreichend 
durch Erfahrung abgesichertes �Könnenwerdenkönnen� (Dispositionen) 
differenzieren. In Anlehnung an die vorgenommene Unterscheidung des 
Guten zeichnet sich das Grundkönnen zum einen durch den Handlungs-
vollzug und zum anderen durch den positiven Abgleich mit den erlebten 
Erfahrungen als dauerhaft aus. Ferner ist es die Basis für das Könnenwer-
denkönnen, denn dieses ist in Art und Umfang von bisherigen individuellen 
Erlebnissen abhängig. Der Umfang des Könnenwollens beweist sich kon-
kret in der Lebensplanung und -umsetzung und ist Ausdruck der prakti-
schen Intelligenz. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365


zfwu, 2/3 (2001), 365-384  373 

(3) Der Begriff der praktischen Intelligenz erhält in einer postteleologisch 
ausgerichteten, integrativen Ethik einen systematischen Platz, da sie mass-
geblich die Handlungsziele, -mittel und -strategien sowie damit zusammen-
hängende Präferenzordnungen strukturiert. Krämer versteht insbesondere 
die Strebensethik als eine Theorie der praktischen Intelligenz (Krämer 
1995a: 175). In konkreten Lebenssituationen muss das Individuum handeln 
und dieses Handeln setzt eine Entscheidung über die bevorzugte Hand-
lungsalternative voraus. Um die praktische Intelligenz als quasi Entschei-
dungsinstanz für die Lebensführung näher an dieselbige zurückzubinden, 
erscheint es sinnvoll, Fähigkeiten zu definieren, die zukünftige Handlungs-
vollzüge strukturieren und vornehmlich als Aufgabe der praktischen Intelli-
genz zu identifizieren sind. Krämer (1995a: 170) unterteilt die praktische 
Intelligenz in die zwei Hauptkompetenzen Aporetik und Poristik. 
ad 1) Die Aporetik ist als Grundlage zu verstehen, um Probleme überhaupt 
identifizieren zu können. Die Problemidentifikation setzt Kriterien voraus, 
mit denen die möglichen Handlungstypen analysiert werden können. 
ad 2) Der Poristik, unterteilt in Scholastik und Heuristik, kommt die Auf-
gabe zu, die identifizierten Probleme über die Scholastik zu lösen und 
durch die Heuristik mit ähnlichen, schon erlebten Krisensituationen zu 
vergleichen. Mit Krämer beinhaltet die Scholastik insbesondere die Fähig-
keiten der Finalisierung, der Wahlfreiheit, der Priorisierung, der Improvisa-
tion und der Anwendung (vgl. Krämer 1995a: 169f.).  
Die Heuristik hingegen ist das Reservoir mit schon erfolgreich vollzogenen 
Problemlösungen, mit denen die poristische Entscheidung flankiert und ein 
erfolgreiches Gelingen der Problemlösung wahrscheinlich gemacht wird. 
Die Lebensführung als Handlungsergebnis bedarf ferner einer Topik, die 
gleichsam die Bereiche der praktischen Intelligenz strukturiert. Die Topik, 
die als individuelle Präsupposition verstanden werden kann, umfasst Maxi-
men, Präferenzen, Argumente sowie Kriterien (vgl. Krämer 1995a: 170).  
Wie gezeigt wurde, versucht Krämer mit der Integration einer strebensethi-
schen Komponente nicht nur eine zeitgemässe Ethik zu entfalten, sondern 
auch einer ethischen Handlungstheorie den Weg zu bereiten. Insbesondere 
die zentrale Stellung des Begriffs �Können� kann hier als Beleg gedeutet 
werden. Nun setzt, wie Joas (1996: 17) richtig bemerkt hat, das Handeln-
können eine systematische Auseinandersetzung mit dem Phänomen Macht 
voraus. Macht ist nicht nur notwendig, um intersubjektiv handeln zu kön-
nen, sondern auch dort, wo die subjektive Welt reflektiert und verändert 
werden soll. Soweit wir sehen, bleibt Krämer eine explizite Diskussion des 
Machtphänomens schuldig. Der Hinweis auf das anthropologische Argu-
ment, die Strebensethik fungiere als Enthemmung, deutet zwar in die rich-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365


374 

tige Richtung, ist aber nicht hinreichend, um die Komplexität der Macht 
unter modernen Bedingungen gebührend zu berücksichtigen.12 
Nach diesen grundsätzlichen Bemerkungen zum Programm der Integrati-
ven Ethik sollen nun die Möglichkeiten und die Reichweite dieses Ansatzes 
im Nachhaltigkeitskontext diskutiert werden. 

4. Integrative Ethik und Nachhaltigkeit 
Es scheint so, dass die Nachhaltige Entwicklung zwischen dem individuel-
len Wollen und dem Primat des Sollens gefangen ist. Um der Lösung dieses 
Dilemmas einen Schritt näher zu kommen, werden einige Vorschläge dar-
gestellt, die die bestehenden moralphilosophischen Ansätze um stre-
bensethische Komponenten erweitern. Es geht dabei nicht darum, die 
normativen Sollens-Anforderungen, wie sie z.B. die Managementregeln 
darstellen, zugunsten einer � wie auch immer gearteten � Wollens-Ethik 
auszutauschen. Vielmehr geht es um eine Komplettierung des Sollens und 
des individuellen Wollens mit dem Ziel, das Leitbild und die Implikationen 
einer Nachhaltigen Entwicklung durch die Berücksichtigung individuellen 
Wollens in die Lebenswirklichkeit der Akteure zu bringen. Dies bedeutet 
für eine integrative Ethik einer Nachhaltigen Entwicklung die Zusammen-
führung von Streben und Sollen. 
Möchte man nun das Programm der Nachhaltigen Entwicklung mit dem 
individuellen Wollen verbinden, so muss man sich mit der Lebenswirklich-
keit der Akteure auseinandersetzen,13 d.h. mit den willentlichen Dispositio-
nen, Handlungen zu tun oder zu unterlassen. Wie oben ausgeführt, ist der 
in diesem Zusammenhang relevante ethische Grundbegriff das �Können�. 
Damit wird unmittelbar an mögliche Handlungsziele angeknüpft, welche an 
konkrete Lebenssituationen angebunden sind, wobei der praktische Hand-
lungsvollzug auf vorhandenes Können aber auch auf zukünftiges Können 
abstellt. In diesem Kontext unterscheidet Krämer weiter in �Grundkön-
nen� und �Könnenwerdenkönnen� (siehe oben). Was bedeutet dies für das 
Konzept einer Nachhaltigen Entwicklung? 
Hier ist vorab zu klären, was für eine Lebensform der Einzelne will, wie wir 
miteinander und mit der Natur umgehen wollen. Die Lebenswirklichkeit 
determiniert die individuellen Erlebnisse und ist damit Basis des Grund-
könnens. Nur wenn der erlebte Erfahrungshintergrund kompatibel mit den 
Normen einer Nachhaltigen Entwicklung ist, besteht die Möglich-
keit, überhaupt Erfahrungen mit dem Leitbild zu erlangen � erst dann ist es 
symbolisierungs- und mobilisierungsfähig. Zur Zeit besteht die Gefahr 
einer negativen Besetzung, indem �Konsum-Verzicht� und �höhere Le-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365


zfwu, 2/3 (2001), 365-384  375 

benshaltungs-Kosten� eben gerade nicht mit positiven Erfahrungen kor-
respondieren. Nur wenn entsprechende Verhaltensweisen in der Lebens-
wirklichkeit der Individuen positiv besetzt sind � demnach positive Erfah-
rungen bei der Nachahmung und Befolgung gemacht werden können, wird 
Nachhaltigkeit zu einem Könnenwollen, in dem die Motivation impliziert 
ist. 
Wie gelangt man jedoch zu einem solchen Zustand? Bislang werden Indivi-
duen, die sich einer nachhaltigkeitsorientierten Lebensweise verschrieben 
haben, von der Mehrheit als �Exoten� gesehen. Um hingegen nachhaltige 
Lebensweisen ins Zentrum der Gesellschaft zu führen, bedarf es neben der 
konkreten Anknüpfung an die bestehende Lebenswirklichkeit einer Hilfe 
bei der Lebensführung. Daher ist es konsequent, dass zum Konzept der 
integrativen Ethik eine Beratungsmethodologie gehört. Aufgabe muss es  
demnach sein, Fähigkeiten und Handlungsziele, die einer nachhaltigen Le-
bensform entsprechen, ethisch sensibilisiert ständig weiterzuentwickeln und 
individuelle Möglichkeitsspielräume für nachhaltiges Handeln aufzuzeigen. 
Eine Beratung hat in diesem Sinne das Ziel, Hemmungen zwischen Wollen 
und Können sowie zwischen Wollen und Sollen abzubauen, allerdings auch 
im Hinblick auf mögliche sozial-ökologische Risiken und Schäden aufzu-
bauen. 
Ausgangspunkt kann hier nur die vorhandene Lebenswirklichkeit sein, von 
der aus in einem konsiliatorisch-reflexiven Prozess Empfehlungen über 
Lebensgestaltungen, welche sich eng am Möglichen orientieren, entwickelt 
werden. Für diesen Prozess werden kleinräumige Einheiten als besonders 
geeignet angesehen, was sich durch den Aspekt der Nähe erklären lässt. 
Zum einen sind hier die Folgen des individuellen Handelns am ehesten 
erfahrbar, wodurch das Problembewusstsein und die Handlungsmotivation 
bei den Akteuren erhöht wird. Zum anderen haben auch die Akteure unter-
einander im Allgemeinen eine größere Nähe und sind teilweise sogar über 
persönliche Netzwerke miteinander verbunden, so dass sich partizipative 
Prozesse leichter organisieren lassen (vgl. Jung et al. 1997: 3). Die Umset-
zung muss daher auf den verschiedenen gesellschaftlichen Ebenen (Nation, 
Land, Region, Gemeinde etc.) durch zukunftsbezogene, gesellschaftliche 
Such-, Lern- und Verständigungsprozesse gekennzeichnet sein (vgl. Enqu-
ête-Kommission 1998: 72). 
Letzteres knüpft an den Begriff der praktischen Intelligenz an, hierunter 
versteht Krämer die Entscheidungsinstanz für die Lebensführung (siehe 
oben). Im Kontext der Nachhaltigen Entwicklung geht es nun darum, Fä-
higkeiten zu definieren und Handlungsalternativen aufzuzeigen, die zu den 
erstrebten Lebensformen führen. Zuerst muss hier die Fähigkeit entwickelt 
werden, Probleme zu identifizieren (Aporetik). Gerade sozial-ökologische 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365


376 

Problemlagen sind einerseits wegen ihrer oftmals zeitlich verzögerten und 
andererseits wegen ihrer komplexen Wechselwirkung nicht unmittelbar 
zugänglich. Weiterhin sind Fähigkeiten zu fördern, die identifizierte Prob-
leme dann auch lösen (Poristik). Hierunter fallen u.a. die Fähigkeiten, 
Handlungsziele kritisch und reflexiv zu identifizieren oder zur Umsetzung 
erstrebter Ziele die richtigen Mittel einzusetzen. Die Befähigung der Indivi-
duen, gewünschte �nachhaltige� Lebensformen auch zu erreichen, ist die 
entscheidende Aufgabe einer Integrativen Ethik für eine Nachhaltige Ent-
wicklung. Zusätzlich bedarf es nach Krämer einer sog. Topik, welche die 
Bereiche der praktischen Intelligenz strukturiert. In diesem Zusammenhang 
geht es um Maximen, Präferenzen sowie Argumente für eine �nachhaltige� 
Lebensform. Zusammenfassend kann nun konstatiert werden, dass, wenn 
man die Lücke zwischen Nachhaltigkeits-Sollen und individuellem Wollen 
schließen will, man einerseits an die Lebenswirklichkeit der Individuen 
anknüpfen und sich von dort aus konkret an am Möglichen orientierte 
Schritte in Richtung einer gewollten �nachhaltigen� Lebensform orientieren 
muss. Andererseits geht es um die Entwicklung von Fähigkeiten, Hand-
lungsalternativen, Argumenten und Kriterien, so dass das Könnenwollen 
auch möglich wird. 

5.   Implikationen für die Unternehmensethik 
Nach diesen eher grundlegenden Ausführungen zum Verhältnis einer inte-
grativen Ethik und einer Nachhaltigen Entwicklung sollen im Folgenden 
die Chancen einer Integrativen Ethik für eine nachhaltige Unternehmens-
ethik kurz diskutiert werden.  
Für uns erscheint es geboten, in der Unternehmensethik einen Ansatz zu 
konzipieren, der sowohl die Moral der sozialen Gruppe als auch die Le-
benswirklichkeit des Einzelnen versucht zu berücksichtigen. Mit dieser 
Feststellung scheint dieser Beitrag quer zur aktuellen unternehmensethi-
schen Diskussion zu liegen. Trotz der häufig postulierten Vermittlung zwi-
schen Individual- und Institutionenethik (vgl. u.a. Ulrich 2001a, 285ff.; 
Weise 2000) ist zu beobachten, dass die einen individualethisch (vgl. Klein-
feld 1998) und die anderen institutionenethisch (vgl. Wieland 1999: 33; 
Grüninger 2001) argumentieren. Somit steht es, soweit wir sehen können, 
noch aus, ein unternehmensethisches Konzept zu entwerfen, das metatheo-
retisch Sollen und Wollen systematisch berücksichtigt, geltungstheoretisch 
Institutionen- und Individualethik sinnvoll kombiniert, und dieses in der 
Auseinandersetzung mit ökonomischen Sach- und Denkzwängen entfaltet. 
Hier kann nicht der Ort sein, einen solchen im besten Sinne des Wortes 
integrativen Ansatz zu entwickeln, jedoch wollen wir auf einige Problem-
stellungen eingehen. Die hier vorgelegte Ethik-Definition beinhaltet nicht 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365


zfwu, 2/3 (2001), 365-384  377 

nur die Reflexion über Moral, sondern auch die individuelle Lebensfüh-
rung.14 Daraus ließe sich in Anlehnung an Ulrich folgern, dass ein ethikbe-
wusstes Management konzeptioneller Ausgangspunkt für eine praktische 
Unternehmensethik ist.15 Ausgehend von den obigen Überlegungen muss 
demnach ein Unternehmen, welches sich zu einer Nachhaltigen Entwick-
lung bekennt, an der konkreten Lebens-, aber auch Unternehmenswirklich-
keit ansetzen. Dies bedeutet zuerst, die Werte und Normen der Mitarbeiter 
kennen zu lernen und die Frage zu klären, inwieweit das Unternehmen 
einen Beitrag zur Nachhaltigen Entwicklung leisten will. 
Die Leistung eines Unternehmens wird durch die Gesamtheit der Denk- 
und Verhaltensweisen aller Mitarbeiter geprägt. Daher liegt hierin ein 
Schlüsselfaktor, um nachhaltigkeitsorientierte �Leistungen� zu generieren. 
Eine wesentliche Voraussetzung für die notwendigen Innovationsleistun-
gen der Unternehmen auf dem Weg zu einer Nachhaltigen Entwicklung 
besteht darin, deren Notwendigkeit gegenüber den Mitarbeitern zu verdeut-
lichen und Anreize zu schaffen, kreativ an einem Wandel mitzuwirken, aber 
auch bestehende �nachhaltige� Einstellungen der Mitarbeiter wahrzunehmen 
und zu unterstützen. Hierbei kann das Verhältnis zwischen Unternehmen 
und Mitarbeiter als rekursives Beratungsverhältnis beschrieben werden. 
Sowohl das Unternehmen hat Möglichkeiten, konsiliatorisch dem Mitarbei-
ter die Chancen einer Nachhaltigen Entwicklung aufzuzeigen, als auch der 
Mitarbeiter kann, sofern er Nachhaltigkeit als Bestandteil seines Ethos ver-
steht, als ethischer Innovator dem Unternehmen beratend zur Seite stehen. 
Ist ein Könnenwollen im Bezug auf Nachhaltigkeit erreicht, bedarf es eines 
Ermöglichen oder Könnenwerdenkönnens. Hierzu können beispielsweise 
folgende zwei Maßnahmen erfolgsversprechend sein (vgl. Müller 2001: 
201ff.), die auch als Beispiel der notwendigen Vernetzung von Individual- 
und Institutionenethik zu verstehen sind: 
1. berufliche Aus- und Weiterbildung und 
2. Aufbau von institutionalisierten betrieblichen Informationssystemen. 
ad 1) Bildung ist nicht nur Bestandteil einer normativen, individuenbezoge-
nen Kontrolle (vgl. Seebass 2001: 80), sondern auch konstitutive Voraus-
setzung zur Entwicklungen persönlicher Integrität. Je höher die Kenntnisse 
und Fertigkeiten der Mitarbeiter über Verfahren und Instrumente zur Ge-
winnung, Verarbeitung und Weitergabe von nachhaltigkeitsbezogenen In-
formationen sind, desto größer ist die Wahrscheinlichkeit positiver Erfah-
rungen, was verstärkend auf das Könnenwollen wirkt. Die Aus- und Wei-
terbildung sollte auf die Vermittlung und Weiterentwicklung eines nachhal-
tigkeitsverträglichen Arbeitsverhaltens gerichtet sein. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365


378 

Die Beschäftigten müssen sich über die Auswirkungen ihrer Tätigkeiten 
bewusst sein, ebenso wie über mögliche Folgen eines Abweichens vom 
festgelegten Arbeitsablauf. Dadurch wird ein Mitarbeiter erst in die Lage 
versetzt, einerseits eine Betroffenheit und andererseits die Erfolge seines 
Verhaltens zu erkennen. Erst ein Feedback über die eigene Tätigkeit erlaubt 
es, Erfahrungen zu sammeln und damit Lerneffekte anzustoßen. Aus die-
sem Grund betont die Integrative Ethik zum einen auch die Notwendigkeit 
der Fähigkeit zur Problemidentifikation und zum anderen, dass ein Können 
auch des erfolgreichen Vollzuges bedarf. 
Dem gegenüber steht der Informationsstand des Organisationsmitglieds. 
Dieser ist zu einem Teil auf die kognitiven Fähigkeiten und Bedürfnisse 
und zum anderen Teil auf die Möglichkeiten zur Informationsbeschaffung 
und -verarbeitung zurückzuführen. Daher muss das Unternehmen im Sinne 
einer Integrativen Ethik für eine Nachhaltige Entwicklung bemüht sein, 
nicht nur die kognitiven Fähigkeiten seiner Mitarbeiter zu steigern, sondern 
auch durch geeignete Verfahren und Maßnahmen das Könnenwollen zu 
ermöglichen. 
ad 2) Eine Maßnahme kann in diesem Zusammenhang der Aufbau eines 
betrieblichen Nachhaltigkeitsinformationssystems bzw. die Integration 
sozial-ökologischer Daten in das bestehende � in der Regel monetär orien-
tierte � Informationssystem sein. Ein Informationssystem hat die Aufgabe, 
Kompetenzen einzuräumen und Ressourcen bereitzustellen, die in diesem 
Fall, gleichsam als institutionenethische Maßnahme, das betriebliche Prob-
lemlösungsverhalten des Individuums um eine sozial-ökologische Dimensi-
on erweitert. Durch institutionalisierte Regelungen wird festgelegt, wie In-
formationen zu beschaffen, weiterzugeben und zu verarbeiten sind. Dabei 
kann sich die Bindung auf Wege, Ort, Art, Zeitpunkt und Inhalt der Infor-
mationen erstrecken. Hinweise, wie z.B. Daten über Stoff- und Energie-
ströme zu sammeln und zu verarbeiten sind und welche Instrumente dabei 
eingesetzt werden können, müssen in diesem Zusammenhang verfügbar 
sein. An diesem Beispiel zeigt sich, dass normative Regelungen Bestandteil 
einer Integrativen Ethik sind, da durch sie Fähigkeiten und damit Können 
erst ermöglicht wird. 
Diese ausgewählten Beispiele sollten erste Ansätze aufzeigen, wie eine inte-
grative Ethik für eine Nachhaltige Entwicklung im Unternehmenskontext 
aussehen kann. Hier steht das Individuum und die konkrete Handlung im 
Mittelpunkt. Dies bedeutet jedoch nicht, dass andere Maßnahmen, wie 
Diskurse oder die Implementierung von Institutionen vernachlässigt wer-
den sollen. Ein Zusammenspiel aller Faktoren ist � ganz im Sinne eines 
integrativen Ansatzes � erforderlich.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365


zfwu, 2/3 (2001), 365-384  379 

Als Desiderat ist allerdings, trotz hoher Sympathie zum Programm der 
Integrativen Ethik, darauf hinzuweisen, dass das Verhältnis Individuum � 
Organisation � Gesellschaft noch zu klären ist. Insbesondere im wirt-
schaftsethischen Kontext ist daher das Verhältnis von individuellen und 
kollektiven Akteuren aufzulösen. Mit Kleinfeld (1998) und Seebass (2001) 
teilen wir die Auffassung, dass der methodische Bezugspunkt ethischer 
Auseinandersetzungen das Individuum ist. Damit ist aber auch noch die 
Forderung einzulösen, das Programm der Integrativen Ethik stärker für 
eine Unternehmensethik zu öffnen und es grundlegend in dieser Debatte zu 
etbalieren. 

6.   Schlussbemerkung 
Das Leitbild Nachhaltige Entwicklung hat nach wie vor eine zentrale Be-
deutung. Der Beitrag sollte allerdings darauf aufmerksam machen, dass ein 
Leitbild fern ab der Lebenswirklichkeit der Individuen keine Chance hat, 
Handlungsbereitschaft hervorzurufen.16 Hampicke (1997: 143) fragte, ob 
mit moralphilosophischen (kantischen) Argumentationsstrukturen der Um-
setzung einer Nachhaltigen Entwicklung beizukommen ist. Seine Antwort 
fiel affirmativ aus, jedoch betonte er die Notwendigkeit, ebenfalls eine sub-
jektorientierte Komponente zu berücksichtigen. Gerade eine Integrative 
Ethik könnte ein Programm darstellen, dass durch die Reflexion der gege-
benen Lebensumstände und der Möglichkeit zur Steigerung von Fähigkei-
ten im Sinne der Förderung eines Könnens hier einen sinnvollen Beitrag 
leistet. 
                                                      
1  Eine Sonderstellung nimmt hier das Konzept von Zabel (1999) ein, welches am Indivi-

duum und dessen genetischer Prägung ansetzt. 
2  Mit Suffizienz wird Genügsamkeit und Bescheidenheit verbunden, oftmals auch �mate-

rieller Verzicht� (vgl. Huber 1995: 123ff.). 
3  Ausnahmen sind die im Rahmen der Suffizienzdebatte entstandenen Ansätze (vgl. 

Huber 1995). 
4  Hartmann/Janisch (1996: 56) verweisen in diesem Zusammenhang mit Wittgenstein auf 

das Problem, dass der wissenschaftliche Diskurs für die individuelle Lebensführung 
noch nicht von Belang ist. Dies gilt im besonderen Maße für ethische Problemstellungen 
und Diskurs. 

5  Habermas (1981/1995: 182ff.) unterteilt in drei Weltebenen, zu denen der individuelle 
Akteur in Beziehung steht: i) die objektive Welt, ii) die von verschiedenen Akteuren ge-
teilten sozialen Welt und iii) die subjektive Welt. Während wir in der sozialen Welt den 
methodischen Ort der Moral sehen, werden die Entscheidungen über die eigene Lebens-
führung vornehmlich in der subjektiven Welt getroffen. 

6  Die Integrative Ethik ist terminologisch eng verwandt mit dem Ansatz von Ulrich, der 
bekanntlich unter Integrative Wirtschaftsethik firmiert. Trotz der begrifflichen Ver-

 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365


380 

 
wandtschaft muss hier inhaltlich deutlich getrennt werden. Während integrativ bei Krä-
mer die rekonstruierende Kombination von Moralphilosophie (Sollen) und Strebens-
ethik (Wollen) bedeutet, ist bei Ulrich mit integrativ der theoretische Entwurf gemeint, 
Ökonomie und Ethik (hier als vernunftethischer moral point of view) zu kombinieren, 
um im Ergebnis eine Vernunftethik des Wirtschaftens zu entfalten (vgl. Ulrich 2001a: 
116f.).  

7  Krämer (1995a: 127) selbst spricht in seinem Ansatz von einem dritten Ethiktypus, der 
sich den veränderten Voraussetzungen einer modernen oder postmodernen Praktischen 
Philosophie stellen muss. Wir hingegen wollen von der modernisierten (reflexiven) Mo-
derne sprechen, die zum einen das Individuum kategorial berücksichtigt, ohne in eine 
metaphysisch daherkommene Zentrierung des Subjekts verfällt und zum anderen Ne-
benfolgen als konstitutives gesellschaftstheoretisches Problem formuliert (vgl. 
Beck/Bonß/Lau 2001). 

8  In der philosophischen Diskussion finden sich verschiedene Ansätze, die Strebensethik 
unter den Bedingungen der Moderne zu rehabilitieren, vgl. hierzu den instruktiven Ü-
bersichtsbeitrag von Pollmann (1999). 

9  Terminologisch unterscheidet Krämer (1995a: 233) Hemmung, als die Unmöglichkeit 
von Handlungsvollzügen, von Hemmnissen, als die konkreten Bedingungsfaktoren, und 
von Gehemmtsein, als das Ergebnis der Hemmung. 

10  Hier kann ferner zwischen einem starken Können, das durch Vollzüge gekennzeichnet 
wird und einem schwachen Können, dass Denkmögliches auszeichnet und damit kon-
zeptionell in die Nähe des Unverfügbaren rückt, unterschieden werden (vgl. Krämer 
1995a: 158). 

11  Der Begriff Können impliziert Freiheit als notwendige Bedingung, weist jedoch über ihn 
hinaus, weil er zusätzlich eine affirmative Einstellung zur Welt beinhaltet (vgl. Krämer 
1995a: 164). 

12  Im Übrigen wird das Machtphänomen, wie Mohr (1999) gezeigt hat, auch im wirt-
schafts-ethischen Kontext nicht systematisch expliziert. 

13  Für ein solches Unterfangen ist zu berücksichtigen, dass Legitimations- und Umset-
zungsprobleme nicht (nur) aus der Perspektive des unbeteiligten Beobachters, sondern 
aus der Teilnehmerperspektive zu analysieren und zu reflektieren sind (vgl. Hart-
mann/Janich 1996: 57) 

14  Diese Perspektive ist anschlussfähig an die Überlegungen Kleinfeld (1998: 214ff.), nach 
der das Individuum auf das eigene Personsein und das Personsein anderer Bezug nimmt. 

15  Ulrich (1984) konstatiert, dass ein kulturbewusstes Management einem ganzheitlichen 
Führungsanspruch am besten ausfüllen könnte. Wenn aber Unternehmenskultur als das 
bestehende Werte- und Normenset eines Unternehmens verstanden wird, impliziert kul-
turbewusst zum einen lediglich die moralphilosophische Komponente, und zum ande-
ren wird die individuelle Lebensführung nicht berücksichtigt. Folglich wollen wir daher 
von einem ethikbewussten Management sprechen. 

16  Andere Leitbilder wie �Freiheit� oder �soziale Gerechtigkeit� stehen hingegen mitten in 
dieser Lebenswirklichkeit, denn Unfreiheit und Ungerechtigkeit konnte von den Indivi-
duen täglich selbst erfahren werden. Weiterhin wurden konkrete Handlungsmöglichkei-
ten aufgezeigt und eine entsprechende �Ideologie� rechtfertigte die Vorgehensweise. 
Ohne die Folgen dieser Leitbilder hier weiter zu vertiefen, so wurde in diesem Beitrag 
festgestellt, dass eine entsprechende Anschlussfähigkeit für das Leitbild einer Nachhalti-
gen Entwicklung nicht besteht. 

 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365


zfwu, 2/3 (2001), 365-384  381 

 

Literaturverzeichnis 
Beck, U. (1986): Die Risikogesellschaft. Frankfurt a.M.  ►  Beck, U./Bonß, 
W./Lau, C. (2001): Theorie reflexiver Modernisierung-Fragestellungen, Hypothe-
sen, Forschungsprogramme, in Beck, U./Bonß, W. (Hrsg.): Die Modernisierung 
der Moderne. Frankfurt a.M., S. 11-62.  ►  Brand, K.-W./ Fürst, V. (2001): 
Bedingungen einer Politik für Nachhaltige Entwicklung, Diskussionspapier, Bre-
men.  ►  El-Serafy, S. (1992): Ökologische Tragfähigkeit. Einkommensmessung 
und Wachstum, in: Goodland, R. u.a. (Hrsg.): Nach dem Brundtland-Bericht: Um-
weltverträgliche Wirtschaftliche Entwicklung, Bonn, S. 59-71.  ►  Endreß, M. 
(1995): Einleitung, in: ders. (Hrsg.): Zur Grundlegung einer integrativen Ethik. 
Suhrkamp, Frankfurt a.M., S. 7-18.  ►  Enquête-Kommission „Schutz des 
Menschen und der Umwelt“ (1998): Konzept Nachhaltigkeit. Vom Leitbild zur 
Umsetzung. Bonn.  ►  Friends of the Earth Netherland (Milieu Defensie) 
(1994): Sustainable Netherlands - Aktionsplan für eine nachhaltige Entwicklung 
der Niederlande, (Hrsg.: Institut für Sozial-ökologische Forschung) Frankfurt a.M..  
►  Gminder, U. (1996): Sustainable Development in der pharmazeutischen In-
dustrie, Diskussionspapier 1996/2, Wirtschaftswissenschaftliche Dokumentationen 
der Technischen Universität Berlin.  ►  Grüninger, S. (2001): Vertrauensmana-
gement � Kooperation, Moral und Governance. Dissertation Universität Olden-
burg, Konstanz.  ►  Habermas, J. (1981/1995): Theorie des kommunikativen 
Handelns, Band 2, Frankfurt a.M..  ►  Hampicke, U. (1997): Aufgeklärtes Eigen-
interesse und Natur � Normative Begründung des Konzepts Nachhaltigkeit, in: 
Held, M. (Hrsg.): Normative Grundfragen der Ökonomik: Folgen für die Theorie-
bildung. Frankfurt a.M./ New York 1997, S. 128-149.  ►  Harborth, H. J. (1993): 
Dauerhafte Entwicklung statt globaler Selbstzerstörung: Eine Einführung in das 
Konzept des �Sustainable Development�, 2. Aufl., Berlin.  ►  Hartmann, D./ 
Janich, P. (1996): Methodischer Kulturalismus, in: dies. (Hrsg.): Methodischer 
Kulturalismus, Frankfurt a.M., S. 9-69.   ►  Hossenfelder, M. (2000): Der Wille 
zum Recht und das Streben nach Glück. Grundlegung einer Ethik des Wollens. 
München.  ►  Huber, J. (1995): Nachhaltige Entwicklung - Strategien für eine 
ökologische und soziale Erdpolitik, Berlin.  ►  IFOK (Institut für Organisati-
onskommunikation) (Hrsg.) (1997): Bausteine für ein zukunftsfähiges Deutsch-
land, Wiesbaden.  ►  Jüdes, U. (1997): Nachhaltige Sprachverwirrung. Auf der 
Suche nach einer Theorie des Sustainable Development. Politische Ökologie, Jg. 
15, H. 52, S. 26-29.  ►  Jung, W./ Loske, R./ Rapf, O./ Hinzen, A. (1997): 
Zukunftsfähiges Wirtschaften im Raum Aachen. Bausteine für eine nachhaltige 
Regionalwirtschaft, Aachen.  ►  Joas, H. (1996): Einführung. Eine soziologische 
Transformation der Praxisphilosophie-Giddens� Theorie der Strukturierung, in: 
Giddens, A.: Die Konstitution der Gesellschaft., Frankfurt a.M./New York S. 9-24.  
►  Kanning, H. (1998): "Sustainable Development" als Leitbild der EG-Öko-
Audit-Verordnung. In: Doktoranden-Netzwerk Öko-Audit e.V. (Hrsg.): Umwelt-
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365


382 

 
managementsysteme - zwischen Anspruch und Wirklichkeit. Eine interdisziplinäre 
Auseinandersetzung mit der EG-Öko-Audit-Verordnung und der DIN EN ISO 
14001, S. 11-32, Heidelberg.  ►  Kanning, H./ Müller, M. (2001): Bedeutung 
des Nachhaltigkeitsleitbildes (sustainable development) für das betriebliche Mana-
gement, in: Baumast,A./ Pape, J. (Hrsg.): Betriebliches Umweltmanagement � 
Theoretische Grundlagen, Praxisbeispiele, Stuttgart, S. 13-27.  ►  Kleinfeld, A. 
(1998): Persona oeconomia. Personalität als Ansatz der Unternehmensethik, Hei-
delberg.  ►  Krämer, H. (1985):  Neue Wege der philosophischen  Ethik, in: 
Salzburger Jahrbuch für Philosophie 1985, S. 87-96.  ►  Krämer, H. (1995a): 
Integrative Ethik. Frankfurt a.M..  ►  Krämer, H. (1995b): Replik: Die Integrative 
Ethik in der Diskussion, in: Endreß, M. (Hrsg.): Zur Grundlegung einer integrati-
ven Ethik. Suhrkamp, Frankfurt a.M., S. 205-249.  ►  Minsch, J./ Feindt, P. 
H./ Meister, H.-P./ Schneidewind, U./ Schulz, T (1998): Institutionelle Re-
formen für eine Politik der Nachhaltigkeit.  Berlin/Heidelberg/New York 1998.  
►  Mittelstrass, J. (1998): Ökologie und Ethik � Zur philosophischen Verbin-
dung zweier Leitbilder, in: Steinmann, H./ Wagner, G. R. (Hrsg.): Umwelt- und 
Wirtschaftsethik, Stuttgart, S. 19-32.  ►  Mohr, M.O. (1999): Mikropolitik und 
Moral. Die Bedeutung persönlicher Macht für eine Ethik im Unternehmen, Frank-
furt a.M./New York.  ►  Müller, M. (2001): Normierte Umweltmanagementsys-
teme und deren Weiterentwicklung im Rahmen einer nachhaltigen Entwicklung 
unter besonderer Berücksichtigung der Öko-Audit-Verordnung und der ISO 
14001, Berlin.  ►  Nutzinger, H. G./ Radke, V. (1995): Wege zur Nachhaltig-
keit, in: Nutzinger, H. G. (Hrsg.): Nachhaltige Wirtschaftsweise und Energiever-
sorgung, Marburg, S. 225-256.  ►  Pollmann, A. (1999): Gut in Form. Die neuere 
Debatte um eine Philosophie des �guten Lebens� im Überblick, in: Deutsche Zeit-
schrift für Philosophie Jg. 6, H. 4, S. 673-691.  ►  Radke, V. (1995): Sustainable 
Development - Eine ökonomische Interpretation, in: ZAU,  Jg. 8, H. 4, S. 532-543.  
►  Rees, W.E./ Wackernagel, M. (1992): Ecological footprints and appropri-
ated carrying capacity: Measuring the natural capital requirements of the human 
economy (revised draft). Contribution to the Second Meeting, Stockholm.  
►  Renn, O./ Kastenholz, H.G. (1996): Ein regionales Konzept nachhaltiger 
Entwicklung. GAiA, Ecological Perspektives in Science, Humanities and Econom-
ics, Jg. 3, H. 5, S. 86-102.  ►  Schmidt-Bleek, F., (1994): Wieviel Umwelt braucht 
der Mensch? MIPS - Das Maß für ökologisches Wirtschaften, Berlin.  
►  Schneidewind, U./ Feindt, P. H./ Meister, H.-P./ Minsch, J./ Schulz, 
T./ Tscheulin, J. (1997): Institutionelle Reformen für eine Politik der Nachhal-
tigkeit: Vom Was zum Wie in der Nachhaltigkeitsdebatte. In: GAIA, Jg. 4, H. 6, S. 
182-196.  ►  Schumann, O. J. (2000): Wirtschaftsethik und Radikaler Konstruk-
tivismus. München/ Mering.  ►  Seebass, G. (2001): Kollektive Verantwortung 
und individuelle Verhaltenskontrolle, in: Wieland, J. (Hrsg.): Die moralische Ver-
antwortung kollektiver Akteure, Heidelberg, S. 79-102.  ►  Spangenberg, J. H. 
(1996): Welche Indikatoren braucht eine nachhaltige Entwicklung? In: Köhn, J./ 
Welfens, M. J. (Hrsg.): Neue Ansätze in der Umweltökonomie, Marburg, 
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365


zfwu, 2/3 (2001), 365-384  383 

 
S. 203-226.  ►  Tugendhat, E. (1993): Vorlesungen über Ethik. Frankfurt a.M.  
►  UBA (Umweltbundesamt, Hrsg.) (1997): Sustainable Germany �towards an 
environmentally sound development, Berlin.  ►  Ulrich, P. (1984): Systemsteue-
rung und Kulturentwicklung. Auf der Suche nach einem ganzheitlichen Paradigma 
der Managementlehre, in: Die Unternehmung, Jg. 38, H. 4,1984, S. 303-325.  ►  
Ulrich, P. (2001a): Integrative Wirtschaftsethik. Grundlagen einer lebensdienli-
chen Ökonomie. 3. ver. und rev. Aufl., Bern/Stuttgart/Wien 2001.  ►  Ulrich, P. 
(2001b): Politik der �Nachhaltigkeit� und ihre ethischen Grundlagen. Ethikgruppe 
im Grossen Rat des Kantons St. Gallen, 3. Workshop, 23. Januar 2001, 
http://www.iwe.unisg.ch/org/iwe/web.nsf/wwwPubLiteraturJahr/15DAAA384A
6FB3CFC12569E70054D0F2 (29.08.2001).  ►  WCED UN World Commission 
on Environment Development (Hrsg.) (1987): Our Common Future, Oxford 
u.a.  ►  Weise, P. (2000): Individualethik oder Institutionenethik: Die Resoziali-
sierung des homo oeconomicus, in: zfwu Jg. 1, H. 1, S. 9-30.  ►  Wieland, J. 
(1999): Wie kann Unternehmensethik praktiziert werden ? � Aufgabenfelder und 
strategische Anknüpfungspunkte, in: Ulrich, P./Wieland, J. (Hrsg): Unternehmens-
ethik in der Praxis. Impulse aus den USA, Deutschland und der Schweiz. 2. unv. 
Aufl., Bern/Stuttgart/Wien, S. 29-48.  ►  Zabel, H.-U. (1999): Ethik im Sustai-
nability-Kontext, in: Wagner, G. R. (Hrsg.): Unternehmensführung, Ethik und 
Umwelt, Festschrift zum 65. Geburtstag von Hartmut Kreikebaum, Wiesbaden, S. 
151-182.  ►  Zimmerli, W. Ch. (1994): Der neueste Angriff auf das Individuum, 
in: EuS Jg. 5, H.5, S. 182-185. 
 
 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365


384 

 

Zu den Autoren 
 
 
 
 
 
 
 
 
Marc Hübscher 
Eupener Str. 6 
22049 Hamburg 
Tel.: +49 40 48969821 
Email: 
Marc_Huebscher@web.de 
 
Dr. Martin Müller 
Carl von Ossietzky-
Universitaet Oldenburg 
Institut für Betriebswirt-
schaftslehre I 
Lehrstuhl für Produktion und 
Umwelt 
Gebaeude A5 
D-26111 Oldenburg 
Tel.: +49 441 798 4187  
Fax: +49 441 798 4193 
E-Mail: martin.mueller@uni-
oldenburg.de 

Marc Hübscher, Dipl.-Oec., Dipl.-Hdl., 
geb. 1972, studierte nach einer kauf-
männischen Berufsausbildung Wirt-
schaftswissenschaften und Handelslehr-
amt an der Universität Oldenburg. Mit-
arbeiter der Arthur Andersen Steuerbe-
ratungsgesellschaft Wirtschaftsprüfungs-
gesellschaft mbH, Hamburg. 
Dr. Martin Müller, Jahrgang 1969, Stu-
dium der Betriebswirtschaftslehre an der 
Universität in Frankfurt am Main Von 
1995 bis 2000 wissenschaftlicher Mitar-
beiter bei Prof. Dr. H.-U. Zabel am 
Lehrstuhl für Betriebliches Umweltma-
nagement der Universität Halle-
Wittenberg. Dort Promotion zum Dr. 
rer. pol. mit einer Arbeit zum Thema 
�Normierte Umweltmanagementsyste-
me und deren Weiterentwicklung im 
Rahmen einer nachhaltigen Entwicklung 
unter besonderer Berücksichtigung der 
Öko-Audit-Verordnung und der ISO 
14001�. Zahlreiche Beratungsprojekte 
und Lehraufträge im Bereich des be-
trieblichen Umweltmanagements. Seit 
2000 Mitarbeiter bei Prof. Dr. U. 
Schneidewind am Institut für Betriebs-
wirtschaftslehre I der Universität Ol-
denburg. Arbeitsschwerpunkte Nachhal-
tige Informationsgesellschaft, Produkti-
on und betriebliches Umweltmanage-
ment. 

 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 17:57:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365

