Wo bleibt das Individuum in der Nachhaltig-
keitsdebatte? Eine Integrative Ethik fur eine
Nachhaltige Entwicklung

MARC HUBSCHER UND MARTIN MULLER

Starting from current trends in the discourse on sustainability, this article continues with
the phenomenon that in spite of the logical understanding of the argument, the individuals
do not act effectively; if every individual acts effectively, the sum of the actions is advanta-
geous for both society and the individual. This can be interpreted as a demand to intro-
duce the concept of sustainability closer to the individuals reality. Through this task the
gver-normative concept of sustainability in reference to its ethic scope of reasoning is laid
open. By applying Krémer's integrative ethic, an attempt is made to illustrate the chances
of a sustainable development and to relay, integratively, recommendations for designing a
sustainable business ethic.

1. Einleitung

Seit ungefihr 15 Jahren beschiftigen sich Politiker, Wissenschaftler und
Biirgerinitiativen mit dem Konzept der ,,Nachhaltigen Entwicklung®. Auch
die Frage nach der Relevanz von Werten und Normen in den verschiede-
nen gesellschaftlichen Teilbereichen wie z.B. in der Okonomie dringt wie-
der stirker in den Fokus offentlichen Interesses. Diese beiden Strémungen
scheinen nicht zufillig einige Parallelen aufzuweisen. Schumann (2000: 7£f.)
nennt z.B. die Risikogesellschaft als eine der wichtigsten AuslGser fiir die
wissenschaftliche Auseinandersetzung mit den normativen Grundlagen der
Okonomie. Der Risikogesellschaft immanent ist die Identifikation von
Okologischen und sozialen Risiken (vgl. Beck 1986), die wiederum auf das
Anliegen der Nachhaltigen Entwicklung verweisen. Folglich kann die These
vertreten werden, dass sich die Kontroverse um die Wirtschaftsethik zum
einen und die Nachhaltigkeit zum anderen wechselseitig aufeinander bezie-
hen. Im Mittelpunkt steht dabei die Frage, warum trotz der scheinbar logi-
schen Einsichtigkeit in das Konzept der Nachhaltigen Entwicklung deren
Umsetzung so schwer erscheint. Versteht man Nachhaltigkeit als ein e-
thisch relevantes Konzept, so schlieBt sich unmittelbar die hier weiter zu
verfolgende Frage an, mit welcher ethischen Konstruktion die Umsetzung
des Konzeptes auf den Weg gebracht werden kann. Unser Anliegen ist es,
mit diesem Beitrag die Notwendigkeit aufzuzeigen, das Individuum in die
Nachhaltigkeitsdebatte systematisch zurtickzuholen. In diesem Beitrag sol-
len zunichst in einem ersten Schritt einzelne Etappen der Nachhaltigkeit
rekapituliert, sodann in einem zweiten Schritt das Konzept der Integrativen

zfwu, 2/3 (2001), 365-384 365

216.73.216111, am 12.01.2028, 17:57:51. Inhat.
r ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365

Ethik vorgestellt werden, das als besonders geeignet erscheint, konzeptio-
nelle Ankniipfungspunkte an die Debatte um Nachhaltigkeit bereitzustel-
len. Ferner werden einige kurze Uberlegungen zur Unternehmensethik
angestellt.

2. Nachhaltigkeit — Entwicklung und status quo

Der Begriff des Sustainable Development wurde von der 1983 gegriindeten
UN World Commission on Environment and Development in threm 1987
ver6ffentlichten Bericht ,,Our Common Future® geprigt. Die Kommission
definiert: ,,Sustainable Development is development that meets the needs
of the present without compromising the ability of future generations to
meet their own needs” (WCED 1987: 43). Die Kommission machte diesen
Begriff zum Ausgangspunkt eines konzeptionellen Ansatzes zur Ldsung
globaler, sozialer und 6kologischer Probleme. Dabei hat die Kommission
insbesondere die Verkniipfung von umwelt- und entwicklungspolitischen
Problemen und deren Interdependenzen thematisiert. Daraus wurde abge-
leitet, dass 6konomische, dkologische und soziale Ziele integrativ verfolgt
und erreicht werden sollen.

Der Bericht ist allerdings vielfach kritisiert worden, da er bei entscheiden-
den Fragen die nétige Konsequenz vermissen lisst und nur sehr vage Lo-
sungsvorschlige angibt (vgl. dazu ausfihrlich Harborth 1993: 59ff.; Nut-
zinger/Radke 1995: 36ff.; El-Serafy 1992: 60f.). Dies hat zu den unter-
schiedlichsten inhaltlichen Auslegungen des Konzeptes gefthrt (vgl. fiir
einen Uberblick Radke 1995: 532), so dass heute nicht von einem einheitli-
chen Leitbild gesprochen werden kann (vgl. Gminder 1996: 2).

Bisher ldsst sich eine Nachhaltige Entwicklung weder aus dem Gedanken-
gebdude der Naturwissenschaften noch aus dem Fundus der Wirtschafts-
oder der Sozialwissenschaften umfassend ableiten (vgl. Renn/Kastenholz
1996: 91), so dass eine verbindende Theorie zu einer Nachhaltigen Ent-
wicklung noch eingefordert wird (vgl. Judes 1997: 26). Wesentliche Griinde
hierfir sind vor allem unterschiedliche gesellschaftliche Wertvorstellungen
und auch differierende Bedeutungen des Nachhaltigkeitsbegriffs in den
verschiedenen Wissenschaftsdisziplinen.

Auch gehen die Ansichten dariiber noch auseinander, wie konkret staatliche
Richtungsvorgaben sein sollen. Hier kann man die Debatte idealtypisch in
zwei Lager einteilen (vgl. Kanning 1998).1

Auf der einen Seite gehen mit dem in der 6konomischen Umwelttheorie
vorherrschenden naturwissenschaftlich-technischen Begriffsverstindnis in
der Regel Forderungen nach mdglichst konkreten, quantitativen Umwelt-
zielen einher. Dabei sind besonders drei Ansitze populir geworden,

366

216.73.216111, am 12.01.2028, 17:57:51. Inhat.
r ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365

* der ,,ecological footprint™ (Rees u. Wackernagel 1992),

* das Konzept des ,,Umweltraums® (Friends of the Earth Netherlands
1994) und

*  das MIPS-Konzept (material input per unit of service) (Schmidt-Bleek
1994).

Trotz der recht unterschiedlichen methodischen Ansitze kommen die Au-
toren zu vergleichbaren Ergebnissen, ,,d.h. zur Forderung nach einer Redu-
zierung des durchschnittlichen Umweltverbrauchs um einen Faktor vier bis
zehn (Spangenberg 1996: 205). So ist es verstindlich, dass viele andere
Beitrige ohne eigene Priifung davon ausgehen, dass der Ressourcen-
verbrauch und der Schadstoffausstof3 westlicher Gesellschaften generell zu
hoch sind, und fiir eine pragmatischere, handlungsorientierte Vorgehens-
weise plidieren.

Auf der anderen Seite gibt es Vertreter, die den Nachhaltigkeitsbegriff eher
als regulative Idee verstehen (vgl. Minsch u.a. 1998; IFOK 1997; Mdller
2001). Dabei wird gerade in der relativen Unbestimmtheit die Moglichkeit
geschen, ihn immer wieder zum Gegenstand gesellschaftlicher Diskurse zu
machen. Zur Umsetzung werden ,weiche‘ Steuerungsinstrumente wie In-
formation der Beteiligten, Partizipation, Diskussionsrunden, Koordination,
Kooperation etc. bevorzugt. An die Stelle quantitativer Zielsetzungen treten
dabei zumeist Leitbilder, die motivieren und Vorstellungen davon vermit-
teln sollen, wie eine Umkehr erfolgen kann (vgl. Kanning/Muller 2001: 17).
In diesem Zusammenhang werden neue Steuerungsinstrumente und
-mechanismen diskutiert, wobei im Mittelpunkt dieser Diskussion Instru-
mente gesellschaftlicher Selbstregulierung stehen. Ziel ist es, Lernprozesse
in Gang zu setzen, die einen 6kologischen Strukturwandel unterstiitzen.
Dabei geht es um die Verinderung von Werthaltungen und dem Entwurf
eines neuen Wohlstandsmodells, welches durch ein rechtes Mal3 fiir Zeit
und Raum sowie durch einen optimalen Ausgleich zwischen Effizienz und
Suffizienz’ gekennzeichnet ist (vgl. Kanning/Miiller 2001: 17).

Vertreter dieser Nachhaltigkeitsrichtung (vgl. Minsch uw.a. 1998; IFOK
1997; Muller 2001) argumentieren, dass eine Nachhaltige Entwicklung nicht
im Sinne einer normativen Vorgabe einer zentralen Instanz geschaffen
werden kann, sondern im Rahmen eines gesellschaftlichen Lernprozesses
gefunden werden muss. Nachhaltigkeit ist demnach eine regulative Idee,
»das heiBt ein Orientierungsmuster, das gesellschaftliche Entwicklungs-
und Suchprozesse leitet, ohne operationalisierbare Handlungsziele vor-
zugeben® (Schneidewind w.a. 1997: 183; vgl. auch Minsch u.a. 1998: 18).
Allerdings kann auch die regulative Idee einer Nachhaltigen Entwicklung
nicht beliebig offen bleiben. Sie sollte zwar mdglichst viele Freiheitsgrade

zfwu, 2/3 (2001), 365-384 367

216.73.216111, am 12.01.2028, 17:57:51. Inhat.
r ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365

belassen, aber dennoch verpflichtend genug sein, um eine Orientierung zu
gewihrleisten. Eine regulative Idee muss demnach mit Inhalten gefiillt wer-
den. Die am Ende eines Diskurses abzuleitenden Ziele sollten mdglichst
anspruchsvolle Referenzpositionen fiir jede der einzelnen Nachhaltigkeits-
dimension (6konomisch, sozial, dkologisch) darstellen (vgl. Minsch u.a.

1998: 19).

Es zeigt sich, dass beide Ansitze auf unterschiedliche Weise eine Nachhal-
tige Entwicklung verwirklichen wollen. Vertreter der ersten Sichtweise set-
zen tendenziell eher auf quantitative Zielvorgaben, welche sie z.B. aus Um-
weltbelastungsgrenzen ableiten (vgl. Friends of the Earth Netherlands 1994;
Schmidt-Bleek 1994). Die Vertreter einer regulativen Idee hingegen setzen
auf Ziele, welche sich in einem Diskursprozess herausbilden (vgl. Minsch
u.a. 1998; IFOK 1997; Miiller 2001).

Dabei muss jedoch konstatiert werden, dass beide Ansitze bislang wenig
praktische Anwendung gefunden haben. Das Leitbild einer Nachhaltigen
Entwicklung besitzt kaum rechtlich verbindlichen Charakter. Es wird meist
auf einer deklamatorischen Ebene in Priambeln oder in attributiven Be-
stimmungen eingesetzt. Nachhaltige Entwicklung ist auch noch kein klar
umrissenes Konzept, sondern eher eine kontrovers diskutierte Leitidee, in
der verschiedene Akteure mit unterschiedlichen Machtressourcen um die
Durchsetzung ihrer spezifischen Deutung von Nachhaltigkeit kimpfen (vgl.
Brand/Furst 2001). Daher wird im Kontext der Nachhaltigkeit zur Zeit viel
postuliert — geschehen ist bislang allerdings wenig. Einen Umweltplan — wie
in Rio gefordert — haben bisher erst wenige Linder verabschiedet; in
Deutschland kennen laut einer Umfrage nur ca. 10 % der Bevolkerung den
Begriff ,,Nachhaltige Entwicklung® (vgl. UBA 1997). Damit offenbart sich
ein zentrales Problem des Konzeptes: das Leitbild der Nachhaltigen Ent-
wicklung ist von der Lebenswirklichkeit breiter Bevolkerungsschichten weit
entfernt. Ohne aber eine Vermittlung auf dieser Ebene greifen beide Ansit-
ze ins Leere.

Nach Ulrich (2001b) ist das Konzept der Nachhaltigen Entwicklung un-
ausweichlich ein normatives, welches die ganze Last der Begriindung einer
guten Entwicklung enthilt. Hierbei ist es unerheblich, ob es sich um kon-
krete normative Vorgaben handelt, wie im MIPS und im Umweltraum-
Konzept, oder nur um eine regulative Idee, welche letztlich doch auf inhalt-
liche Referenzpositionen fiir jede Dimension abstellt. Die bisherigen An-
sitze stellen bis auf wenige Ausnahmen? auf ,,6ko-effizientes” Wirtschaften
ab und verkorpern damit ein stark umweltschutztechnisches Denken. Ne-
ben diesen findet man in letzter Zeit zunehmend institutionelle Zuginge,
welche konkrete Institutionenvorschlige unterbreiten, ohne jedoch hand-

368

216.73.216111, am 12.01.2028, 17:57:51. Inhat.
r ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365

lungstheoretisch verortet zu sein (vgl. Minsch u.a. 1998). Auffillig bei bei-
den Richtungen ist, dass das Individuum keine systematische Berticksichti-
gung findet. Aufgabe dieses Beitrages ist es — wie bereits in der Einleitung
dargelegt — die Rolle des Individuums im Kontext der Nachhaltigkeit zu
untersuchen. Dabei wird hier fiir eine stdrkere Berticksichtigung der Indivi-
dualethik plidiert.

Zuerst gilt es jedoch in einer ersten Anndherung zu fragen, in welchem
Verhiltnis Nachhaltigkeit und Ethik stehen. Hierfiir kann ein kurzer Ex-
kurs in das Verhiltnis von Okologie und Ethik vorgenommen werden.
Wenn eine funktionierende natiirliche Umwelt als objektive und notwendi-
ge Voraussetzung fiir die Menschen verstanden wird, so lieBe sich ein Pri-
mat der Natur vor der Ethik postulieren, da ohne die Existenz des Ersteren
die Zweite nicht moglich ist. Allerdings weist Mittelstrass (1998: 22) darauf
hin, dass alleine schon der Begriff Umwelt nicht objektiv gegeben ist, son-
dern vielmehr vom Menschen (kulturell) konstruiert wird. Folglich ist fest-
zuhalten, dass die Umwelt nicht nur auf naturalistische Determinanten
zurlickzufithren ist, da jede Rekonstruktion von objektiven Tatbestinden
auch ,,Elemente des Selbst- und Situationsverstindnisses des Menschen mit
einschlieBt™ (Mittelstrass 1998: 23). Diese Ausfithrungen zur Umwelt gelten
in gleichem Maf3e auch fiir das Leitbild der Nachhaltigkeit. Wenn schon bei
der Okologie ein streng naturalistischer Zugang als nicht weiterfiihrend
anzunehmen ist, so gilt eine kulturelle Perspektive sehr viel stirker fir den
sozialen Bereich. Allein diese kurze Skizze einer kulturalistischen Betrach-
tung hat nicht unerhebliche Konsequenzen fiir eine Ethik der Nachhaltig-
keit. So wird seitens des Methodischen Kulturalismus festgestellt, dass eine
normative Ethik ohne ein strebensethisches Aquivalent formal bleibt (vgl.
Hartmann/]anich 1996: 56)* und nicht an die Lebenswirklichkeit angebun-
den werden kann. Unter Lebenswirklichkeit verstehen wir, in Anlehnung an
das Habermassche Lebensweltkonzept, den Bereich, der als subjektive Welt
gekennzeichnet ist (vgl. Habermas 1981/1995: 183ff)).5 Die Beriicksichti-
gung der Lebenswirklichkeit im Sinne der individuellen Lebensfihrung ist
Anliegen der Integrativen Ethik, deren Reichweite fiir die Nachhaltigkeits-
debatte in diesem Beitrag skizziert werden soll.

3. Grundlagen einer Integrativen Ethiksé

In der Diskussion um die Nachhaltigkeit erscheint die Frage vom konzepti-
onellen Ausgangspunkt einer Ethik wieder besonders aktuell zu werden.
Ethik wird hier als eine philosophische Disziplin verstanden, die zum einen
die wissenschaftliche Reflexion tiber Moral und zum anderen die Frage der
individuellen Lebensfithrung behandelt (vgl. u.a. Krimer 1985: 90; Hossen-

zfwu, 2/3 (2001), 365-384 369

216.73.216111, am 12.01.2028, 17:57:51. Inhat.
r ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365

felder 2000). Mit dieser Begriffsbestimmung wird der Objektbereich der
Moralphilosophie als ein, aber nicht als der alleinige Inhalt einer Ethik auf-
gefasst. Durch die Relativierung der Moralphilosophie soll freilich nicht
gesagt sein, dass ihr Ende erreicht ist. Vielmehr geht es darum, einen fiir die
modernisierte Moderne” addquaten Zugang zu ethischen Fragestellungen
herzustellen. Mit dieser Problemandeutung wird auf den Dualismus von
Wollen und Sollen hingewiesen. Wihrend das moralphilosophische Sollen
lediglich auf das Wollen anderer (der sozialen Gruppe) verweist, kann da-
nach nicht hinreichend plausibilisiert werden, warum das Individuum in
Konfliktfillen auch dementsprechend handeln will.

Krimer entwickelte das Konzept der Integrativen Ethik mit dem Ziel, die
in der Moderne vorherrschende, neokantianische Ethik in ihren Engfth-
rungen freizulegen und sie um eine wesentliche Komponente, die Strebens-
ethik, zu erweitern (vgl. Krimer 1995b: 205).8 In der praktischen Philoso-
phie und Ethik werden die Moralphilosophie und die Strebensethik als sich
gegenseitig ausschlieBende Alternativen verstanden, die in der Philosophie
ein konzeptionelles Dilemma markieren (vgl. Endrel 1995: 8). Insofern
geht es Krimer um die Komplettierung einer zeitgemiB3en Ethik, die sich
nicht nur auf eine Sollensforderung, sondern auch auf ein individuelles
Wollen beschrinken kann. Fir dieses Anliegen besteht die Herausforde-
rung, das in der Neuzeit dominierende Sollen der Moralphilosophie zu
schwichen und die klassische Strebensethik unter modernen Bedingungen
zu erneuern (vgl. Krimer 1995b: 206). Entsprechend der Tatsache, dass nur
das Individuum ,Letztadressat einer Ethik® (Zimmerli 1994: 183) sein
kann, wird durch die moderne Rekonstruktion der Strebensethik ,,die ele-
mentare Hthikformation® (Krimer 1995a: 90) in die philosophische Dis-
kussion zuriickgeholt und damit in der Integrativen Ethik eine duale Struk-
tur von Streben und Sollen entwickelt. Als zentrale anthropologische Kate-
gorie benennt Krimer die Hemmung.? Kriterial ldsst sich damit die Moral-
philosophie als Hemmungsethik und die Strebensethik als Enthemmungs-
ethik beschreiben. Durch diese Unterscheidung wird die rekonstruierende
Integration beider Ethiktypen verdeutlicht. Da davon auszugehen ist, dass
sowohl eine Hemmung zwischen Wollen und Kénnen als auch zwischen
Wollen und Sollen besteht, fillt es in den Zustidndigkeitsbereich einer Inte-
grativen Ethik in konkreten Lebenssituationen Ratschlige zu formulieren,
um Hemmungen, die die eigene Selbsterhaltung, -verwirklichung oder -
steigerung blockieren, aufzulésen. Gleichzeitig ist jedoch auch der zwin-
gende moralphilosophische Blick auf mégliche Risiken und sozialschidli-
ches Verhalten gegeniiber Anderen gefordert, um im Bedarfsfall Hemmun-
gen zu errichten.

370

216.73.216111, am 12.01.2028, 17:57:51. Inhat.
r ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365

In Anschluss an Kridmer verstehen wir das moralphilosophische Sollen als
das Wollen anderer (Wollen zweiter Ordnung), so dass Moral per se sozio-
nom und fir das Individuum als externale Forderung (Hemmung) aufzu-
fassen ist. Grundsitzlich schlieBen sich demnach individuelles Wollen und
gefordertes Sollen logisch aus, denn wenn einerseits Eigenstreben vorhan-
den ist, bedarf es keiner Nétigung und andererseits, dort, wo gefordert
wird, ist keine Eigenstreben vorhanden (vgl. Krimer 1995b: 213). Nun darf
das Verhiltnis zwischen Wollen und Sollen nicht als statisch verstanden
werden. Moralische Forderungen kénnen vom Individuum in Strebensin-
halte umgedeutet werden, so dass sie diese auch dann weiterverfolgen,
wenn das Nétigungs- und Sanktionspotenzial der Anderen entfillt (Positi-
vierungsprozess); aber es ist auch denkbar, dass bestimmte Inhalte nicht
mehr erstrebenswert sind und nur tber die Erwartung der Anderen auf-
recht gehalten werden (Negativierungsprozess).

Das Zusammenspiel von Sollen und Wollen ist das zentrale Anliegen der
Integrativen Ethik. In Hinblick auf die weitere Argumentation soll nun die
strebensethische Komponente hervorgehoben werden, da wir sie als das
theoretische Nadelohr begreifen, tiber das das Individuum zuriickzuholen
ist. Konkret sind es der affirmative Begriff des (1) Guten sowie der diesem
innewohnende Grundbegriff des ,Kénnens’. (2) Sodann soll die Reichweite,
der dieser Theorie immanenten modernen Praktischen Intelligenz, (3) exp-
liziert werden.

(1) Wie weiter oben schon angedeutet wurde, besteht bei der Komplettie-
rung einer zeitgemiBen Ethik insbesondere die Aufgabe, die Strebensethik
unter modernen Bedingungen zu rehabilitieren. Eine postteleologische
Strebensethik als integrativer Bestandteil einer modernen Ethik muss sich
demnach dem Verdacht der Metaphysik und Religiositit konsequent ent-
ziehen. Somit stellt sich die Frage, was im Rahmen dieser Motivation als
strebensethisch Gutes verstanden werden soll.

Das Gute kann kategorial in die drei Elemente Unverflgbares, Verfligbares und
temporale Integration zetlegt werden (vgl. Kramer 1995a: 157).

Das Unverfiighare bezeichnet alle Einfliisse, deren Eintrittswahrscheinlichkei-
ten nicht im Entscheidungsspielraum des Einzelnen liegen. Das Verfligbare
bezeichnet die willentliche Disposition, Handlungen zu tun oder zu unter-
lassen. Hier kénnen das Kénnen und der Vollzug unterschieden werden.
Wihrend das Koénnen ,,alle Formen des Michtigseins und der Freiheit mit
der Elementarstufe der Handlungsfreiheit und den Reflexionsstufen der
Wahl- und Entscheidungsfreiheit” (Krimer 1995a: 158) sowie deren Ent-
wicklungsfihigkeit und deren Konsistenz umfasst,!0 ist der Vollzug die
ausdriickliche Bestitigung des Kénnens und steht zum Koénnen in einem
rekursiven Verhiltnis: Jedes Kénnen bedatf von Zeit zu Zeit einer tatsich-

zfwu, 2/3 (2001), 365-384 371

216.73.216111, am 12.01.2028, 17:57:51. Inhat.
r ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365

lichen Uberpriifung durch den Vollzug, wihrend dieser wiederum die Mog-
lichkeit des Kénnens erhilt und sichert.

Die temporale Integration als dritte Komponente des Guten beinhaltet die
Bilanzierung des Vergangenen sowie die Antizipation von Zukinftigem.
Diese vermitteln sich in der Gegenwart und bedtirfen der hermeneutischen
Anstrengung des Einzelnen, um vom gegenwirtigen Standpunkt die fiir die
Zukunft relevanten Entscheidungen zwischen Varianz und Konstanz her-
beizufithren (vgl. Krimer 1995a: 160).

Da sich auf der einen Seite das Unverfigbare dem Handlungsspielraum des
Einzelnen entzieht und einen Zufallscharakter aufweist und auf der anderen
Seite die temporale Integration vom Bewussten und Wahrgenommenen,
ausgedrickt im Kénnen und im Vollzug, abhingig ist, kann nur das Kén-
nen als ,,Kernbereich des Gesamtgutes der Strebensethik® (KKrdmer, 1995a:
161) bezeichnet werden.

(2) In der Integrativen Ethik werden demnach nicht der ethische Grund-
begriff ,Gliick’ und auch nicht sein moralphilosophischer Pendant ,Freiheit’
als Referenzgrélen gewihlt, sondern es wird vielmehr von dem Begriff des
Konnens ausgegangen,!! der nach Krimer ,das Primirgut des erfiillten
Lebens’ darstellt (vgl. Endre 1995: 10). Gerade mit diesem Zentralbegriff
lisst sich die kategoriale Unterscheidung zur teleologischen Strebensethik
verdeutlichen. Wihrend diese die Bestimmung und Erreichung von Letzt-
zielen betont und diskutiert, wird mit der Neuformulierung der Strebens-
ethik das Teilziel als konzeptioneller Bezugspunkt gewiahlt, mit dem der
,»postteleologische Vorrang der Moglichkeit vor der Wirklichkeit™ (Krimer
1995a: 163) zentral in Erscheinung tritt. Die Anbindung der Strebensethik
an einzelne Handlungsziele ist als Versuch zu kennzeichnen, die Ethik wie-
der niher an die konkreten Lebenssituationen anzubinden. Mit diesem
Anspruch wird fir eine ethische Handlungstheorie plidiert (vgl. Krimer
19952:166), denn der praktische Handlungsvollzug basiert auf vorhande-
nem Koénnen und verweist ebenso auf zukiinftiges Kénnen. Eine so ausge-
zeichnete Ethik des Kénnen(wollen)s lasst sich analytisch in ein jederzeit
abrufbares Grundkénnen (Disponibilititen) und ein noch nicht hinreichend
durch Erfahrung abgesichertes ,,Kénnenwerdenkénnen® (Dispositionen)
differenzieren. In Anlehnung an die vorgenommene Unterscheidung des
Guten zeichnet sich das Grundkénnen zum einen durch den Handlungs-
vollzug und zum anderen durch den positiven Abgleich mit den erlebten
Erfahrungen als dauerhaft aus. Ferner ist es die Basis fiir das Kénnenwer-
denkoénnen, denn dieses ist in Art und Umfang von bisherigen individuellen
Erlebnissen abhingig. Der Umfang des Konnenwollens beweist sich kon-
kret in der Lebensplanung und -umsetzung und ist Ausdruck der prakti-
schen Intelligenz.

372

216.73.216111, am 12.01.2028, 17:57:51. Inhat.
r ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365

(3) Der Begrift der praktischen Intelligenz erhilt in einer postteleologisch
ausgerichteten, integrativen Ethik einen systematischen Platz, da sie mass-
geblich die Handlungsziele, -mittel und -strategien sowie damit zusammen-
hingende Priferenzordnungen strukturiert. Krimer versteht insbesondere
die Strebensethik als eine Theorie der praktischen Intelligenz (Krimer
1995a: 175). In konkreten Lebenssituationen muss das Individuum handeln
und dieses Handeln setzt eine Entscheidung tiber die bevorzugte Hand-
lungsalternative voraus. Um die praktische Intelligenz als quasi Entschei-
dungsinstanz fur die Lebensfithrung niher an dieselbige zurlickzubinden,
erscheint es sinnvoll, Fihigkeiten zu definieren, die zukiinftige Handlungs-
vollzlige strukturieren und vornehmlich als Aufgabe der praktischen Intelli-
genz zu identifizieren sind. Krdmer (1995a: 170) unterteilt die praktische
Intelligenz in die zwei Hauptkompetenzen Aporetik und Poristik.

ad 1) Die Aporetik ist als Grundlage zu verstehen, um Probleme tiberhaupt
identifizieren zu kénnen. Die Problemidentifikation setzt Kriterien voraus,
mit denen die méglichen Handlungstypen analysiert werden kénnen.

ad 2) Der Poristik, unterteilt in Scholastik und Heuristik, kommt die Auf-
gabe zu, die identifizierten Probleme iber die Scholastik zu 16sen und
durch die Heuristik mit dhnlichen, schon etlebten Krisensituationen zu
vergleichen. Mit Krimer beinhaltet die Scholastik insbesondere die Fihig-
keiten der Finalisierung, der Wahlfreiheit, der Priorisierung, der Improvisa-
tion und der Anwendung (vel. Krimer 1995a: 169t.).

Die Heuristik hingegen ist das Reservoir mit schon erfolgreich vollzogenen
Problemldsungen, mit denen die poristische Entscheidung flankiert und ein
erfolgreiches Gelingen der Problemlésung wahrscheinlich gemacht wird.

Die Lebensfihrung als Handlungsergebnis bedarf ferner einer Topik, die
gleichsam die Bereiche der praktischen Intelligenz strukturiert. Die Topik,
die als individuelle Prasupposition verstanden werden kann, umfasst Maxi-
men, Priferenzen, Argumente sowie Kiriterien (vgl. Krimer 1995a: 170).

Wie gezeigt wurde, versucht Kramer mit der Integration einer strebensethi-
schen Komponente nicht nur eine zeitgemisse Ethik zu entfalten, sondern
auch einer ethischen Handlungstheorie den Weg zu bereiten. Insbesondere
die zentrale Stellung des Begriffs ,,Kénnen® kann hier als Beleg gedeutet
werden. Nun setzt, wie Joas (1996: 17) richtig bemerkt hat, das Handeln-
koénnen eine systematische Auseinandersetzung mit dem Phinomen Macht
voraus. Macht ist nicht nur notwendig, um intersubjektiv handeln zu kén-
nen, sondern auch dort, wo die subjektive Welt reflektiert und verindert
werden soll. Soweit wir sehen, bleibt Krimer eine explizite Diskussion des
Machtphinomens schuldig. Der Hinweis auf das anthropologische Argu-
ment, die Strebensethik fungiere als Enthemmung, deutet zwar in die rich-

zfwu, 2/3 (2001), 365-384 373

216.73.216111, am 12.01.2028, 17:57:51. Inhat.
r ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365

tige Richtung, ist aber nicht hinreichend, um die Komplexitidt der Macht
unter modernen Bedingungen gebtihrend zu berilicksichtigen.!?

Nach diesen grundsitzlichen Bemerkungen zum Programm der Integrati-
ven Ethik sollen nun die Méglichkeiten und die Reichweite dieses Ansatzes
im Nachhaltigkeitskontext diskutiert werden.

4. Integrative Ethik und Nachhaltigkeit

Es scheint so, dass die Nachhaltige Entwicklung zwischen dem individuel-
len Wollen und dem Primat des Sollens gefangen ist. Um der Losung dieses
Dilemmas einen Schritt nidher zu kommen, werden einige Vorschlige dar-
gestellt, die die bestehenden moralphilosophischen Ansitze um stre-
bensethische Komponenten erweitern. Es geht dabei nicht darum, die
normativen Sollens-Anforderungen, wie sie z.B. die Managementregeln
darstellen, zugunsten einer — wie auch immer gearteten — Wollens-Ethik
auszutauschen. Vielmehr geht es um eine Komplettierung des Sollens und
des individuellen Wollens mit dem Ziel, das Leitbild und die Implikationen
einer Nachhaltigen Entwicklung durch die Berlcksichtigung individuellen
Wollens in die Lebenswirklichkeit der Akteure zu bringen. Dies bedeutet
fiir eine integrative Ethik einer Nachhaltigen Entwicklung die Zusammen-
fithrung von Streben und Sollen.

Mochte man nun das Programm der Nachhaltigen Entwicklung mit dem
individuellen Wollen verbinden, so muss man sich mit der Lebenswirklich-
keit der Akteure auseinandersetzen,!? d.h. mit den willentlichen Dispositio-
nen, Handlungen zu tun oder zu unterlassen. Wie oben ausgefiihrt, ist der
in diesem Zusammenhang relevante ethische Grundbegriff das ,,Koénnen®.
Damit wird unmittelbar an mégliche Handlungsziele angekniipft, welche an
konkrete Lebenssituationen angebunden sind, wobei der praktische Hand-
lungsvollzug auf vorhandenes Konnen aber auch auf zukinftiges Kénnen
abstellt. In diesem Kontext unterscheidet Krimer weiter in ,,Grundkoén-
nen® und ,, Kénnenwerdenkénnen® (siche oben). Was bedeutet dies fiir das
Konzept einer Nachhaltigen Entwicklung?

Hier ist vorab zu klidren, was fur eine Lebensform der Einzelne will, wie wir
miteinander und mit der Natur umgehen wollen. Die Lebenswirklichkeit
determiniert die individuellen Etlebnisse und ist damit Basis des Grund-
kénnens. Nur wenn der erlebte Erfahrungshintergrund kompatibel mit den
Normen einer Nachhaltigen Entwicklung ist, besteht die Moglich-
keit, iberhaupt Erfahrungen mit dem Leitbild zu erlangen — erst dann ist es
symbolisierungs- und mobilisierungstihig. Zur Zeit besteht die Gefahr
einer negativen Besetzung, indem ,,Konsum-Verzicht“ und ,,héhere Le-

374

216.73.216111, am 12.01.2028, 17:57:51. Inhat.
r ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365

benshaltungs-Kosten* eben gerade nicht mit positiven Erfahrungen kor-
respondieren. Nur wenn entsprechende Verhaltensweisen in der Lebens-
wirklichkeit der Individuen positiv besetzt sind — demnach positive Erfah-
rungen bei der Nachahmung und Befolgung gemacht werden kénnen, wird
Nachhaltigkeit zu einem Kénnenwollen, in dem die Motivation impliziert
ist.

Wie gelangt man jedoch zu einem solchen Zustand? Bislang werden Indivi-
duen, die sich einer nachhaltigkeitsorientierten Lebensweise verschrieben
haben, von der Mehrheit als ,,Exoten® gesehen. Um hingegen nachhaltige
Lebensweisen ins Zentrum der Gesellschaft zu fithren, bedarf es neben der
konkreten Ankniipfung an die bestehende Lebenswirklichkeit einer Hilfe
bei der Lebensfihrung. Daher ist es konsequent, dass zum Konzept der
integrativen Ethik eine Beratungsmethodologie gehért. Aufgabe muss es
demnach sein, Fihigkeiten und Handlungsziele, die einer nachhaltigen Le-
bensform entsprechen, ethisch sensibilisiert stindig weiterzuentwickeln und
individuelle Méglichkeitsspielrdume fiir nachhaltiges Handeln aufzuzeigen.
Eine Beratung hat in diesem Sinne das Ziel, Hemmungen zwischen Wollen
und Kénnen sowie zwischen Wollen und Sollen abzubauen, allerdings auch
im Hinblick auf mégliche sozial-6kologische Risiken und Schiden aufzu-
bauen.

Ausgangspunkt kann hier nur die vorhandene Lebenswirklichkeit sein, von
der aus in einem konsiliatorisch-reflexiven Prozess Empfehlungen tber
Lebensgestaltungen, welche sich eng am Moglichen orientieren, entwickelt
werden. Fir diesen Prozess werden kleinrdumige Einheiten als besonders
geeignet angesehen, was sich durch den Aspekt der Nihe erkliren lisst.
Zum einen sind hier die Folgen des individuellen Handelns am ehesten
erfahrbar, wodurch das Problembewusstsein und die Handlungsmotivation
bei den Akteuren erhéht wird. Zum anderen haben auch die Akteure unter-
einander im Allgemeinen eine gro3ere Nihe und sind teilweise sogar tber
personliche Netzwerke miteinander verbunden, so dass sich partizipative
Prozesse leichter organisieren lassen (vgl. Jung et al. 1997: 3). Die Umset-
zung muss daher auf den verschiedenen gesellschaftlichen Ebenen (Nation,
Land, Region, Gemeinde etc.) durch zukunftsbezogene, gesellschaftliche
Such-, Lern- und Verstindigungsprozesse gekennzeichnet sein (vgl. Enqu-
éte-Kommission 1998: 72).

Letzteres kntipft an den Begriff der praktischen Intelligenz an, hierunter
versteht Krimer die Entscheidungsinstanz fiir die Lebensfithrung (siche
oben). Im Kontext der Nachhaltigen Entwicklung geht es nun darum, Fi-
higkeiten zu definieren und Handlungsalternativen aufzuzeigen, die zu den
erstrebten Lebensformen fithren. Zuerst muss hier die Fahigkeit entwickelt
werden, Probleme zu identifizieren (Aporetik). Gerade sozial-6kologische

zfwu, 2/3 (2001), 365-384 375

216.73.216111, am 12.01.2028, 17:57:51. Inhat.
r ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365

Problemlagen sind einerseits wegen ihrer oftmals zeitlich verzgerten und
andererseits wegen ihrer komplexen Wechselwirkung nicht unmittelbar
zuginglich. Weiterhin sind Fdhigkeiten zu férdern, die identifizierte Prob-
leme dann auch 16sen (Poristik). Hierunter fallen u.a. die Fihigkeiten,
Handlungsziele kritisch und reflexiv zu identifizieren oder zur Umsetzung
erstrebter Ziele die richtigen Mittel einzusetzen. Die Befihigung der Indivi-
duen, gewlnschte ,,nachhaltige” Lebensformen auch zu erreichen, ist die
entscheidende Aufgabe einer Integrativen Ethik fiir eine Nachhaltige Ent-
wicklung. Zusitzlich bedarf es nach Krimer einer sog. Topik, welche die
Bereiche der praktischen Intelligenz strukturiert. In diesem Zusammenhang
geht es um Maximen, Priferenzen sowie Argumente fiir eine ,,nachhaltige®
Lebensform. Zusammenfassend kann nun konstatiert werden, dass, wenn
man die Liicke zwischen Nachhaltigkeits-Sollen und individuellem Wollen
schlieBen will, man einerseits an die Lebenswirklichkeit der Individuen
anknilpfen und sich von dort aus konkret an am Moglichen orientierte
Schritte in Richtung einer gewollten ,,nachhaltigen Lebensform orientieren
muss. Andererseits geht es um die Entwicklung von Fihigkeiten, Hand-
lungsalternativen, Argumenten und Kriterien, so dass das Kénnenwollen
auch moglich wird.

5. Implikationen fir die Unternehmensethik

Nach diesen eher grundlegenden Ausfithrungen zum Verhiltnis einer inte-
grativen Ethik und einer Nachhaltigen Entwicklung sollen im Folgenden
die Chancen einer Integrativen Ethik fiir eine nachhaltige Unternehmens-
ethik kurz diskutiert werden.

Fir uns erscheint es geboten, in der Unternehmensethik einen Ansatz zu
konzipieren, der sowohl die Moral der sozialen Gruppe als auch die Le-
benswirklichkeit des Einzelnen versucht zu berlcksichtigen. Mit dieser
Feststellung scheint dieser Beitrag quer zur aktuellen unternehmensethi-
schen Diskussion zu liegen. Trotz der haufig postulierten Vermittlung zwi-
schen Individual- und Institutionenethik (vgl. w.a. Ulrich 2001a, 285ff;
Weise 2000) ist zu beobachten, dass die einen individualethisch (vgl. Klein-
feld 1998) und die anderen institutionenethisch (vgl. Wieland 1999: 33;
Grininger 2001) argumentieren. Somit steht es, soweit wir sehen kénnen,
noch aus, ein unternehmensethisches Konzept zu entwerfen, das metatheo-
retisch Sollen und Wollen systematisch berticksichtigt, geltungstheoretisch
Institutionen- und Individualethik sinnvoll kombiniert, und dieses in der
Auseinandersetzung mit 6konomischen Sach- und Denkzwingen entfaltet.
Hier kann nicht der Ort sein, einen solchen im besten Sinne des Wortes
integrativen Ansatz zu entwickeln, jedoch wollen wir auf einige Problem-
stellungen eingehen. Die hier vorgelegte Ethik-Definition beinhaltet nicht

376

216.73.216111, am 12.01.2028, 17:57:51. Inhat.
r ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365

nur die Reflexion Uber Moral, sondern auch die individuelle Lebensfiih-
rung.!4 Daraus lieBe sich in Anlehnung an Ulrich folgern, dass ein ethikbe-
wusstes Management konzeptioneller Ausgangspunkt fiir eine praktische
Unternehmensethik ist.!> Ausgehend von den obigen Uberlegungen muss
demnach ein Unternechmen, welches sich zu einer Nachhaltigen Entwick-
lung bekennt, an der konkreten Lebens-, aber auch Unternehmenswirklich-
keit ansetzen. Dies bedeutet zuerst, die Werte und Normen der Mitarbeiter
kennen zu lernen und die Frage zu kliren, inwieweit das Unternchmen
einen Beitrag zur Nachhaltigen Entwicklung leisten will.

Die Leistung eines Unternehmens wird durch die Gesamtheit der Denk-
und Verhaltensweisen aller Mitarbeiter geprdgt. Daher liegt hierin ein
Schliisselfaktor, um nachhaltigkeitsorientierte ,,Leistungen zu generieren.
Eine wesentliche Voraussetzung fiir die notwendigen Innovationsleistun-
gen der Unternehmen auf dem Weg zu einer Nachhaltigen Entwicklung
besteht darin, deren Notwendigkeit gegeniiber den Mitarbeitern zu verdeut-
lichen und Antreize zu schaffen, kreativ an einem Wandel mitzuwitken, aber
auch bestehende ,nachhaltige’ Einstellungen der Mitarbeiter wahrzunehmen
und zu unterstiitzen. Hierbei kann das Verhiltnis zwischen Unternehmen
und Mitarbeiter als rekursives Beratungsverhiltnis beschrieben werden.
Sowohl das Unternehmen hat Méglichkeiten, konsiliatorisch dem Mitarbei-
ter die Chancen einer Nachhaltigen Entwicklung aufzuzeigen, als auch der
Mitarbeiter kann, sofern er Nachhaltigkeit als Bestandteil seines Ethos ver-
steht, als ethischer Innovator dem Unternehmen beratend zur Seite stehen.
Ist ein Kénnenwollen im Bezug auf Nachhaltigkeit erreicht, bedarf es eines
Ermoéglichen oder Konnenwerdenkénnens. Hierzu kénnen beispielsweise
folgende zwei MalBnahmen erfolgsversprechend sein (vgl. Miller 2001:
201ff.), die auch als Beispiel der notwendigen Vernetzung von Individual-
und Institutionenethik zu verstehen sind:

1. berufliche Aus- und Weiterbildung und
2. Aufbau von institutionalisierten betrieblichen Informationssystemen.

ad 1) Bildung ist nicht nur Bestandteil einer normativen, individuenbezoge-
nen Kontrolle (vgl. Seebass 2001: 80), sondern auch konstitutive Voraus-
setzung zur Entwicklungen personlicher Integritit. Je hoher die Kenntnisse
und Fertigkeiten der Mitarbeiter iiber Verfahren und Instrumente zur Ge-
winnung, Verarbeitung und Weitergabe von nachhaltigkeitsbezogenen In-
formationen sind, desto gréfier ist die Wahrscheinlichkeit positiver Erfah-
rungen, was verstirkend auf das Kénnenwollen wirkt. Die Aus- und Wei-
terbildung sollte auf die Vermittlung und Weiterentwicklung eines nachhal-
tigkeitsvertriglichen Arbeitsverhaltens gerichtet sein.

zfwu, 2/3 (2001), 365-384 377

216.73.216111, am 12.01.2028, 17:57:51. Inhat.
r ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365

Die Beschiftigten miissen sich iber die Auswirkungen ihrer Titigkeiten
bewusst sein, ebenso wie iiber mdgliche Folgen eines Abweichens vom
festgelegten Arbeitsablauf. Dadurch wird ein Mitarbeiter erst in die Lage
versetzt, einerseits eine Betroffenheit und andererseits die Erfolge seines
Verhaltens zu erkennen. Erst ein Feedback tiber die eigene Titigkeit erlaubt
es, Erfahrungen zu sammeln und damit Lerneffekte anzustoBen. Aus die-
sem Grund betont die Integrative Ethik zum einen auch die Notwendigkeit
der Fihigkeit zur Problemidentifikation und zum anderen, dass ein Kénnen
auch des erfolgreichen Vollzuges bedarf.

Dem gegeniiber steht der Informationsstand des Organisationsmitglieds.
Dieser ist zu einem Teil auf die kognitiven Fihigkeiten und Bediirfnisse
und zum anderen Teil auf die Mdglichkeiten zur Informationsbeschaffung
und -verarbeitung zuriickzufiihren. Daher muss das Unternehmen im Sinne
einer Integrativen Ethik fir eine Nachhaltige Entwicklung bemiiht sein,
nicht nur die kognitiven Fihigkeiten seiner Mitarbeiter zu steigern, sondern
auch durch geeignete Verfahren und MaBnahmen das Koénnenwollen zu
ermoglichen.

ad 2) Eine MaBnahme kann in diesem Zusammenhang der Aufbau eines
betrieblichen Nachhaltigkeitsinformationssystems bzw. die Integration
sozial-6kologischer Daten in das bestehende — in der Regel monetir orien-
tierte — Informationssystem sein. Ein Informationssystem hat die Aufgabe,
Kompetenzen einzurdumen und Ressourcen bereitzustellen, die in diesem
Fall, gleichsam als institutionenethische Mal3nahme, das betriebliche Prob-
leml6sungsverhalten des Individuums um eine sozial-6kologische Dimensi-
on erweitert. Durch institutionalisierte Regelungen wird festgelegt, wie In-
formationen zu beschaffen, weiterzugeben und zu verarbeiten sind. Dabei
kann sich die Bindung auf Wege, Ort, Art, Zeitpunkt und Inhalt der Infor-
mationen erstrecken. Hinweise, wie z.B. Daten iber Stoff- und Energie-
stréme zu sammeln und zu verarbeiten sind und welche Instrumente dabei
eingesetzt werden kénnen, missen in diesem Zusammenhang verfiighar
sein. An diesem Beispiel zeigt sich, dass normative Regelungen Bestandteil
einer Integrativen Ethik sind, da durch sie Fihigkeiten und damit Kénnen
erst ermdglicht wird.

Diese ausgewihlten Beispiele sollten erste Ansitze aufzeigen, wie eine inte-
grative Ethik fir eine Nachhaltige Entwicklung im Unternehmenskontext
aussehen kann. Hier steht das Individuum und die konkrete Handlung im
Mittelpunkt. Dies bedeutet jedoch nicht, dass andere Malinahmen, wie
Diskurse oder die Implementierung von Institutionen vernachlissigt wer-
den sollen. Ein Zusammenspiel aller Faktoren ist — ganz im Sinne eines
integrativen Ansatzes — erforderlich.

378

216.73.216111, am 12.01.2028, 17:57:51. Inhat.
\tersagt, ir ie r ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365

Als Desiderat ist allerdings, trotz hoher Sympathie zum Programm der
Integrativen Ethik, darauf hinzuweisen, dass das Verhiltnis Individuum —
Organisation — Gesellschaft noch zu kliren ist. Insbesondere im wirt-
schaftsethischen Kontext ist daher das Verhiltnis von individuellen und
kollektiven Akteuren aufzuldsen. Mit Kleinfeld (1998) und Seebass (2001)
teilen wir die Auffassung, dass der methodische Bezugspunkt ethischer
Auseinandersetzungen das Individuum ist. Damit ist aber auch noch die
Forderung einzul6sen, das Programm der Integrativen Ethik stirker fir
eine Unternehmensethik zu 6ffnen und es grundlegend in dieser Debatte zu
etbalieren.

6. Schlussbemerkung

Das Leitbild Nachhaltige Entwicklung hat nach wie vor eine zentrale Be-
deutung. Der Beitrag sollte allerdings darauf aufmerksam machen, dass ein
Leitbild fern ab der Lebenswirklichkeit der Individuen keine Chance hat,
Handlungsbereitschaft hervorzurufen.' Hampicke (1997: 143) fragte, ob
mit moralphilosophischen (kantischen) Argumentationsstrukturen der Um-
setzung einer Nachhaltigen Entwicklung beizukommen ist. Seine Antwort
fiel affirmativ aus, jedoch betonte er die Notwendigkeit, ebenfalls eine sub-
jektorientierte Komponente zu berlicksichtigen. Gerade eine Integrative
Ethik kénnte ein Programm darstellen, dass durch die Reflexion der gege-
benen Lebensumstinde und der Méglichkeit zur Steigerung von Fihigkei-
ten im Sinne der Forderung eines Koénnens hier einen sinnvollen Beitrag
leistet.

1 FEine Sonderstellung nimmt hier das Konzept von Zabel (1999) ein, welches am Indivi-
duum und dessen genetischer Prigung ansetzt.

2 Mit Suffizienz wird Geniigsamkeit und Bescheidenheit verbunden, oftmals auch ,,mate-
rieller Verzicht“ (vgl. Huber 1995: 123ff.).

3 Ausnahmen sind die im Rahmen der Suffizienzdebatte entstandenen Ansitze (vgl.
Huber 1995).

4 Hartmann/Janisch (1996: 56) verweisen in diesem Zusammenhang mit Wittgenstein auf
das Problem, dass der wissenschaftliche Diskurs fiir die individuelle Lebensfihrung
noch nicht von Belang ist. Dies gilt im besonderen Mal3e fiir ethische Problemstellungen
und Diskurs.

5 Habermas (1981/1995: 182ff.) unterteilt in drei Weltebenen, zu denen der individuelle
Akteur in Beziehung steht: i) die objektive Welt, ii) die von verschiedenen Akteuren ge-
teilten sozialen Welt und iii) die subjektive Welt. Wihrend wir in der sozialen Welt den
methodischen Ort der Moral sehen, werden die Entscheidungen iiber die eigene Lebens-
fithrung vornehmlich in der subjektiven Welt getroffen.

¢ Die Integrative Ethik ist terminologisch eng verwandt mit dem Ansatz von Ulrich, der
bekanntlich unter Integrative Wirtschaftsethik firmiert. Trotz der begrifflichen Ver-

zfwu, 2/3 (2001), 365-384 379

216.73.216111, am 12.01.2028, 17:57:51. Inhat.
\tersagt, ir ie r ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365

16

380

wandtschaft muss hier inhaltlich deutlich getrennt werden. Wihrend integrativ bei Kri-
mer die rekonstruierende Kombination von Moralphilosophie (Sollen) und Strebens-
ethik (Wollen) bedeutet, ist bei Ulrich mit integrativ der theoretische Entwurf gemeint,
Okonomie und Ethik (hier als vernunftethischer moral point of view) zu kombinieren,
um im Ergebnis eine Vernunftethik des Wirtschaftens zu entfalten (vgl. Ulrich 2001a:
116f£).

Krimer (1995a: 127) selbst spricht in seinem Ansatz von einem dritten Ethiktypus, der
sich den verinderten Voraussetzungen einer modernen oder postmodernen Praktischen
Philosophie stellen muss. Wir hingegen wollen von der modernisierten (reflexiven) Mo-
derne sprechen, die zum einen das Individuum kategorial berticksichtigt, ohne in eine
metaphysisch daherkommene Zentrierung des Subjekts verfillt und zum anderen Ne-
benfolgen als konstitutives gesellschaftstheoretisches Problem formuliert  (vgl.
Beck/Bonf3/Lau 2001).

In der philosophischen Diskussion finden sich verschiedene Ansitze, die Strebensethik
unter den Bedingungen der Moderne zu rehabilitieren, vgl. hierzu den instruktiven U-
bersichtsbeitrag von Pollmann (1999).

Terminologisch unterscheidet Krimer (1995a: 233) Hemmung, als die Unmdoglichkeit
von Handlungsvollziigen, von Hemmnissen, als die konkreten Bedingungsfaktoren, und
von Gehemmitsein, als das Ergebnis der Hemmung.

Hier kann ferner zwischen einem starken Kénnen, das durch Vollziige gekennzeichnet
wird und einem schwachen Kénnen, dass Denkmdgliches auszeichnet und damit kon-
zeptionell in die Nihe des Unverfigbaren riickt, unterschieden werden (vgl. Krimer
1995a: 158).

Der Begriff Kénnen impliziert Freiheit als notwendige Bedingung, weist jedoch tiber ihn
hinaus, weil er zusitzlich eine affirmative Einstellung zur Welt beinhaltet (vgl. Krimer
1995a: 164).

Im Ubrigen wird das Machtphinomen, wie Mohr (1999) gezeigt hat, auch im wirt-
schafts-ethischen Kontext nicht systematisch expliziert.

Fiir ein solches Unterfangen ist zu bertcksichtigen, dass Legitimations- und Umset-
zungsprobleme nicht (nur) aus der Perspektive des unbeteiligten Beobachters, sondern
aus der Teilnehmerperspektive zu analysieren und zu reflektieren sind (vgl. Hart-
mann/Janich 1996: 57)

Diese Perspektive ist anschlussfihig an die Uberlegungen Kleinfeld (1998: 214£f.), nach
der das Individuum auf das eigene Personsein und das Personsein anderer Bezug nimmt.
Ulrich (1984) konstatiert, dass ein kulturbewusstes Management einem ganzheitlichen
Fihrungsanspruch am besten ausfiillen kénnte. Wenn aber Unternehmenskultur als das
bestehende Werte- und Normenset eines Unternehmens verstanden wird, impliziert kul-
turbewusst zum einen lediglich die moralphilosophische Komponente, und zum ande-
ren wird die individuelle Lebensfiihrung nicht berticksichtigt. Folglich wollen wir daher
von einem ethikbewussten Management sprechen.

Andere Leitbilder wie ,,Freiheit™ oder ,,soziale Gerechtigkeit® stehen hingegen mitten in
dieser Lebenswirklichkeit, denn Unfreiheit und Ungerechtigkeit konnte von den Indivi-
duen tiglich selbst erfahren werden. Weiterhin wurden konkrete Handlungsméglichkei-
ten aufgezeigt und eine entsprechende ,,Ideologie® rechtfertigte die Vorgehensweise.
Ohne die Folgen dieser Leitbilder hier weiter zu vertiefen, so wurde in diesem Beitrag
festgestellt, dass eine entsprechende Anschlussfahigkeit fiir das Leitbild einer Nachhalti-
gen Entwicklung nicht besteht.

216.73.216111, am 12.01.2028, 17:57:51. Inhat.
\tersagt, ir ie r ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365

Literaturverzeichnis

Beck, U. (1986): Die Risikogesellschaft. Frankfurt a.M. B Beck, U./Bonf,
W./Lau, C. (2001): Theortie reflexiver Modetnisierung-Fragestellungen, Hypothe-
sen, Forschungsprogramme, in Beck, U./Bonf3, W. (Hrsg.): Die Modernisierung
der Moderne. Frankfurt a.M., S. 11-62. » Brand, K.-W./ Furst, V. (2001):
Bedingungen einer Politik fiir Nachhaltige Entwicklung, Diskussionspapier, Bre-
men. P El-Serafy, S. (1992): Okologische Tragfihigkeit. Einkommensmessung
und Wachstum, in: Goodland, R. u.a. (Hrsg.): Nach dem Brundtland-Bericht: Um-
weltvertrigliche Wirtschaftliche Entwicklung, Bonn, S.59-71. B EndreB, M.
(1995): FEinleitung, in: ders. (Hrsg.): Zur Grundlegung einer integrativen Ethik.
Suhrkamp, Frankfurt aM., S. 7-18. P Enquéte-Kommission ,,Schutz des
Menschen und der Umwelt* (1998): Konzept Nachhaltigkeit. Vom Leitbild zur
Umsetzung. Bonn. P Friends of the Earth Netherland (Milieu Defensie)
(1994): Sustainable Nethetlands - Aktionsplan fiir eine nachhaltige Entwicklung
der Niederlande, (Hrsg.: Institut fiir Sozial-6kologische Forschung) Frankfurt a.M..
» Gminder, U. (1996): Sustainable Development in der pharmazeutischen In-
dustrie, Diskussionspapier 1996/2, Wirtschaftswissenschaftliche Dokumentationen
der Technischen Universitit Berlin. ®» Grininger, S. (2001): Vertrauensmana-
gement — Kooperation, Moral und Governance. Dissertation Universitit Olden-
burg, Konstanz. B Habermas, J. (1981/1995): Theotie des kommunikativen
Handelns, Band 2, Frankfurt aM.. > Hampicke, U. (1997): Aufgeklirtes Eigen-
interesse und Natur — Normative Begrindung des Konzepts Nachhaltigkeit, in:
Held, M. (Hrsg.): Normative Grundfragen der Okonomik: Folgen fiir die Theorie-
bildung. Frankfurt .M./ New York 1997, S. 128-149. » Harborth, H. J. (1993):
Dauerhafte Entwicklung statt globaler Selbstzerstérung: Fine Einfithrung in das
Konzept des ,,Sustainable Development®, 2. Aufl, Betlin. » Hartmann, D./
Janich, P. (1996): Methodischer Kulturalismus, in: dies. (Hrsg.): Methodischer
Kulturalismus, Frankfurt .M., S. 9-69. » Hossenfelder, M. (2000): Der Wille
zum Recht und das Streben nach Glick. Grundlegung einer Ethik des Wollens.
Miinchen. P Huber, J. (1995): Nachhaltige Entwicklung - Strategien fiir eine
Skologische und soziale Erdpolitik, Betlin. P 1FOK (Institut fir Organisati-
onskommunikation) (Hrsg.) (1997): Bausteine fiir ein zukunftsfihiges Deutsch-
land, Wiesbaden. P> Jides, U. (1997): Nachhaltige Sprachverwirrung. Auf der
Suche nach einer Theorie des Sustainable Development. Politische Okologie, Jg.
15, H. 52, S. 26-29. » Jung, W./ Loske, R./ Rapf, O./ Hinzen, A. (1997):
Zukunftsfihiges Wirtschaften im Raum Aachen. Bausteine fiir eine nachhaltige
Regionalwirtschaft, Aachen. P Joas, H. (1996): Einfithrung. Eine soziologische
Transformation der Praxisphilosophie-Giddens’ Theorie der Strukturierung, in:
Giddens, A.: Die Konstitution der Gesellschaft., Frankfurt a.M./New York S. 9-24.
» Kanning, H. (1998): "Sustainable Development" als Leitbild der EG-Oko-
Audit-Verordnung. In: Doktoranden-Netzwerk Oko-Audit e.V. (Hrsg.): Umwelt-

zfwu, 2/3 (2001), 365-384 381

216.73.216111, am 12.01.2028, 17:57:51. Inhat.
r ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365

managementsysteme - zwischen Anspruch und Wirklichkeit. Eine interdisziplinire
Auseinandersetzung mit der EG-Oko-Audit-Verordnung und der DIN EN ISO
14001, S. 11-32, Heidelberg. » Kanning, H./ Miller, M. (2001): Bedeutung
des Nachhaltigkeitsleitbildes (sustainable development) fiir das betriebliche Mana-
gement, in: Baumast,A./ Pape, J. (Hrsg.): Betriebliches Umweltmanagement —
Theoretische Grundlagen, Praxisbeispiele, Stuttgart, S. 13-27. B Kleinfeld, A.
(1998): Persona oeconomia. Personalitit als Ansatz der Unternehmensethik, Hei-
delberg. » Kréamer, H. (1985): Neue Wege der philosophischen Ethik, in:
Salzburger Jahrbuch fiir Philosophie 1985, S. 87-96. B Krémer, H. (1995a):
Integrative Ethik. Frankfurt a.M.. B Kradmer, H. (1995b): Replik: Die Integrative
Ethik in der Diskussion, in: Endre3, M. (Hrsg.): Zur Grundlegung einer integrati-
ven Ethik. Suhrkamp, Frankfurt .M., S. 205-249. » Minsch, J./ Feindt, P.
H./ Meister, H.-P./ Schneidewind, U./ Schulz, T (1998): Institutionelle Re-
formen fur eine Politik der Nachhaltigkeit. Betlin/Heidelberg/New York 1998.
» Mittelstrass, J. (1998): Okologie und Ethik — Zur philosophischen Verbin-
dung zweier Leitbilder, in: Steinmann, H./ Wagner, G. R. (Htsg.): Umwelt- und
Wittschaftsethik, Stuttgart, S. 19-32. »  Mohr, M.O. (1999): Mikropolitik und
Moral. Die Bedeutung persoénlicher Macht fiir eine Ethik im Unternehmen, Frank-
furt a.M./New York. B Miller, M. (2001): Normierte Umweltmanagementsys-
teme und deren Weiterentwicklung im Rahmen einer nachhaltigen Entwicklung
unter besonderer Beriicksichtigung der Oko-Audit-Verordnung und der ISO
14001, Betlin. » Nutzinger, H. G./ Radke, V. (1995): Wege zur Nachhaltig-
keit, in: Nutzinger, H. G. (Hrsg.): Nachhaltige Wirtschaftsweise und Energiever-
sorgung, Marburg, S. 225-256. B Pollmann, A. (1999): Gut in Form. Die neuere
Debatte um eine Philosophie des ,,guten Lebens® im Uberblick, in: Deutsche Zeit-
schrift fiir Philosophie Jg. 6, H. 4, S. 673-691. P Radke, V. (1995): Sustainable
Development - Eine 6konomische Interpretation, in: ZAU, Jg. 8, H. 4, S. 532-543.
> Rees, W.E./ Wackernagel, M. (1992): Ecological footprints and appropti-
ated carrying capacity: Measuring the natural capital requirements of the human
economy (revised draft). Contribution to the Second Meeting, Stockholm.
» Renn, O./ Kastenholz, H.G. (1996): Ein regionales Konzept nachhaltiger
Entwicklung. GAiA, Ecological Perspektives in Science, Humanities and Econom-
ics, Jg. 3, H. 5, 8. 86-102. » Schmidt-Bleek, F., (1994): Wieviel Umwelt braucht
der Mensch? MIPS - Das MalB3 fir okologisches Wirtschaften, Berlin.
» Schneidewind, U./ Feindt, P. H./ Meister, H.-P./ Minsch, J./ Schulz,
T./ Tscheulin, J. (1997): Institutionelle Reformen fiir eine Politik der Nachhal-
tigkeit: Vom Was zum Wie in der Nachhaltigkeitsdebatte. In: GAIA, Jg. 4, H. 6, S.
182-196. » Schumann, O. J. (2000): Wirtschaftsethik und Radikaler Konstruk-
tivismus. Miinchen/ Mering. P Seebass, G. (2001): Kollektive Verantwortung
und individuelle Verhaltenskontrolle, in: Wieland, J. (Hrsg.): Die moralische Ver-
antwortung kollektiver Akteure, Heidelberg, S. 79-102. B Spangenberg, J. H.
(1996): Welche Indikatoren braucht eine nachhaltige Entwicklung? In: Kéhn, J./
Welfens, M. J. (Hrsg): Neue Ansitze in der Umwelt6konomie, Marburg,

382

216.73.216111, am 12.01.2028, 17:57:51. Inhat.
r ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365

S.203-226. » Tugendhat, E. (1993): Votlesungen iiber Ethik. Frankfurt a.M.
» UBA (Umweltbundesamt, Hrsg.) (1997): Sustainable Germany —towards an
environmentally sound development, Betlin. P Ulrich, P. (1984): Systemsteue-
rung und Kulturentwicklung. Auf der Suche nach einem ganzheitlichen Paradigma
der Managementlehre, in: Die Unternehmung, Jg. 38, H. 4,1984, S. 303-325. P
Ulrich, P. (2001a): Integrative Wirtschaftsethik. Grundlagen einer lebensdienli-
chen Okonomie. 3. ver. und rev. Aufl., Bern/Stuttgart/Wien 2001. » Ulrich, P.
(2001b): Politik der ,,Nachhaltigkeit und ihre ethischen Grundlagen. Ethikgruppe
im Grossen Rat des Kantons St. Gallen, 3. Workshop, 23. Januar 2001,
http://www.iwe.unisg.ch/org/iwe/web.nsf/wwwPubLiteratut]ahr/15DAAA384A
6FB3CFC12569E70054DO0F2 (29.08.2001). » WCED UN World Commission
on Environment Development (Hrsg.) (1987): Our Common Future, Oxford
ua. P Weise, P. (2000): Individualethik oder Institutionenethik: Die Resoziali-
sierung des homo oeconomicus, in: zfwu Jg. 1, H. 1, S. 9-30. » Wieland, J.
(1999): Wie kann Unternehmensethik praktiziert werden ? — Aufgabenfelder und
strategische Anknupfungspunkte, in: Ulrich, P./Wieland, J. (Hrsg): Unternehmens-
ethik in der Praxis. Impulse aus den USA, Deutschland und der Schweiz. 2. unv.
Aufl., Bern/Stuttgart/Wien, S. 29-48. B Zabel, H.-U. (1999): Ethik im Sustai-
nability-Kontext, in: Wagner, G. R. (Hrsg.): Unternehmensfithrung, Ethik und
Umwelt, Festschrift zum 65. Geburtstag von Hartmut Kreikebaum, Wiesbaden, S.
151-182. » Zimmerli, W. Ch. (1994): Der neueste Angtiff auf das Individuum,
in: BuS Jg. 5, H.5, S. 182-185.

zfwu, 2/3 (2001), 365-384 383

216.73.216111, am 12.01.2028, 17:57:51. Inhat.
r ‘mit, fiir oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365

Zu den Autoren

Marc Hiibscher

Eupener Str. 6

22049 Hamburg

Tel.: +49 40 48969821
Email:

Marc Huebscher@web.de

Dr. Martin Muller

Carl von Ossietzky-
Universitaet Oldenburg
Institut fur Betriebswirt-
schaftslehre I

Lehtstuhl fir Produktion und
Umwelt

Gebaeude A5

D-26111 Oldenburg

Tel.: +49 441 798 4187

Fax: +49 441 798 4193
E-Mail: martin.mueller@uni-
oldenburg.de

384

Marc Hiibscher, Dipl.-Oec., Dipl.-Hdl,
geb. 1972, studierte nach einer kauf-
minnischen  Berufsausbildung = Wirt-
schaftswissenschaften und Handelslehr-
amt an der Universitit Oldenburg. Mit-
arbeiter der Arthur Andersen Steuerbe-
ratungsgesellschaft Wirtschaftsprifungs-
gesellschaft mbH, Hamburg.

Dr. Martin Muller, Jahrgang 1969, Stu-
dium der Betriebswirtschaftslehre an der
Universitit in Frankfurt am Main Von
1995 bis 2000 wissenschaftlicher Mitar-
beiter bei Prof. Dr. H.-U. Zabel am
Lehrstuhl far Betriebliches Umweltma-
nagement der Universitit  Halle-
Wittenberg. Dort Promotion zum Dir.
rer. pol. mit einer Arbeit zum Thema
»INormierte Umweltmanagementsyste-
me und deren Weiterentwicklung im
Rahmen einer nachhaltigen Entwicklung
unter besonderer Berticksichtigung der
Oko-Audit-Verordnung und der ISO
14001, Zahlreiche Beratungsprojekte
und Lehrauftrige im Bereich des be-
trieblichen Umweltmanagements. Seit
2000 Mitarbeiter bei Prof. Dr. U.
Schneidewind am Institut fiir Betriebs-
wirtschaftslehre I der Universitit Ol-
denburg. Arbeitsschwerpunkte Nachhal-
tige Informationsgesellschatt, Produkti-
on und betriebliches Umweltmanage-
ment.

216.73.216111, am 12.01.2028, 17:57:51. Inhat.
r ‘mit, fir

oder in KI-Syste



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2001-3-365

