
Teil II.

Die Tugenden in Mills eigener
Philosophie

105

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung zu Teil 2

Die vier Aufgaben des zweiten Teils. Der nun folgende Teil II
meiner Arbeit hat vier Aufgaben: Die erste Aufgabe ist es, zu zei-
gen, dass sich Mill auch in seinen anderen philosophischen Texten
teilweise explizit, häufig jedoch zumindest implizit an den philo-
sophischen Tugenden, die ich in Teil I erarbeitet habe, orientiert.
Dass „Bentham“ und „Coleridge“ als Betätigungen von Mill im Be-
reich der Philosophie der Sozialphilosophie gelesen werden, ist sehr
viel plausibler, wenn es sich dabei auch um eine Philosophie der
Sozialphilosophie Mills handelt.

Da ich mit dieser Arbeit aber nicht vorwiegend für eine Ausle-
gung zweier Texte Mills, sondern auch systematisch für die darin
ausgedrückten Ideale werben will, geht es zweitens darum, zu zei-
gen, inwiefern die Ideale fruchtbar sind. Für diese zweite Aufgabe ist
es zunächst noch nicht entscheidend, dass die Ideale als Tugenden
verstanden werden: Philosophische Ideale, ganz egal, wie diese letzt-
lich beschaffen sind, müssen dazu taugen, philosophische Ansätze
danach zu beurteilen, bis zu welchem Ausmaß sie diesen Idealen
gerecht werden oder nicht. Ich will also nicht nur zeigen, dass Mill
sich an den in Teil I beschrieben Idealen orientiert hat; ich will au-
ßerdem zeigen, dass sie einen fruchtbaren Bewertungsmaßstab für
philosophische Ansätze darstellen, indem ich sie auf Mills Ansatz
anwende. Es ist kein Widerspruch, einerseits ein Ideal für ein kon-
stitutives Ideal zu halten und diesem andererseits trotzdem nicht
immer gerecht zu werden: Dass eine philosophische Autor*in sich
selbst an einer Stelle widerspricht, ist noch kein Beleg dafür, dass
sie den Satz vom ausgeschlossenen Widerspruch nicht als konstitu-
tives Ideal auch ihres philosophischen Denkens betrachtet. (Siehe
dazu Abschnitt 2.2.)

Die eigentliche Stärke der beiden Ideale, um die es in dieser Ar-
beit geht, wird aber erst in ihrer Formulierung als Tugenden deut-
lich. Die dritte Aufgabe dieses Teiles ist es, das nachzuweisen. Grob
gesagt wird, indem die Ideale als Tugenden formuliert werden, der
Fokus auf die Philosoph*in selbst gelegt; sie wird als Philosoph*in
Gegenstand des Interesses. Dies steht in Kontrast dazu, zum Bei-
spiel den philosophischen Text oder philosophische Argumente zum
Gegenstand der Ideale zu machen. Für philosophische Texte oder
Argumente gibt es andere Ideale; Mills sozialphilosophischen Ideale

107

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung zu Teil 2

sind jedoch Ideale für eine philosophierende Person. Dies mag als
übergriffig empfunden werden. Zwei Dinge sind hier aber zu beach-
ten: Erstens sollte in Teil 1 deutlich geworden sein, dass Mill mit
Bentham und Coleridge durchaus so umgeht. Es sind nicht einfach
ihre Texte philosophisch bedeutend, sondern Bentham und Cole-
ridge haben für Mill besondere Fähigkeiten und Schwächen, Inter-
essen und mangelndes Interesse und so weiter.105 Zumindest, was
Mill angeht, dürfen wir uns dazu ermutigt sehen, ihn so zu behan-
deln, wie er andere behandelt hat. Zweitens rückt mit den philo-
sophischen Tugenden eine Person lediglich bezüglich der Tätigkeit
des Philosophierens und nicht bezüglich all den anderen Aspekten
ihrer Person in den Fokus der Aufmerksamkeit. Die Übergriffigkeit
ist also eingeschränkt.

Ganz analog zur Tugendethik sind dabei die Ergebnisse der tu-
gendgeleiteten Tätigkeit natürlich nicht unwichtig: die gute Philo-
soph*in verfasst natürlich gute philosophische Texte. Die aus Teil I
aufgeschobene Aufgabe, die nun zu bearbeiten ist, ist also, zu zei-
gen, dass es, wichtig ist zu verstehen, inwiefern eine Autor*in eine
gute Philosoph*in war, damit wir verstehen können, was an ihrem
philosophischen Text gut ist – so wie wir in der Tugendethik die
Tugendhaftigkeit einer tugendhaften Handlung nur als Handlung
der Tugendhaften verstehen können.106)

105 In der Autobiographie legt Mill auch selbst Wert darauf, dass er (auch) sei-
nen geistigen Entwicklungsprozess beschreibt: „It has also seemed to me that
in an age of transition in opinions, there may be somewhat both of interest
and of benefit in noting the successive phases of any mind which was always
pressing forward, equally ready to learn and to unlearn either from its own
thoughts or from those of others.“ Und natürlich ist eines der am promi-
nentesten platzierten Beispiele dieser geistigen Entwicklung die Entwicklung
seiner philosophischen Gedanken während seiner psychischen Krise in Kapitel
5.

Seine geistige Entwicklung nachzuzeichnen ist eine von drei Aufgaben, die
er am Anfang der Autobiographie, wo das Zitat herstammt, angibt; die ande-
ren sind, mit der Darstellung seiner eigenen Erziehung einen Beitrag zum Feld
der Erziehung zu liefern, und, andere Personen zu würdigen, die eine Rolle in
seiner geistigen Entwicklung gespielt haben. Siehe Mill, Autobiography, S. 5.

106 Die in diesem Abschnitt hervorgehobene Strukturanalogie zwischen philoso-
phischen und ethischen Tugenden dient nur dazu, die folgenden Erklärungen
zu verdeutlichen: Mill teilt zwar mit einigen tugendethischen Ansätzen per-
fektionistische Züge (Siehe Piergiorgio Donatelli. „Mill’s Perfectionism“. In:
Prolegomena 5.2 (2006), S. 149–164, z. B.) und er vertritt auch eine in Tei-

108

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung zu Teil 2

Diese dritte Aufgabe mag natürlich nicht nur für zu ambitio-
niert, sondern im Gegenteil für trivial und überflüssig gehalten wer-
den: Innerhalb dessen, was im weitesten Sinne als neo-aristotelische
Strömung der Gegenwartsphilosophie aufgefasst werden kann, ist es
nicht nur im Praktischen, sondern auch im Theoretischen zu einer
Wiederbelebung von Person-Idealen in Form dianoetischer Tugen-
den oder zumindest vernünftiger Fähigkeiten oder Vermögen ge-
kommen.107 Wo immer das Wort „gut“, so könnte eingewendet wer-
den, Anwendung findet – sei es im Praktischen oder im Theoreti-
schen – bedeute es letztlich zumindest implizit einen Bezug auf eine
Wesenhaftigkeit, als deren hervorragendes Exemplar ein Exemplar
X durch die Verwendung von „gut“ in Bezug auf sein Verhalten
präsentiert wird: Ob das Wesenhafte, an dem X dabei gemessen
wird, letztlich die Flötenspieler*in, der Mensch, das wahrnehmende
Wesen oder eben die Philosoph*in sei, sei für die Grundstruktur
dessen, was „gut“ bedeutet, unerheblich.

In dieser Arbeit soll die Analogie mit der Tugendethik jedoch
nicht nahelegen, dass jedes philosophische Ideal eigentlich die Form
einer Tugend hat. Dies wäre meiner Ansicht nach sogar unplausi-
bel, ohne dass ich dafür hier argumentieren will. Was ich hier nur
zeigen will, ist, dass die Ideale, die in Teil I erarbeitet werden, da-
zu taugen, bestimmte Werte und Schwächen eines philosophischen
Ansatzes anders – adäquater – einzuordnen, wenn sie als Tugenden
der Autor*in verstanden werden.

Die vierte und letzte Aufgabe ist zu zeigen, dass die Ideale wirk-
lich Ideale sind, die es wert sind, verfolgt zu werden. Dies ist eine
Aufgabe, für die letztlich nicht streng argumentiert werden kann,
wie ich in Abschnitt 2.3 dargelegt hatte. Ich müsste zeigen, dass
dort, wo Mill sich an den Tugenden orientiert, seine Philosophie

len beinahe aristotelische Charakterlehre (Mill, The Collected Works of John
Stuart Mill, Volume VIII - A System of Logic Ratiocinative and Inductive
(Books IV-VI and Appendices), Buch VI); er sagt aber natürlich, dass der
moralische Wert einer Handlung einfach über ihre Konsequenzen verständ-
lich ist und nicht dadurch, dass es die Handlung einer tugendhaften Person ist.
Vgl. z. B. Mill, „Utilitarianism“, § 2.19. Dies heißt selbstverständlich nicht,
dass Motive und der Charakter für Mill irrelevant wären; sie sind relevant,
insofern sie zu Handlungen führen, die bestimmte Konsequenzen haben.

107 Vgl. in Bezug auf eine Analyse von Wissen in den Begriffen vernünftiger
Fähigkeiten z. B. Andrea Kern. Quellen des Wissens. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 2006.

109

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung zu Teil 2

auch deshalb ein Beispiel guter Philosophie ist, weil er sich an den
Tugenden orientiert und umgekehrt, dass seine Philosophie dort,
wo er es trotz Orientierung an den Tugenden nicht schafft, die-
sen gerecht zu werden, seine Philosophie (zumindest unter ande-
rem auch) deshalb defizitär ist, weil er den Tugenden dort nicht
gerecht wird. Ich werde mich also (im Sinne der ersten und zwei-
ten Aufgabe) bemühen, dafür zu argumentieren, dass Aspekte an
Mills Philosophie, die ich für Beispiele guter beziehungsweise de-
fizitärer Philosophie halte, auf die Tugenden zurückzuführen sind.
Um zu erreichen, dass die Leser*in zustimmt, dass dies tatsächlich
Beispiele guter und schlechter Philosophie sind, kann ich gemäß Ab-
schnitt 2.3 nicht deduktiv argumentieren, ohne vorauszusetzen, was
ich zeigen will.108 Die Leser*in als kompetente Teilnehmer*in an der
philosophischen Praxis wird, so meine Hoffnung, sehen, dass etwas
Entscheidendes dieser Praxis anhand der entsprechenden Beispiele
aus Mills später Philosophie durch die Anwendung der Tugenden
auf diese Beispiele zum Ausdruck gebracht wird. Ich bin, um einen
dieser Aspekte vorwegzunehmen, also, was die Argumentation für
die Tugenden angeht, epistemologisch in einer ähnlichen Situation
wie Mill bei seinem Beweis des Nützlichkeitsprinzips in Kapitel 4
von „Utilitarianism“109; und ich bediene mich auch einer ähnlichen
Strategie,110 einer Strategie, die, so meine ich, den beiden philoso-
phischen Tugenden entspricht.

Der Aufbau des Teils. Diese vier Aufgaben werde ich in zwei
Kapiteln bearbeiten: Das erste dieser Kapitel (Kapitel 5) liefert eine
Interpretation von Mills Sozial- und Moralphilosophie111, die sich
stark an Elizabeth Andersons „John Stuart Mill and Experiments in
Living“112 orientiert und nur an wenigen Stellen von ihr abweicht.
Diese Interpretation legt, neben den Stellen, an denen Mill sich

108 Streng genommen nicht einmal um zu erreichen, dass mir zugestimmt wird,
dass das, was diese Aspekte zu guter beziehungsweise defizitärer Philosophie
macht, Mills Orientierung an oder sein Verfehlen der Tugenden ist. Siehe
Abschnitt 2.3.

109 Vgl. Mill, „Utilitarianism“, Kapitel 4.
110 Ich behandele diesen Beweis in Abschnitt 6.1.2.
111 Praktische Philosophie hat nach Mill einen individuellen und einen sozialen

Aspekt. Siehe z. B. Mill, „Bentham“, S. 97.
112 Elizabeth S. Anderson. „John Stuart Mill and Experiments in Living“. In:

Ethics 102.1 (1991), S. 4–26.

110

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung zu Teil 2

explizit auf etwas bezieht, das als Formulierung eines der Ideale
aufgefasst werden muss, sehr nahe, so behaupte ich, dass es sinnvoll
ist, Mills philosophisches Tun auch implizit als durch die beiden
Tugenden orientiert anzusehen. Das zweite der Kapitel dieses Teil
(Kapitel 6) behandelt anhand von zwei Beispielen das Scheitern von
Mill gemessen an den beiden Tugenden. Auf diese Weise bin ich den
beiden ersten der oben beschriebenen Aufgaben nachgekommen.

Mills Autobiography spielt eine entscheidende Rolle in der in Ka-
pitel 5 vorgestellten an Anderson orientierten Interpretation eines
Grundzugs der Gedanken Mills und Mill beschreibt in der Auto-
biography seinen philosophischen Lernprozess als einen persönlichen
Lernprozess seiner Meinungen und seines Charakters113.114 Dies legt
es bereits nahe, auch wenn es vielleicht noch nicht zwingend ist,
die beide Ideale als Ideale für die philosophierenden Person – als
Tugenden – zu verstehen. Die Art und Weise jedoch, wie Mill den
Tugenden in Kapitel 5 nachkommt, nämlich als Lebensexperimente,
macht deutlich, dass es sich um Tugenden handeln muss: Die Philo-
soph*in muss bereit sein, sich grundlegend zu ändern; sie muss ge-
gebenenfalls bereit sein, emotionale Sensibilitäten zu entwickeln115,
und versuchen, diesen sprachlichen Ausdruck zu verleihen. Damit
wird ein Teil der dritten Aufgabe in Kapitel 5 erarbeitet.

Kann man den Idealen aus dem ersten Teil aber auch anders
nachkommen als in Lebensexperimenten? Die Reichweite des Ar-
gumentes dafür, die Ideale als Tugenden zu verstehen, wäre dann
zunächst eingeschränkt auf die Realisierung der Ideale als Lebens-
experimente und es wäre offen, ob dies auch sonst gilt. Letztlich
wird diese Frage auch davon abhängen, wie weit der Begriff des
Lebensexperimentes gefasst wird. Irgendetwas den Lebensexperi-

113 „my opinions and my character“ Mill, Autobiography, S. 145, meine Kur-
sivsetzung. Es geht an der Textstelle, auf die sich diese Worte beziehen, um
zwei wichtige Veränderungen in Mills Philosophie. Es geht hier also um Mills
Charakter als Philosoph.

114 Einer der drei Gründe, die Mill dafür angibt, die Autobiography geschrieben
zu haben, ist: „[T]here may be somewhat both of interest and of benefit in
noting the successive phases of any mind which was always pressing forward,
equally ready to learn and unlearn either from its own thoughts or from
those of others.“ Ebd., S. 5. Insbesondere die „crisis in my life“, die er in
Kapitel 5 behandelt, ist neben psychischer Krise nach Mill eben ein solcher
philosophischer Lernprozess. Ebd., Kapitel 5.

115 In Mills Fall vor allem eine Sensibilität für Poesie. Siehe Abschnitt 5.2.2.

111

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung zu Teil 2

menten funktional Äquivalentes muss es natürlich geben; ich wer-
de jedoch erst in der Zusammenfassung des Teils auf diese Frage
nach der Reichweite des Argumentes zurückkommen und es hier
dabei belassen, die Beschränktheit der Reichweite zunächst zuzu-
gestehen.116

Ein zusätzlicher Vorteil daran, diese Ideale als Tugenden zu ver-
stehen, liegt darin, dass dies eine andere und, wie ich hoffe, bessere
Weise liefert, Mills philosophische Festlegungen zu verstehen: Um
den Grund dafür zu ermitteln, warum Mill sich in Bezug auf ein
philosophisches Problem soundso festgelegt hat, müssen wir den
Komplex seiner philosophischen Ziele, Dispositionen und Fähigkei-
ten – seine philosophischen Tugenden – hinzuziehen; es reicht nicht
festzustellen, dass er hier dies sagt, weil er an anderer Stelle jenes
sagt. Dies wird insbesondere bei den Schwächen und Ambivalenzen
deutlich: Für eine Denker*in, die den Anspruch hat, „equally ready
to learn and unlearn either from its own thoughts or from those of
others“117 zu sein, ist es ein schlechter Grund, hier dies zu sagen,
weil sie an andere Stelle jenes gesagt hat. Die Schwächen können
sehr viel sinnvoller als verfehlte Versuche, den Tugenden gerecht zu
werden, betrachtet werden, denn lediglich als philosophisch unhalt-
bare Positionen. Auch in seinen Schwächen, zumindest in denen, die
ich in Kapitel 6 behandeln werde, ist Mills Verhalten von den Tu-
genden geleitet. Dies ermöglicht auch ein besseres Verständnis von
Mills Philosophie: Die Frage, auf welche Weise wir Mills Position
verbessern müssten oder wie wir eine Ambivalenz bei ihm auflösen
müssten, um ihn richtig zu verstehen, können wir unter Rückbezug
auf das, was Mill beim Philosophieren wichtig war, beantworten.
Die Strategie besteht darin zu zeigen, dass wir Mills Position Sinn
abgewinnen können, obwohl sie, so wie er sie formuliert, unhaltbar –
weil zum Beispiel inkonsistent – ist, und zwar vor dem Hintergrund
von Mills Art und Weise der Orientierung an den Tugenden. Dies
bedeutet, dass dieser Vorteil, von „Tugenden“ und nicht von anders
strukturierten Idealen zu sprechen, erst in Kapitel 6 deutlich wird.
Diesen Vorteil deutlich zu machen ist der Rest von Aufgabe 3.

116 Der systematische Grund für die Begrenztheit des Argumentes ist die begriff-
liche Verschiedenheit der durch die Spannung zwischen den Idealen aufge-
stellten philosophischen Frage und ihrer Antwort durch Lebensexperimente.

117 Mill, Autobiography, S. 5.

112

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einleitung zu Teil 2

Aufgabe vier wird, wie oben angedeutet, im gesamten Teil bear-
beitet.

113

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Mills Philosophie des Wohlergehens

Ich halte Elizabeth Andersons Zugang zu Mills „reifer“ Philoso-
phie, wie sie ihn in „John Stuart Mill and Experiments in Living“1

darstellt, für grundsätzlich zutreffend. Der erste Abschnitt (5.1)
besteht darin, diesen Zugang vorzustellen und zu diskutieren: In
Unterabschnitt 5.1.1 wird dargelegt, wie Anderson Mills Krise als
philosophischen Lernprozess auffasst, und in Unterabschnitt 5.1.2
wird Mills Theorie des Guten, die nach Anderson das Ergebnis die-
ses Lernprozesses ist, dargestellt. Ich weiche allerdings von Ander-
son in der Detailfrage ab, was genau die Begründung dafür ist,
Benthams Theorie des Guten zu verwerfen. Ich behaupte anders als
Anderson, dass diese Begründung darin liegt, dass Bentham Cole-
ridges Tugend nicht gerecht wird. In Unterabschnitt 5.1.3 kritisiere
ich entsprechend Andersons Argument.

Der zweite Abschnitt (5.2) soll beispielhaft belegen, dass Mill
sich in seiner reifen Philosophie an den beiden Tugenden orientiert.
Unterabschnitt 5.2.1 soll dies für seine Philosophie des guten Lebens
belegen, Unterabschnitt 5.2.2 für die damit verwandte Methode des
Urteils der Erfahrenen und Unterabschnitt 5.2.3 für „On Liberty“
als Werk und insbesondere für das darin vertretene harm principle.

Mills Methode der experiments in living kann auf unterschied-
lichste Weise darin scheitern, „objektiv“ zu sein, wie es Benthams
Tugend verlangt. Mill waren viele Weisen zu scheitern bewusst. Der
dritte Abschnitt listet diese auf und diskutiert sie. Der Sinn dieses
dritten Abschnittes ist zu zeigen, dass für Mill auch das Erfüllen
von Benthams Tugend keine triviale Angelegenheit ist. Wir müssen
uns vor dem Hintergrund, wie wir scheitern können, bemühen Ob-
jektivität herzustellen; aber es gibt keine Methode, die den Erfolg
garantiert.

Insgesamt will ich in diesem Kapitel dafür argumentieren, dass
Andersons Ansatz, Mills späte Philosophie über „experiments in
living“ zu interpretieren, erstens sehr wichtige Gedanken von Mills
später Philosophie erfasst und zweitens eine Art und Weise deut-

1 Anderson, „John Stuart Mill and Experiments in Living“.

115

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Mills Philosophie des Wohlergehens

lich macht, wie Mill den beiden philosophischen Tugenden aus Teil I
gerecht wird. Außerdem wird meine Redeweise, von Tugenden zu
sprechen und nicht von anders aufgefassten Idealen, plausibilisiert.
Ich will aber nicht dafür argumentieren, dass alle Gedanken von
Mill sinnvollerweise so aufgefasst werden sollten; und ich will in
diesem Kapitel auch nicht dafür argumentieren, dass experiments
in living die einzige (oder auch nur die in irgendeiner Hinsicht bes-
te) Möglichkeit sind, den Tugenden gerecht zu werden: Aus meinen
Überlegungen in diesem Kapitel folgt nicht, dass die Akzeptanz der
beiden Tugenden uns darauf festlegt, dass Philosophie in der Refle-
xion von Lebensexperimenten bestehen muss. Einige Gedanken zu
dieser Frage werde ich erst in Kapitel 8 anstellen, aber die Frage
letztlich offen lassen.

5.1. Anderson über Mill und Experiments in Living

Elizabeth Anderson macht den Begriff „experiments in living“ im
gleichnamigen Aufsatz2, den sie aus „On Liberty“ entlehnt,3 zum
zentralen Begriff ihrer Interpretation eines wichtigen Aspektes von
Mills Philosophie. Die Grundidee ist, dass es zu den Bewährungs-
proben ethischer Ansätze in der Philosophie zählt, dass sie sich im
Leben bewähren müssen. Mill selbst erklärt, „the worth of different
modes of life should be proved practically“4. Auf diese Weise werde
Mills Bekenntnis zum Empirismus Rechnung getragen. Gleichzeitig
sei der Anspruch, dass die Erfahrung, um die es hier geht, im Gegen-
satz zum Empirismus Benthams, nicht auf den Versuch hinausläuft,
normatives Vokabular reduktionistisch umzuinterpretieren.5

5.1.1. Mills philosophischer Lernprozess in seiner Krise

Für ein Verständnis des Elementes von Mills reifer, praktischer Phi-
losophie auf das Anderson mit Mills Phrase „experiments in living“
hinweist, bieten ihr zufolge nicht nur „On Liberty“ und „Utilitar-
ianism“ entscheidende Schlüssel, sondern auch die Autobiography,

2 Anderson, „John Stuart Mill and Experiments in Living“.
3 Vgl. Mill, On Liberty/Über die Freiheit, S. 228 und mit der Präposition „of“

statt „in“ auf S. 160.
4 Ebd., S. 160.
5 Vgl. Anderson, „John Stuart Mill and Experiments in Living“, S. 4f.

116

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.1. Anderson über Mill und Experiments in Living

zu deren Funktionen auch zählt, Mills eigenes Leben vor seiner ers-
ten Krise als Versuch mit einer neuen Lebensweise6, die Benthams
Philosophie entspricht, hervorzuheben. Dies entspricht dem in Fuß-
note 114 in der Einleitung dieses Teils bereits erwähnten Zweck
der Autobiography, vor allem wenn wir Mills Beschreibung seines
Verhältnisses zu Benthams Philosophie vor der Krise betrachten:
Er behauptet, seine Erziehung sei bereits, bevor er mit 16 Jahren
zum ersten Mal einen Text von Bentham in Händen hält, ein „Kurs
in Benthamismus“ gewesen7; und so ist es laut Mill kein Wunder,
dass die erste Lektüre eines Textes von Bentham Mill nach eigenen
Angaben sehr beeindruckt:

The “principle of utility,” understood as Bentham under-
stood it, and applied in the manner in which he applied it
through these three volumes, fell exactly into its place as the
keystone which held together the detached and fragmentary
component parts of my knowledge and beliefs. It gave unity
to my conceptions of things. I now had opinions; a creed, a
doctrine, a philosophy; in one among the best senses of the
word, a religion; the inculcation and diffusion of which could
be made the principal outward purpose of a life. And I had
a grand conception laid before me of changes to be effected
in the condition of mankind through that doctrine.8

Die Textstelle belegt, was es heißt, einen ernsthaften Versuch mit
einer neuen Lebensweise zu machen: Es reicht nicht, eine Positi-
on abstrakt für wahr zu halten. Die Experimentierende muss auch

6 Bruno Lemke übersetzt die zweite Stelle, an der die Phrase auftaucht, in
diesen Worten. Vgl. Mill, On Liberty/Über die Freiheit, S. 229.

7 Vgl. Mill, Autobiography, S. 67. Die Kapitel 1 und 2 der Autobiography vor
dieser Textstelle belegen dies sicherlich zum Teil. Neben den Methoden und
Zielen der Erziehung durch seinen Vater, die Mill dort beschreibt, belegen
dies auch der enge Kontakt der Familie, insbesondere des Vaters, zu Bentham
und die Bewunderung für Bentham. Allerdings gibt es auch Textstellen, die
dem widersprechen: So schreibt John Stuart Mill die normalerweise mit ihm
selbst assoziierte höhere Bewertung geistiger gegenüber körperlichen Freuden
seinem Vater zu, der diese durch seine Bewunderung für verschiedene Aspekte
jeweils der stoischen, epikureischen und kynischen Schulen der Antike erwor-
ben habe (vgl. ebd., S. 49ff); weder diese Bevorzugung geistiger Freuden noch
die Wertschätzung klassischer Texte für moderne praktische Probleme passt
natürlich streng genommen zu einem „Kurs in Benthamismus“.

8 Ebd., S. 69.

117

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Mills Philosophie des Wohlergehens

emotional und affektiv dahinterstehen. Im Falle von Mill ist dies
durch die Erziehung geschehen. Aber ganz allgemein ist natürlich
klar, dass nach einer philosophischen Position zu leben, nicht nur
bedeuten kann, das zu tun, was die philosophische Position zu tun
verlangt, sondern auch, sich darum zu bemühen, es aus den Ein-
stellungen heraus zu tun, aus denen die philosophische Position dies
verlangt9 und dabei zu empfinden, was die philosophische Position
zu empfinden vorgibt. Dies bietet einen ersten Hinweis darauf, dass
die philosophischen Ideale zumindest in der Art und Weise, wie Mill
ihnen nachkommt, auch als Ideale der Person aufgefasst werden
müssen: Philosophie muss im persönlichen Leben ernst genommen
werden und umgekehrt muss Philosophie sich an den entscheiden-
den Erfahrungen des Lebens orientieren.

Anderson hat sicherlich Recht, dass die Autobiography das Schei-
tern dieses Experimentes belegen soll:10 Mill gerät in eine Krise,
die darin besteht, dass er die Freude am benthamitischen Projekt
und seine Motivation verliert11. Er interpretiert zum Zeitpunkt der
Krise diese Krise mithilfe der benthamitischen Philosophie. Danach
gibt es zwei Probleme: Der junge, stark von Bentham beeinfluss-
te Mill bringt seinen psychologischen Hedonismus, nach dem die
Erwartung von eigener Lust beziehungsweise eigenem Schmerz die
einzigen Motivationsquellen sind, mit seinem hedonistischen Uti-
litarismus, nach welchem die eigene Lust und der eigene Schmerz
moralisch nicht mehr zählen als die Lust und der Schmerz jedes
anderen betroffenen Wesens, durch eine Konditionierungstheorie
der Erziehung in Einklang: Die einzige Möglichkeit, wie moralisches
Handeln unter diesen Voraussetzungen möglich ist, ist, dass wir so
konditioniert sind, dass wir Freude bei der unparteiischen Verbrei-
tung von Freude beziehungsweise Leid bei der Verbreitung von Leid
empfinden.12 Dadurch, aber, dass diese Verbindung eigener Motiva-
tion mit moralischem Handeln künstlich („artificial“) sei, erkennt

9 Dies führt zu einer Grenze des Ansatzes, auf die ich weiter unten (Ab-
schnitt 5.3) eingehen werde und die die Freiwilligkeit solcher Experimente
betrifft: Eine Person, die sich bemüht, aus Pflicht zu handeln, um die kan-
tische Ethik auszuprobieren, handelt nicht aus Pflicht, sondern aus philoso-
phischer Neugierde, so könnte eingewendet werden.

10 Vgl. Anderson, „John Stuart Mill and Experiments in Living“, S. 15–20.
11 Mill, Autobiography, S. 137ff.
12 Ebd., S. 143.

118

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.1. Anderson über Mill und Experiments in Living

Mill, so meint er, durch seine Analysefähigkeit, die er auch sei-
ner (benthamitischen) Erziehung zuschreibt, diese als kontingent.
So meint Mill, dass seine Analysefähigkeit seine eigene moralische
Motivation – und damit seinen Lebensinhalt – schwäche.13

Interessant ist, dass Mill auch bereits zum Zeitpunkt, als er sich
der Bentham’schen Philosophie verpflichtet sieht, in gewisser Hin-
sicht personenbezogen über Philosophie denkt: Sicherlich besitzt
die gute Sozialphilosoph*in Analysefähigkeit in hohem Maße. Aber,
weil die gute Sozialphilosoph*in für Mill (und Bentham) auch im-
mer eine gute Sozialreformer*in ist,14 muss sie auch eine affekti-
ve („assoziative“) Ausrichtung darauf haben, die Gesellschaft zu
verbessern. Weil diese affektive Ausrichtung aber durch die Analy-
sefähigkeit als künstlich erkannt und so geschwächt wird, muss sie
bereits in der Erziehung tief verankert worden sein: In der guten So-
zialphilosoph*in halten sich also wohltätige Assoziationen und Ana-
lysefähigkeit die Waage; was bei Mill schief gelaufen ist, so denkt
er, ist, dass sie sich bei ihm nicht die Waage halten.15

Zum Zeitpunkt der Krise erlauben Mill diese drei Aspekte seiner
benthamitischen Philosophie – die Assoziationstheorie der Erzie-
hung kombiniert mit dem psychologischen Hedonismus einerseits
und der (Hume’schen) Idee, dass Analysefähigkeit nur die Kon-
tingenz ethischer Assoziationen zeigen könne und sie so schwäche
andererseits – seine Krise zu verstehen, aber sie bieten ihm keinen
Ausweg. Anderson zitiert Mill entsprechend, der im Kapitel, das
seine Krise behandelt, schreibt:

13 Siehe ebd., S. 143. Zusammenfassend schreibt er: „Analytic habits may thus
even strengthen the associations between causes and effects, means and ends,
but tend altogether to weaken those which are, to speak familiarly, a mere
matter of feeling.“ Ebd., S. 143.

14 Eine Kritik Mills an Whewell ist, dass er das Gebiet der konventionellen Moral
genau so hinterlassen habe, wie er es vorgefunden habe: Vgl. Mill, „Whewell
on Moral Philosophy“, S. 169.

15 Siehe das Zitat, zu dem Fußnote 16 gehört. An dieses schließt eine Metapher
an, die die Hume’sche Psychologie, mithilfe der sich Mill zu diesem Zeit-
punkt versteht, mehr als deutlich macht: „I was thus, as I said to myself, left
stranded at the commencement of my voyage, with a well equipped ship and
a rudder but no sail; without any real desire for the ends which I had been
so carefully fitted to labour for: no delight in virtue or the general good, but
also just as little in anything else.“ Mill, Autobiography, S. 143.

119

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Mills Philosophie des Wohlergehens

All those to whom I looked up, were of opinion that the
pleasures of sympathy with human beings, and the feelings
which made the good of others and especially of mankind on
a large scale the object of existence, were the greatest and
surest source of happiness. I was well convinced of this, but
to know that a feeling would make me happy if I had it, did
not create the feeling. My education had failed, as I thought,
to give me these feelings in sufficient strength to resist the
dissolving influence of analysis, while the whole course of my
intellectual cultivation had made precocious and premature
analysis the inveterate habit of my mind.16

Mill hebt auf dieses Zitat folgend zwei wichtige Veränderungen sei-
ner Meinungen und seines Charakters17 hervor. Die Wichtigkeit des
Anstrebens nicht-hedonischer Werte (für die meisten Menschen);18

das Pflegen der inneren Kultur des Individuums.19 In einer späte-
ren Krise wird er auch den psychologischen Hedonismus Benthams
aufgeben.20

5.1.2. Die Natur des Guten nach Mill

Auch wenn sie dies nicht explizit macht, lässt sich die Rolle, die Ver-
suche mit neuen Lebensweisen für Mill laut Anderson haben, dif-
ferenzieren: Zum einen liefern sie beispielsweise eine Interpretation
dessen, was Mill mit dem Urteil der Erfahrenen im Zusammenhang
mit der Qualität von Leid und Freude meint.21 Versuche mit neuen
Lebensweisen spielen auf diese Weise eine ethische Rolle innerhalb
von Mills Ansatz. Darauf gehe ich in Abschnitt 5.2 weiter unten ein.
Für Anderson ist aber entscheidender, was als ihre „metaethische
Rolle“ bezeichnet werden könnte: Nicht nur können Versuche mit

16 Mill, Autobiography, S. 143.
17 „my opinions and my character“, ebd., S. 145.
18 Ebd., S. 145ff.
19 „the internal culture of the individual“, ebd., S. 147ff.
20 Ebd., S. 177.
21 „Mill found a basis for distinguishing pleasures in rank, for promoting ideals

of excellence as intrinsically worthy ends, and for advocating the cultivation
of the sentiments rather than their repression. He claimed that evidence for
the superiority of one conception of the good over another can be found in
experiments in living.“ Anderson, „John Stuart Mill and Experiments in
Living“, S. 14.

120

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.1. Anderson über Mill und Experiments in Living

neuen Lebensweisen dazu dienen, innerhalb Mills ethischer Vorstel-
lungen bestimmte Lebensweisen vor anderen bezüglich der Qualität
von Freude auszuzeichnen, sondern sie können auch dazu dienen,
eine Vorstellung über die Natur des Guten zurückzuweisen: Expe-
rimente mit neuen Lebensweisen22 belegen, dass Mills Vorstellung
des Guten23 Benthams Vorstellung des Guten24 überlegen ist. Da-
mit haben sie für Anderson nicht nur eine Rolle innerhalb von Mills
Ansatz, sondern sprechen für eine Vorstellung davon, worin das Gu-
te besteht, selbst.

Ich bezeichne diesen Punkt als „metaethisch“, weil er nach dieser
Skizze Mills Vorstellung von der Natur des Guten ändert. In welcher
Hinsicht genau sich für Mill die Natur des Guten ändert, ist eine
komplexe und schwierige Frage. Manchmal – und Mill selbst legt
dies im Utilitarismus natürlich nahe25 – wird Mill so verstanden,
dass er zu den für das Nutzenkalkül relevanten Faktoren der Freu-
den, die Bentham empfiehlt, einen weiteren hinzufügt. Doch sowohl
Menschen, die Sympathien für ihn hegen als auch viele seiner Kri-
tiker*innen bestreiten, dass dieses Verständnis so richtig sein kann.
Die einen sagen, er leiste etwas viel Wichtigeres26 und die anderen
weisen darauf hin, dass eine Inkonsistenz entsteht: Entweder die
Qualität von Freuden lasse sich doch auf so etwas wie ihre Intensi-
tät und Nachhaltigkeit – Kriterien, die Bentham durchaus kennt –
reduzieren oder es seien entgegen Mills eigener Aussage eben nicht-
hedonische Kriterien, die hinter dem unterschiedlichen qualitativen
Wert der Freuden stehen.27

22 Siehe ebd., S. 15–20.
23 Siehe ebd., S. 8–15.
24 Siehe ebd., S. 6–8.
25 Siehe Mill, „Utilitarianism“, § 2.4
26 „The insistence on qualitative assessment means more than a mere rejection

of Bentham’s famous remark about push-pin and poetry.“ F. E. L. Priestly.
„Introduction“. In: The Collected Works of John Stuart Mill, Volume X –
Essays on Ethics, Religion, and Society. Hrsg. von J. M. Robson. Toronto
und andere: University of Toronto Press und Routledge & Kegan Paul, 1969,
S. 78–115, S. xli. In eine ähnliche Richtung gehen zum Beispiel Fred Berger.
„Mill’s Concept of Happiness“. In: John Stuart Mill’s Social and Political
Thought. Hrsg. von G. W. Smith. Bd. 1. London und New York: Routledge,
1991, S. 117–136 und Benjamin Gibbs. „Higher and Lower Pleasure“. In:
Philosophy 61.235 (1986), S. 31–59.

27 Vgl. z. B. George Edward Moore. Principia Ethica. Cambridge und andere:
Cambridge University Press, 2000, § 48. Siehe Rex Martin. „A Defence of

121

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Mills Philosophie des Wohlergehens

Anderson selbst akzeptiert Letzteres:28 Die „Qualität von Freu-
den“ bleibt ein irreduzibel normativer Begriff, was Anderson belegt,
indem sie darauf hinweist, dass Mill Willensschwäche bezüglich der
Qualität erlaubt: Wir können eine Freude als qualitativ hochwerti-
ger bewerten, ohne dass sich dies im Sinne einer revealed preference
zeigt.29 Warum bleibt Mill dann aber offiziell ethischer Hedonist?30

Eine manchmal gegebene Antwort wäre, dass Mill zu der Zeit, als
er „Utilitarianism“ verfasst, anders als etwa 25 Jahre vorher, als
„Coleridge“ und „Bentham“ entstanden, nun – in der Hochphase
der Viktorianischen Epoche – meint, die erhoffte gesellschaftliche
Veränderung, die ihm in seinen praktischen Schriften auch immer
vorschwebt, eher in hedonistischen Begriffen fassen zu können.31

Eine andere Strategie, Mill hier verständlich zu machen, besteht
darin, auf Textstellen bei Mill hinzuweisen, die zeigen, dass seine
Vorstellung vom Wohlergehen sehr viel komplexer ist.

So weist Anderson zum Beispiel darauf hin, dass Mills Formulie-
rungen, nehmen wir sie wörtlich, gar nicht ausschließen, dass etwas
anderes als Leid und Freude intrinsische Werte sind: Sie setzten nur
voraus, dass andere intrinsische Werte, wenn sie erfahren werden,
als Freude oder Leid erfahren werden.32 Eine vielleicht verwand-
te Art und Weise, einen qualitativen Hedonismus (als Theorie des
Wohlergehens) zu plausibilisieren, liefert Roger Crisp, indem er die
Fragen „Which things make someone’s life go better for them? und
‚[W]hat is it about these things that make them good for people?‘“
unterscheidet.33 Außerdem weist Anderson auf die von mir bereits
in Abschnitt 4.3.2 diskutierte Stelle aus Mills Aufsatz „Bentham“
hin, in welcher deutlich wird, dass für Mill ethische Werte keines-
wegs die einzigen handlungsrelevanten Werte sind.34

Mill’s Qualitative Hedonism“. In: Philosophy 47.180 (1972), S. 140–151 für
ein Argument, dass diese Alternative zurückweist.

28 Vgl. Anderson, „John Stuart Mill and Experiments in Living“, S. 10.
29 Vgl. ebd., S. 10.
30 Für die Phrase „official ethical hedonism“ vgl. ebd., S. 9.
31 Zu taktischen Überlegungen Mills in seinem Bekenntnis zu Bentham und

dessen Hedonismus siehe z. B. Priestly, „Introduction“, xxxivf.
32 Vgl. Anderson, „John Stuart Mill and Experiments in Living“, S. 13.
33 Vgl. Roger Crisp. Reasons and the Good. Oxford: Clarendon Press, 2008,

S. 102.
34 „Every human action has three aspects: its moral aspect, or that of its right

and wrong; its æsthetic aspect, or that of its beauty; its sympathetic aspect,

122

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.1. Anderson über Mill und Experiments in Living

Alle Erklärungen haben sicher etwas für sich. Ich denke, wir kön-
nen den Hauptgrund für den offiziellen ethischen Hedonismus in
Mills Überzeugung sehen, dass es zum menschlichen Wohlergehen
einen Zugang in der Erfahrung oder im Erleben geben muss. Die-
se Erklärung steht nicht in Konkurrenz zu den anderen, sondern
kann als Erläuterung dienen: Mills Hedonismus besteht zumindest
auf die Forderung, dass sich Lebensweisen, in denen menschliches
Wohlergehen möglich ist, im Vergleich zu tatsächlich erfahrenen
Alternativen, in denen das weniger der Fall ist, jedenfalls auch da-
durch unterscheiden müssen, dass erstere Lebensweisen normaler-
weise auch als qualitativ besser erlebt werden. Der seit Moore in
der Mill-Forschung eine Rolle spielende Frage, ob wir Freude oder
Leid überhaupt als einheitliches Phänomen betrachten können, wä-
re damit ein Stück weit ausgewichen.35

Ich möchte vorschlagen, dass wir Mill letztlich einfach so verste-
hen sollten, dass „Freude“ und „Leid“ die Wörter sind, mit denen
wir die Weise, wie sich eudaimonistische Werte als Werte in unse-
rem Erleben wiederfinden, benennen.36 Das heißt weder, dass sie
ein einheitliches Phänomen im Sinne eines Typs von mentalem Zu-
stand sein müssen,37 noch dass das Erleben von etwas als wertvoll

or that of its loveableness. The first addresses itself to our reason and con-
science; the second to our imagination; the third to our human fellow-feeling.
According to the first, we approve or disapprove; according to the second,
we admire or despise; according to the third, we love, pity, or dislike. The
morality of an action depends on its foreseeable consequences; its beauty, and
its loveableness, or the reverse, depend on the qualities which it is evidence
of. Thus, a lie is wrong, because its effect is to mislead, and because it tends
to destroy the confidence of man in man; it is also mean, because it is cow-
ardly [...].“ Mill, „Bentham“, S. 112. Andererseits scheint Mill stellenweise
nahezulegen, dass happiness der Maßstab für alle drei Handlungsbereiche sei,
wie bereits in Abschnitt 4.3.2 diskutiert. Vgl zum Beispiel Mill, The Collected
Works of John Stuart Mill, Volume VIII - A System of Logic Ratiocinative
and Inductive (Books IV-VI and Appendices), Buch VI, Kapitel 12.

35 Moore, Principia Ethica, § 48. Siehe Crisp, Reasons and the Good, S. 101f für
eine systematische Aufbereitung dieser Frage.

36 Dies scheint auch dem Hauptunterschied zwischen Mill und Aristoteles, den
Nussbaum in „Mill between Aristotle and Bentham“ hervorheben will, zu ent-
sprechen: Siehe Martha C. Nussbaum. „Mill between Aristotle & Bentham“.
In: Daedalus 133.2 (2004), S. 60–68, S. 66.

37 Mill scheint dies stellenweise sogar explizit abzulehnen: „Neither pains nor
pleasures are homogeneous, and pain is always heterogeneous with pleasure.“
Mill, „Utilitarianism“, § 2.8.

123

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Mills Philosophie des Wohlergehens

nicht fallibel sein kann.38 Dies ist vielleicht eine so schwache Be-
dingung, dass die Frage aufkommt, ob sie den provozierenden Titel
des „Hedonismus“, den Mill für seinen Ansatz beansprucht, wirk-
lich verdient,39 aber die Bezeichnung ist weder nichtssagend, noch
selbstverständlich.40 Auch wenn ich glaube, dass in dieser schwa-
chen Bedingung der entscheidende Grund für die hedonistische Ter-
minologie liegt, ist es für die Zwecke meiner Arbeit nicht entschei-
dend, dass sich Mills Bekenntnis zum Hedonismus darin erschöpft,
darauf zu bestehen, dass sich eudaimonistische Werte im Erleben
über den Zeitraum eines Lebensexperimentes zeigen. Entscheidend
ist lediglich, dass das, was Mill mit seinem offiziellen „Hedonismus“
meint, zumindest auch diese Funktion hat.

5.1.3. Wie wird Benthams Philosophie durch Mills
Krisenerfahrung widerlegt?

Anderson präsentiert in ihrem Aufsatz Mills Erfahrung in der Krise
mit der Theorie Benthams am Ende als strenges Argument gegen
Benthams Theorie41: Zunächst zeige Mills Krise und die Art und
Weise, wie Mill die Krise überwindet, dass Benthams Theorie des
ethisch Guten selbst-annullierend (self-effecating)42 ist: Benthams
Theorie erkläre nicht, warum Mill in die Krise gerate und – wich-
tiger – sie erkläre auch nicht, warum Mill seine Krise überwinde,

38 So weist zum Beispiel Crisp darauf hin, dass das Urteil der erfahrenen Rich-
ter*innen für Mill fallibel ist. Vgl. Crisp, Mill on Utilitarianism, S. 36f. Dass
das Urteil der Richter*innen fallibel ist, ist nicht der gleiche Gedanke, wie
derjenige, dass das Urteil irreduzibel normativ ist, auf den ich oben mit An-
derson hingewiesen habe. Ich gehe auf diesen Unterschied in Abschnitt 5.3
ein.

39 Und sicherlich stimmt auch, was Benjamin Gibbs sagt: „Mill is less than
perfectly rigorous in his use of terminology, and he employs a flamboyant,
oratorical style which inclines him to over-state and under-qualify his case.“
Gibbs, „Higher and Lower Pleasure“, S. 32.

40 Die Verwendung des Wortes ist auch nicht beispiellos: Ich glaube, sie ist sehr
nahe an der Verwendung, mit der Ursula Wolf Aristoteles’ erste Lustbetrach-
tung als „hedonistisch“ bezeichnet. Siehe Ursula Wolf. Aristoteles’ „Nikoma-
chische Ethik“. 3. Aufl. Darmstadt: WBG, 2013, S. 211 und die Lustbetrach-
tung in Aristoteles. Nikomachische Ethik. 5. Aufl. Übersetzung von Ursula
Wolf. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Taschenbuch Verlag, 2006, Buch VII.

41 Anderson, „John Stuart Mill and Experiments in Living“, S. 20–23.
42 Ebd., S. 20. Den Begriff übernimmt sie aus Parfit, Reasons and Persons,

S. 23.

124

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.1. Anderson über Mill und Experiments in Living

wenn er Dinge anstrebt, die nach Benthams Theorie nicht zu seinem
Wohlergehen gehören. Damit könnte Benthams Theorie nur wahr
sein, wenn Mill damit indirekt und ohne diese direkt anzustreben
genau das erreicht, worin Wohlergehen nach Benthams Theorie be-
steht: Bloß quantitativ aufgefasste Lust und Freiheit von Schmerz.
Die Theorie könnte also nur wahr sein, wenn sie uns zumindest in
Fällen wie Mills empfehlen würde, einer anderen Theorie entspre-
chend zu handeln.43

Anderson scheint jedoch Parfit zuzustimmen, dass diese Tatsa-
che allein noch nicht zeigt, dass eine solche Theorie nicht wahr sein
kann.44 Stattdessen schlägt Anderson zwei Bedingungen vor, unter
denen eine selbst-annullierende Theorie gültig sein kann: (1) Jede
ethische Theorie muss handlungsleitend sein (das heißt, die selbst-
annullierende Theorie muss handlungsleitend sein und die Theo-
rie, nach der sie uns zu handeln vorschlägt, muss handlungsleitend
sein). (2) Eine selbst-annullierende Theorie kann nur gültig sein,
wenn sie plausibel macht, warum die Theorie, die wir statt ihrer
im Handeln annehmen sollten, obwohl wir sie im Handeln anneh-
men sollten, falsch ist.45 Diese beiden Bedingungen kann Benthams
Theorie, wie Anderson zeigt, nicht erfüllen.46

Anderson gibt zu, hier „spekulativ“ für Mill zu antworten, weil er
selbst dieses Problem – die Frage, ob und unter welchen Vorausset-
zungen die Tatsache, dass Benthams Theorie selbst-annullierend ist,
gegen diese Theorie spricht – nie angesprochen habe.47 Die Spekula-
tion erlaubt ihr jedoch ein sehr elegantes Argument zu entwickeln:
ein Argument, das unter den beiden erwähnten Voraussetzungen
Benthams Theorie an den eigenen Maßstäben scheitern lässt.

43 Siehe Anderson, „John Stuart Mill and Experiments in Living“, S. 16.
44 Ebd., S. 4. Wenn wir dieser Behauptung nicht zustimmten, dann wären wir

nach Anderson hier bereits fertig: Eine Theorie, die uns im Handeln orientie-
ren soll, aber scheitert, sobald wir nicht im Besitz dessen sind, auf das sich
unser Handeln ausrichten soll, widerspricht ihrem eigenen Anspruch.

45 Fußnote 48 in Andersons Aufsatz macht klar, warum das wichtig ist: Ansons-
ten wäre ein Pluralismus, was Theorien des Guten angeht, plausibel. Da es
aber nicht darum geht, Benthams Behauptung zurückzuweisen, dass Lust und
Schmerz, so wie Bentham sie versteht, ethisch von Bedeutung sind, sondern
darum, seine Behauptung zurückzuweisen, dass ausschließlich Schmerz und
Lust in diesem Sinne von Bedeutung sind, ist die zweite Bedingung wichtig.

46 Siehe Anderson, „John Stuart Mill and Experiments in Living“, S. 21f.
47 Siehe ebd., S. 21f.

125

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Mills Philosophie des Wohlergehens

Obwohl ich glaube, dass Anderson überzeugend dafür argumen-
tiert, dass „Experimente mit neuen Lebensweisen“ eine Schlüssel-
phrase im Verständnis einiger Aspekte von Mills Philosophie ist
und dass es eine, vielleicht die wichtigste, Funktion seiner Auto-
biography ist, ein solches Experiment darzustellen, glaube ich nicht,
dass es im Sinne Mills ist, hier ein strenges Argument auszuarbei-
ten: Benthams Theorie scheitert, so meine ich, aus Mills Sicht nicht
daran, dass sie zwei plausiblen Bedingungen an selbst-annullierende
Theorien48 nicht gerecht werden kann. Mill selbst hat zum Beispiel
sehr wenig dafür getan zu klären, ob wir seine eigene Theorie als
selbst-annullierend verstehen sollten: Dass ethische Theorien prak-
tisch orientieren sollen, ist ihm zwar wichtig, wie das erste Kapitel
aus „Utilitarianism“ zeigt.49 Und dies bedeutet in der Tat unter
Andersons zweiter Voraussetzung immer eine Spannung zu selbst-
annullierenden Theorien.50 Auf der anderen Seite hätte sich Mill,
wenn es ihm um ein strukturiertes Argument im Sinne Andersons
gegangen wäre, in bestimmten Textstellen sehr viel klarer dazu ver-
halten müssen, ob er seine eigene Theorie als selbst-annullierend
verstanden wissen will.

Dies gilt ganz besonders für Textstellen aus dem Krisenkapitel
der Autobiography, die Veränderungen von Mills Meinungen und
Charakter weg von Benthams und hin zu seiner eigenen, besseren
Philosophie zeigen sollen. Hier zumindest müssten wir einen An-
haltspunkt finden, dass entweder Mills Theorie nicht selbst-annul-
lierend ist oder sie, falls sie selbst-annullierend ist, mit Andersons
Bedingungen an selbst-annullierende Theorien zurecht kommt. Es
scheint mir aber keineswegs klar, dass die Verbesserungen seines
Charakters und seiner Meinungen nach Mills eigener Einschätzung
in diese Richtung gehen:

48 Oder der einen Bedingung, dass eine ethische Theorie nicht gleichzeitig selbst-
annullierend und handlungsleitend sein kann, aber handlungsleitend sein
muss.

49 Siehe Mill, „Utilitarianism“, Kapitel 1.
50 Ich vermute, auch aufgrund der Textstellen, die ich nun besprechen werde,

dass Mill sagen würde, dass die Frage, ob eine selbst-annullierende Theorie
handlungsleitend sein kann, zum Teil auch eine empirische Frage ist: Bis zu
einem gewissen Grade sind wir psychologisch vielleicht dazu in der Lage, zu
lernen, Dinge um ihrer selbst willen anzustreben, und gleichzeitig zuzugeste-
hen, dass das, was unser Anstreben dieser Dinge um ihrer selbst willen gut
macht, Freude oder das Gefühl von Sinn u.s.w. ist.

126

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.1. Anderson über Mill und Experiments in Living

In the first place, they led me to adopt a theory of life,
very unlike that on which I had before acted, and having
much in common with what at that time I certainly had
never heard of, the anti-self-consciousness theory of Carlyle.
I never, indeed, wavered in the conviction that happiness is
the test of all rules of conduct, and the end of life. But I
now thought that this end was only to be attained by not
making it the direct end. Those only are happy (I thought)
who have their minds fixed on some object other than their
own happiness; on the happiness of others, on the improve-
ment of mankind, even on some art or pursuit, followed not
as a means, but as itself an ideal end. Aiming thus at some-
thing else, they find happiness by the way. The enjoyments
of life (such was now my theory) are sufficient to make it a
pleasant thing, when they are taken en passant, without be-
ing made a principal object. Once make them so, and they
are immediately felt to be insufficient. They will not bear
a scrutinizing examination. Ask yourself whether you are
happy, and you cease to be so. The only chance is to treat,
not happiness, but some end external to it, as the purpose
of life. Let your self-consciousness, your scrutiny, your self-
interrogation, exhaust themselves on that; and if otherwise
fortunately circumstanced you will inhale happiness with the
air you breathe, without dwelling on it or thinking about it,
without either forestalling it in imagination, or putting it to
flight by fatal questioning. This theory now became the ba-
sis of my philosophy of life. And I still hold to it as the best
theory for all those who have but a moderate degree of sen-
sibility and of capacity for enjoyment, that is, for the great
majority of mankind.51

Es wird durch diese Textstelle (oder irgendetwas aus der Umge-
bung dieser Textstelle) überhaupt nicht klar, ob Carlyles „anti-
self-consciousness theory“, so wie sie von Mill hier aufgefasst wird,
als selbst-annullierende Theorie gemeint ist – und falls sie es ist, ob
sie die Bedingungen Andersons erfüllt. (Und zumindest für dieje-
nigen, die einen mäßigen Grad der Empfänglichkeit und Fähigkeit
zur Freude haben, wird sie zum Zeitpunkt, zu dem er die Auto-
biographie verfasst, anscheinend von ihm immer noch vertreten.)
In eine ähnliche Richtung geht auch eine Textstelle aus dem zwölf-

51 Mill, Autobiography, S. 145f.

127

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Mills Philosophie des Wohlergehens

ten Kapitel des sechsten Buches von A System of Logic, von dem
Mill sagt, dass es in gewissem Sinne eine Reaktion auf die Krise
ist.52 Ich will durch diese Textstellen keineswegs behaupten, dass
Mill konsequent eine selbst-annullierende Theorie vertreten habe.53

Dies würde auch nicht zu dem passen, wie ich oben vorgeschlagen
habe, dass wir Mills Hedonismus verstehen sollten. (Siehe 5.1.2.)
Was ich mit diesen Textstellen belegen will, ist, dass es Mill in sei-
ner Kritik an Bentham nicht darum geht, zu zeigen, dass sich ein
logischer Widerspruch ergibt, wenn Benthams Theorie, Mills Kri-
senerfahrung und zwei Bedingungen an selbst-annullierende Theo-
rien in Betracht gezogen werden. Wenn er das gewollt hätte, hätte
er sich viel klarer zu Carlyle positioniert.

Benthams Philosophie hat aus Mills Sicht kein formales Problem
dieser Art; sondern ihr Problem ist erstens, dass sie keinen Aus-
druck dafür liefern kann, was Mill in seiner Krise an seinem Leben
als schlecht empfindet – Mill bemüht Gedichtzeilen von Coleridge
dazu in der Autobiography;54 zweitens, dass sie keinen Ausdruck da-
für liefert, was Mill nach der Krise als Wert der neuen Lebensweise
– er liest zum Beispiel Wordsworth – versteht. Deshalb ist Ben-
thams Theorie eine schlechte philosophische Theorie des menschli-
chen Lebens und deshalb führt ein Leben nach dieser Theorie in
die Krise. Dies ist aber, wie ich in Teil I versucht habe darzulegen,
im Sinne von Coleridges Tugend ein Versagen der Bentham’schen
Philosophie vor einem substantiellen Maßstab für Philosophie und
nicht ein formales Versagen am eigenen Anspruch eine Theorie der
happiness zu sein.

Diese Kritik lässt die wichtigsten Punkte von Andersons Mill-
-Interpretation völlig unangetastet. Vielleicht ist sie sogar neben-
sächlich55: Immerhin behauptet Anderson nicht, sie rekonstruiere

52 Siehe Mill, The Collected Works of John Stuart Mill, Volume VIII - A System
of Logic Ratiocinative and Inductive (Books IV-VI and Appendices), S. 952.

53 Er ist, wie zum Beispiel Crisp bemerkt, auch kein Regelutilitarist, was eine
alternative Deutung von Textstellen wie diesen ist: „In fact Mill is neither a
single-level nor a self-effacing theorist; his is a multi-level view, of a particu-
larly subtle kind.“ Crisp, Mill on Utilitarianism, S. 109.

54 Siehe Mill, Autobiography, S. 139 und 145.
55 Auf der anderen Seite schreibt Anderson: „If Mill had succeeded only on a

practical and not on a theoretical plane, one could have charged that he had
only shown that believing his theory has instrumental value, not that it was
better.“ Mit „theoretical plane“ muss – auch wenn Anderson zugibt, dass das

128

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.2. Lebensexperimente und die beiden Tugenden

Mills Argument im 5. Kapitel der Autobiography, sondern sie liefere
selbst ein Argument im Sinne von Mill („on Mills behalf“).56 Für die
Zwecke der Arbeit ist der exegetische Punkt aber von Bedeutung,
weil ich natürlich dafür argumentieren will, dass Experimente mit
neuen Lebensweisen die Art und Weise sind, wie Mill versucht, den
beiden philosophischen Tugenden in seinem Leben und in seinem
Werk gerecht zu werden. Benthams Theorie des Guten ist zurück-
zuweisen, weil sie schlechte Philosophie ist. Schlechte Philosophie
ist sie nicht (oder nicht in erster Linie), weil sie argumentativ wi-
derlegt werden kann, sondern weil (oder vor allem weil) sie einer
der beiden philosophischen Tugenden nicht einmal in Ansätzen ge-
recht wird. In welcher Hinsicht Mills Lebensexperiment und seine
aus diesem Experiment hervorgehende Philosophie den Tugenden
gerecht wird, werde ich im nächsten Abschnitt deutlich machen.

5.2. Experimente mit neuen Lebensweisen und die
beiden Tugenden

In dem folgenden Abschnitt möchte ich erläutern, inwiefern die
Aspekte von Mills Philosophie, in denen Experimente mit neuen
Lebensweisen eine Rolle spielen, jeweils Realisierungsversuche der
Tugenden sind. Die Struktur ist hierbei natürlich jeweils ähnlich; es
ist aber sinnvoll, auf die Aspekte einzeln einzugehen, weil der Wert
der Tugenden sich jeweils auch daran zeigt, was mögliche Alterna-
tiven wären.

5.2.1. Die Natur des Guten

Experimente mit neuen Lebensweisen selbst sind noch keine Philo-
sophie. Nicht jede*r, die sich vornimmt, nun anders zu leben, muss
sich deshalb schon als Philosoph*in verstehen. Wie aber können

Argument, das sie bringt, ihr eigenes im Namen von Mill ist – die von mir
hinterfragte Argumentation sein. Immerhin stellt sie diese Argumentation als
Antwort auf das Problem vor, dass eine quantitative Hedonist*in, nachdem
sich das Leben nach ihrer Theorie als nicht praktikabel erwiesen hat, im-
mer noch sagen kann, dass ihre Perspektive die einzig valide Perspektive ist,
von der aus sich bewertende Ansprüche rechtfertigen ließen. Siehe Anderson,
„John Stuart Mill and Experiments in Living“, S. 20.

56 Siehe ebd., S. 21f.

129

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Mills Philosophie des Wohlergehens

Experimente mit neuen Lebensweisen Eingang in die Philosophie
finden? Eine Möglichkeit, ihnen Eingang zu ermöglichen, ist die phi-
losophische Autobiographie, die Mill wählt. Um zu verstehen, in-
wiefern dieser Ansatz Ausdruck der philosophischen Tugenden Mills
ist, lohnt es sich, die Art Gründe, die Mill im Krisenkapitel aus der
Autobiography gegen Benthams Philosophie angibt, mit den Grün-
den aus „Bentham“57 in Bezug auf die Auseinandersetzung mit der
benthamitischen Philosophie zu vergleichen. Der folgende Vergleich
der jeweils unterschiedlichen Arten dieser Kritik zeigt, worum es mir
geht.

Viele der inhaltlichen Punkte gegen die Philosophie Benthams
werden (von der bereits angesprochenen Entschärfung der Rhetorik
abgesehen, siehe Abschnitt 3.4.2) in beiden Texten angesprochen.

Allerdings überzeugt „Bentham“ nur, wenn die Leser*in bereits
zugesteht, dass das, was Benthams Menschenbild etwas fehlt; und
dass eine, die das behauptet, nicht nur den von Bentham kriti-
sierten Fiktionen, die das Ziel haben, Machtverhältnisse aufrecht
zu erhalten, unterliegt: Bentham selbst hat ja nach Mill gar nicht
den Anspruch, unsere moralische Sprache zu analysieren und ei-
ne philosophische Theorie zu liefern, die ihrer Bedeutung gerecht
wird – und Gleiches könnte sicherlich über unsere eudaimonistische
Sprache gesagt werden, hätte sich Bentham dafür in gleicher Weise
interessiert. Er meint, diese Aspekte unserer derzeitigen Praxis sind
höchst fragwürdig und sollten nicht durch philosophische Berück-
sichtigung geadelt werden. Seine Philosophie, zumindest so wie Mill
sie rekonstruiert, kann in dieser Hinsicht als revisionär58 bezeichnet
werden: „[H]e began de novo, laid his own foundations deeply and
firmly, built up his own structure, and bade mankind compare the
two.“59 Die neutrale Bilanzierung von Lust und Schmerz sind nach
diesem Bild eben nicht in erster Linie als Analyse unserer Begriffe
von moralisch gut und schlecht gemeint, sondern als ihr Ersatz.

57 Die Unterteilung hatte ich in Kapitel 4 vorgeschlagen.
58 Für eine Unterscheidung zwischen verschiedenen Formen des metaethischen

Revisionismus in der hier gemeinten Bedeutung des Wortes siehe Christian
Wendelborn. Der metaethische Relativismus auf dem Prüfstand. Berlin: De
Gruyter, 2016, S. 264f. Benthams Revisionismus besteht mindestens in den
Formen 2 und 3, die Wendelborn unterscheidet.

59 Mill, „Bentham“, S. 82.

130

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.2. Lebensexperimente und die beiden Tugenden

Wenn wir Benthams Moralphilosophie (auch) als Vorschlag ver-
stehen, unsere moralische Praxis radikal zu reformieren, dann greift
das Argument, diese würde das, was unsere moralischen Begriffe für
uns bedeuten, nicht erfassen, nicht.60 Sobald wir zugestehen, dass
wir unsere Praxis ändern könnten und zugestehen, dass es nicht
gegen die Spielregeln der Philosophie ist, Änderungsvorschläge an
unserer Praxis zu machen, scheinen wir auf die Weise, auf die Mill
mit Bentham im zweiten Teil von „Bentham“ umgeht, Benthams
ethischen Ansatz nicht mehr als falsch erweisen zu können. (Natür-
lich geht es darum auch nicht in „Bentham“, so wie ich den Auf-
satz in Teil 1 interpretiert habe. Es geht nicht darum, einen ethi-
schen Ansatz zurückzuweisen, sondern um die eine Hälfte von Mills
Bild von guter Sozialphilosophie. Auch hier arbeitet Mill aber in
einer Hinsicht empirisch: „Bentham“ und „Coleridge“ stellen sozu-
sagen Experimente in unterschiedlichen Philosophierensweisen dar,
auf die wir uns ein Stück weit einlassen müssen, um ihre Stärken
und Schwächen zu erkennen.)

Gemäß Benthams Tugend müssen wir uns aber philosophisch be-
gründet für oder gegen solche Änderungsvorschläge entscheiden.
Wir müssen uns, mit anderen Worten, um eine Möglichkeit bemü-
hen, objektive Gesichtspunkte zu finden: Die nach Benthams Tu-
gend tugendhafte Philosoph*in betrachtet ihr philosophisches Tun
nicht ausschließlich als Versuch des Ausdrucks einer bloß persön-
lichen philosophischen Präferenz oder eines bloß persönlichen phi-

60 In ähnlicher Weise verteidigt Peter Singer, dass er bestimmte moralische In-
tuitionen nicht berücksichtigt: „I have elsewhere argued against the inbuilt
conservatism of this approach to ethics, an approach which is liable to take
relics of our cultural history as the touchstone of morality.“ Peter Singer.
„Utilitarianism and Vegetarianism“. In: Philosophy and Public Affairs 9.4
(1980), S. 325–337, S. 326. Er bezieht sich hier auf einen anderen seiner Auf-
sätze, der entsprechend Rawls’ Methode des Überlegensgleichgewichts, die
zunächst von solchen Intuitionen ausgeht, kritisiert. Eigentlich geht es aber in
dem Aufsatz, den Singer hier von sich selbst zitiert, darum, dass Rawls Sidg-
wick missverstehe, indem er ihm die Methode des Überlegensgleichgewichtes
als allgemeine philosophische Methode zuschreibt. Es geht nur indirekt um
den „eingebauten Konservativismus“ dieser Methode, nämlich insofern Sidg-
wick der common sense Moral diese Eigenschaft zuschreibe und das Über-
legensgleichgewicht nur dazu verwende, die Vertreter*in der common sense
Moral vom Utilitarismus zu überzeugen, nicht aber als eigenständiges Argu-
ment für den Utilitarismus ansehe. Vgl. Peter Singer. „Sidgwick and Reflective
Equilibrium“. In: The Monist 58.3 (1974), S. 490–517.

131

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Mills Philosophie des Wohlergehens

losophischen Temperamentes – auch wenn dies eine wichtige Rol-
le spielen mag.61 Als „Benthams Herausforderung“ hatte ich die
Forderung bezeichnet, unsere moralische Praxis mit einer Praxis,
die sehr anders ist, zu vergleichen, und eine Bewertung abzuge-
ben, die nicht bloß Ausdruck einer subjektiven Präferenz ist. Ein
solcher Versuch, eine Antwort auf Benthams Herausforderung be-
züglich einer revisionären Philosophie zu finden, setzt voraus, dass
wir philosophisch erfassen könnten, was es heißen würde, nach ei-
nem Vorschlag, unsere moralische Praxis radikal zu verändern, zu
leben. Und das heißt, Versuche danach zu leben, müssen Eingang
in die Philosophie finden können. Genau dies ist die Rolle, die die
Autobiography für Mill hat.

Mein Ziel mit diesem Vergleich der Argumentationen in der Au-
tobiographie und in „Bentham“ sollte zeigen, was nötig ist, um eine
Position als besser auszuzeichnen. Praktische Versuche dessen, was
es heißen könnte, nach einer solchen Position zu leben, müssen Ein-
gang in die philosophische Auseinandersetzung mit den Positionen
finden können. Nur so können wir entscheiden, ob zum Beispiel eine
revisionäre Position wie Benthams besser ist.

Ich werde weiter unten (Abschnitt 5.3) systematisch etwas zur
Fallibilität dieser Herangehensweise sagen. Konkret aber liegt na-
türlich ein Einwand in Benthams Namen nahe: Vielleicht hatte seine
Philosophie einfach keine faire Chance im Leben des jungen Mill,
weil wir durch die Alltagsmoral so vorgeprägt sind, dass es einfach
gar nicht ohne sekundäres Leid möglich ist, die Begriffe und die mit
diesen Begriffen verbundenen Emotionen der herkömmlichen Moral
abzustreifen. Ich denke, die Beschreibung, die Mill von seiner frü-
hen Erziehung gibt, erfüllt auch62 die Aufgabe, diesen Einwand ein
Stück weit zu zerstreuen. So legt er zum Beispiel Wert darauf, dass

61 Ich spiele an auf William James. Pragmatism and other Essays. New York:
Washington Square Press, 1963, S. 6f. Für eine Deutung der Rolle des Tem-
peramentes bei James, die in ein paar Hinsichten dem entspricht, wie ich
mit Anderson Mill im Folgenden deuten werde, die aber in einigen anderen
Hinsichten, so meine ich, radikaler ist, siehe Gunnarsson, Vernunft und Tem-
perament. Eine Philosophie der Philosophie. Eine Abgrenzung dazu findet in
Kapitel 8 statt.

62 Eine andere Aufgabe gibt Mill explizit an: Er will zeigen, wie wirksam frühe
Erziehung ist und unter welchen Umständen (vgl. Mill, Autobiography, S. 5)
– und zwar im Positiven (vgl. z. B. ebd., S. 33) wie im Negativen (vgl. z. B.
ebd., S. 39 oder S. 53).

132

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.2. Lebensexperimente und die beiden Tugenden

sein Vater ihn von schädigenden äußeren Einflüssen bis zu einem
gewissen Grade abgeschirmt habe.63 In Bezug auf die potentiell fest
verankerte, religiöse Alltagsmoral seiner Zeit ist aber von größerer
Bedeutung, was Mill über die Abwesenheit von Religion in seiner
Erziehung sagt:

I am thus one of the very few examples, in this country, of
one who has, not thrown off religious belief, but never had
it: I grew up in a negative state with regard to it. I looked
upon the modern exactly as I did upon the ancient religion,
as something which in no way concerned me. It did not seem
to me more strange that English people should believe what
I did not, than that the men whom I read of in Herodotus
should have done so.64

Mill musste die Begriffe der herkömmlichen, christlichen Moral und
die damit verbundenen Emotionen nicht abstreifen, weil er diesen
durch seine areligiöse Erziehung und seine Isolation in einem ge-
wissen Sinne gar nicht ausgesetzt war. Es ist für diesen Punkt von
Bedeutung, dass Mill der um ihn verbreiteten Religion mit der glei-
chen rein betrachtenden Einstellung begegnet wie der antiken Re-
ligion: Er glaubt nicht, dass ihm etwas fehlt, was religiöse Men-
schen haben. (Wenn es so etwas wie Religion für Mill gibt, so ist
es Bentham selbst, sobald Mill zum ersten Mal in Dumonts Ausga-
be liest.65) Stattdessen wird auch das Verhalten seines Vaters66 als
eines durch antike Philosophie inspirierten Utilitaristen beschrie-
ben.67 Entscheidend ist, dass es hier um das Verhalten des Vaters
geht: Mill will es nicht nur als Lippenbekenntnis erscheinen lassen,

63 Beispielsweise von den Einflüssen anderer Jugendlicher. Vgl. ebd., S. 37. Aber
auch, was Erwachsene angeht, scheint Mill vor allem Kontakte zu Menschen
zu haben, die Bentham goutiert haben müsste. Vgl. ebd., S. 55.

64 Vgl. ebd., S. 45.
65 Vgl. ebd., S. 69.
66 Der Textstelle, in der es um die moralischen Einflüsse, die Mill durch seine

Erziehung erfährt, geht, werden folgende Worte vorausgestellt: „But though
direct moral teaching does much, indirect does more; and the effect my father
produced on my character did not depend solely on what he said or did with
that direct object, but also, and still more, on what manner of man he was.“
Ebd., S. 49. Es geht also darum, welche moralphilosophische Richtung das
Verhalten des Vaters bestimmt.

67 Vgl. ebd., S. 49f. Wenn auch, wie bereits in Fußnote 7 erwähnt, nicht unbe-
dingt im Sinne der reinen Lehre Benthams.

133

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Mills Philosophie des Wohlergehens

dass seine Erziehung, wie er im darauf folgenden Kapitel sagt, ein
Kurs in Benthamismus gewesen sei.68

Auf diese Weise legt Mill nahe, dass Benthams Philosophie eine
faire Chance hatte. So gut es eben möglich ist, so will Mill es uns
glauben machen, hat er nach Benthams Philosophie gelebt; mit den
entsprechenden Affekten – und vor allen Dingen ohne die potentiell
„ideologischen“ Affekte, die eine Erziehung nach der Alltagsmoral
mit sich gebracht hätte. Philosophieren in dieser Hinsicht bedeutet
nicht nur, kognitiv einer Theorie zuzustimmen, sondern sich auch
affektiv für die entsprechende Theorie bereit zu machen – und Mill
war durch seine Erziehung auf diese Weise vorbereitet. Wäre er es
nicht gewesen, hätte es für den Anspruch des Versuches auf noch so
bescheidene Verallgemeinerbarkeit schlecht ausgesehen. In diesem
Sinne ist auch Benthams Tugend eine Tugend – zumindest in Mills
Art und Weise, sie zu realisieren. Nicht nur Coleridges Tugend, son-
dern auch Benthams Tugend setzt voraus, dass wir uns emotional
sensibilisieren oder eben desensibilisieren und wir können erfolg-
reich darin sein oder nicht. (Dies mag als Ergänzung zur Bemerkung
aus Abschnitt 4.3.1 verstanden werden, dass wir die „Wissenschaft-
lichkeit“, die mit Benthams Tugend einhergeht, nicht im Sinne ei-
ner Naturwissenschaft oder Ähnlichem auslegen sollten.) Dadurch,
dass Mill keine emotionale Bindung an das Christentum hat, kann
er Folgendes nahelegen: Die Tatsache, dass Benthams Theorie mit
Mills Krise nicht umgehen kann, ist dieser Theorie selbst geschuldet
und nicht der Tatsache, dass das Experiment durch verfälschende
Einflüsse verpfuscht war – so bemüht sich Mill es zumindest darzu-
stellen.

Es gibt natürlich andere gewichtige und allgemeinere Zweifel an
der Gültigkeit solcher Experimente, die damit nicht aus der Welt
geschafft sind. (Siehe Abschnitt 5.3.) Ich erwähne diese Punkte nur
hier bereits, um zu zeigen, dass Mill das Bemühen um ein nicht bloß
subjektives Kriterium zur Entscheidung für oder gegen Benthams
Vorschlag einer Neugestaltung unserer moralischen Sprache sehr
ernst nimmt: Eine Abneigung gegen Benthams Philosophie stammt
bei Mill jedenfalls nicht aus seiner Kindheit oder Jugend.

Wie aber sieht es mit Coleridges Tugend aus? Das Kriterium für
das Ausüben der Tugend wäre, dass es Mill gelingt, einen sprachli-

68 Vgl. Mill, Autobiography, S. 67.

134

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.2. Lebensexperimente und die beiden Tugenden

chen Ausdruck zu finden, der dem angemessen ist, was an der Art
und Weise, nach Benthams Philosophie zu leben schlecht ist, und
dem, was an Mills veränderter Art und Weise, nach der Krise zu
leben, gut ist. Das heißt eine Art des Ausdrucks, die Mill und die
eine Person, die wie Mill auf die jeweilige Weise gelebt hat, als an-
gemessenen Ausdruck ihrer Erfahrungen beschreiben würde. Wie
gut ihm das letztlich in diesem speziellen Fall mit der Beschreibung
seiner Krise gelingt, will ich nicht entscheiden: Ich müsste lange
Passagen aus der Autobiography zitieren und diskutieren, ob sie ad-
äquate sprachliche Ausdrücke für die entsprechenden Erfahrungen
sind. In Abschnitt 6.2 werde ich ein paar grundsätzliche Punkte zu
Mills diesbezüglichen Versuchen machen.

Wichtig ist aber, dass sein Philosophieren als ein Versuch gese-
hen werden kann, genau dies zu tun: Er spricht zum Beispiel nicht
rein klinisch über seine Krise, sondern bemüht sich, diese zu Er-
fahrungen in Beziehung zu setzen, von denen er meint, dass seine
Leser*innen sie kennen: „I was in a dull state of nerves, such as ev-
erybody is occasionally liable to [...].“69 Er benutzt Gedichte (von
Coleridge), um seine Krise zu beschreiben,70 und spielt auf Gedich-
te von Wordsworth an, um ein Beispiel davon zu geben, was ihm
danach etwas bedeutet. Er beschreibt emotionale Episoden – von
Suizidgedanken71 bis zur Rührung zu Tränen, beispielsweise bei der
Lektüre von Jean Francois Marmontels Memoiren.72

Was die Zwecke dieser Arbeit angeht, ist vielleicht am wichtigs-
ten: Er bemüht sich deutlich zu machen, inwiefern seine nun ver-
änderte Philosophie mit den Erfahrungen der Krise (und späterer
Krisen) umgeht: die bereits angesprochene Rolle nicht-hedonischer
Werte,73 die Wichtigkeit eines breiteren Bildungsbegriffs,74 die Zu-
rückweisung des psychologischen Hedonismus Benthams75 und neue
Einflüsse anderer philosophischer Richtungen, für die er sich öff-
net.76 Ob dies für uns überzeugend ist, hängt natürlich davon ab, ob
Mills philosophische Gedanken wirklich das treffen, was uns im Le-

69 Ebd., S. 137.
70 S. 139 und S. 145
71 Siehe Mill, Autobiography, S. 145.
72 Siehe ebd., S. 145.
73 Siehe z. B. ebd., S. 145–147.
74 Siehe z. B. ebd., S. 147–149.
75 Siehe z. B. ebd., S. 177.
76 Siehe z. B. ebd., S. 159ff.

135

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Mills Philosophie des Wohlergehens

ben beziehungsweise in Lebensversuchen daran wichtig ist: Ist Mills
Theorie vom Wohlergehen wirklich überzeugend? Ist sein perfektio-
nistischer Bildungsbegriff sinnvoll? Entgeht Mills Modifikation der
Lehre der Notwendigkeit wirklich dem, was uns am Determinismus
bedrückt? Dies sind nicht der Hauptgegenstand dieser Arbeit.

Was aber, denke ich, nicht bestritten werden kann – und was
den Hauptgegenstand dieser Arbeit betrifft – ist, dass Mill sich
bemüht, das, was Personen, die nach den entsprechenden philoso-
phischen Gedanken zu leben versuchen, erfahren, philosophisch so
zum Ausdruck zu bringen, dass es eine „faithful interpretation of
their experience“ ist.77

5.2.2. Das Urteil der Erfahrenen

Neben verschiedenen Leiderfahrungen bringt Mill die Bedeutung,
die Literatur und besonders Poesie für ihn haben, auf den Punkt.
Der Wert, den Literatur und Poesie für ihn haben, ist genauso we-
nig von der gleichen Art (Mill spricht von „kinds of pleasure78“)
wie der Wert körperlichen Wohlbefindens, wie das Leid, das er in
der Depression erlebt, von der Art körperlichen Schmerzes ist. Dies
führt Mill zur Einführung seines pluralistischen Hedonismus.79 Ich
hatte vorgeschlagen, dass wir das Bekenntnis zum Hedonismus zu-
mindest so verstehen sollten, dass Mill daran festhält, dass der Wert
eudaimonistischer Werte einer Person, die auf entsprechende Weise

77 Vgl. Mill, „Coleridge“, S. 119.
78 Mill, „Utilitarianism“, § 2.4.
79 Ebd., § 2.2–9. Mill geht in diesen Abschnitten so weit, eine relativ starke

Form der Inkommensurabilität der Freuden und Formen des Leides zu be-
haupten: Er meint zum Beispiel unabhängig von der Quantität (vor allem
Intensität und Dauerhaftigkeit) gebe es Formen des Leides, die wir nicht in
Kauf nehmen würden, egal wie intensiv und dauerhaft das Leid ist, dass wir
dafür in Kauf nehmen müssen – und analog bei Freuden. Dies ist für viele
der Beispiele unplausibel. Elizabeth Anderson meint, wir müssten Mill hier
schwächer verstehen. (Siehe Anderson, „John Stuart Mill and Experiments in
Living“, S. 9.) Systematisch diskutiert beispielsweise James Griffin die Plausi-
bilität verschiedener Formen von Inkommensurabilität, insbesondere vor dem
Hintergrund einer pluralistischen Auffassung von Wohlergehen. Siehe James
Griffin. Well-Being. Its Meaning, Measurement and Moral Importance. Ox-
ford: OUP, 1986, Kapitel V.

136

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.2. Lebensexperimente und die beiden Tugenden

lebt80, erlebbar sein muss. Obwohl aber Literatur und Poesie diese
Bedeutung für ihn haben, ist Mill nicht der Meinung, dass er be-
sonders rezeptiv für diese Art der Freuden ist. Er hält sich für eine
unpoetische Natur und sagt über Wordsworth, der ihm viel bedeu-
tet, entsprechend: „Compared with the greatest poets, he may be
said to be the poet of unpoetical natures, possessed of quiet and
contemplative tastes. But unpoetical natures are precisely those
which require poetic cultivation.“81 Ebenso meint Mill, dass er zur
Zeit seiner Depression für die Freuden der Musik nicht empfänglich
gewesen sei.82

Nicht alle Menschen sind zu allen Zeiten ihres Lebens in der La-
ge, die Erfahrungen zu machen, die den Witz der entsprechenden
Lebensweisen ausmachen. Gleiches gilt natürlich für Formen des
Leides. Über Bentham schreibt Mill diesbezüglich:

He had neither internal experience nor external; the quiet,
even tenor of his life, and his healthiness of mind, conspired
to exclude him from both. He never knew prosperity and
adversity, passion nor satiety: he never had even the expe-
riences which sickness gives; he lived from childhood to the
age of eighty-five in boyish health. He knew no dejection,
no heaviness of heart. He never felt life a sore and a weary
burthen. He was a boy to the last.83

Dies gilt auch allgemein. Nicht nur Mill und Bentham sind für be-
stimmte Formen des Leides und der Freude unsensibel, keine philo-
sophierende Person kann die relevanten Erfahrungen jeder Art und
Weise zu leben machen: „No one inquirer is all this; every inquirer
is either young or old, rich or poor, sickly or healthy, married or
unmarried, meditative or active, a poet or a logician, an ancient or
a modern, a man or a woman [...].“84 Es scheint daher, dass wir uns

80 Es geht Mill auch in „Utilitarianism“ klar um Lebensweisen: Das Urteil der
Erfahrenen wird in Bezug auf „Lebensweisen“ („manners of existence“) im
Utilitarismus eingeführt (John Stuart Mill. Utilitarianism/Der Utilitarismus.
Stuttgart: Reclam, 2006, S. 29) – und wäre, bezöge es sich auf einzelne Hand-
lungen oder gar Freuden, aufgrund der Tatsache, dass wir dann niemals nied-
rige Freuden wählen sollten, auch nicht plausibel.

81 Mill, Autobiography, S. 153.
82 Ebd., S. 147ff.
83 Mill, „Bentham“, S. 92.
84 Vgl. ebd., S. 90.

137

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Mills Philosophie des Wohlergehens

wieder zwischen den Tugenden entscheiden müssten: Die erste Mög-
lichkeit ist, dass wir auf Objektivität setzen und uns beschränken
auf die Erfahrungen, die wirklich alle Menschen unabhängig von
ihren Lebenssituationen und dem Grad und der Weise der Kulti-
vierung ihrer Fähigkeiten teilen können. Die zweite Möglichkeit ist,
dass wir die Wichtigkeit, die höhere Freuden für uns haben, beto-
nen, aber zugeben müssen, dass diese an unsere eigene kontingente
Art und Weise zu leben gekoppelt sind.

Um trotzdem beiden Tugenden gerecht zu werden, bemüht Mill
sich nicht nur selbst rezeptiver für zum Beispiel die ästhetischen
Werte der Poesie zu werden; er öffnet auch seine Philosophie ent-
sprechend an entscheidenden Stellen für die Erfahrungen anderer.
Menschen, die Erfahrungen mit alternativen Lebensweisen gemacht
haben, sind diejenigen, die Mill als erfahrene Richter*innen bezeich-
net.85 Das Bild alter weißer Männer, das uns möglicherweise in
den Sinn kommt, die uns ihre Meinung aufdrängen wollen, dass
bei Whiskey und Zigarren geschäftliche Beziehungen in Hinterzim-

85 Natürlich nimmt Mill in Bezug auf höhere Freuden eine Antwort vorweg, für
die er vielleicht selbst kein erfahrener Richter gewesen ist: „Now it is an un-
questionable fact that those who are equally acquainted with, and equally
capable of appreciating and enjoying, both, do give a most marked prefer-
ence to the manner of existence which employs their higher faculties.“ Mill,
„Utilitarianism“, § 2.6. Zum Beispiel Herlinde Pauer-Studer sieht Mill hier die
„konventionellen Wertvorstellungen seiner Zeit“ übernehmend, insbesondere
orientiere er sich „an den Idealen des Bildungsbürgertums“. Siehe Herlinde
Pauer-Studer. Einführung in die Ethik. 2. Aufl. Wien: Facultas, 2010, S. 63.
Auch abgesehen davon ergeben sich Probleme: Mill sagt zum Beispiel nichts
dazu, ob bei Leid einfaches körperliches Leid allen Formen des Leides, die
höhere Fähigkeiten voraussetzen, immer vorzuziehen ist. (Vgl. z. B. Gibbs,
„Higher and Lower Pleasure“, S. 46.) Außerdem ergibt sich natürlich auch
für Mill ein Problem, dass bereits Bentham hatte: Ist zum Beispiel Schaden-
freude, weil sie höhere Fähigkeiten involviert als die Freude an einer warmen
Badewanne, wirklich vorzuziehen? Vgl. z. B. ebd., S. 46. Benjamin Gibbs
meint: „Mill does not point out, as perhaps he should, that pleasures which
engage the higher faculties are not necessarily high in value or importance.“
Vgl. z. B. ebd., S. 46. Er hat sicherlich Recht: Es geht Mill nicht darum,
grundsätzlich den Vorzug von Freuden, die höhere Fähigkeiten betreffen, zu
belegen, sondern darum, eine pluralistische (im oben angedeueten Sinne he-
donistische) Theorie des Wohlergehens zu formulieren. Siehe auch Martin,
„A Defence of Mill’s Qualitative Hedonism“, S. 145. Wie auch bei der Be-
hauptung starker Inkommensurabilität, (siehe Fußnote 79) sollten wir Mills
Rhetorik hier, denke ich, abschwächen.

138

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.2. Lebensexperimente und die beiden Tugenden

mern zu pflegen eine qualitativ besonders hochwertige Freude sei,
und die mit diesem Einwand verbundene Assoziation des (patria-
chalen) Paternalismus sind also falsch. Wenn überhaupt kommen
sie weniger als andere als erfahrene Richter*innen in Betracht: Es
sind ja gerade „neue und originelle“86 Lebensweisen, die nötig sind,
damit ich wirklich andere Erfahrungen machen kann. Wer bloß der
Konvention folgt, kann solche Erfahrungen nicht machen.

An der Freude, die mit Whiskey und Zigarren in Hinterzimmern
verbunden ist, ist noch etwas anderes verzerrend. Der Begriff der
higher pleasure scheint etwas Optionales, ja im Angesicht des gra-
vierenden Gewichts, die ethische Fragen für uns haben, beinahe
etwas Opulentes zu haben. Wenn wir uns aber ansehen, welche Er-
fahrungen es spezifisch sind, von denen Mill Bentham zum Bei-
spiel im obigen Zitat vorwirft, für sie blind zu sein, sehen wir, dass
dies nicht vorwiegend Freuden, sondern vor allem Leiderfahrungen
sind. Leid kommt ebenso wie Freude in verschiedenen Qualitäten87

und wir können auch Mills Bemerkung über Würde, die im glei-
chen Abschnitt wie der Hinweis auf verschiedene Qualitäten von
Leid kommt, so verstehen, dass eine Verletzung in der Würde, eine
der schlimmsten, d.h. von denen, die sie erfahren haben, als am
schlimmsten bewerteten, Formen des Leides mit sich bringt. Auch
in der Antwort auf den Einwand, dass Glück für Menschen gar nicht
erreichbar sei, betont Mill die Wichtigkeit des Leides.88 Dass eine
neue und originelle Lebensweise als besser erlebt wird als eine an-
dere, kann also auch einfach heißen, dass sie für diejenige, die sie
lebt, weniger Leid oder weniger schlimmes Leid bedeutet.

5.2.3. Das Freiheitsprinzip

„On Liberty“, besonders das dritte Kapitel, hilft, ein Missverständ-
nis der acht Absätze, in denen Mill in „Utilitarianism“ das Urteil
der Richter*innen einführt, auszuräumen. Lesen wir Absatz 5 als

86 Siehe John Stuart Mill. „On Liberty“. In: The Collected Works of John Stuart
Mill, Volume XVIII – Essays on Politics and Society Part I. Hrsg. von J. M.
Robson. Toronto und andere: University of Toronto Press und Routledge &
Kegan Paul, 1977, S. 213–310, S. 281.

87 „A being of higher faculties requires more to make him happy, is capable
probably of more acute suffering, and is certainly accessible to it at more
points [...].“ Vgl. Mill, Utilitarianism/Der Utilitarismus, S. 31.

88 Vgl. ebd., S. 38ff.

139

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Mills Philosophie des Wohlergehens

Definition der Bedeutung von „Qualität“ in Bezug auf Freuden,
könnten wir auf die Idee kommen, Mill meine, wir sollten ein Le-
ben vorziehen, dass eine Mehrheit der Erfahrenen als besser erlebt,
auch wenn wir selbst das nicht so erleben.89 Dies wäre natürlich
sehr unplausibel.90 Zum Glück macht Mill aber in „On Liberty“
klar, dass die Frage, wie weitreichend das Urteil der Erfahrenen ist,
selbst eine empirische Frage ist.

The traditions and customs of other people are, to a cer-
tain extent, evidence of what their experience has taught
them; presumptive evidence, and as such, have a claim to his
[a human being, jt] deference: but, in the first place, their
experience may be too narrow; or they may not have inter-
preted it rightly. Secondly, their interpretation of experience
may be correct, but unsuitable to him. Customs are made for
customary circumstances, and customary characters; and his
circumstances or his character may be uncustomary. Thirdly
[...] to conform to custom, merely as custom, does not ed-
ucate or develope in him any of the qualities which are the
distinctive endowment of a human being.91

Der zweite Punkt, den Mill hier macht, ist der entscheidende. Der
erste Punkt, würde in die Sprache von „Utilitarianism“ zurücküber-

89 „If I am asked, what I mean by difference of quality [...], there is but one
possible answer. Of two pleasures, if there be one to which all or almost
all who have experience of both give a decided preference [...], that is the
more desirable pleasure. If one of the two is, by those who are competently
acquainted with both, placed so far above the other that they prefer it, even
though knowing it to be attended with greater amount of discontent, and
would not resign it for any quantity of the other pleasure [...], we are justi-
fied in ascribing to the preferred enjoyment a superiority in quality.“ Mill,
„Utilitarianism“, § 2.5, meine Hervorhebung.

90 Es kann hier, anders als Mills Formulierung (siehe Fußnote 89) nahelegt, nicht
wirklich um die Bedeutung von „Qualität“ gehen. Vgl. z. B. Gibbs, „Higher
and Lower Pleasure“, S. 47 und Martin, „A Defence of Mill’s Qualitative He-
donism“, S. 142. Dies wäre auch durch den von Mill selbst vorgenommenen
Vergleich der Qualität mit der Intensität, die ebenso durch die Erfahrenen er-
folgt, unplausibel. Intensität von Freuden bedeutet nicht, bei gleicher Qualität
und Dauer vorgezogen zu werden. Das Urteil der Richter ist sicher evidentiell
gemeint. Vgl. Crisp, Mill on Utilitarianism, S. 36. (Für eine Gegenposition
siehe Ernest Sosa. „Mill’s Utilitarianism“. In: Mill’s Utilitarianism Text and
Criticism. Hrsg. von James M. Smith und Ernest Sosa. Wadsworth Pub. Co,
1969.)

91 Mill, On Liberty/Über die Freiheit, S. 164ff.

140

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.2. Lebensexperimente und die beiden Tugenden

setzt einfach bedeuten, dass die betreffenden Personen nicht wirk-
lich kompetente Richter*innen sind. Der zweite Punkt legt aber
nahe, dass, selbst wenn sie dies sind, die Reichweite ihres Urteils
nicht unbedingt jede Person abdeckt. Das Urteil von Personen mit
der entsprechenden Erfahrung ist Evidenz, aber nicht zwingende
Evidenz; es muss sich auch im Leben des Individuums bewähren
und dies ist eine Frage der Erfahrung.

Eine pluralistische Gesellschaft ist aber nicht nur die Vorausset-
zung dafür, die Reichweite und Grenzen von Ansätzen zum Wohler-
gehen ausloten zu können (Benthams Tugend). Sie ist auch deshalb
wichtig, weil die Freude oder das Leid, das mit einer Lebenswei-
se verbunden ist, nicht mehr als solches wahrgenommen werden
kann, wenn keine alternativen Lebensweisen verfügbar sind. Wir
gewöhnen uns, so Mill, in diesem Fall einfach an das, was durch die
Konvention vorgeschrieben wird, und die Lebensweise wird mecha-
nisch.92 Dieser Punkt aus dem dritten Kapitel von „On Liberty“ er-
innert natürlich an den gleichen Punkt über Meinungen im zweiten
Kapitel, wo Mill meint, eine Meinung, der nicht gelegentlich wider-
sprochen wird, würde zum toten Dogma und letztlich irgendwann
bedeutungslos.93 Dies zeigt, dass es Mill nicht bloß um Benthams
Tugend geht, sondern auch um Coleridges. Beide Tugenden sind
für Mill hier verbunden: Mill meint, „Meinungen“ verlieren für uns
ihre Bedeutung, und in Bezug auf soziale Praktiken verlieren wir
das, was diese Praktiken wertvoll macht, aus den Augen, wenn sie
unherausgefordert einfach wiederholt werden.

92 Vgl. ebd., S. 182ff. Man kann Mill mit Recht vorwerfen, dass er nicht ge-
nügend beachtet, dass die Form des Liberalismus, die er vertritt, selbst eine
dominante Lebensweise ist. Vgl. z. B. Alasdair MacIntyre. Der Verlust der
Tugend. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1995, S. 55.

93 Vgl. Mill, On Liberty/Über die Freiheit, S. 151 für die Zusammenfassung die-
ses Gedankens. Die Argumentation mag auf den ersten Blick so verstanden
werden, als ob Mill eine frühe Version einer verifikationistischen Bedeutungs-
theorie vertreten würde: Um die Bedeutung einer Meinung zu erfassen, so
scheint Mill sagen zu wollen, müssen wir verstehen, was es heißen würde,
wenn die Meinung wahr wäre oder falsch wäre – und dafür müssen alternati-
ve Meinungen existieren. Dass Meinungen, denen nicht widersprochen wird,
zu leeren Dogmen werden, ist für Mill aber keineswegs bloß eine analytische
Wahrheit; es scheint auch eine psychologische Wahrheit zu sein. Auch diese
zeigt sich letztlich in der Erfahrung.

141

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Mills Philosophie des Wohlergehens

In diesem Sinne sind beide Tugenden Gegenstand von „On Lib-
erty“. Inwiefern verkörpert Mill aber selbst die Tugenden, wenn er
„On Liberty“ schreibt? Inwiefern ist „On Liberty“ selbst eine Aus-
übung der philosophischen Tugenden? Dafür ist es nötig, nicht nur,
was Mill sagt, in Betracht zu ziehen, sondern auch seine Absichten94

zu berücksichtigen.
Dies tut Robert Haraldsson.95 Zunächst stellt Haraldsson fest,

dass es Mill um das, was manchmal das „harm-principle“ genannt
wird, geht: Wir dürfen laut diesem Prinzip nur in die Lebensführung
anderer Personen eingreifen, um Schaden für andere Menschen ab-
zuwenden. Dieses Prinzip möglichst präzise zu fassen und möglichst
genau auszuarbeiten, unter welchen Umständen in die Freiheit an-
derer Personen eingegriffen werden darf, ist aber nach Haraldson
nicht die Absicht Mills. Dementsprechend dürfte es auch nach der
Lektüre von „On Liberty“ viele Fälle geben, in denen Mills Leser*in-
nen nicht klar ist, ob ein Einfluss einer bestimmten Lebensweise auf
eine andere Person als relevanter Schaden aufgefasst werden soll-
te.96 Zweitens beansprucht Mill, wie Haraldsson klarstellt, weder,
dass das Schadensprinzip oder seine Formulierung desselben origi-
nell sind, noch meint er, dass viele ihm widersprechen werden.97

Beides ist auch nicht Mills Hauptinteresse, wie Haraldsson zeigt.
Stattdessen befürchtet Mill laut Haraldsson, dass die Forderung
nach individueller Freiheit selbst zum „toten Dogma“ verkomme:
Nicht, dass zu wenige Menschen Mills „very simple principle“ zu-
stimmen, ist nach Haraldsson das Problem, sondern dass sie gleich-
gültig gegenüber seinem Inhalt geworden sind98:

94 Und streng genommen auch seine Fähigkeiten.
95 Róbert H. Haraldsson. „‚This all but universal illusion ...‘ – Remarks on

the question: Why did Mill write On Liberty?“ In: Sats - Nordic Journal
of Philosophy 5.1 (2004), S. 83–109.

96 Vgl. David Brink. „Mill’s Moral and Political Philosophy“. In: The Stanford
Encyclopedia of Philosophy. Hrsg. von Edward N. Zalta. Winter 2016. Meta-
physics Research Lab, Stanford University, 2016, Abschnitt 3.6.

97 Siehe Haraldsson, „‚This all but universal illusion ...‘ – Remarks on the questi-
on: Why did Mill write On Liberty?“, S. 109. Vgl. z. B. Mill, On Liberty/Über
die Freiheit, S. 20, S. 42.

98 ebd., S. 160. Dass er das Prinzip auch als „truism“ (S. 42) bezeichnet, be-
deutet für Mill eben, dass es beinhahe bedeutungslos geworden ist. Siehe
Fußnote 93.

142

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.2. Lebensexperimente und die beiden Tugenden

Accordingly, we cannot say that Mill’s goal is to get his con-
temporaries to agree with his principle of freedom. For one
thing, they might do so already, but more importantly the
agreement per se is worthless. [...] Thus a dull and torpid
assent to a doctrine – even a fine doctrine for that matter,
like Mill’s principle of freedom – is not only worthless but
can be extremely dangerous. It becomes a creed which may
petrify the mind against all other influences addressed to the
higher parts of our nature.99

Stattdessen gehe es Mill darum, zu zeigen, was es heißen würde,
sich das Prinzip zu Herzen zu nehmen.100 Mill behandelt den Li-
beralismus tatsächlich in einer sehr ähnlichen Weise wie diejenige,
für die er Coleridge erstens in Bezug auf das (nach Mill zu diesem
Zeitpunkt leblose und dogmatische101) Christentum und zweitens in
Bezug auf die (ebenfalls leblose und dogmatische) englische Staats-
kirche gelobt hatte: Das, worum es einer ernsthaft Gläubigen geht,
auf den Punkt zu bringen.102

In der Sprache dieser Arbeit formuliert, bedeutet dies: In diesem
Sinne verfolgt Mill in Bezug auf das Freiheitsprinzip klar Coleridges
Tugend. Den Witz des Freiheitsprinzips, das, worum es einer, die
diese Freiheiten kompetent ausnutzt, dabei geht, will Mill seinen
Leser*innen nahebringen werden.

Mill bemüht sich auch um Benthams Tugend. Einige der Textstel-
len, in denen er das tut, gehören zu den problematischsten Textstel-
len bei Mill: Um Objektivität herzustellen verfährt Mill auch hier,
indem er den Vergleich herstellt. Da die Freiheit, um die es Mill
geht, aber auch eine Frage des Zusammenlebens ist, muss er dafür
über Gruppen von Menschen sprechen, die seiner Meinung nach an
den schlechten Folgen davon leiden, das Freiheitsprinzip nicht zu be-
achten. Dies mag bei den Calvinisten103 weniger schlimm sein; aber

99 Haraldsson, „‚This all but universal illusion ...‘ – Remarks on the question:
Why did Mill write On Liberty?“, S. 91f.

100 Ebd., S. 92–94.
101 Mill hatte dies schon in „Coleridge“ behauptet. Siehe Mill, „Coleridge“, S. 145.

In „On Liberty“ widerholt er dies. Siehe Mill, „On Liberty“, S. 248f, wo
das Christentum der Mehrheit der Gläubigen als Paradigma für eine leblose
Überzeugung behandelt wird.

102 Mein Kapitel 3. Vgl. z. B. Mill, „Coleridge“, S. 150.
103 Vgl. Mill, On Liberty/Über die Freiheit, S. 175ff.

143

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Mills Philosophie des Wohlergehens

wenn Mill zum Beispiel über China schreibt, verbreitet er letztlich
kolonialistische Vorurteile.104

5.3. Fünf Fehleranfälligkeiten von Mills Vorgehen

Diese Verschränkung von dem, was der eudaimonistische Wert der
Freiheit genannt werden könnte, der Mill wichtig ist – gesellschaft-
liche Freiheit ist die Voraussetzung dafür, Aussagen über das eigene
Gedeihen machen zu können –, mit einer Dimension von Freiheit,
die individualistisch nicht wirklich gut fassbar ist, zeigt bereits ei-
nes der Probleme von Lebensexperimenten als philosophischer Me-
thode an. Dieser Spannung begegnet Mill mit der Zweiteilung des
Kapitels:

Having said that Individuality is the same thing with devel-
opment, and that it is only the cultivation of individuality
which produces, or can produce, well-developed human be-
ings, I might here close the argument: for what more or
better can be said of any condition of human affairs, than
that it brings human beings themselves nearer to the best
thing they can be?105

Es folgt darauf der zweite Teil, der belegen soll, dass Freiheit nicht
nur die Bedingung für jede*n Einzelne*n ist, ein gutes Leben zu
führen, sondern, dass das Gewähren von Freiheit anderen gegen-
über auch über die Tatsache, dass dann einzelnen Menschen und
mitunter auch mir diese Freiheiten und damit die Möglichkeit auf
menschliches Gedeihen eröffnet werden, hinaus wichtig ist. Dies
führt Mill in Begriffen des Nutzens („some use“106) aus; und es
ist weniger plausibel, dass der Wert der Freiheit so richtig erfasst
wird – und damit steht auch in Frage, ob Lebensexperimente so
einfach auf nicht-individuelle Fragen übertragen werden kann. Die-
sen Punkt und, was ich für Mills (unbefriedigende) Lösung davon
halte, werde ich im nächsten Kapitel diskutieren. In diesem Kapitel
bleibe ich bei der Frage des Wohlergehens.

Es gibt aber Zweifel an der Zuverlässigkeit von Lebensexperi-
menten selbst bezüglich eudaimonistischen Fragen. Diese will ich

104 Vgl. Mill, On Liberty/Über die Freiheit, S. 205ff.
105 Ebd., S. 180.
106 Ebd., S. 182.

144

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.3. Fünf Fehleranfälligkeiten von Mills Vorgehen

im Folgenden explizit diskutieren – zum Teil hatte ich sie bereits
implizit auf den vergangenen Abschnitten angedeutet. Obwohl die-
se Zweifel, so meine ich, in allen Fällen wichtige Probleme betreffen,
glaube ich, dass sie letztlich keine entscheidende Argumente gegen
experiments in living sind.

Die Universalität der Ergebnisse: Wie in Abschnitt 5.2.3 bereits
argumentiert, meint Mill nicht, dass die Aussage, dass eine Mehr-
heit der Menschen, die auf zwei verschiedene Weisen gelebt haben,
eine dieser Lebensweisen entschieden bevorzugt, gleichbedeutend ist
mit der Aussage, dass diese Lebensweise besser ist. Es ist lediglich
letztlich107 die einzige Evidenz dafür, dass diese Lebensweise besser
ist. Es könnte, wie die ebenfalls in Abschnitt 5.2.3 zitierte Text-
stelle belegt, auch immer sein, dass ich in entscheidender Hinsicht
anders bin, als die Personen, deren Bewertungen ihrer Erlebnis-
se mit verschiedenen Arten und Weisen zu leben mir zugänglich
sind – und dass ich, wenn ich beide Arten und Weisen zu leben
ausprobieren würde, der anderen Lebensweise den entschiedenen
Vorzug geben würde. Ich hatte oben geschrieben, dass die Reich-
weite der Ergebnisse solcher Lebensexperimente, oder die Frage, ob
diese gar universell sind, für Mill selbst eine Frage der Erfahrung
ist: Es kann sein, dass eine Art und Weise zu leben für Dich gut,
für mich aber schlecht ist. Dies mag als zu großes Zugeständnis an
den Subjektivismus empfunden werden – ein zu großes vielleicht vor
dem Hintergrund von Benthams Tugend. Allerdings sind „subjek-
tiv“ und „objektiv“ notorisch mehrdeutige Begriffe. Für die Fälle
dieser Fragestellung ist es sinnvoll „objektiv“ von „universell“ zu
unterscheiden: Wenn „subjektiv“ in etwa heißt, dass es keinen Un-
terschied gibt zwischen meiner Einschätzung einer Lebensweise als
gut für mich und der Frage, ob sie wirklich gut für mich ist, dann
gibt es keinen Grund, warum die Tatsache, dass eine Lebenswei-
se nicht universell besser als eine andere ist, bedeuten sollte, dass
sie nicht trotzdem objektiv besser für mich sein kann: Bevor ich
wirklich auf zwei verschiedene Weisen gelebt habe, mag ich ein-
fach falsch in meiner Einschätzung liegen, dass eine Art zu leben

107 Diese Qualifikation ist wichtig: Es mag viele Gründe dafür geben, in einzelnen
Situationen solche Evidenz in Frage zu stellen. Dies gilt aber nur, solange es
andere Fälle der Urteile von Erfahrenen gibt – unter Umständen auch das
eigene –, die hier ein Infragestellen der Evidenz plausibel machen.

145

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Mills Philosophie des Wohlergehens

für mich besser ist. (Und wie sich in der Diskussion der anderen
Fehlerquellen zeigen wird: selbst noch danach.)

Dies ist, glaube ich, wichtig, aber vielleicht reicht diese sehr be-
scheidene Vorstellung von „Objektivität“ – die bloße Tatsache, dass
es einen Unterschied macht, ob ich bloß meine, auf diese Weise zu
leben sei besser für mich, oder ob es sich tatsächlich als besser
herausstellt – nicht: Wie könnte zum Beispiel eine philosophische
Behandlung der Frage nach dem menschlichen Gedeihen sinnvoll
sein, wie sie Mill offensichtlich in der Autobiography und den zwölf
Abschnitten zu einem pluralistischen Begriff von Freude und Leid
im „Utilitarianism“ durchgeführt hat? Denn natürlich haben solche
Texte meist den Anspruch mehr zu sein als private Erkenntnisse
über das eigene Gedeihen. Die Antwort ist, dass dies nicht von al-
leine kommt, sondern erarbeitet werden muss: Mill beispielsweise
erkennt sich oder seine Situation in den Gedichten von Coleridge,
die er in der Autobiography zitiert,108 und den anderen Schriften,
die ihm etwas bedeuten,109 wieder. Dies erlaubt ihm, (im Einklang
mit Andersons Interpretation) Benthams Theorie des Wohlerge-
hens nicht nur für sich selbst zurückzuweisen. Sie ist damit noch
nicht unbedingt universell zuwückgewiesen. Natürlich ist aber der
Anspruch von Benthams Theorie, selbst eine universelle Theorie
zu sein, zurückgewiesen. Aber es ist eine offene Frage, ob sie für
Bentham zurückgewiesen ist, den Mill, wie bereits ausführlich dar-
gestellt, (siehe insbesondere Kapitel 4) stellenweise so präsentiert,
dass ihm einfach die Fähigkeiten zu vielen höheren Freuden und
komplexeren Formen des Leides fehlen.110 Letztlich ist der Grad an
Universalität also selbst eine Frage von Erfahrung. Dies führt zum
nächsten Problem.

Der Erwerb von Empfänglichkeit für bestimmte Freuden und
Formen des Leides: Mill ist sich sehr bewusst, dass die Emp-
fänglichkeit für bestimmte Freuden (und sicher auch Formen des
Leides) nicht einfach eine unveränderliche Tatsache über Individu-
en ist. Die Fähigkeit, höhere Freuden zu empfinden, muss erworben

108 Siehe Mill, Autobiography, S. 139 und S. 145.
109 Siehe ebd., S. 145.
110 Beispielhaft zur Erinnerung: Siehe Mill, „Bentham“, S. 92.

146

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.3. Fünf Fehleranfälligkeiten von Mills Vorgehen

und aufrecht erhalten werden.111 Dies verkompliziert die Frage nach
der Objektivität zusätzlich – oben hatte ich nahegelegt, dass es den
Tugendcharakter auch von Benthams Tugend nahelegt, weil Ein-
stellungen und Empfänglichkeiten von der Philosoph*in gefordert
werden. Eine negative Antwort auf die am Ende des letzten Ab-
satzes aufgeworfene Frage, ob Bentham aus Mills Sicht zu höheren
Freuden fähig ist, könnte beispielsweise bedeuten, dass er seine Fä-
higkeiten zu höheren Freuden nicht entwickelt hat, es könnte aber
auch bedeuten, dass er solche Fähigkeiten nicht oder nur schwer
hätte entwickeln können.112 Und natürlich ist auch vieles dazwi-
schen möglich: Vielleicht ist der Erwerb einer Fähigkeit zu höherer
Freude für die eine schwerer als für die andere; vielleicht muss die
Fähigkeit für bestimmte Freuden sehr früh im Leben erworben wer-
den und kann danach nicht mehr erworben werden, u.s.w. Dies stellt
die Möglichkeit von Lebensexperimenten in Bezug auf viele Weisen
zu leben ernsthaft in Frage und es lässt Zweifel daran aufkommen,
wie sinnvoll der Begriff der Objektivität aus dem letzten Abschnitt
noch angewendet werden kann.113

111 „Capacity for the nobler feelings is in most natures a very tender plant, easily
killed, not only by hostile influences, but by the mere want of sustenance [...].“
Mill, „Utilitarianism“, § 2.7.

112 Mill scheint im Falle von Bentham Ersteres zu meinen. In Bezug auf höhere
Formen der Freude und des Leides meint Mill bezüglich Bentham: „[T]he
quiet, even tenor of his life, and his healthiness of mind, conspired to exclude
him from [internal and external experience].“ Mill, „Bentham“, S. 92.

113 John McDowell fragt sich in analoger Weise in Might there be External Rea-
sons, ob er einen externen Grund hat Zwölftonmusik zu hören. Die Idee ist,
dass er jedenfalls keinen internen Grund hat und Zwölftonmusik etwas ist,
für das die Hörgewohnheiten geschult werden müssen. Dies sei in etwa, was
mit der Redeweise von externen Gründen gemeint sein könnte, meint McDo-
well; auch wenn er sich beeilt hinzuzufügen, dass wir (zumindest im Falle von
Zwölftonmusik) eine Person, die diese Gründe nicht berücksichtigt, nicht als
irrational bezeichnen sollten. Siehe John McDowell. „Might There Be Exter-
nal Reasons“. In: Mind, Value and Reality. Cambridge, Mass. und London:
Harvard University Press, 1998, S. 95–111, S. 107. Genau wie die Verwendung
des Begriffes der Irrationalität hier seltsam wirkt, genauso seltsam ist es, in
solchen Grenzfällen von Objektivität zu sprechen. (Natürlich geht es McDo-
well dabei nicht um „Freude“; es geht um ästhetischen Wert! Aber weder
mindert das die Analogie, noch ist es unvereinbar mit meiner Minimalbedin-
gung dessen, was „Freude“ für Mill heißt. Siehe Abschnitt 5.1.2.)

147

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Mills Philosophie des Wohlergehens

Mill selbst scheint – bei allem Perfektionismus, der ihm zum Teil
mit Recht zugesprochen wird114 – jedenfalls nicht zu meinen, dass
wir um jeden Preis höhere Fähigkeiten erwerben sollten. Er reflek-
tiert dies in Bezug auf seine Wertschätzung von Wordsworth, dem
Poeten für unpoetische Naturen,115 mit denen Mill sicherlich auch
sich selbst meint. Es ist plausibel, dass Mill auch durch seine Erzie-
hung zu einer unpoetischen Natur geworden ist.116 Möglicherweise
hätte Mill zu dem Zeitpunkt, zu dem er Wordsworth schätzen ge-
lernt hat, unter großer Anstrengung noch zu einer poetischen Natur
werden können; möglicherweise hätte Mill dann auch die Autor*in-
nen schätzen können, die die Leute schätzten, aufgrund des Urteils
derer er Wordsworth als „Poeten für unpoetische Naturen“ bezeich-
net. Sollte er dies versuchen oder seine unpoetische Natur akzep-
tieren? Für solche Fragen spielt sicherlich nicht nur die Frage, was
es heißen würde, eine Fähigkeit zur Perfektion auszubilden, eine
Rolle, sondern auch Fragen des trade-offs zwischen verschiedenen
Fähigkeiten. Vielleicht haben solche Fragen in solchen Situationen
oft keine eindeutige Antwort. Mit Sicherheit sind die Antworten,
dort wo es welche gibt, nicht leicht zu ermitteln. Dies ist natürlich
kompatibel damit, dass es in einigen Fällen, aber sicherlich nicht
grundsätzlich, sogar so sein mag, dass es unsere Entscheidung selbst
ist, die eine Antwort in dieser Frage richtig macht.

Aber auch dies heißt natürlich nicht, dass dort, wo es eine Ant-
wort auf die Frage gibt, diese Antwort sich nur darin äußern kann,
dass eine Art und Weise zu leben von derjenigen, die so lebt, tat-
sächlich als besser erlebt wird, als eine andere Art und Weise zu
leben. Es ist kein grundsätzliches Problem für experiments in liv-
ing. Es zeigt nur, dass solche Antworten komplex und kompliziert
und manchmal nicht eindeutig möglich sind.

114 Siehe Donatelli, „Mill’s Perfectionism“.
115 Mill, Autobiography, S. 153.
116 „I had read, up to this time, very little English poetry. [...] My father never

was a great admirer of Shakespeare [...]. [...] He cared little for any English
poetry except Milton [...]. The poetry of the present century he saw scarcely
any merit in [...].“ Dabei ist zu berücksichtigen, wie stark sein Vater Mills
Lektüre kontrolliert hat. Allerdings ist sein Vater nicht so benthamitisch, dass
er den jungen Mill gar nicht mit Poesie in Kontakt kommen lässt. Siehe ebd.,
S. 19ff.

148

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.3. Fünf Fehleranfälligkeiten von Mills Vorgehen

Der soziale Kontext: Wir Leben in sozialen Kontexten und die
Frage, welche Entscheidungen wir im Leben treffen können, hängt
davon stark ab. An dieser Stelle ist nicht das am Anfang des Ab-
schnittes erwähnte Problem gemeint, dass es Werte gibt, die sich
nicht vollständig eudaimonistisch fassen lassen. Mit diesem Pro-
blem für Mill beschäftige ich mich im nächsten Kapitel; es ist aus
theoretischer Sicht ernster. Das soll nicht heißen, dass die soziale
Konstitution selbst eudaimonistischer Werte kein Problem sei, son-
dern dass nicht-individualistisch verstandene Güter Lebensexperi-
mente vor eine sehr viel grundsätzlichere Art der Probleme stellen.
Allerdings: Auch die Frage, was gut für ein Individuum ist, lässt
sich niemals isoliert vom sozialen Kontext untersuchen. Mills höhe-
re Freuden sind beispielsweise ausnahmslos solche, die die Existenz
bestimmter sozialer Institutionen (Poesie etwa) vorraussetzen. Und
natürlich ist Mill auch bewusst, dass der soziale Kontext die Mög-
lichkeit von Lebensexperimenten stark beeinflusst und diese oft un-
möglich macht: Einen sozialen Kontext herzustellen, der gegenüber
möglichst vielen Arten zu leben offen ist, ist, wie bereits angedeu-
tet (Abschnitt 5.2.3), eine der Mahnungen von „On Liberty“. Aber
auch in „Utilitarianism“ macht er das klar.117

Selbst, wenn wir Mill also zustimmen, dass der Benthamismus in
seinem Fall eine faire Chance hatte, dürfte es in fast allen anderen
Fällen deutlich weniger leicht sein: In Bezug auf die Geschlechter
meint Mill zum Beispiel, dass wir uns zunächst aller Macht- und
Herrschaftsbeziehungen zwischen den Geschlechtern und aller da-
mit verbundener konventioneller Geschlechtsvorstellungen entledi-
gen müssten.118 Es braucht nur mit Eltern gesprochen werden, die
das tatsächlich in ihrer Erziehung versuchen, um festzustellen, wie
schnell sie darin scheitern, ihre Kinder vor gesellschaftlichen Ge-
schlechtsvorstellungen zu schützen. Auch das heißt natürlich nicht,
dass wir uns nicht bemühen sollten!

117 Das Zitat aus Fußnote 111 geht folgendermaßen weiter: „[I]n the majority
of young persons it speedily dies away if the occupations to which their po-
sition in life has devoted them, and the society into which it has thrown
them, are not favourable to keeping that higher capacity in exercise.“ Mill,
„Utilitarianism“, § 2.7.

118 Siehe John Stuart Mill. „The Subjection of Women“. In: The Collected Works
of John Stuart Mill, Volume XXI – Essays on Equality, Law, and Education.
Hrsg. von J. M. Robson. Toronto und andere: University of Toronto Press
und Routledge & Kegan Paul, 1984, S. 259–340, S. 276f.

149

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Mills Philosophie des Wohlergehens

Das Problem daran ist aber nicht nur, dass aufgrund des so-
zialen Kontextes Lebensexperimente unmöglich gemacht werden.
Dies würde nichts daran ändern, dass Lebensexperimente dort, wo
sie möglich sind, und in dem Maße, in dem sie möglich sind, ei-
ne gute Methode sind. Das Problem ist auch, dass es nie leicht
sein dürfte, zu entscheiden, welche Faktoren zum „Ergebnis“ ei-
nes Lebensexperimentes beigetragen haben. Wie bereits erwähnt
(Abschnitt 5.2.1), umgeht Mill dieses Problem, was sein eigenes
benthamitisches Lebensexperiment angeht, dadurch, dass er darauf
hinweist, nahezu isoliert und ohne störende Faktoren aufgewach-
sen zu sein. Auch die Tatsache, dass wir das Problem aber in den
allermeisten Fällen nicht so umgehen können, wie Mill im Falle sei-
nes eigenen benthamitischen Lebensexperimentes diskreditiert aber
Lebensexperimente selbst noch nicht. Es macht die Frage der Ver-
allgemeinerbarkeit nur zu einer komplizierten Frage von Abwägung
und Hinterfragen.119

Adaption: Gegen Wunsch- oder Interessenvorstellungen vom ge-
deihenden Leben werden oft „adaptive Wünsche“ angeführt; ge-
meint ist die zweifellos wichtige Feststellung, dass sich das, was sich
Menschen wünschen oder worin ihre faktischen Interessen bestehen,
an ihre Lebensumstände anpasst. Martha Nussbaum oder Amartya
Sen beispielsweise bringen dieses Argument als Argument für den
capability-approach vor:120 Wenn das so ist, dann taugen Wünsche
oder Interessen nicht dazu, zu bestimmen, ob eine bestimmte Art
zu leben selbst gedeihlich ist oder nicht.

Mill vertritt anders als Sidgwick zwar keine Wunsch- oder In-
teressenvorstellung des gedeihenden Lebens, aber Freude und Leid
– insbesondere unter qualitativen Gesichtspunkten – sind sicher-

119 Eine stark vereinfachende Analogie aus der Mathematik wäre die der partiel-
len Ableitung einer Funktion mit mehreren Variablen. Obwohl eine partielle
Ableitung nach einer Variablen natürlich nur etwas über die Optima einer
Funktion aussagt unter der Vorraussetzung, dass die anderen Variablen sich
nicht ändern, bedeutet das nicht, dass mit der partiellen Ableitung nichts
über die Optima ausgesagt wäre.

120 Siehe Martha C. Nussbaum. „Der aristotelische Sozialdemokratismus“. In:
Gerechtigkeit oder das gute Leben. Hrsg. von Herlinde Pauer-Studer. Frank-
furt am Main: Suhrkamp, 1999, S. 24–85, S. 41–44 bzw. Sen Amartya. Com-
modities and Capabilities. Amsterdam etc.: North Holland, 1985. Kap. 1-6,
S. 14.

150

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.3. Fünf Fehleranfälligkeiten von Mills Vorgehen

lich ebenso anfällig für Anpassung.121 In dieser einfachen Form der
Kritik trifft sie Mill natürlich nicht: Gerade weil wir uns in Freud-
und Leiderfahrungen so stark anpassen, kann sich letztlich nur ei-
ne Person ein primäres Urteil über zwei Weisen zu leben erlauben,
die wirklich auf beide Weisen gelebt hat. Mit den beiden Beispielen
(Marx’ Arbeiter und analphabetische Frauen in Bangladesh), die
Nussbaum anführt, um die Grenzen der Kritikmöglichkeiten einer
auf Wünschen beruhenden Theorie des Wohlergehens deutlich zu
machen, könnte Mill auf diese Weise also durchaus umgehen; und
ebenso mit Amartya Sens Beispiel der Person, die „ill-fed, under-
nourished, unsheltered and ill“ ist, aber gelernt hat, „realistische“
Wünsche zu haben.122

Aber die Kritik kann verschärft werden: Es gibt sicherlich viele
Fälle, in denen eine Art und Weise zu leben die Einschätzung der
Freuden und des Leides einer anderen Art und Weise zu leben färbt.
Der Extremfall wäre der Fall eines Sekteneintritts: Eine Person, die,
zum Beispiel, immer wenn sie der Sekte beitritt, dieses Leben als
besser bewertet, aber immer, wenn sie austritt, das Leben außer-
halb der Sekte. Das Problem ist, dass bestimmte Arten zu leben
es ausschließen, die eigene Lebensweise im Vergleich zu einer al-
ternativen Lebensweise neutral in den Blick zu nehmen. Bestimmte
Arten zu leben sind mit neutraler Betrachtung nicht vereinbar. Das
trifft übrigens nicht nur auf den Extremfall des Sekteneintrittes zu;
auch das Führen einer romantischen Liebesbeziehung123 und viel-
leicht auch die Einnahme eines moralischen Standpunktes (siehe

121 Unter Easterlin-Paradox ist eine unvorteilhafte Weise der Adaption bekannt
geworden: Der Besitz bestimmter materieller Güter führen zu erhöhten Rück-
meldungen auf Fragen subjektiven Wohlergehens, aber nur, solange der Besitz
dieser gesellschaftlich nicht weit verbreitet sind, so Easterlins Schlussfolgerun-
gen. Siehe Robert A. Easterlin. „Does Money Buy Happiness?“ In: The Public
Interest 30 (1973), S. 3–10.

122 Siehe Nussbaum, „Der aristotelische Sozialdemokratismus“, S. 41–44 bzw.
Amartya, Commodities and Capabilities, S. 14.

123 Laut Koppetsch verbleiben bestimmte geschlechtsspezifische Ungerechtigkei-
ten (zum Beispiel was Hausarbeit angeht) auch deshalb, weil es zum Ideal der
romantischen Liebesbeziehung selbst gehört, bestimmte Formen der neutra-
len Bilanzierung nicht vorzunehmen. Siehe Cornelia Koppetsch. „Liebe und
Partnerschaft. Gerechtigkeit in modernen Paarbeziehungen. Studien zur So-
ziologie intimer Beziehungen“. In: Liebe am Ende des 20. Jahrhunderts. Hrsg.
von Katharina Hahn und Günter Burkart. Leske + Budrich, 1998, S. 111–
129.

151

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Mills Philosophie des Wohlergehens

Kapitel 6) sind mit bestimmten Formen der Neutralität nicht kom-
patibel – auch wenn es hier nicht so drastisch ist, wie im Falle der
Sekte.

Hier liegt es zunächst nahe, zwei Fälle zu unterscheiden: Den Fall,
in dem tatsächlich keines der Leben besser ist, und den Fall, in dem
es für das Individuum einfach keinen epistemischen Zugriff124 auf
diese Frage gibt. So, wie sich das Problem für Mill stellt, sind die
Fälle aber nicht unterscheidbar – und das ist, so könnte gesagt
werden das eigentliche Problem: Dadurch, dass die Frage, welches
Leben wirklich besser ist, nur über die Bedingung, dass ein ge-
deihlicheres Leben zumindest auch als solches erlebt wird, gefasst
wurde, ohne dass gesagt wurde, was es ansonsten umfasst, sehen
beide Fälle gleich aus.125

Mill war das Problem bewusst: Innerhalb seiner Diskussion um
die höheren Freuden legt er nahe, dass einige, die die Fähigkeiten
zu höheren Freuden einmal erlebt hatten, die niedrigeren Freuden
danach trotzdem als besser bewerten, weil sie die Sensibilitäten, die
für die höheren Freuden nötig sind, verloren haben.126

Auch hier ist die Strategie, das Problem in seiner hier beschriebe-
nen Gänze zuzugestehen, aber zu bestreiten, dass es ein grundsätz-
liches Problem ist. Wir wissen ja nicht a priori, sondern eben unter
anderem aufgrund der Erfahrungen von Menschen, die in Sekten
waren, selbst und ihrer Angehörigen, was eine solche Art zu leben
bedeutet. Obwohl es also durchaus Fälle geben kann, in denen Ad-
aption so stark ist, dass kein Urteil mehr möglich ist, ist in vielen
anderen Fällen die Situation einfach sehr viel komplexer – was be-
deutet, dass Urteile schwieriger, aber nicht unmöglich werden.

Experimentelles Ziel: Die Metapher des Experimentes, die ich in
diesem gesamten Kapitel von Anderson übernommen habe, die die-
se ihrerseits einer Formulierung Mills entnimmt, ist in einigen bisher

124 Und zwar systematisch: Ein einzelnes Individuum könnte natürlich versuchen,
die eigene Sicht zu korrigieren, indem es die Erfahrungsberichte anderer be-
rücksichtigt.

125 Dies war der von mir favorisierte Vorschlag, wie wir den qualitativen Hedonis-
mus verstehen sollten. Siehe Abschnitt 5.1.2. Damit war nicht gemeint, dass
es nichts gibt, was ein Leben gedeihlicher macht, sondern lediglich, dass sich
ein gedeihlicheres menschliches Leben zumindest auch dadurch auszeichnet,
dass es in der Regel so wahrgenommen wird.

126 Siehe Mill, „Utilitarianism“, § 7.

152

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.3. Fünf Fehleranfälligkeiten von Mills Vorgehen

ignorierten Hinsichten problematisch. Eines der Probleme kann wie
folgt gefasst werden: Wenn eine Person auf eine bestimmte Weise
lebt, um ein Experiment durchzuführen, dann verfälscht das das Er-
gebnis. Sie hat dann eben genau nicht die Einstellungen und macht
folglich auch nicht die Erfahrungen, die eine Person machen würde,
die nicht in experimenteller Absicht auf diese Weise lebt. Wenn Mill
– um ein sehr banales, aber ich denke leicht verständliches Beispiel
zu bemühen – entscheiden würde, „mal auszuprobieren“, wie es wä-
re, nach Kants Moral zu leben, wäre es ihm unmöglich aus Achtung
vor dem Gesetz zu handeln; er würde in Wirklichkeit immer nur aus
Achtung vor dem eigenen Experiment handeln.

In diesem Sinne sind experiments in living natürlich keine Expe-
rimente: Experimente werden aus Erkenntnisinteresse – aus Neu-
gierde – durchgeführt. Neugierde oder Erkenntnisinteresse ist aber
sicherlich selten – wenn überhaupt – ein geeigneter Grund, ein ex-
periment in living zu starten: Um wieder das banale Beispiel aus
dem letzten Absatz zu bemühen: Eine Person, die versucht, aus
Neugierde ihren moralischen Standpunkt gegen einen anderen ein-
zutauschen, wird auch deshalb nicht in der Lage sein, die richti-
gen Einstellungen und Sensibilitäten zu entwickeln, weil moralische
Neugierde ein äußerst fragwürdiges Motiv ist.

Aber die Metapher des Experimentes ist natürlich auch nicht so
gemeint – weder bei Mill noch bei Anderson. Wenn Mills Erziehung
als paradigmatisches experiment in living betrachtet werden kann,
dann haben Lebensexperimente zunächst nichts mit Neugierde zu
tun. Und auch, dass Mill nach seiner Krise versucht hat, anders zu
leben und anders zu philosophieren, hat weniger mit Neugierde zu
tun, als mit der Tatsache, dass das Leben, das er vorher geführt
hat, für ihn nicht länger lebenswert war. Dies dürfte der Regelfall
sein. Die Aufforderung in „On Liberty“, aus der die Phrase stammt,
ist dementsprechend auch nicht, möglichst viel zu experimentieren,
sondern dass wir Menschen die Chance geben sollten, den Wert
verschiedener Lebensweisen praktisch zu ermitteln „when any one
thinks fit to try them.“127

Damit will ich nicht sagen, das Wissen darum, gerade eine andere
Art zu leben auszuprobieren, würde die Einstellungen und Erfah-
rungen der entsprechenden Personen nie in problematischer Weise

127 Mill, „On Liberty“, S. 260.

153

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5. Mills Philosophie des Wohlergehens

beeinflussen: Das Wissen zu einer Avantgarde zu zählen, das Wis-
sen, wenn nötig, in etablierte Institutionen zurückfallen zu können,
das Wissen, dass es (unter Umständen) die eigene Entscheidung
war, beeinflussen alle drei die Erfahrungen, die wir mit einer Art
zu leben machen können. Alles, was ich sagen wollte, ist das auch
diese Problematik nicht systematisch ist. Sie wäre es nur, wenn
Lebensexperimente stets aus kühlem Erkenntnisinteresse durchge-
führt würden und alle Einstellungen auf diese Weise hypothetisch
wären. Ich will dieses fünfte Problem damit nicht herunter spielen,
aber auch dieses Problem ist damit kein grundsätzliches Problem
gegen einen solchen Ansatz.

All diese Punkte lassen die Frage aufkommen, ob es nicht eine
bessere Art und Weise gibt, den Tugenden gerecht zu werden als
durch Lebensexperimente. Und Mill selbst hat Lebensexperimente
natürlich in On Liberty zunächst für praktische Fragen in Betracht
gezogen. Im nächsten Kapitel werde ich mich mit anderen Versu-
chen Mills, beiden Tugenden gerecht zu werden, beschäftigen. Diese
scheitern. Natürlich ist damit nicht gezeigt, dass Lebensexperimen-
te die einzige Art und Weise sind, den Tugenden gerecht zu wer-
den und ich liefere dafür im nächsten Kapitel auch kein Argument.
Trotzdem kann natürlich in der Art und Weise, wie Mill meiner
Meinung nach scheitert, noch einmal deutlich, was die Stärke von
experiments in living als Antwort auf das durch die Spannung der
Tugenden zueinander hervorgerufene Problem ist. Letztlich werde
ich diese Frage offen lassen, nachdem ich in Kapitel 8 eine Abwä-
gungen dazu vornehme.

Zusammenfassung. In Kapitel 5 ging es darum zu zeigen, wie
John Stuart Mill mit seiner Theorie des menschlichen Gedeihens
den beiden Tugenden gerecht wird. Ich habe dazu Elizbeth An-
dersons Interpretationsansatz vorgestellt und verteidigt, (Abschnit-
te 5.1.1 und 5.1.2) habe argumentiert, dass wir an einer für mei-
ne Interpretation entscheidenden Stelle von diesem Ansatz abwei-
chen sollten, (Abschnitt 5.1.3) und habe schließlich anhand von drei
Schlüsselstellen (Abschnitte 5.2.1, 5.2.2 und 5.2.3) gezeigt, dass Mill
sich damit an beiden Tugenden orientiert und ihnen gerecht wird.
Abschnitt 5.3 diente dazu, offensichtliche Einwände, von denen die
meisten Mill durchaus bekannt gewesen sind, zu entkräften. In allen
Fällen glaube ich, dass der jeweilige Einwand in praktischer Hinsicht

154

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


5.3. Fünf Fehleranfälligkeiten von Mills Vorgehen

ernstzunehmen ist, dass er aber nur zeigt, dass Mills Verfahren vor-
aussetzt, dass wir uns dessen Fehlbarkeit vor Augen halten – nicht,
dass es eine bessere Alternative gäbe.

Außerdem hoffe ich, dass in dem Kapitel deutlich geworden ist,
warum es sich um philosophische Tugenden handelt: Dass sich Phi-
losophie zumindest, sobald sie praktisch ist, im Leben zu bewähren
hat, bedeutet einerseits, dass uns die Philosophie so wichtig sein
muss, dass wir ihren praktischen Konsequenzen folgen; andererseits
bedeutet es, dass wir die Realität unserer Leben in unseren phi-
losophischen Betrachtungen die entscheidende Rolle spielen lassen
müssen. Dies erschöpft sich nicht in Regeln oder Fähigkeiten. Es
sind auch bestimmte Einstellungen zur Philosophie notwendig. (Ein
weiteres Argument dafür, dass es Tugenden sein müssen, findet sich
in Kapitel 7.)

155

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills
moralphilosophischem Ansatz als
Versuch, den Tugenden gerecht zu
werden

In diesem Kapitel wird es weiterhin darum gehen, wie Mill die ihm
von mir zugeschriebenen philosophischen Tugenden, die ich in Teil I
anhand zweier mittlerer Texte Mills erarbeitet habe, in seinen rei-
fen Texten verwirklicht. Während es im letzten Kapitel darum ging,
dies anhand von einigen Motiven der Philosophie Mills, die ich für
seine Stärken halte, nachzuweisen, möchte ich in diesem Kapitel
auf das, was ich für einige seiner Schwächen halte, eingehen. Na-
türlich werde ich wie analog auch bei den Stärken im letzten Ka-
pitel genauso in diesem Kapitel nicht auf alles eingehen können,
was zum Teil berechtigterweise an der Philosophie Mills kritisiert
werden könnte. Ich werde mich auf zwei grundlegende Punkte be-
schränken: erstens die Art und Weise, wie die Unparteilichkeit der
Moral bei Mill verstanden wird (Abschnitt 6.1), welche dann letzt-
lich zum Utilitarismus führt, und zweitens das, was gelegentlich als
Mills „Psychologismus“ (Abschnitt 6.2) kritisiert wird.

In beiden Fällen, so behaupte ich, drängt die Verbindlichkeit der
Tugenden für Mill diesen beim Versuch, die Spannung, die zwischen
den Tugenden besteht, aufzulösen, letztlich dazu, unplausible Po-
sitionen einzunehmen. Die Bedeutung dieser unplausiblen Positio-
nen zur Unparteilichkeit im Utilitarismus und zum Psychologismus
verstehen wir besser, wenn wir sie als Versuche auffassen, beiden
Tugenden gerecht zu werden. Abschnitt 6.1 soll dementsprechend
zeigen, was es bedeuten würde, „Utilitarianism“ vor dem Hinter-
grund der beiden Tugenden zu lesen. Ich werde mich dabei letztlich
mehr mit Benthams Tugend als mit Coleridges Tugend auseinan-
dersetzen. (Nur am Anfang des Abschnittes gehe ich kurz auf Co-
leridges Tugend ein.) Insgesamt wird der Abschnitt 6.1 in dieser
Deutung zeigen, worum es Mill bei seinem Beweisversuch des utili-
taristischen Prinzips ging; warum Mill das, worum es in dem Beweis

157

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

geht, wichtig ist; und warum dies auch philosophisch ein wichtiges
Anliegen ist. Außerdem werde ich behaupten, Mill scheitere letzt-
lich an seinem Anspruch. Dies ist natürlich nicht originell: Oft wird
Mills Beweis für defektiv gehalten. Wenn aber Mills Scheitern vor
dem Hintergrund von dem, worum es Mill ging, verstanden wird,
dann wird deutlich, was Mills Beweis leisten müsste – und vor allem,
dass bestimmte Versuche, den Beweis zu rehabilitieren,1 scheitern:
Diese Versuche fassen nicht, worum es Mill geht. Wir verstehen Mill
also unter dieser Deutung besser.

6.1. Unparteilichkeit im Utilitarismus

In Abschnitt 5.3 des letzten Kapitels hatte ich Schwierigkeiten mit
Mills Ansatz von Versuchen mit neuen Lebensweisen diskutiert. Die
Strategie war es, zuzugeben, dass es sich jeweils um Herausforde-
rungen handelt, dass diese aber nicht den Ansatz als solchen in
Frage stellen, sondern dass innerhalb dieses Ansatzes damit um-
zugehen sei: Die philosophierende Person muss Sensibilitäten für
solche Schwierigkeiten entwickeln – und Mill hat dies, so habe ich
behauptet, auch in den meisten Fällen getan. Eine der offensichtli-
cheren Schwierigkeiten habe ich dabei aber aufgeschoben: Lebens-
experimente lassen sich nicht trivialer Weise von Fragen des gedei-
henden Lebens auf andere praktische Probleme insbesondere des
Zusammenlebens übertragen – zumindest nicht, solange es keine
Möglichkeit gibt, die individuellen Erfahrungen mit verschiedenen
Arten des Zusammenlebens zusammenzufassen.

Benthams utilitaristisches Unparteilichkeitsprinzip ist natürlich
ein Antwortversuch auf diese Frage und Mill stimmt dieser Antwort
in „Utilitarianism“ zu: „Bentham’s dictum, ‘everybody to count
for one, nobody for more than one,’ might be written under the
principle of utility as an explanatory commentary.“2 Wenn das so
formulierte Unparteilichkeitsprinzip, so wie Mill es versteht, zum
Beispiel in der Moral gültig ist und wenn Moral nichts anderes
als die Förderung von happiness aus unparteiischer Perspektive ist,
dann könnte Mill in gewisser Weise seinen beiden Tugenden auf

1 Beispielsweise Crisps Andeutung, Mill müsse lediglich zugeben, dass das Un-
parteilichkeitsprinzip im Utilitarismus eine intuitionistische Basis habe, damit
der Beweis durchgehen könnte. Siehe Crisp, Mill on Utilitarianism, S. 82.

2 Mill, „Utilitarianism“, § 5.36.

158

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.1. Unparteilichkeit im Utilitarismus

die gleiche Weise gerecht werden, wie ich es im letzten Abschnitt
für die Vorstellung vom guten Leben angedeutet habe: Für Fragen
der happiness haben wir philosophisch eine Antwort – und alles,
was wir nun tun müssen, so scheint es, ist neben dem eigenen auch
das Wohlergehen anderer Leute im Blick zu haben. Wenn also das
Unparteilichkeitsprinzip gilt und Moral nichts anderes ist als die
Förderung von Wohlergehen aus neutraler Perspektive, dann könn-
ten wir sagen, Mills Experimente mit neuen Lebensweisen seien
auch eine Antwort auf praktische Probleme des Zusammenlebens.
Und dann wäre Mill folglich auch in diesen Fragen den beiden phi-
losophischen Tugenden gerecht geworden. Es hängt also für die Fra-
ge, inwiefern Mill den Tugenden hier gerecht wird, viel an seinem
spezifischen Unparteilichkeitsprinzip und natürlich ist seine Rolle
in dieser Funktion keineswegs unproblematisch. Das utilitaristische
Unparteilichkeitsprinzip will ich in diesem Abschnitt diskutieren.

Freilich sind damit, dass Mill das Unparteilichkeitsprinzip ein-
fach von Bentham übernimmt, noch andere Probleme verbunden:
So scheint Mill mit der Einführung einer pluralistischen Vorstellung
vom guten Leben die Maximierung von Glück eigentlich aufgeben
zu müssen.3 Es ist nicht ganz klar, was genau bei Mill an die Stelle
der Maximierungsidee treten könnte, um Unparteilichkeit zu ge-
währleisten: Wenn wir zwischen verschiedenen Lebensweisen wäh-
len müssen, ist es vielleicht plausibel zu sagen, es gehe nicht um
Maximierung irgendeiner Art, sondern darum, ein solches Leben zu
wählen, das mit der Möglichkeit der Ausübung aller menschlichen
Fähigkeiten auch die damit verbundenen Freuden – das Erleben des
Ausübens dieser Fähigkeiten als etwas Gutes – enthält. Wie aber
auf Maximierung bei der neutralen Bilanzierung der Konsequen-
zen einer Handlung für alle Betroffenen verzichtet werden kann, ist
nicht so einfach einzusehen. Hier soll es nicht um diese Probleme
gehen, sondern um die Frage, ob es Mill gelingt, indem er seine
Theorie des gedeihenden Lebens um das Unparteilichkeitsprinzip

3 Zum bereits angesprochenen Problem, wenn qualitativ unterschiedliche Freu-
den tatsächlich inkommensurabel sind, siehe noch einmal Griffin, Well-Being.
Its Meaning, Measurement and Moral Importance, Kapitel V. Selbst aber,
wenn sie nicht als in Griffins stärkstem Sinne inkommensurabel verstanden
werden, ist die Möglichkeit von Maximierung natürlich nicht gewährleistet.
Diese ist nur gewährleistet, wenn die Freuden vollständig quantitativ ver-
gleichbar wären. Vgl. auch Crisp, Mill on Utilitarianism, S. 40f.

159

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

zu einer Theorie der Moral erweitert, den beiden Tugenden gerecht
zu werden.

Mill scheitert, was die Unparteilichkeit im Utilitarismus angeht,
am Ende an beiden Tugenden. Diese Aussage impliziert natürlich,
dass Mill sich an den Tugenden orientiert, wofür ich im Folgenden
argumentieren will. Das ist aber nicht alles, was ich sagen will. Wir
verstehen besser, was Mill will, wenn wir sein Tun als ein Schei-
tern an den Tugenden verstehen: Dies können wir dann als den
Versuch sehen, etwas philosophisch richtig zu machen und nicht
bloß als einen Fehler. Fehler treten natürlich trivialerweise immer
beim Versuch auf, etwas richtig zu machen, sonst sind sie nicht
als Fehler verständlich. Mill will mit dem, was ich hier unter der
Überschrift „Unparteilichkeitsprinzip“ behandele, das, was er frü-
her den sozialen Aspekt der Moralphilosophie4 nannte, betreiben.
Indem ich mit den sozialphilosophischen Tugenden spezifiziere, was
das für Mill heißt, spezifiziere ich also sowohl den Fehler, als auch,
was es heißen würde, es richtig zu machen.

Dazu, dass Mill sich an Coleridges Tugend orientiert, will ich, wie
gesagt, nicht viel sagen. Zwar scheint, was den bloßen Aufbau von
„Utilitarianism“ angeht, Coleridges Tugend Priorität5 zu haben:

Before, therefore, I attempt to enter into the philosophical
grounds which can be given for assenting to the utilitarian
standard, I shall offer some illustrations of the doctrine it-
self; with the view of showing more clearly what it is, distin-
guishing it from what it is not, and disposing of such of the
practical objections to it as either originate in, or are closely
connected with, mistaken interpretations of its meaning.6

Entscheidend, um zu sehen, dass dieses Zitat einen Versuch, Cole-
ridges Tugend gerecht zu werden, ankündigt, ist zu verstehen, was
die Korrektur der „fehlerhaften Interpretationen der Bedeutung“
des utilitaristischen Prinzips leisten soll.

Die „fehlerhaften Interpretationen der Bedeutung“ des utilitaris-
tischen Prinzips, die Mill in den beiden darauf folgenden, dem „Be-
weis“ vorausgehenden Kapiteln ausräumt, sind fast alle Versuche

4 Siehe Mill, „Bentham“, S. 98.
5 Die Priorität ist damit begründet, dass Mill glaubt, hier lägen die Haupthin-

dernisse für die Akzeptanz des Utilitarismus. Vgl. Mill, „Utilitarianism“, § 1.6.
6 Ebd., § 1.6.

160

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.1. Unparteilichkeit im Utilitarismus

zu zeigen, dass das utilitaristische Prinzip dem gerecht wird, was
denjenigen, die die Einwände erheben, auf die Mill eingeht, an der
moralischen Praxis wichtig ist. Was die Mills Utilitarismus zugrun-
de liegende Theorie des Guten angeht7, habe ich schon Einiges im
letzten Kapitel (Kapitel 5) gesagt. Aber auch der Rest des Kapitels
folgt einer ähnlichen Strategie: Mill greift jedes Mal einen Einwand
auf, der im Wesentlichen darin besteht, der Utilitarismus könne
einen Aspekt dessen, was an unserer moralischen Praxis wichtig
sei, nicht erfassen; er versucht dann den Witz dieses Einwandes so
zu fassen, dass er in den Utilitarismus integrierbar ist – oft indem
er versucht zu zeigen, dass das, was nicht integrierbar ist, auch
nicht das ist, worum es einer Person, die einen solchen Einwand
formulieren würde, eigentlich geht. Dies tut er mit dem Einwand,
Tugendhaftigkeit sei mit Enthaltsamkeit, nicht mit Glück verbun-
den und Glück im utilitaristischen Sinne sei auch nicht (zumindest
nicht für viele) erreichbar;8 mit dem Einwand, Unparteilichkeit im
utilitaristischen Sinne könne Menschen nicht für alle ihre Hand-
lungen abverlangt werden, ohne sie zu überfordern;9 mit dem Ein-
wand, Nutzenkalküle seien mit dem Wesen moralischer Überlegun-
gen und insbesondere der Rolle moralischer Emotionen in solchen
Überlegungen nicht kompatibel;10 mit dem Einwand, der Utilitaris-
mus könne dem kategorischen Charakter einiger moralischer Regeln
nicht gerecht werden, weil diese immer gebrochen werden dürften,
wenn es nützlich ist;11 dem Einwand, die Art der Unparteilichkeit,
die der Utilitarismus fordere, sei größeren Gefahren der ungewoll-
ten Parteilichkeit ausgesetzt als die Art der Unparteilichkeit, wie
sie in anderen moralischen Systemen gefordert werde.12 Selbst mit
dem, was Menschen an der dezidiert christlichen Moral schätzen,
sei der Utilitarismus kompatibel.13 Auch die beiden übrigen Kapi-
tel können in diesem Lichte gesehen werden: In Kapitel 3 versucht
Mill das Gefühl der Verbindlichkeit der Moral im Utilitarismus zu
fassen.14 In Kapitel 5 mit dem Thema „Justice and Utility“ geht es

7 Siehe ebd., § 2.3–2.9, diskutiert von mir in Abschnitt 5.1.2.
8 Ebd., § 2.11–2.18.
9 Ebd., § 2.19.
10 Ebd., § 2.20–2.21.
11 Ebd., § 2.23–24.
12 Ebd., § 2.25.
13 Ebd., § 2.23.
14 Ebd., Kapitel 3.

161

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

darum, dass der Utilitarismus auch den Witz von „Gerechtigkeit“
erfassen kann, auch wenn es anders als die anderen Punkte nach
dem Beweis kommt.15

Natürlich werden die meisten der Einwände auch nach Mills Zeit
noch formuliert und insofern ist es fraglich, ob es Mill wirklich ge-
lungen ist, eine moralische Theorie zu formulieren, die denjenigen,
die an der moralischen Praxis teilhaben, als das erscheint, was sie
für den Witz dieser Praxis halten. Ich will dies nicht im Detail dis-
kutieren und es dabei belassen, meine Überzeugung auszudrücken,
dass einige der Antworten Mills und der Modifikationen eines zu
einfachen Bildes des Utilitarismus, die er vornimmt, mehr Poten-
tial haben, als ihnen häufig zugeschrieben wird. Die Ambivalenz
zwischen Mills Bemühen um einen Ausdruck dessen, was an der
moralischen Praxis oder einem Teil davon von Bedeutung ist, und
dem Scheitern, dies mit dem Utilitarismus in Einklang zu bringen,
wird zum Beispiel an einer Einschätzung Stefan Gosepaths deut-
lich: „Interessanterweise hat (ausgerechnet) der Utilitarist Mill eine
der neben Aristoteles besten Analysen des Gerechtigkeitsbegriffs
im fünften Kapitel von Utilitarismus gegeben.“16 Obwohl Mill – so
ist dieser Satz wohl gemeint – dem einen hervorragenden Ausdruck
verleiht, worum es uns im Falle von Gerechtigkeit geht, zeigt die ein-
geklammerte Qualifikation „ausgerechnet“ an, dass Mill es letztlich
nicht schafft, dies mit dem Utilitarismus in Übereinstimmung zu
bringen. In jedem Fall hat Mill mit seinem Utilitarismus – anders
als Mills Bentham, der „began de novo, laid his own foundations
deeply and firmly, built up his own structure, and bade mankind
compare the two“17 – auch den Anspruch, dem, um was es kom-
petenten Teilnehmer*innen an der moralischen Praxis dabei geht,
Ausdruck zu verleihen.

Obwohl also Coleridges Tugend, was die Reihenfolge und die An-
zahl der Kapitel im Utilitarismus angeht, Priorität hat, werde ich
mich im Folgenden fast nur noch mit Benthams Tugend beschäf-
tigen. Es sind letztlich die kompetenten Teilnehmer*innen an der
beschriebenen moralischen Praxis, die entscheiden, ob Mill Cole-
ridges Tugend gerecht wird. Benthams Tugend ist aber auch wich-

15 Mill, „Utilitarianism“, Kapitel 5.
16 Stefan Gosepath. Gleiche Gerechtigkeit. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2004,

S. 48.
17 Mill, „Bentham“, S. 82.

162

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.1. Unparteilichkeit im Utilitarismus

tiger, denn sie ist es, der die Konkurrenztheorie, gegen die Mill den
Utilitarismus im ersten Kapitel aufstellt, seiner Meinung nach nicht
gerecht werden kann. Das, was Mill unter „Intuitionismus“ versteht,
sofern der Intuitionismus seinen Ausgangspunkt in der konventio-
nellen Moral und nicht in einer „Privatoffenbarung“18 hat, mag eine
Stärke darin haben, dem Ausdruck zu verleihen, was Menschen an
der moralischen Praxis wichtig ist,19 aber er scheitert eben darin,
zu zeigen, dass es in irgendeiner Hinsicht besser ist, die Dinge dieser
konventionellen Moral folgend zu tun als sie anders zu machen.

Ich werde also im Rest dieses Abschnittes (6.1) Mills Kritik am
Intuitionismus bezüglich Benthams Tugend und die sich daraus er-
gebenden Anforderungen an seinen eigenen Versuch, Objektivität
herzustellen, darstellen, (Unterabschnitt 6.1.1), dann den „Beweis“
diskutieren und letztlich kritisieren, der diese Anforderungen erfül-
len soll, (Unterabschnitt 6.1.2) und schließlich dafür argumentieren,
dass Mill sich dennoch an Benthams Tugend orientiert (Unterab-
schnitt 6.1.3) und einen Versuch unternimmt, gegenüber dem In-
tuitionismus etwas zu leisten, was philosophisch wichtig ist.

Die Kritik an Mills Utilitarismus wird außerdem zeigen, dass sich
die Idee von Lebensexperimenten nicht auf diese Weise auf einen
anderen Bereich der Philosophie, hier die Moral, übertragen lassen.
Dies zeigt natürlich nicht, dass Lebensexperimente nicht in anderer
Hinsicht in anderen Bereichen der Philosophie eine Rolle spielen
können oder sollten. Siehe dazu Kapitel 8.

6.1.1. Die Kritik am „Intuitionismus“

Das erste Kapitel „Utilitarianism“ benennt die ethische Richtung,
als deren Alternative Mill den Utilitarismus verstanden wissen will:
Den Intuitionismus.20 Es ist wird auch klar, warum Mill das, was
er unter „Intuitionismus“ versteht,21 ablehnt und den Utilitarismus

18 Die Formulierung ist aus einer bereits zitierten Stelle in Mill, „Coleridge“,
S. 127.

19 Mill betont dies z. B. in Bezug auf Verbindlichkeit in Mill, „Utilitarianism“,
§ 3.1.

20 Siehe ebd., Kapitel 1.
21 Mill hat sicherlich einerseits einen weiten Begriff von Intuitionismus: Im We-

sentlichen scheinen unter die Bezeichnungen alle Theorien zu fallen, die Ben-
tham dem Prinzip der Sympathie und Antipathie zugeordnet hat, sofern sie
nicht einen „moral sense“ postulieren. Siehe Bentham, An Introduction to

163

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

für nötig hält, auch wenn er diesen Punkt in „Utilitarianism“ nicht
betont:

According to the one opinion, the principles of morals are ev-
ident à priori, requiring nothing to command assent, except
that the meaning of the terms be understood. According to
the other doctrine, right and wrong, as well as truth and
falsehood, are questions of observation and experience. [...]
Yet they seldom attempt to make out a list of the à priori
principles which are to serve as the premises of the science;
[...]. They either assume the ordinary precepts of morals as of
à priori authority, or they lay down as the common ground-
work of those maxims, some generality much less obviously
authoritative than the maxims themselves, and which has
never succeeded in gaining popular acceptance. [...] I might
go much further, and say that to all those à priori moralists
who deem it necessary to argue at all, utilitarian arguments
are indispensable. It is not my present purpose to criticize
these thinkers [...].22

Der Intuitionismus läuft Gefahr, einfach die konventionelle Moral
zu bestätigen oder, wenn er das nicht tut, ein fragwürdiges Prinzip
zugrunde zu legen. Er ist also entweder konservativ oder, wenn er
das nicht ist, lediglich Ausdruck der exzentrischen Position einer
einzelnen Philosoph*in.23 Mill hält es für notwendig, dass es einen
Prüfstein für unsere moralischen und politischen Überzeugungen24

the Principles of Morals and Legislation, S. II.XI–II.XIX. Wie Bentham dort
postuliert aber auch Mill eine Verwandtschaft der moral sense-Theorien mit
dem Intuitionismus. Siehe Mill, „Utilitarianism“, § 1.3. Siehe außerdem Mill,
„Whewell on Moral Philosophy“, S. 170.

22 Mill, „Utilitarianism“, § 1.3–4. Es folgt beispielhaft Kant, von dessen katego-
rischem Imperativ (in der Universalisierungsformel) Mill meint, dieser könne
selbst großes Unrecht nur ausschließen, wenn die Folgen einer universellen Be-
folgung der zu prüfenden Regeln in Betracht gezogen würden. Allerdings ist
dies auch im Falle der verdienstlichen Pflichten noch ein großer Unterschied
zum Utilitarismus – selbst zum Regelutilitarismus – den Mill hier nicht the-
matisiert. Um wirklich überzeugend zu sein, hätte Mill hier außerdem zeigen
müssen, dass Kant sich in der Herleitung des kategorischen Imperativs utili-
taristischen Prinzipien bedienen muss.

23 Dies entspricht natürlich den bereits zitierten Gedanken aus Mill, „Whewell
on Moral Philosophy“, S. 170f und Mill, „Coleridge“, S. 127.

24 Mit den Prinzipien zweiter Ordnung, (vgl. Mill, Utilitarianism/Der Utilita-
rismus, S. 76ff und vgl. Mill, „Bentham“, S. 111) die uns im Alltag laut Mill

164

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.1. Unparteilichkeit im Utilitarismus

oder eben für die Prinzipien, die diesen als zugrunde liegend postu-
liert werden, geben muss. Dieser Prüfstein liegt für ihn im Utilita-
rismus und er unterstellt, dass selbst Intuitionist*innen, sofern sie
in ihren moralischen Theorien nicht einfach blind die Konvention
reproduzieren, (ohne es zu wissen) letztlich auf den Utilitarismus
als Prüfstein zurückgreifen müssen. Sehr viel deutlicher wird dieser
Punkt im Aufsatz „Whewell on Moral Philosophy“25 hervorgeho-
ben, den ich in Abschnitt 6.1.3 diskutieren werde.

Der Utilitarismus selbst hat für Mill nicht den Status eines a
priori Prinzips.26 Er ordnet ihn (und sich) hier noch einmal der
„induktiven“ Schule zu.27 Obwohl er aber in „Utilitarianism“ die
Ableitung der Moral aus Prinzipien mit einer „Wissenschaft der
Moral“ gleichzusetzen scheint28 und in Kapitel 1 die Darlegung des
Utilitarismus mit der Notwendigkeit eines obersten Prinzips zum
Zwecke einer solchen Abhandlung rechtfertigt29 – also implizit dem
Anspruch einer „Wissenschaft der Moral“ zuzustimmen scheint –,
ist Moralphilosophie, wie bereits erwähnt, in vieler Hinsicht für Mill

leiten, gibt es für Mill so etwas wie substantielle moralische Überzeugungen.
Welche Rolle diese genau spielen, ist kompliziert: Roger Crisp schreibt: „In
fact Mill is neither a single-level nor a self-effacing theorist; his is a multi-
level view, of a particularly subtle kind.“ Vgl. Crisp, Mill on Utilitarianism,
S. 109.

25 Mill, „Whewell on Moral Philosophy“.
26 Der Begriff wird bei Mill ausschließlich kritisch verwendet. Neben zahlreichen

Textstellen in bereits zitierten Texten bringt Folgendes Mills Einstellungen zu
solchen a priori-Argumenten zum Ausdruck: „Professedly à priori arguments
are not unfrequently of a mixed nature, partaking in some degree of the à
posteriori character, and may often be said to be à posteriori arguments in
disguise; the à priori considerations acting chiefly in the way of making some
particular à posteriori argument tell for more than its worth.“ Mill, „Three
Essays on Religion“, S. 435.

27 Mill, „Utilitarianism“, § 1.3.
28 „But both hold equally that morality must be deduced from principles; and

the intuitive school affirm as strongly as the inductive, that there is a science
of morals.“ Ebd., § 1.3. Das Problem der „intuitiven Schule“ ist nicht, dass
sie den Anspruch hat, dass Moral eine Wissenschaft ist; dieser Anspruch, so
scheint Mill hier sagen zu wollen, ist wichtig. Das Problem ist, dass sie diesem
Anspruch nicht gerecht werden kann, ohne implizit auf den Utilitarismus
zurückgreifen zu müssen. Siehe das obige Zitat zu Fußnote 22.

29 Ebd., § 1.2. Vgl. auch Mill, The Collected Works of John Stuart Mill, Volu-
me VIII - A System of Logic Ratiocinative and Inductive (Books IV-VI and
Appendices), S. 951f.

165

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

nur in sehr übertragenem Sinne eine Wissenschaft. (Darauf habe ich
bereits in Abschnitt 4.3.1 hingewiesen.)

Es könnte eingewendet werden, dass Mill nun zum Zeitpunkt der
Veröffentlichung von „Utilitarianism“ seine Meinung geändert ha-
be. Dagegen spricht allerdings, dass Mill in dem Kapitel aus A Sys-
tem of Logic, aus dem hier zitiert wurde, bis zum Erscheinen des
Utilitarismus und darüber hinaus weitreichende Änderungen vor-
genommen hat, es aber nicht für nötig hielt, diese Textstelle aus
dem einleitenden Paragraphen inhaltlich zu redigieren. Wichtiger
ist aber, dass Mill einen Gedanken aus diesem letzten Kapitel be-
züglich der Unterscheidung von Kunst und Wissenschaft aus A Sys-
tem of Logic explizit übernimmt, nämlich, dass die Rechtfertigung
von (letzten) Zwecken anders stattfinden müsse, als Rechtfertigun-
gen von Wahrheit in den Wissenschaften.30 Aber während er sich
in A System of Logic agnostisch darüber gibt, wie Rechtfertigungen
von (letzten) Zwecken aussehen können, und seiner Verpflichtung
auf den Utilitarismus (ab 1865 mit explizitem Verweis auf „Utilitar-
ianism“) lediglich Ausdruck verleiht,31 versucht er im Utilitarismus
eine solche Rechtfertigung. Er schreibt, nachdem er Gedanken aus
A System of Logic zu letzten Zwecken mehr oder weniger wiederholt
hat und etabliert hat, dass der Nachweis des utilitaristischen Prin-
zips kein Beweis im gewöhnlichen und populären Sinne des Wortes32

sein kann:

30 „But though the reasonings which connect the end or purpose of every art
with its means, belong to the domain of Science, the definition of the end
itself belongs exclusively to Art, and forms its peculiar province. Every art
has one first principle, or general major premise, not borrowed from science;
that which enunciates the object aimed at, and affirms it to be a desirable
object.“ Mill, The Collected Works of John Stuart Mill, Volume VIII - A
System of Logic Ratiocinative and Inductive (Books IV-VI and Appendices),
S. 949.

31 „Without attempting in this place to justify my opinion, or even to define
the kind of justification which it admits of, I merely declare my conviction,
that the general principle to which all rules of practice ought to conform,
and the test by which they should be tried, is that of conduciveness to the
happiness of mankind, or rather, of all sentient beings: in other words, that
the promotion of happiness is the ultimate principle of Teleology.“ Ebd.,
S. 951.

32 „in the ordinary and popular meaning of the term“, Mill, „Utilitarianism“,
§ 1.5.

166

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.1. Unparteilichkeit im Utilitarismus

There is a larger meaning of the word proof, in which this
question is as amenable to it as any other of the disputed
questions of philosophy. The subject is within the cognizance
of the rational faculty; and neither does that faculty deal
with it solely in the way of intuition. Considerations may be
presented capable of determining the intellect either to give
or withhold its assent to the doctrine; and this is equivalent
to proof.33

Wichtig ist hier, dass Mill den Anspruch erhebt, an das, was als
das „rationale Vermögen“ bezeichnet werden könnte, zu appellieren;
sonst könnte unter „[c]onsiderations [...] capable of determining the
intellect either to give or to withhold its assent“ auch einfach Pro-
paganda verstanden werden. Mill will überzeugen. Er will vor allen
Dingen etwas liefern, von dem er meint, dass es dem Intuitionis-
mus fehlt: eine nicht-dogmatische Grundlage für unsere moralischen
Überzeugungen, nach der diese sich als richtig und falsch erweisen
können und nicht einfach als richtig gesetzt sind, weil wir sie für
richtig halten.34

Dafür, dass dieses Bemühen Mills um eine begründbare, wenn
auch nicht im engeren Sinne „wissenschaftliche“ Grundlage für den
Utilitarismus Ausdruck von Benthams Tugend ist, braucht sicher-
lich nicht einmal argumentiert werden. (Ich hatte genau dafür, dass
Benthams Tugend keine Wissenschaftlichkeit in einem empiristi-
schen Sinne voraussetzt, bereits in Abschnitt 4.3.1 argumentiert.)
Inhaltlich geht es schließlich immer noch um genau das Thema,
anhand dessen ich in Kapitel 4 das, was Mill an Bentham als Philo-
sophen schätzt, Benthams Tugend also, ausgearbeitet hatte: Mills
Kritik am Intuitionismus gleicht derjenigen, die er in „Bentham“
bei Bentham lobt – inklusive der behaupteten Verwandtschaft von

33 Ebd., § 1.5.
34 Vgl. aus dem 1851 zugefügten Absatz aus Mill, The Collected Works of John

Stuart Mill, Volume VIII - A System of Logic Ratiocinative and Inductive
(Books IV-VI and Appendices), S. 949: „[T]he speaker’s approbation is no
sufficient reason why other people should approve; nor ought it to be a con-
clusive reason even with himself.“ Vergleiche außerdem aus der Kritik an
Bentham: „If he thought at all of any of the deeper feelings of human nature,
it was but as idiosyncrasies of taste [...]. To say either that man should, or
that he should not, take pleasure in one thing, displeasure in another, ap-
peared to him as much an act of despotism in the moralist as in the political
ruler.“ Mill, „Bentham“, S. 96.

167

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

Subjektivismus, moral sense-Theorie und Intuitionismus35 vor dem
Hintergrund, dass sie aus seiner Sicht das gleiche Problem teilen,
nämlich die Immunisierung moralischer Äußerungen gegen Kritik
und damit die Aufgabe des Anspruchs, Objektivität nachzuweisen.

Mill bemüht sich also, was das Nützlichkeitsprinzip angeht, um
Benthams Tugend.36 Er wird ihr aber nicht gerecht, wie ich im
Folgenden argumentieren werde. Dafür ist es nötig, den „Beweis“
des Utilitarismus genauer zu diskutieren.

6.1.2. Der „Beweis“ des Utilitarismus

Der „Beweis“ soll letztlich Benthams Tugend, das Bemühen um
Objektivität vor dem Hintergrund von Alternativen, erfüllen. Die
wichtigste Gegenposition ist dabei der Intuitionismus. Kapitel 2
und 3, die dem Beweis vorausgehen, und in gewissem Sinne auch
Kapitel 5, das dem Beweis folgt, hatte ich so gedeutet, dass es
darum geht, darin zu zeigen, dass der Utilitarismus ebenfalls das
erfassen kann, was die große Stärke am Intuitionismus ist, so wie
Mill diesen versteht: Einen philosophischen Ausdruck zu finden, den
eine Teilnehmer*in der moralischen Praxis für das, was an dieser
Praxis wichtig ist, als adäquaten Ausdruck bezeichnen könnte. Der
Intuitionismus, so wie Mill ihn versteht, hat dann hier ein Heim-
spiel, wenn er vom konventionellen Moralbegriff ausgeht. Wenn die
entsprechenden Kapitel erfolgreich sind, dann hätten wir mit dem
Utilitarismus bezüglich Coleridges Tugend eine Alternative zum In-
tuitionismus. Das Spielfeld wäre geebnet. Nach Benthams Tugend
müssen wir uns aber darum bemühen, dass die Frage, ob der In-
tuitionismus oder der Utilitarismus die bessere philosophische Auf-
fassung ist, nicht „a field of interminable discussion, leading to no
result“37 bleibt: Auf dem in Bezug auf Coleridges Tugend nun ebe-

35 Mill zitiert Bentham in entsprechender Weise im Kontext der Diskussion um
den Intuitionismus in seiner Kritik an Whewell. Siehe Mill, „Whewell on Moral
Philosophy“, S. 177f.

36 Ironischerweise anders als Bentham, der dazu knapp schreibt: „[T]hat which is
used to prove every thing else, cannot itself be proved: a chain of proofs must
have their commencement somewhere. To give such proof is as impossible
as it is needless.“ Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and
Legislation, § I.XI.

37 Mill, „Bentham“, S. 83. Dagegen anzukämpfen beschreibt Mill als explizites
Verdienst Benthams an der zitierten Stelle.

168

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.1. Unparteilichkeit im Utilitarismus

nen Spielfeld muss der Utilitarismus nun in Bezug auf Benthams
Tugend gewinnen.

Welche Art der Überlegung kommt aber in Frage, um zwischen
Intuitionismus und Utilitarismus zu entscheiden? Mill wiederholt
am Anfang von Kapitel 4 in fast den gleichen Worten, was er schon
im ersten Kapitel gesagt hat: dass es sich um keinen Beweis im üb-
lichen Sinne des Wortes handeln kann.38 Der Zugang dazu, welche
Art von Überlegung Mill vorschwebt, kann in Abgrenzung zu Moo-
res Fehldeutung erarbeitet werden. Moore hat Mills Beweis auf eine
Weise missverstanden, deren Zurückweisung es ermöglicht, zu ver-
stehen, was Mill eigentlich vorschwebt. Dies werde ich im folgenden
Abschnitt tun.

Von Moores Missverständnis des Beweises zum Status des
Beweises nach Mill

Vielleicht hat Moore sich dadurch in die Irre führen lassen, dass
Mill das Beweiskapitel sehr klassisch aufbaut: Sein Beweisziel ist:
„that happiness is desirable, and the only thing desirable“39; nach
dem kurzen Absatz nach dieser Formulierung des Beweisziels bean-
sprucht Mill den ersten Teil gezeigt zu haben: „Happiness has made
out its title as one of the ends of conduct, and consequently one of
the criteria of morality“40. Danach geht es für sieben Absätze dar-
um, die zweite Hälfte des Ziels nachzuweisen, nämlich dass Glück
das einzige Gut ist.41 Das Kapitel wirkt daher so, wie eine klassische
Begriffsklärung: Erst wird gezeigt – so könnte der Aufbau verstan-
den werden – dass Glück (im Sinne von Freude) hinreichend für
das Gute ist; dann wird gezeigt, dass Glück (im Sinne von Freude)
auch notwendig ist.

Vielleicht unterstellt Moore Mill auch aus diesem Grund in sei-
nem Beweis des utilitaristischen Prinzips ein analytisches Urteil42

über „moralisch gut“ abzugeben,43 obwohl sich aus analytischen

38 Mill, „Utilitarianism“, § 4.1.
39 Ebd., § 4.2.
40 Ebd., § 4.3.
41 Ebd., § 4.4–4.8.
42 Die Dichotomie „analytisch“–„synthetisch“ ist eine der Weisen, in der Moore

seinen Gedanken fasst: „[P]ropositions about the good are all of them syn-
thetic and never analytic;“ Moore, Principia Ethica, § 6.

43 Ebd., § 40–41.

169

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

Urteilen über diesen Begriff nach Moore für die Ethik nichts In-
teressantes – nichts Normatives jedenfalls – ableiten lasse (sondern
nur aus synthetischen).44 Bei analytischen Urteilen sei nämlich die
Infragestellung durch eine Person, die die Bedeutung aller im Ur-
teil verwendeten Begriffe versteht, nicht möglich, während syntheti-
sche Urteile diese Infragestellung ermöglichten.45 Dieser Aspekt des
Argumentes der offenen Frage ist zunächst unabhängig davon, ob
„gut“ eine natürliche Eigenschaft ist oder nicht; wir können zum
Beispiel auch den (nach Moore natürlichen) Alltagsbegriff „gelb“
nicht anhand der Wellenlänge definieren, die gelbes Licht hat. (Die-
se Analogie wird auch nicht dadurch aufgehoben, dass „gelb“ und
„gut“ in anderen Hinsichten, beispielsweise in Bezug auf die Fra-
ge, ob es sich um ein attributives oder ein prädikatives Adjektiv
handelt,46 nicht analog sind.) In der Tat ist etwas unklar, was Moo-
re genau damit meint, dass „gut“ über die Undefinierbarkeit hin-
aus, die aber auch auf „gelb“ zutrifft, keine natürliche Eigenschaft
sein könne, da er den naturalistischen Fehlschluss auch dem, was
er „metaphysische Ethiken“ nennt, vorwirft, die „gut“ anhand von
jedenfalls nicht empirisch wahrnehmbaren47, Eigenschaften definie-
ren wollten. Entsprechend müsste der Fehlschluss nach Frankena
eigentlich „Definitionsfehlschluss“ heißen.48

44 Moore sagt zwar gelegentlich, wie das Zitat in Fußnote 9 belegt, es gebe gar
keine wahren analytischen Aussagen über „gut“, aber das scheint falsch zu
sein. Beispielsweise: Gut ist das, was wir mit „gut“ auszudrücken trachten.
Es scheint mir, dass Moore vor allem meint, es würde nichts Normatives aus
einem analytischen Urteil über „gut“ folgen – ähnlich wie nach der Abbild-
theorie im Tractatus keine Aussagen über die Welt durch analytische Sätze
möglich sind. Z. B. Ludwig Wittgenstein. Werkausgabe in 8 Bänden – Band
1: Tractatus logico-philosophicus. Tagebücher 1914–1916. Philosophische Un-
tersuchungen. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2014, S. 4.462.

45 Moore, Principia Ethica, § 13.
46 Peter Geach. „Good and Evil“. In: Analysis 17.2 (1956), S. 33–42.
47 Siehe Moore, Principia Ethica, Kapitel IV.
48 Eigentlich auch das nicht. Der nach Frankena für Moore interessanteste „Feh-

ler“ (Moore meint offenbar verschiedene nicht gleichbedeutende Dinge mit
„naturalistischer Fehlschluss“) liegt nämlich im Versuch, eine Definition von
„gut“ anzugeben. Es geht also streng genommen überhaupt nicht um einen
Schluss. William Frankena. „Der naturalistische Fehlschluss“. In: Sprache und
Ethik – Zur Entwicklung der Metaethik. Hrsg. von Günther Grewendorf und
Georg Meggle. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1974, S. 83–99.

170

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.1. Unparteilichkeit im Utilitarismus

Hier soll es nicht um eine Interpretation von Moore gehen. Es geht
vielmehr darum: Angenommen Moore hätte mit seiner Deutung die-
ser Passage Recht und Mills „Beweis“ des utilitaristischen Prinzips
wäre als deduktives Argument zu verstehen, das von (fragwürdi-
gen) analytischen Sätzen (in fragwürdiger Weise) auf ein normatives
Prinzip schließt. Dann würde Mill offensichtlich den ihm von mir
unterstellten philosophischen Tugenden nicht gerecht: Wenn Mill
den Anspruch hätte, „gut“ einfach zu definieren, würde er, wenn
die Definition die konventionelle Bedeutung von „gut“ erfassen soll,
dogmatisch sein; wenn die Definition bloß stipulativ sein soll, würde
sie die Beweislast nicht tragen können. In jedem Fall wäre Mill kei-
nen Schritt näher daran, Benthams Tugend nachzukommen. Moore
liegt aber falsch. Um dies zu belegen, werde ich etwas genauer auf
Moores Kritik eingehen. Hier sind die entscheidenden Sätze Mills,
an denen Moore seine Kritik aufhängt:

The only proof capable of being given that an object is vis-
ible, is that people actually see it. The only proof that a
sound is audible, is that people hear it: and so of the other
sources of our experience. In like manner, I apprehend, the
sole evidence it is possible to produce that anything is desir-
able, is that people do actually desire it. If the end which
the utilitarian doctrine proposes to itself were not, in theory
and in practice, acknowledged to be an end, nothing could
ever convince any person that it was so.49

Moore unterstellt Mill nun, dass letzterer erstens einen analyti-
schen Zusammenhang zwischen der Sichtbarkeit eines Objektes und
der Tatsache, dass Menschen es sehen können, behaupten will, und
zweitens, dass Mill in der Analogie zwischen dem Sichtbaren und
dem Wünschenswerten auf diesen analytischen Zusammenhang ab-
zielt: Wir sollen nach Moores Mill also einsehen, dass so wie „sicht-
bar“ bedeutet, dass es von Menschen gesehen werden kann, ganz
analog „wünschenswert“ bedeutet, dass Menschen es sich wünschen.
Entsprechend lautet seine Kritik: „The fact is that ‘desirable’ does
not mean ‘able to be desired’ as ‘visible’ means ‘able to be seen.’“50

Entsprechend meint Moore, von „guten Begierden“ zu sprechen,

49 Mill, „Utilitarianism“, § 4.3.
50 Moore, Principia Ethica, § 3.40.

171

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

müsse für Mill eine bloße Tautologie sein und unterstellt Mill ent-
sprechend einen Selbstwiderspruch bei dessen Unterscheidung zwi-
schen besseren und schlechteren Gegenständen des Begehrens, „as
if, after all, what is desired were not ipso facto good, and good in
proportion to the amount it is desired“51. Moore versucht sich aber
gar nicht erst an einer wohlwollenden Lesart, sondern behauptet:
„These are specimens of the contradictions, which, as I have tried to
shew, must always follow from the use of the naturalistic fallacy“52.
Ich glaube, beide Unterstellungen sind falsch. (1) Mill will uns nicht
sagen, dass „visible“ so viel wie „able to be seen“ bedeutet, und (2)
selbst, wenn er das wollte, geht es bei der Analogie nicht darum,
die Eigenschaft einer Aussage analytisch oder definitorisch zu sein,
auf eine andere Aussage zu übertragen.

(1) Zunächst sind „visible“ und „able to be seen“ unabhängig vom
Status der Aussage gar nicht die Begriffe, die Mill im ersten Satz des
Zitates in Verbindung bringt. Es sind die Begriffe „visible“ und die
Tatsache, „that people actually see it“. Dies scheint (anders als das,
was Moore offenbar versteht) keine Aussage über die Bedeutung
von „visible“ sein können: Ob Menschen etwas tatsächlich sehen,
hängt auch von kontingenten Faktoren ab, wie zum Beispiel der
Frage, ob gerade Menschen da sind, ihre Augen offen haben, u.s.w.
Allerdings könnte eingewendet werden, dass, obwohl „visible“ nicht
bedeutet, dass „people actually see it“, es dennoch einen analyti-
schen Zusammenhang in dem Sinne gibt, dass, wenn Menschen ein
Objekt sehen, dieses Objekt in der Tat sichtbar sein muss. Dass
Menschen einen visuellen Wahrnehmungseindruck haben, kann na-
türlich nur als Evidenz gelten, dass es hier ein Objekt gibt und
dieses sichtbar ist; aber die Formulierung „ein Objekt sehen“ ist,
so könnte eingewandt werden, ein Erfolgsverb, das tatsächlich ein
Objekt und seine Sichtbarkeit voraussetzt. Ich glaube nicht, dass
Mill hier unter Voraussetzung einer disjunktiven Wahrnehmungs-

51 Moore, Principia Ethica, § 40. Siehe das Zitat in Fußnote 34, wo Mill einen
zwingenden Zusammenhang zwischen Begierden und dem Gutsein der Gegen-
stände der Begierden explizit ablehnt. Dies ist keine Inkonsistenz bei Mill, wie
Moore zu denken scheint, sondern ein Beleg dafür, dass Mill es so, wie Moo-
re ihn versteht, nicht gemeint haben kann. Wie im letzten Unterabschnitt
(6.1.1) dargelegt, stehen Mills Überlegungen dazu, welchen Status sein Be-
weis hat, in deutlichem Zusammenhang zu dem Kapitel, aus dem das Zitat
aus Fußnote 34 entnommen ist.

52 Ebd., § 40.

172

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.1. Unparteilichkeit im Utilitarismus

theorie einen analytischen Satz formulieren wollte. (Wenn Mill hier
auf sprachanalytische Wahrheiten hätte abzielen wollen, wäre der
nächste Satz im oben zitierten Absatz gänzlich verwirrend: Wenn
etwas ein „sound“ ist, dann scheint nach der gleichen Spitzfindig-
keit „Hörbarkeit“ schon vorausgesetzt; und weitere Beweise wären
dann sinnlos.) Ich werde weiter unten einen Vorschlag machen, wie
der Satz stattdessen zu lesen ist.

(2) Selbst wenn Mill aber mit dem ersten Satz eine analytische
Wahrheit hat ausdrücken wollen, so ist es doch mehr als fraglich,
ob es ihm in der Analogie darum geht, die Eigenschaft eines Satzes,
analytisch zu sein, auf die Aussage, dass Menschen sich Wünschens-
wertes wünschen, zu übertragen: Er spricht in diesem Satz auch
nicht mehr von „proof“, sondern von „sole evidence“. Dies ist ein
deutlicher Hinweis dafür, dass der Satz nicht analytisch und insbe-
sondere nicht als Aussage über die Bedeutung von „wünschenswert“
gemeint ist: Dass eine Zahl nur durch sich selbst und eins teilbar
ist, ist keine Evidenz dafür, dass es sich um eine Primzahl han-
delt, denn dies ist, was es bedeutet, eine Primzahl zu sein; dass ein
Pferd von Natur aus eine weiße Fellfarbe hat, ist keine Evidenz da-
für, dass es sich um einen Schimmel handelt, sondern dies ist, was
es bedeutet, ein Schimmel zu sein. Zumindest die Aussage (aber
ich meine auch die Aussage zur Sichtbarkeit), dass wir davon, dass
Menschen sich etwas wünschen, darauf schließen können, dass es
wünschenswert sei, muss also evidentiell verstanden werden – ähn-
lich wie das Urteil der Erfahrenen über den qualitativen Wert der
Lüste: Es ist nicht so, dass es sich hier um ein unfehlbares Krite-
rium handelt – Menschen wünschen sich manchmal Schlechtes und
auch die Erfahrenen ziehen manchmal die niedrigere von zwei Lüs-
ten vor –, sondern es ist so, dass die Tatsache, dass Menschen etwas
wünschen, ein Indikator dafür ist, dass das, was sie sich wünschen,
wertvoll ist. (Siehe Abschnitt 5.2.2.)

Wenn Moores Deutung richtig wäre, dann wäre auch nicht klar,
warum Mill gleich in der Einleitung des ganzen Buches und noch
einmal unmittelbar vor der problematisierten Textstelle so deut-
lich sagt, dass es sich nicht um einen Beweis „in the ordinary ac-
ceptation of the term“ handeln könne, weil letzte Prinzipien keines
Beweises fähig seien53: Handelte es sich tatsächlich um ein dem An-

53 Mill, „Utilitarianism“, § 4.1, vgl. ebd., § 1.5.

173

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

spruch nach deduktives Argument, das von – dem Anspruch nach –
analytisch wahren Sätzen ausgeht, ist schwerlich etwas vorstellbar,
was näher an die gängige Bedeutung des Wortes „Beweis“ kommt;
es mag tatsächlich ein mangelhafter Beweisversuch sein, aber Mill
müsste dann immer noch den Anspruch vertreten, etwas in der gän-
gigen Bedeutung des Wortes „Beweis“ zu leisten, und dies tut er
nicht.

Moores Deutung geht aber nicht nur gegen den Strich von Mills
expliziten Bemerkungen zum Status des Beweises, sie geht auch ge-
gen Mills metaethische Grundüberzeugung, wie er sie am Anfang
des Utilitarismus darlegt: Er selbst rechnet sich, wie dargelegt, der
„induktiven Schule“ der Ethik zu und grenzt diese, nachdem er die
moral-sense-Theorie zurückgewiesen hat, von der „intuitiven Schu-
le“54 ab. Nach letzterer seien die Prinzipien der Moral in dem Sinne
a priori evident, dass sie nichts benötigten, damit wir ihnen zu-
stimmen, außer dass wir die Begriffe, in denen sie formuliert sind,
wirklich verstehen. Diese Art zu philosophieren habe eine Tendenz,
etablierte Meinungen zu rechtfertigen, indem sie letztlich in Phra-
sen, in denen diese Meinung Ausdruck findet, ende.55 Und es geht
ja darum, wie der Utilitarismus in diesem Punkt besser als der In-
tuitionismus sein kann.

Moore missversteht Mills Beweis. Wie aber sollten wir den Be-
weis stattdessen verstehen? Ab Absatz 9 diskutiert Mill den theore-
tischen Status seiner Überlegungen.56 Einen Absatz später schreibt
er: „[W]e have evidently arrived at a question of fact and experience,

54 Die Phrase, die Mill hier verwendet ist: „intuitive school“. (Vgl. Mill, „Utili-
tarianism“, § 1.3.) Birnbacher übersetzt dies mit „intuitionistische Schule“;
Mill, Utilitarianism/Der Utilitarismus, S. 10f. Auch Mill verwendet gelegent-
lich andere Bezeichnungen: in Whewell on Moral Philosophy spricht er von
der „intuition doctrine“; ich habe mich, auch, um im Kontext der Behandlung
von Moores Kritik keine illegitime Gleichsetzung und Verwirrung zu stiften,
für „intuitive Schule“ als Übersetzung entschieden.

55 Mill zählt auf: „our idea of man as man“, „all men think“, „we cannot help
feeling“. Vgl. Mill, „Whewell on Moral Philosophy“, S. 193. Mill setzt da-
bei nicht einfach eine philosophische Ausrichtung mit einer gesellschaftlichen
gleich: Er weist durchaus darauf hin, dass utilitaristische Argumente auch von
Konservativen gebraucht wurden und dass die intuitive Schule im Gegenzug
nicht immer das Etablierte verteidige. Er meint aber, dass sie letztlich für
konservative Denker*innen besonders attraktiv sei. Vgl. ebd., S. 170f.

56 „We have now, then, an answer to the question, of what sort of proof the
principle of utility is susceptible.“ Mill, „Utilitarianism“, § 4.9

174

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.1. Unparteilichkeit im Utilitarismus

dependent, like all similar questions, upon evidence. It can only be
determined by practised self-consciousness and self-observation, as-
sisted by observation of others.“57 Die Schritte des Beweises sind
offenbar evidentiell zu verstehen. Der erste Schritt ist dann unge-
fähr dieser: Dass Glück ein individueller Wert ist, wird dadurch
nahegelegt, dass Menschen sich Glück tatsächlich wünschen oder
für gut halten. Dies ist zwar nach Mill kein zwingender (conclusi-
ve)58 Schluss, aber das Ergebnis dürfte trotzdem nicht kontrovers
sein.59 Wichtig, was den Status angeht: Da es im gesamten Beweis
um etwas geht, dass durch Evidenz, Selbstbeobachtung, die Beob-
achtung von anderen u.s.w. zu beantworten ist, scheint Mill das
Ergebnis seines „Beweises“ und hier beispielhaft des ersten Schrit-
tes tatsächlich im Sinne Moores als Gegenstand „offener Fragen“
zu sehen: Es ist nicht durch begriffliche Überlegungen festgelegt,
dass happiness ein Wert ist. Aber dadurch, dass wir selbst und alle
Menschen, von denen wir wissen, es als Wert behandeln, haben wir
Evidenz dafür, wenn auch keinen zwingenden Schluss darauf, dass
es sich um einen Wert handelt. Diese Überlegung zum theoretischen
Status gilt auch für den Rest des Beweises.

Bevor ich mich im Folgenden näher kritisch mit einer weiteren
Stufe des Beweises auseinandersetze, möchte ich diesen Gedanken,
dass es sich um eine offene Frage handelt, mit Benthams Tugend in
Verbindung bringen: Ich hatte bereits in Abschnitt 5.2.3 angedeu-
tet, dass eine von Mills Begründungen für Meinungsfreiheit darin
besteht, dass nur unter Bedingungen der Meinungsvielfalt Meinun-
gen ihre Bedeutungen beibehalten könnten. Dies wiederum begrün-
det Mill damit, dass wir, um die Bedeutung einer Meinung zu ver-
stehen, uns der Alternativen bewusst sein müssen. Ich hatte gesagt,
dass dies an den Verifikationismus erinnert, obwohl dies nicht un-
bedingt heißt, dass Mill im strengen Sinne Verifikationist in Bezug
auf Bedeutung gewesen ist. (Siehe Abschnitt 5.2.3.) Trotzdem ist es

57 Ebd., § 4.10.
58 Vgl. Mill, The Collected Works of John Stuart Mill, Volume VIII - A System

of Logic Ratiocinative and Inductive (Books IV-VI and Appendices), S. 949.
Vgl. außerdem Mill, „Bentham“, S. 96. Zitate zu beiden Textstellen finden
sich in Fußnote 34.

59 Vgl. Crisp, Mill on Utilitarianism, S. 73: „The suggestion that pleasure is
desirable is hardly difficult to accept, and one might be forgiven for wondering
why Mill thought he had to argue for it.“

175

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

fraglich, ob Mill so etwas wie eine „Wissenschaft ohne Gegensatz“ in
Bezug auf moralische oder philosophische Fragen allgemein akzep-
tiert hätte, wie sie Roedl vorschwebt.60 Ebenso fraglich ist, dass er
in Bezug auf die Philosophie einen Wittgenstein’schen Quietismus
akzeptiert hätte. Und die Tatsache, dass die Frage „Sollten wir in
moralischer Hinsicht wirklich immer und ausschließlich die Hand-
lungen tun, die die meisten guten Konsequenzen haben?“ letztlich
in Moores Sinne offen ist, wäre in diesem Sinne Voraussetzung da-
für, dass Benthams Tugend Anwendung findet.

Mills Strategie über „Evidenz“, „Selbstbeobachtung“ und „Er-
fahrung“ zu gehen, ist natürlich nicht die einzige Strategie, wie mo-
ralische Fragen und Fragen nach den Grundprinzipien der Moral
offene Fragen sein können. Eine andere wäre Kants Idee syntheti-
scher Urteile a priori zu reetablieren.61 Diese Strategie scheint auch
Jonathan Dancy vorzuschweben62, wobei Dancy natürlich Wert dar-
auf legt, dass dies nicht heißt, dass moralische Urteile notwendig
seien.63

Der logische Status der utilitaristischen Unparteilichkeit in
Mills Beweis

Ob der Beweis aus einem oder zwei weiteren Schritten besteht, ist
nicht leicht zu beantworten: Am Anfang des letzten Unterabschnit-
tes hatte ich nahegelegt, die Rhetorik des Kapitels bestünde darin,
erst zu zeigen, dass Glück (in Mills Sinne, siehe Abschnitt 5.1.2)
ein Wert sei und dann zu zeigen, dass nichts anderes ein Wert sei.

60 Dies ist die Wortwahl Sebastian Roedls für seine Vorstellung von Philoso-
phie als Wissenschaft vom Urteilen: „Wenn Urteilen selbstbewusst ist, ist
diese Wissenschaft vom Urteil eigentümlich: Sie ist die Wissenschaft ohne
Gegensatz. [...] Die Wissenschaft vom Urteil ist nichts anderes als die Artiku-
lation des Selbstbewußtseins des Urteils.“ Sebastian Roedl. Selbstbewusstsein
und Objektivität: Eine Einführung in den absoluten Idealismus. Berlin: Suhr-
kamp, 2019, § 3.1. Vgl. damit die bereits auf S. 91 zitierte Vorstellung Mills
in Mill, The Collected Works of John Stuart Mill, Volume VII - A System of
Logic Ratiocinative and Inductive (Books I-III and Appendices), S. 109.

61 Vgl. George Edward Moore. Ethics. London: Williams und Norgate, 1912,
§ 12.86.

62 Siehe Jonathan Dancy. Ethics Without Principles. Oxford und andere: OUP,
2004, S. 146–148.

63 Vgl. auch ebd., wo er explizit Kants Begriff des synthetischen Urteils a priori
verwendet.

176

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.1. Unparteilichkeit im Utilitarismus

Damit gäbe es zwei Schritte. (Auf den Beweisteil dafür, dass nichts
anderes als Glück ein (Klugheits-)Wert sei, werde ich an dieser Stel-
le nicht eingehen. Meine Bemerkungen in Abschnitt 5.1.2 dazu, wie
Mills Hedonismus insbesondere in Bezug auf sein offensichtliches
Zugeständnis, dass es nicht-hedonische Ziele gibt, zu verstehen ist,
sind, so meine ich, im Großen und Ganzen in Übereinstimmung
mit dem, was Mill hier dazu sagt. Die anderen Probleme mit Wer-
ten, die anscheinend trotzdem nicht reduzierbar sind auf Werte, die
gut für ein Individuum sind, entstehen durch einen Zug Mills, auf
den ich nun eingehe.) Allerdings fehlt diesen zwei Schritten noch ein
entscheidender Gedanke des Utilitarismus, den Mill zum Beispiel in
Kapitel 2 ausdrückt: „[T]he happiness which forms the utilitarian
standard of what is right in conduct is not the agent’s own happi-
ness, but that of all concerned.“64 Dies führt zum Beispiel Roger
Crisp dazu, in seiner Diskussion des Beweises von drei Schritten zu
sprechen und nicht von zweien, wie durch die Rhetorik des Buches
nahegelegt.65

Im dann noch fehlenden Schritt, dem zweiten Schritt in Crisps
Zählung, geht es im die Unparteilichkeitsannahme des Utilitaris-
mus, die nach Crisp einer der Hauptstreitpunkte zwischen Mill und
seinen philosophischen Gegner*innen war.66 Schritt zwei (in Crisps
Zählung) besteht allerdings nur in einem einzigen Satz: „This, [dass
jede Person ihr eigenes Glück wünscht] however being a fact, we
have not only all the proof which the case admits of, but all which
it is possible to require, that happiness is a good: that each per-
son’s happiness is a good to that person, and that the general hap-
piness, therefore, a good to the aggregate of all persons.“ Ange-
nommen, dies ist (anders als „therefore“ hier nahelegt) nicht als
Kompositionsfehlschluss zu verstehen, sondern als Aussage spezi-
ell über das Gute (oder das Gute als happiness verstanden): Das
Gute gehört laut diesem Satz eben zu den Dingen, die (über Per-

64 Mill, „Utilitarianism“, § 2.18. Und zwar zählt das Glück jeder betroffenen
Person in gleicher Weise: „Bentham’s dictum, ‘everybody to count for one,
nobody for more than one,’ might be written under the principle of utility as
an explanatory commentary.“ Ebd., § 5.36.

65 Crisp, Mill on Utilitarianism, Kapitel 4.
66 Crisp spricht von „one of the main bones of contention between Mill and his

philosophical opponents“. Ebd., S. 83.

177

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

sonen hinweg) addiert werden können.67 Und aus der moralischen
Perspektive, die der Utilitarismus zeichnet, werden Handlungen da-
nach bewertet, inwiefern sie das Glück „of all those concerned“ in
unparteiischer Weise fördern. Dies ist die utilitaristische Unpartei-
lichkeitsannahme.68 Der Satz gibt uns aber keinen Grund dafür,
warum wir diese Perspektive einnehmen sollten. Damit ist nicht
die Frage gemeint, warum wir moralisch sein sollten. Crisp argu-
mentiert, dass sich Mills Argument an Menschen richtet, die Moral
ernst nehmen.69 Aber der Beweis soll eine Lücke des Intuitionismus
umgehen. Auch Intuitionist*innen nehmen Moral ernst: es werden
Gründe gebraucht, die es besser machen, den Utilitarismus anstelle
des Intuitionismus und nicht des Amoralismus anzunehmen.

Die Frage kann auch so reformuliert werden: Weiter oben hatte
ich behauptet, dass der Übergang davon, dass Menschen sich Freu-
de wünschen, dazu, dass Freude wünschenswert sei, evidentiell (und
nicht analytisch) ist und daher für Mill (anders als Moore meinte)
eine Antwort auf eine offene Frage im Sinne Moores ist. Es ist nicht
so, dass „gut“ einfach bedeutet, dass Menschen sich das so Bezeich-
nete wünschen; aber, dass alle Menschen sich etwas wünschen, ist
Evidenz dafür, dass es gut ist – in der gleichen Weise, wie die Tat-
sache, dass Menschen etwas sehen, Evidenz (aber nicht zwingender
Beweis) für ein sichtbares Objekt ist. (Dies ist in dem Sinne eine
offene Frage, als wir uns fragen können, ob wir wirklich ein Objekt
sehen, oder ob wir uns täuschen.70) Dies kann nun aber für den
zweiten Schritt von Mills Beweis in Crisps Zählung auch gefragt

67 Crisp, Mill on Utilitarianism, S. 77ff. Wie Mill in einem Brief klarstellt, meint
er nicht, dass die Summe des Glücks aller für jede einzelne Person gut sei,
sondern „nur“, dass sie gut sei, für die Summe aller Menschen. (Zitiert von
ebd., S. 78.) Dies muss von Mill aber als die Perspektive verstanden wer-
den, aus der utilitaristische Bewertungen stattfinden sollen, sonst würde sein
Beweis schlicht nicht beweisen, was er zu beweisen vorgibt.

68 Über diese sagt Mill an anderer Stelle: „It is involved in the very meaning of
Utility, or the Greatest-Happiness Principle. That principle is a mere form of
words without rational signification, unless one person’s happiness, supposed
in equal degree (with the proper allowance made for kind), is counted for
exactly as much as another’s.“ Mill, „Utilitarianism“, § 5.36.

69 Crisp, Mill on Utilitarianism, S. 79.
70 Natürlich ist der Zusammenhang zwischen „Ich sehe das Objekt X“ und „X

existiert“ analytisch im Sinne einer disjunktivistischen Theorie der Wahrneh-
mung. Aber Mill geht es weder um eine disjunktivistische Wahrnehmungs-
theorie, noch wäre es selbst innerhalb einer solchen Theorie plausibel, die

178

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.1. Unparteilichkeit im Utilitarismus

werden: Ist der mit „therefore“ gekennzeichnete Schritt eine Ant-
wort auf eine offene Frage? Beruht der Schritt davon, dass für jede
Person ihre eigene Freude ein Wert ist, dahin, dass die Perspek-
tive der Bewertung moralisch gefordert ist, die der Utilitarismus
anbietet, nämlich die Perspektive, nach der wir Glück unparteiisch
fördern sollten, gar auf Evidenz?

Wenn nicht, dann wäre Mill Benthams Tugend nicht gerecht ge-
worden: Es wäre nach dieser Deutung so, dass Mill einfach meint,
moralisch zu bewerten hieße so viel wie unparteiisch sein; nachdem
der erste und der dritte Schritt (nach Crisps Zählung) in seinem Be-
weis dann gezeigt haben, dass es im Leben um Freude und Leid und
nur um Freude und Leid geht, ist die Arbeit dann schon getan. Die
moralische Bewertung ist nun die unparteiische Bilanzierung die-
ser Gegenstände. Und dies ist nach dieser Deutung keine Antwort
auf eine offene Frage mehr, wenn einmal festgelegt ist, dass das, in
Bezug auf was wir unparteiisch sein sollten, Freude und Leid aller
ist, und wenn „moralisch“ so viel wie „unparteiisch“ heißt. Die Un-
parteilichkeitsannahme des Utilitarismus mag dann im Sinne von
Coleridges Tugend ein Ausdrucksversuch für das sein, was uns an
Moral wichtig ist, sie ist aber nicht gegen Alternativen als besser er-
wiesen worden. (Sie ist natürlich auch kein guter Ausdruck dessen,
was uns an Moral wichtig ist: Besonders, die Art der Unparteilich-
keit des Utilitarismus gegenüber anderen Arten, Unparteilichkeit
zu fassen, für grundlegender zu halten, wie zum Beispiel Fairness71

u.s.w. sei hier nur erwähnt.) Aber Teil des Beweises – weder im
gewöhnlichen Sinne des Wortes noch in sonst irgendeinem Sinne –
könnte der von Crisp gezählte zweite Schritt nicht sein.

Vielversprechender wäre es vielleicht, zu überlegen, ob der zweite
Schritt im Sinne einer Antwort auf eine offene Frage gemeint ist.
Dann wäre die Frage, wieso Mill die (empirische) „Evidenz“ nicht
angibt, von der Mill meint, dass eine solche Frage „like all similar
questions“72 abhängen müsste. Der eine Satz, aus dem dieser Schritt

Fallibilität von Wahrnehmung in Frage zu stellen. Und nur darum geht es bei
der offenen Frage.

71 Man bedenke zum Beispiel Rawls’ Kritik am Utilitarismus: Siehe John Rawls.
Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1979, S. 46–
52. Vgl. auch Crisp, Mill on Utilitarianism, S. 82.

72 Mill, „Utilitarianism“, S. 4.10.

179

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

in Crisps Zählung besteht, kann sicherlich nicht als das Liefern von
Evidenz aufgefasst werden.

Könnte Mill den Status der Unparteilichkeitsannahme für den
eines synthetischen Urteils a priori halten und damit daran fest-
halten, dass sie eine Antwort auf eine offene Frage ist? Dann wäre
wahr, was Roger Crisp über Mill in Bezug auf die Unparteilich-
keitsannahme des Utilitarismus sagt: Mill wäre dann Intuitionist.73

Auch dann müsste sie nach Benthams Tugend natürlich noch ge-
gen Alternativen verteidigt werden. Mill tut dies nicht, weil er nicht
glaubt, dass die intuitionistische Strategie überhaupt Benthams Tu-
gend gerecht werden kann.

Egal, wie wir den Status des Schrittes von der Aussage, dass
alle Menschen ihr eigenes Glück schätzen, zu der utilitaristischen
Bewertungsperspektive, dass das aggregierte Glück aller Menschen
der Maßstab moralischer Bewertung sei, also verstehen, scheint er
nicht erfolgversprechend. Selbst wenn es Mill also in den anderen
Kapiteln geschafft haben sollte, der Tugend Coleridges ebensogut
nachzukommen wie der Intuitionismus, der hier auf den ersten Blick
im Vorteil ist, selbst wenn er also gezeigt hat, dass der Utilitaris-
mus Ausdruck dessen sein kann, was die Leser*innen seines Buches,
sofern sie kompetente Teilnehmer*innen an der moralischen Praxis
sind, als adäquaten sprachlichen Ausdruck dessen, worum es in die-
ser Praxis geht, auffassen würden, so hat er dennoch nicht gezeigt,
dass der Utilitarismus gegenüber dem Intuitionismus besser ist. Er
ist an Benthams Tugend gescheitert.

Dass Mill hier aber eine philosophische Tugend verfolgt und nicht
einfach ein Beweisziel teilweise verfehlt, wird dann deutlich, wenn
wir bedenken, worum es Mill bei seiner Kritik am Intuitionismus
– und bei seinem Versuch, den Utilitarismus als Gegenmittel zu
präsentieren – geht. Ich hatte angedeutet, dass Mill in „Utilitar-
ianism“ nur wenig zu den Gründen seiner Kritik am Intuitionismus
sagt. Im nächsten Unterabschnitt will ich entsprechend auf eine der
explizitesten Auseinandersetzungen Mills mit dem Intuitionismus
im Allgemeinen und William Whewell im Besonderen, den Aufsatz
„Whewell on Moral Philosophy“74 eingehen. Dies wird einerseits die
Rede von einer philosophischen Tugend noch einmal plausibilisie-

73 Crisp, Mill on Utilitarianism, S. 83. Warum dies keine Möglichkeit ist, den
Beweis zu retten, erläutere ich in Abschnitt 6.1.3.

74 Mill, „Whewell on Moral Philosophy“.

180

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.1. Unparteilichkeit im Utilitarismus

ren, indem es deutlich macht, dass Benthams Vermächtnis an Mill,
das Anliegen, die Moral auf eine objektive Grundlage zu stellen und
so Kritik an der Alltagsmoral zu ermöglichen, zu den langfristigen
philosophischen Kernanliegen Mills zählt: Der Witz des Beweisver-
suches, das, was aus Mills Sicht daran hängt, es so zu machen, wie
er es macht, wird dann deutlich. Andererseits wird sich dadurch,
dass diese Kritik Mills an zumindest den Formen des Intuitionis-
mus, mit denen er sich auseinandergesetzt hat, wichtig ist, auch der
Wert von Benthams Tugend deutlich.

6.1.3. Die Rolle des utilitaristischen Maßstabs für die Kritik
an der common sense Moral

Roger Crisp unternimmt einen vermeintlichen Rettungsversuch von
Mills Beweis, indem er Mill für den im letzten Abschnitt behan-
delten zweiten Schritt des Beweises einen (Mill nicht bewussten)
intuitionistischen Zug unterstellt:

Mill is after all an intuitionist. [...] [T]he impartiality as-
sumption, which is one of the main bones of contention be-
tween Mill and his philosophical opponents, is as “a priori”
as any intuitive principle. [...] His own naturalism, and his
dislike of the metaphysics and the conservatism he perceived
in the philosophy of writers such as Whewell, prevented his
seeing that the debate between him and his opponents was
ultimately about not intuitionism itself but which intuitions
we should accept.75

Das Problem an dieser Einschätzung ist, dass Mill in seiner Aus-
einandersetzung mit Whewell, auf den Crisp hier anspielt, zeigt,
dass er durchaus differenziert.76 Ich habe die Textstelle bereits in
Abschnitt 3.4.2 zitiert und diskutiert. Insbesondere Hume, von dem
Mill weder denkt, dass er konservativ ist77, noch dass er eine grund-
sätzlich schlechte Metaphysik vertritt,78 ist nach Mill im intuitionis-

75 Crisp, Mill on Utilitarianism, S. 83.
76 Mill, „Whewell on Moral Philosophy“, S. 170f.
77 Er wird dort explizit als Gegner der Orthodoxie aufgezählt.
78 Im System of Logic bekennt sich Mill beispielsweise explizit zu Humes Kausa-

litätsauffassung. Siehe Mill, The Collected Works of John Stuart Mill, Volume
VIII - A System of Logic Ratiocinative and Inductive (Books IV-VI and Ap-
pendices), S. 838f.

181

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

tischen Lager79. Das Problem am Intuitionismus und der deutschen
Metaphysik, die das theoretische Äquivalent dazu sei,80 ist, dass er
„bears its testimony with equal ease for any conclusions in favour of
which there is a predisposition, and is sceptical with the sceptical,
and mystical with the mystical.“81 Nur, wenn die intuitionistische
Moralphilosophie an konservativen Institutionen wie der englischen
Universität zu Zeiten Mills82 und von konservativen Personen wie
Whewell betrieben werde, sei das Ergebnis notwendig konservativ.
(„Coleridge“ zeigt außerdem, dass Mill durchaus bereit ist, über den
Konservativismus einer Person hinwegzusehen, wenn es aus seiner
Sicht etwas anderes gibt, was Bewunderung verdient.)

Ohne Frage hat Crisp also Recht, dass Mill den Konservativis-
mus und die Metaphysik von Whewell zutiefst ablehnt. (Auch im
Falle von Coleridge ist es ja umgekehrt nicht der Konservativismus
oder die Metaphysik, die Mill schätzt, wie ich in Kapitel 3 argu-
mentiert habe.) Was Mill am Intuitionismus ablehnt, erschöpft sich
aber nicht darin, dass er im 19. Jahrhundert von Konservativen ver-
treten wurde, sondern die Tatsache, dass der Intuitionismus nach
Mill nicht in der Lage ist, Benthams Herausforderung zu begegnen.
Intuitionist*innen, wie Mill sie versteht, bringen zwar zum Aus-
druck, was ihnen selbst als Personen oder der Mehrheit, sofern sie
zu dieser zählen, oder einer privilegierten Gruppe wichtig ist, gehen
aber unbegründet von der Tatsache, diesen Ausdruck gefunden zu
haben, zu einem Wahrheitsanspruch über. Diese Kritik findet sich
in „Coleridge“, „Whewell on Moral Philosophy“ und „Utilitarian-
ism“,83 aber nur in „Utilitarianism“ bemüht sich Mill darum, zu
zeigen, dass das utilitaristische Prinzip selbst in einer besseren Po-

79 Dies ist Mills Einschätzung, auch wenn Hume, wie er heute meist verstanden
wird, keine kognitivistische Auffassung der Moral hatte, sondern eine „the-
ory of a moral sense or taste“, wie Mill schreibt, vertritt. Mill, „Whewell on
Moral Philosophy“, S. 170f. Es wurde bereits darauf hingewiesen (nämlich in
Abschnitt 3.4.2, aber auch in Fußnote 21 in diesem Kapitel), dass Mill Ben-
thams Klassifizierung des Prinzips der Sympathie und Antipathie folgend,
moral sense-Theorie und Intuitionismus für verwandt hält. Vgl. Mill, „Utili-
tarianism“, § 1.3.

80 Mill, „Whewell on Moral Philosophy“, S. 171.
81 Ebd., S. 170.
82 Siehe ebd., S. 167f.
83 Siehe Mill, „Coleridge“, S. 127 bzw. siehe Mill, „Whewell on Moral Philoso-

phy“, S. 170f bzw. siehe Mill, „Utilitarianism“, § 1.3.

182

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.1. Unparteilichkeit im Utilitarismus

sition ist. Wenn Mill also in seiner Begründung des Utilitarismus
versagt, dann ist es nicht nur so, dass der Utilitarismus in Gefahr
ist, sondern auch Mills Versuch zu zeigen, dass Moralphilosophie
sich neben Coleridges Tugend auch an Benthams Tugend orientie-
ren könne. Benthams Tugend ist ein Kernanliegen, das sich durch
sein ganzes Leben zieht. Der Utilitarismus ist, zumindest nach Mills
reiferen Überzeugungen, lediglich die einzige Möglichkeit, diesem
Kernanliegen gerecht zu werden – nicht umgekehrt ist der Utilita-
rismus das Kernanliegen, das nebenbei Benthams Tugend ermög-
licht. Insbesondere das, was Mill unter „Intuitionismus“ versteht,
kann diesem Anliegen nicht gerecht werden.

Mills Kritik daran ist aber in „Whewell on Moral Philosophy“
sehr viel ausführlicher dargestellt. Um daher zu verstehen, was der
Beweis in „Utilitarianism“ leisten soll, lohnt es sich, Mills Kritik an
Whewell genauer zu diskutieren. Whewell unterscheidet in den Lec-
tures on the History of Moral Philosophy in England84, auf die sich
„Whewell on Moral Philosophy“ bezieht, zwischen abhängiger und
unabhängiger Moral. Abhängige Moral bezieht sich auf ein externes
Objekt – im Falle des Utilitarismus Freude und Leid oder happiness
aller Betroffenen, während unabhängige Moral auf einem internen
Prinzip oder einer internen Beziehung, wie zum Beispiel dem Ge-
wissen, dem moralischen Vermögen, der Pflicht oder Aufrichtigkeit
u.s.w. beruhten.85

Whewell führt diesen Gedanken näher aus, indem er „richtig“ und
„falsch“ (und ähnliche Begriffe, wie „sollen“, welche letztlich das
Gleiche bedeuteten86) näher analysiert. Der Gegenstand der Moral,
so schließt er, lässt sich offenbar nicht nicht-zirkulär definieren:

Let us begin with the doctrine of Plato just referred to ; that
Reason has a natural and rightful authority over Desire and
Affection, which doctrine Butler has further illustrated. In
making this principle the groundwork of morality, we seem
to be guilty of an oversight; for the word rightful already
involves a moral notion [...].87

84 William Whewell. Lectures on the History of Moral Philosophy in England.
London und andere: J. W. Parker & son, 1852.

85 Siehe ebd., S. ixf, zitiert in Mill, „Whewell on Moral Philosophy“, S. 171f.
86 Siehe Whewell, Lectures on the History of Moral Philosophy in England, S. xi.
87 Ebd., S. x.

183

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

Moral kann nicht gefasst werden, indem auf etwas außerhalb der
Moral Liegendes – zum Beispiel eine außerhalb der Moral liegende
Vernunft – referiert werde. Der einzige Ausweg, wie Moral dennoch
vernünftig sein könne, ist letztlich, dass Vernunft selbst mit Moral
identisch sei:

Having got this notion of what is right; what we ought to do;
what we should do; we are already in the region of morality.
What is right; what it is that we ought to do, we must have
some means of determining, in order to complete our moral
scheme; but whatever we so determine, we are involved in a
moral system, as soon as we begin to use such words as right
and ought.
Thus then we see that the supreme reason of human actions
and the moral nature of them cannot be separated. The two
come into our thoughts together, and are in our conceptions
identical.88

Auf den ersten Blick wirkt die Strategie ähnlich wie diejenige, die
Mills Coleridge in Bezug auf die Unitarier*innen und das Christen-
tum anwendet: Die Vernünftigkeit der Mysterien des Christentums
kann sich nach Mills Coleridge, anders als die Unitarier*innen mei-
nen, nicht durch außerhalb des Christentums liegende Maßstäbe
erweisen. Für Mills Coleridge ist aber entscheidend, was praktizie-
rende Christ*innen erleben: Die Vernünftigkeit der Mysterien des
Christentums kann sich im Praktizieren des Christentums erweisen.
Deswegen ist für Mills Coleridge Erfahrung entscheidend. (Siehe
Abschnitt 3.3.2.) Die Parallele steht aber insofern, als sich so nicht
das gesamte Christentum als vernünftig oder unvernünftig erweisen
lässt. In Bezug auf die Frage „Sollten wir zum Christentum konver-
tieren?“ braucht es nach Mill zusätzlich Benthams Tugend – zum
Beispiel in Lebensexperimenten realisiert, nach denen die Erfahrun-
gen beim Praktizieren des Christentums mit Erfahrungen anderer
Weisen zu leben verglichen werden müssen. (Siehe Abschnitt 5.2.)
Insofern ist zwischen Mills Coleridge und Mills Whewell ein großer
Unterschied: Dort ist die entscheidende Tatsache, dass es Erfahrun-
gen gibt, die in einer Weise an eine Art zu leben gekoppelt sind,
dass sie nicht reduziert werden können auf andere Erfahrungen;

88 Whewell, Lectures on the History of Moral Philosophy in England, S. xi.

184

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.1. Unparteilichkeit im Utilitarismus

hier gelangen wir direkt von der Unmöglichkeit, „moralisches Sol-
len“ unabhängig vom „vernünftigen Sollen“ definieren zu können,
dahin, dass Moral und Vernunft eins sein sollen. Während Mill für
ersteres viel übrig hat, hält er letzteres für Wortspielerei.89)

Die gleiche Strategie wendet Whewell auch bei happiness an: Wie
bei der Vernunft will Whewell auch bei happiness, wie bereits er-
wähnt, jede „Abhängigkeit“ in die eine logische Richtung vermei-
den: Moral darf nicht von happiness begrifflich abhängig gemacht
werden; auf der anderen Seite will er auch nicht in den sauren Apfel
beißen, die naheliegende Konsequenz zu schlucken, happiness habe
nichts mit Moral zu tun. Folglich muss das, was happiness ist, durch
die Moral bestimmt werden:

But we do not doubt of the truth of this doctrine, that
right action does produce the greatest amount of human
happiness; and we conceive that happiness must be so ap-
prehended and so understood as to be consistent with this
general truth.90

So radikal, wie Whewell es hier formuliert, scheint rationale Kritik
an unserer derzeitigen moralischen Praxis tatsächlich fast ausge-
schlossen; oder dies ist es zumindest, was Mill (Bentham hier ver-
teidigend) kritisiert. Um Mills Kritik am Beispiel von „purity“ einer
der fünf Tugenden, die Whewell vorschlägt,91 zu skizzieren: Ange-
nommen, wir wollten sagen, es gebe keine Gründe dafür, dieser
Tugend entsprechend zu handeln. Dies ist durch Whewells Schema
ausgeschlossen, weil das, wofür es Gründe gibt, durch die Moral
konstituiert ist. Zu sagen, eine Handlung sei eine Instantiierung der
Tugend der Keuschheit, ist nach Whewell nichts anderes als einen
Grund anzugeben und ihre Rationalität zu erweisen. Angenommen
wir wollten sagen, dass die gesellschaftliche Akzeptanz von „purity“
summa summarum nicht happiness, sondern Leid bei den Betroffe-
nen erzeuge: Auch dies ist durch Whewells Schema ausgeschlossen,

89 Mill hält Phrasen wie die folgenden für höchst problematisch: „our idea of
man as man“, „all men think“, „we cannot help feeling“. Vgl. Mill, „Whewell
on Moral Philosophy“, S. 193.

90 Whewell, Lectures on the History of Moral Philosophy in England, S. xx.
Notfalls, indem wir annehmen, Gott würde die Bösen bestrafen. Siehe ebd.,
S. xxi.

91 Siehe ebd., S. xxif.

185

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

weil wir happiness so auffassen sollten, dass sie ebenfalls durch die
Moral konstituiert ist. Zu sagen, eine Person sei im Besitz der Tu-
gend der Keuschheit, ist nichts anderes als zu sagen, sie sei in dieser
Hinsicht happy. Und so sagt Mill über Whewells Moralphilosophie,
sie sei „an apparatus for converting [...] prevailing opinions, on
matters of morality, into reasons for themselves.“92

Obwohl Mill sich gegen die Dichotomie „abhängig–unabhängig“
verwehrt93, stimmt er inhaltlich zu, dass Bentham, den er hier gegen
Whewell verteidigt, nach einem externen Standard sucht, an dem
sich unsere moralischen Überzeugungen messen lassen müssen. Und
er zitiert Benthams kritische Bemerkung zu Positionen, die keinen
externen Standard zulassen, um zu zeigen, was für Bentham an
einem solchen Standard hängt:

The various systems that have been formed concerning the
standard of right and wrong, may all be reduced to the prin-
ciple of sympathy and antipathy. One account may serve
for all of them. They consist, all of them, in so many con-
trivances for avoiding the obligation of appealing to any ex-
ternal standard, and for prevailing upon the reader to accept
of the author’s sentiment or opinion as a reason for itself. The
phrase is different, but the principle the same.94

Der externe Standard hat bei Bentham und Mill also die Aufgabe,
zu verhindern, dass wir die Meinung der Autor*in (Bentham) oder
die vorherrschende Meinung (Mill) in moralischen Fragen als Grün-
de an sich akzeptieren müssen. Es ist in „Whewell on Moral Philos-
ophy“ nicht ganz klar, was Mill mit der Rede von einem „externen

92 Mill, „Whewell on Moral Philosophy“, S. 169.
93 „[T]he word independent is fully as applicable to it [den Utilitarismus] as to

the intuition doctrine.“ Ebd., S. 172. Siehe auch die Unterscheidung zur Rolle
des Utilitaristischen Prinzips, die in Abschnitt 4.3.2 diskutiert wird: Nach der
Rolle, die durch Abbildung 4.1 nahegelegt wird, könnte auch der Utilitaris-
mus in einer Hinsicht als eine „unabhängige“ Moral bezeichnet werden; nach
der anderen Abbildung als eine „abhängige“. Es ist aber unwahrscheinlich,
dass das Zitat aus „Whewell“, in welchem Mill sagt, auch der Utilitarismus
könne als unabhängige Moral bezeichnet werden, diese Frage entscheiden soll.
Wahrscheinlich will Mill sich nur gegen den Reduktionismus verwehren, der
mit dieser Einteilung zweifellos unterstellt werden soll. (Siehe unten.) Deut-
lich, was Mill genau meint, wird durch die Textstelle jedenfalls nicht.

94 Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation,
S. II.XIV. Zitiert in Mill, „Whewell on Moral Philosophy“, S. 177.

186

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.1. Unparteilichkeit im Utilitarismus

Standard“ implizieren möchte: Wie weit reicht seine Zustimmung
zu Bentham in dieser Frage? Der Aufsatz ist als Verteidigung von
Bentham gegen einen konservativen Intuitionisten, Whewell näm-
lich, konzipiert – und Mill legt hier leider keinerlei Wert darauf, sei-
ne eigene Kritik an Bentham, wie sie in der Autobiography95 oder in
„Bentham“96 zum Ausdruck kommt, ins Verhältnis zu seiner Ver-
teidigung Benthams gegen Whewell97 zu setzen.

Wenn es auch etwas unklar ist, wie weit Mills Zustimmung zu
Bentham in „Whewell on Moral Philosophy“ geht, ist im Gegen-
satz dazu aber klar, worauf die Rhetorik Whewells hinauslaufen
soll: Die Rede von „unabhängiger“ versus „abhängiger“ Moral und
von einem „externen Standard“ legt natürlich nahe, dahinter den
Vorwurf des Reduktionismus zu vermuten. Und Whewells Anliegen
kann vielleicht etwas wohlwollender, als Mill dies tut, in diesem
Sinne gefasst werden. Mills eigene Kritik an Bentham kann aber
auch als Kritik an Benthams Reduktionismus gefasst werden. (Sie-
he zum Beispiel Kapitel 4 und Abschnitt 5.1.2.) Insofern wäre es
bedauerlich, wenn den Reduktionismus zu verteidigen die einzige
Möglichkeit wäre, die Mill bleibt. Mills Kritik an Whewell und Mills
Kritik an Bentham ins Verhältnis zu setzen, ist, was ich im Folgen-
den tun möchte, um danach die Rolle des Unparteilichkeitsprinzips
wieder zu beleuchten. Es erscheint nämlich andernfalls so, als ob
sich hier wieder das Problem ergibt, dass die beiden Tugenden in
Spannung zueinander stehen: Benthams Tugend kann, was Moral
angeht, nur – so will Whewell nahelegen – um den Preis eines Re-
duktionismus erkauft werden; Coleridges Tugend nur – so legt es
Benthams Kritik am Prinzip der Sympathie und Antipathie nahe –
nur um den Preis, auf Objektivität zu verzichten. Die Frage kann
also so gefasst werden: Wie kann Mill den Wert, den Bentham in
einem externen Standard sieht, bewahren, ohne dass er sich der
Gefahr, die Whewell in einem externen Standard sieht, aussetzt?
Oder zugespitzt: Wie kann es gleichzeitig externe Standards und
keine externen Standards für Moral geben?

95 Siehe Mill, Autobiography, Kapitel 5.
96 Mill, „Bentham“.
97 Whewell hatte seiner Kritik an Bentham von seinen 18 Vorlesungen aus den

Lectures immerhin 6 Vorlesungen gewidmet. Siehe Whewell, Lectures on the
History of Moral Philosophy in England, Lecture 13–18.

187

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

Für happiness hatte ich bereits angedeutet, wie Mill das Pro-
blem über die Lebensexperimente löst: happiness kann kompara-
tiv als evidentieller Maßstab des Gutseins verschiedener Arten zu
leben herangezogen werden, ohne dass damit die Behauptung ver-
bunden ist, höhere Freuden und höhere Formen des Leides seien
etwas, das unabhängig von einer bestimmten Art zu leben, arti-
kulierbar ist. happiness ist in diesem Sinne ein externer Standard,
der gleichzeitig in einer anderen Hinsicht kein externer Standard
ist. (Siehe Kapitel 5.) Das Problem an dieser Stelle ist nun, dass
happiness nicht in der gleichen Weise für die Moral herangezogen
werden kann: „Aber das-und-das macht mich langfristig gesehen
nicht glücklich!“ ist normalerweise nicht Ausdruck eines Grundes
dagegen, dass das-und-das moralisch von mir gefordert sein mag.
Und dies meint natürlich auch Mill.

Ich möchte im Folgenden einige Gedanken von Rosalind Hurst-
house heranziehen, um eine Strategie aufzuzeigen, wie das Problem
angegangen werden könnte. Dieser Strategie, so meine ich, könn-
te Mill zustimmen. Das Problem ist, dass Hursthouse explizit die
Gerechtigkeitstugenden ausklammert.98 Mit dem Unparteilichkeits-
prinzip geht es Mill aber zum Teil zumindest um etwas, das auch
unter die Gerechtigkeitstugenden fällt. Die Strategie muss also er-
weitert werden. Wie, werde ich im Folgenden andeuten. Die von mir
vorgeschlagene Erweiterung der Strategie von Hursthouse taugt, so
will ich explizit klarstellen, nicht dazu, die Problemstellung, die
Hursthouse sich selbst stellt, für die Gerechtigkeitstugenden zu be-
antworten: Hursthouse will durch die Strategie nicht nur andeuten,
wie sich die Objektivität, sondern auch die Rationalität der Tugen-
den erweisen lasse, wobei sie unter Rationalität versteht, dass der
Erwerb der Tugenden für diejenige, die die Tugenden erwirbt, gut
ist.99 Ich will hier sehr viel weniger. Ich will lediglich zeigen, dass
sich das Dilemma lösen lässt, das ich oben zugespitzt so formu-
liert hatte: Wie kann es gleichzeitig externe Standards und keine
externen Standards für Moral geben?

In Bezug auf diese Frage stimmt Hursthouse John McDowell zu-
nächst zu, dass es in einer Hinsicht keinen externen Standard für die
Moral geben kann: Der Nachweis der Gültigkeit einer Tugend kön-

98 Siehe z. B. Rosalind Hursthouse. On Virtue Ethics. Oxford und andere: Ox-
ford University Press, 1999, S. 5f.

99 Siehe ebd., S. 163.

188

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.1. Unparteilichkeit im Utilitarismus

ne nur innerhalb einer ethischen Perspektive erbracht werden.100 Es
ist nicht möglich, beispielsweise auf eine moralisch neutrale Vorstel-
lung von Glück oder Vernunft zurückzugreifen, um zu zeigen, dass
der Besitz der Tugenden glücklich macht oder vernünftig ist. Trotz-
dem landet sie nicht bei Whewells Position – oder bei McDowells101.

100 Siehe ebd., S. 164f. Hursthouse gibt an dieser Textstelle nicht an, auf welchen
Text von McDowell sie sich genau bezieht; allerdings ist es tatsächlich so, dass
das Thema so prominent und so wiederkehrend bei McDowell ist, dass einen
einzelnen Aufsatz auszuwählen willkürlich erschiene. In Bezug auf die für
die Beschäftigung mit Mill interessante Frage, ob happiness (der Handelnden
oder der Betroffenen) einen „externen“ Maßstab für Moral darstellen könnte,
sind die Aufsätze John McDowell. „The Role of Eudaimonia in Aristotle’s
Ethics“. In: Mind, Value and Reality. Cambridge, Mass. und London: Har-
vard University Press, 1998, S. 3–22 und John McDowell. „Eudaimonism and
Realism in Aristotle’s Ethics“. In: The Engaged Intellect. Cambridge, Mass.
und London: Harvard University Press, 2009, S. 23–40 von Bedeutung. In
beiden Aufsätzen argumentiert er (trotz punktuell unterschiedlicher Schwer-
punkte) gegen die Auffassung, eudaimonia könne im Rahmen von Aristoteles’
Ethik als externer Maßstab für die Tugenden gehalten werden. Hinsichtlich
des Vorwurfes, dies ende im ethischen Dogmatismus, den McDowell in Bezug
auf Aristoteles für zutreffend hält, bezieht sich McDowell (wie auch an an-
deren Stellen) auf die auf „Validierung von Innen“ abzielende Metapher von
Neuraths Boot – als Alternative zum „Eudaimonismus“ in puncto Validie-
rung des ethischen Standpunkts. Vgl. ebd., S. 33–37. eudaimonia, so scheint
McDowell in beiden Aufsätzen sagen zu wollen, wird durch die Tugenden
konstituiert und nicht umgekehrt. (Vgl. insbesondere McDowell, „The Role of
Eudaimonia in Aristotle’s Ethics“, S. 14–22.) Damit wäre er sehr nahe an der
Position, die ich Whewell weiter oben (bei Fußnote 90) zugeschrieben habe.
Allerdings scheint es mir so, dass McDowell nur zwei Alternativen zulässt, wo
in Wirklichkeit mehr als zwei Alternativen möglich sind: Das Verlangen nach
Validierung eines ethischen Standpunkts mithilfe der eudaimonia setzt Mc-
Dowell mit dem Verlangen gleich, mit eudaimonia das, was Bernard Williams
eine absolute Konzeption nennt – einen ahistorischen wissenschaftsähnlichen
Maßstab der Kritik –, zu erhalten. (Siehe z. B. McDowell, „Eudaimonism and
Realism in Aristotle’s Ethics“, S. 37–40.) Eudaimonia ist bei ihm entweder
als Teil einer absoluten Konzeption oder als Teil eines ethischen Standpunkte
zu verstehen; eine dritte Möglichkeit gibt es nicht. Der Gedanke von Hurst-
house, den ich hier referieren will, kann vor diesem Hintergrund so formuliert
werden, dass eudaimonia auch weder noch sein kann: Weder bezieht sich eu-
daimonia auf etwas, das unabhängig von einem ethischen Standpunkt oder
gar unabhängig von spezifischen Lebensweisen überhaupt artikulierbar wä-
re, noch ist eudaimonia einfach gleichbedeutend (oder equiextensional) mit
einem tugendhaften Leben.

101 Hursthouse sagt über das, was Foot und McDowell zu dem hier angesproche-
nen Gedanken sagen würden: „I know that Foot disagrees with much of it and

189

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

Whewells Lösung würde, wie für Mill, so auch für Hursthouse be-
deuten, dass sie der Anforderung, die Objektivität (in dem Sinne,
wie sie in dieser Arbeit mit Benthams Tugend assoziiert wurde) zu
erweisen, nicht gerecht geworden wäre:

The worry about such “validation” [from within an acquired
ethical outlook] is that it cannot provide rational justifica-
tions at all, but is merely circular, doomed to be a mere
rationalization of one’s personal or culturally inculcated val-
ues.102.

Wie geht Hursthouse also vor, um das zu vermeiden?
Der Gedanke von Hursthouse, auf den ich eingehen möchte, be-

ginnt mit dem, was sie als „Platons Anforderungen an Tugenden“
bezeichnet:

1. The virtues benefit their possessor. (They enable her to flou-
rish, to be, and live a life that is, eudaimon.)

2. The virtues make their possessor a good human being. [...]

3. The above two features of the virtues are interrelated.103

Das Bekenntnis zu McDowell bedeutet zunächst, dass wir nicht
gänzlich von außerhalb eines ethischen Standpunkts die Wahrheit
von (1) evaluieren können.104 Dies ist natürlich nichts, dem Mill
grundsätzlich widersprechen würde. In Kapitel 5 wurde das, was
Mill „höhere Freuden“ oder „höhere Formen des Leides“ nennt,
diskutiert. Diese sind, so hatte ich argumentiert, an Lebensweisen
gekoppelt und sie können nicht evaluiert werden außer von einer

strongly suspect that McDowell would disagree with even more“. Hursthouse,
On Virtue Ethics, S. 163. Wie in Fußnote 100 angedeutet, folgt nicht direkt,
dass McDowell Hursthouses Gedanken zurückweisen müsste; da McDowell
nur die beiden in der Fußnote 100 angesprochenen Alternativen diskutiert,
ist es richtiger zu sagen, dass er Hursthouses Position nicht berücksichtigt,
als dass er sie ablehnt. Aber natürlich hat Hursthouse wahrscheinlich Recht
damit, dass er sie ablehnen würde.

102 Ebd., S. 165.
103 Ebd., S. 167.
104 Von (2) natürlich auch nicht. Aber hier ist das trivial: „A good human being“

ist im Sinne der tugendethischen Strömung, der sich Hursthouse zurechnet,
nichts anderes als das, worum es in einer ethischen Perspektive geht.

190

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.1. Unparteilichkeit im Utilitarismus

Person, die weiß, was es heißt, auf diese Weise zu leben. Mill er-
wähnt auch explizit Freuden, die an eine ethische Perspektive ge-
bunden sind, beispielsweise seine Diskussion von Würde in diesem
Zusammenhang.105

Das heißt aber eben nicht, dass Glück und (ethisch) gutes Le-
ben für Hursthouse gleichbedeutend sind; dass diejenige, die eine
Tugend erwirbt und dadurch nach (2) zu einem guten Menschen
wird, dadurch ipso facto auch glücklich würde: mit anderen Wor-
ten (2) ist nicht einfach eine Reformulierung von (1).106 Der in (3)
von Husthouses Platon geforderte Zusammenhang ist weder Whe-
wells Konstitutionsthese des Glückes durch die Moral, noch ist es
natürlich die umgekehrte These, Moral sei letztlich durch indivi-
duelles Glück konstituiert. Die Frage ist also, wie (3) zu verstehen
ist.107 Hursthouse schreibt dazu:

[T]he claim is not that the possession of the virtues guaran-
tees that one will flourish. The claim is that they are the
only reliable bet–even though, it is agreed, I might be un-
lucky and, precisely because of my virtues, wind up dying
early or with my life marred or ruined.108

105 Siehe Mill, „Utilitarianism“, § 2.6.
106 So sagt das McDowell übrigens auch nicht: Er sagt, die aristotelische Be-

hauptung bestehe darin, dass zwei prima facie unterschiedliche Begriffe die
gleiche Extension hätten. (S. 14) Trotzdem handelt es sich nach McDowell
wohl nicht einfach um eine informative Identitätsbehauptung: Hier ist aber
entscheidend, dass er sich vor allem dagegen wehrt, dass eudaimonia jemals
Maßstab für Tugend sein könne; vielmehr müssten wir die Gleichung „the
other way round“ (S. 16) verstehen. Vgl. McDowell, „The Role of Eudaimo-
nia in Aristotle’s Ethics“, S. 14–22. Gemeint scheint zu sein, dass der Begriff
des guten Lebens konstitutiv für den Begriff der eudaimonia ist und nicht
umgekehrt. Dies ist sehr nahe an Whewells oben (im Zitat zu Fußnote 90)
zitierter Vorstellung von happiness und Moral.

107 In einer Hinsicht könnte auch Kant so verstanden werden, dass dem von
Hursthouse geforderten Zusammenhang zustimmt. Für Kant kann es für (3)
allerdings schließlich keine empirischen Belege geben; es ist aber (für Kant
wie für Hursthouse) auch explizit kein analytischer Zusammenhang. Wir müs-
sen trotzdem (mit dem Status einer transzendentalen Annahme) annehmen,
dass (3) gültig ist – wenn auch nur zu praktischen Behufe. Siehe Kant, KpV,
S. AA 110–119.

108 Hursthouse, On Virtue Ethics, S. 172.

191

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

Tugenden (und nicht Laster) zu erwerben ist lediglich die beste
Chance, glücklich zu werden.109 Dass ich durch den Besitz einer
Haltung unglücklich geworden bin, ist also kein Beweis dafür, dass
diese Haltung keine Tugend war. (Und ich vermute, ebenso würde
Hursthouse zustimmen, dass die Tatsache, dass ich durch den Besitz
einer Haltung glücklich geworden bin, kein Beweis dafür ist, dass es
sich bei der Haltung um kein Laster handeln kann.) Inwiefern kann
trotzdem gesagt werden, (1) stelle einen externen Standard für (2)
dar?

Wir können zum Beispiel herausfinden, dass der Erwerb einer
Haltung nicht die beste Chance ist, glücklich zu werden; oder wir
können herausfinden, dass der Erwerb einer anderen Haltung nicht
tendenziell ins Unglück führt. Dafür reicht es natürlich nicht, zu
zeigen, dass einzelne Personen durch etwas, was wir für eine Tu-
gend hielten, nicht glücklich geworden sind; beziehungsweise durch
etwas, was wir für ein Laster hielten glücklich geworden sind. Aber,
ob etwas die beste Chance ist, glücklich zu werden, ist dennoch
keine Frage, die völlig unabhängig von solchen Erfahrungen wäre:
Der Extremfall, dass noch nie eine Person durch eine bestimmte
Haltung glücklich geworden ist, sollte uns entsprechend den Anfor-
derungen daran zweifeln lassen, dass die Haltung eine Tugend ist. In
Bezug auf Whewells Tugend der Keuschheit könnte sich beispiels-
weise herausstellen, dass sie nicht nur in einzelnen Fällen nicht zum
Glück führt, sondern dass ihr Erwerb eben nicht die beste Chance
auf Glück ist. Wenn wir herausfinden, dass eine Haltung nicht die
beste Chance ist, glücklich zu sein, hätten wir nach dieser Idee von
Hursthouse also einen Grund zu bezweifeln, dass es sich um eine
Tugend handelt. In diesem Sinne ist das Glück der Handelnden ein
externer Maßstab bezüglich der Haltungen, die wir für Tugenden
halten, obwohl es kein externer Maßstab in dem Sinne ist, dass
sich die Frage, ob eine Person glücklich ist, von außerhalb eines
ethischen Standpunkts evaluieren ließe. In der zugespitzten For-
mulierung von oben könnte gesagt werden: Es gibt einen externen
Maßstab für die Tugenden, der gleichzeitig in relevanter Hinsicht
kein externer Maßstab ist.

109 Hursthouse begründet, dass dies auch von uns angenommen wird, unter ande-
rem im Kontext der Erziehung: Guten Eltern geht es auch in der moralischen
Erziehung (vorrangig) um das Gedeihen ihrer Kinder. Siehe Hursthouse, On
Virtue Ethics, S. 175.

192

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.1. Unparteilichkeit im Utilitarismus

Weiter oben hatte ich bereits angedeutet, dass ich denke, dass
dieser Gedanke von Hursthouse erweitert werden muss. Eine offen-
sichtliche Stelle, an der das der Fall ist, ist das, was Hursthouse die
Gerechtigkeitstugenden nennt und, wie gesagt, ausklammert. Dar-
über, ob der Ansatz nur in Bezug auf diese Gerechtigkeitstugenden
erweitert werden muss, möchte ich in dieser Arbeit agnostisch blei-
ben. Gerechtigkeitstugenden sind aber wichtig für die Frage, wie
Mill im „Utilitarianism“ dem Unparteilichkeitsprinzip gerecht wer-
den kann, weswegen ich die obigen Gedanken von Hursthouse über-
haupt eingeführt habe. Die Antwort auf diese Frage wird davon ab-
hängen, wie genau die Gerechtigkeitstugenden abgegrenzt werden.
Die Strategie stößt bei Gerechtigkeitstugenden an eine Grenze, weil
die bloße Tatsache, dass eine Haltung nicht die beste Chance auf
Glück für mich ist, nicht bedeutet, dass sie keine Gerechtigkeitstu-
gend ist. Oder umgekehrt: Die bloße Tatsache, dass eine Haltung
normalerweise ihrer Träger*in nutzt, schließt nicht aus, dass sie ein
Gerechtigkeitslaster ist – wenn eine solche Wortschöpfung in Ana-
logie zu Gerechtigkeitstugenden erlaubt ist. (Es scheint, wie auch
Mill meint, eher richtig zu sein, dass das Umgekehrte nur unter in
einer bestimmten Hinsicht idealen gesellschaftlichen Bedingungen
gilt. Aber Fragen der politischen Philosophie will Hursthouse nicht
beantworten.110)

Rassismus oder Sexismus zum Beispiel sind Gerechtigkeitslaster.
Der Besitz entsprechender Haltungen macht in der Sprache von
„Platons Anforderungen“, die oben zitiert wurden, die Besitzer*in
zu einem schlechten Menschen. Aber es ist jedenfalls nicht offen-
sichtlich, wenn nicht sogar unplausibel, dass die Frage, ob Rassis-
mus oder Sexismus Laster sind, davon abhängen sollte, dass sie
die Chancen auf Glück ihrer Träger*in reduzieren. Im Gegenteil:
Gerechtigkeitslaster scheinen oft so aufgefasst zu werden, dass sie
im Interesse der Träger*in sind: Eine rassistische Gesellschaft ist
eine Gesellschaft, die Vorteile und Nachteile wie Bildungschancen,
Einkommen, politische und intellektuelle Teilhabe, kulturelle Ge-
staltungsmöglichkeiten u.s.w. nach bestimmten, offensichtlich un-
gerechten Kriterien verteilt.

110 Dies sagt sie an der gleichen Stelle, an der sie auch die Gerechtigkeitstugenden
aus ihrer Betrachtung ausschließt. Siehe ebd., S. 5.

193

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

Wäre es eine Möglichkeit zu sagen, dass hier ein Missverständnis
vorliegt, dass die rassistische Person nicht wirklich im eigentlichen
Sinne (oder zumindest nicht im richtigen Sinne111) glücklich ist?
Hier müssten wir uns entscheiden. Eine Möglichkeit, diesen Vor-
schlag zu verstehen, wäre ihn im Sinne Whewells als Konstitutions-
these des Glückes zu verstehen: Was auch immer wir meinen, das
eine Person vom Rassismus hat, es kann kein wahres Glück sein,
weil wahres Glück durch Moral konstituiert ist und Rassismus ein
Laster ist. Dies würde aber die ganze Strategie von Hursthouse in
sich zusammenfallen lassen. Glück (oder Leid) wären keine Maßstä-
be mehr, an denen Tugenden sich messen lassen könnten. Sie wären
per definitionem von den Tugenden abhängig. Was wäre aber, wenn
wir den Vorschlag anders auffassen? Die These wäre dann, dass es
tatsächlich so ist, dass wenn wir ernsthaft versuchen, Prognosen an-
zustellen, wir feststellen, dass Rassismus dem Glück der Handeln-
den hinderlich ist. Dieser Vorschlag ist natürlich attraktiv: Es wäre
zum Beispiel schön, wenn eine gerechtere (zum Beispiel weniger ras-
sistische) Gesellschaft eine solche Gesellschaft wäre, in der alle und
nicht nur die rassistisch Unterdrückten glücklicher sind. Selbst aber,
wenn wir davon vollständig überzeugt wären, sollten wir die Fra-
ge, ob Rassismus (oder andere Gerechtigkeitslaster) wirklich Laster
sind, nicht von einer solchen Prognose abhängig machen: Denn soll-
te sie sich als falsch herausstellen, sollten wir trotzdem nicht bereit
sein zu akzeptieren, dass Rassismus oder Sexismus zum Beispiel
keine Gerechtigkeitslaster wären. Es würde ein offensichtliches mo-
ralisches Übel dann von einer keineswegs offensichtlichen materialen
These dazu, unter welchen Bedingungen Menschen glücklich wer-
den können, abhängig gemacht. Wir würden zu viel auf diese Karte
setzen. Beide Möglichkeiten, das Glück der Handelnden an die Ge-
rechtigkeitstugenden zu koppeln, scheitern also. Die Strategie muss
erweitert werden.

Weiter oben hatte ich bereits angedeutet, dass meine Bemer-
kungen dazu, wie die Strategie von Hursthouse erweitert werden
müsste, nicht dazu taugen werden, einer der Problemstellungen von
Hursthouse selbst gerecht zu werden, nämlich der, zu zeigen, wie
Gerechtigkeitstugenden im Interesse ihrer Träger*in sein können.
Aber die Strategie taugt trotzdem dazu, Objektivität, nämlich im

111 Vgl. McDowell, „Eudaimonism and Realism in Aristotle’s Ethics“, 30f.

194

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.1. Unparteilichkeit im Utilitarismus

Sinne eines externen Standards, zu gewährleisten. Leid und in ge-
ringerem Maße vielleicht auch Freude können nämlich auch zur Be-
gründung – als externer Maßstab – für Gerechtigkeitstugenden her-
angezogen werden, so behaupte ich. Gemäß der Strategie von Hurst-
house bedeutet das nicht, dass Gerechtigkeitstugenden in dem Sinne
auf Leid und Freude reduzierbar wären, dass der Witz einer Ge-
rechtigkeitstugend vollständig durch Freude und Leid ausdrückbar
wäre. Dagegen spricht schon, dass die Rolle, die Leid (und Freude)
jeweils spielt, in Wirklichkeit nicht immer dem gleichen Aggrega-
tionsprinzip folgt: Manchmal scheint es um Freude und Leid jeder
einzelnen Person zu gehen; manchmal scheint nur das Leid derje-
nigen zu zählen, die am meisten leiden; und vielleicht zählt auch
manchmal – falls die theoretischen Voraussetzungen dafür diesen
Satz überhaupt zu verstehen erfüllbar sind – wie Bentham meinte,
das Leid jeder Person in gleichem Maße als Grund für (oder ge-
gen) eine Gerechtigkeitstugend. Wichtig ist nur Folgendes, was ich
von der Strategie von Hursthouse übertragen möchte: Dass es kein
reduktionistisches Prinzip gibt, bedeutet nicht, dass Leid keinerlei
begründende Funktion haben kann.

Zweitens: Ungerecht behandelt zu werden ist in einem bestimm-
ten Sinne natürlich selbst eine Form von Leid – und viele Formen
des Leides lassen sich nicht unabhängig davon verstehen, dass wir
den entsprechenden Begriff des Unrechtes haben. Dies legt uns aber
nicht auf Whewells (oder McDowells) Konstitutionsthese fest: Ge-
nauso wenig wie im Besitz der Tugenden zu sein bei Hursthouse
bedeutet, dadurch auch glücklich zu werden, bedeutet eine Gerech-
tigkeitstugend erworben zu haben, kein Leid zu hervorzubringen
(oder ein Gerechtigkeitslaster erworben zu haben, Leid zu erzeu-
gen). In diesem Sinne sind selbst die Formen des Leides, die wir
nicht vollständig begreifen können, ohne auf eine Gerechtigkeitstu-
gend selbst zu verweisen, nicht gleichbedeutend mit den Folgen eines
Verstoßes gegen die Gerechtigkeitstugenden und ebenfalls in diesem
Sinne bleibt Leid selbst in solchen Fällen ein externer Maßstab für
einen beliebigen historisch geprägten ethischen Standpunkt.

Drittens: Es spielen auch bei Gerechtigkeitstugenden selbstver-
ständlich nicht nur Formen des Leides eine Rolle, die in der skizzier-
ten Weise vom Verständnis der entsprechenden Tugend abhängen.

Happiness, so wie Mill den Begriff versteht, d.h. im Sinne von
Leid und Freude, ist ein externer Maßstab für ethische Standpunk-

195

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

te in dem Sinne, dass der Begriff in seiner für die begründende
Funktion entscheidenden Komponente nicht vollständig durch den
ethischen Standpunkt konstituiert wird. Happiness ist gleichzeitig
kein externer Standpunkt, insofern „Leid“ nicht im Sinne einer ab-
soluten Konzeption verwendet wird. Alles, was damit gemeint ist,
ist dass Leid von Menschen ein Grund ist einen ethischen Stand-
punkt in Zweifel zu ziehen oder aber ihn beizubehalten. (Natürlich
ist damit nicht gesagt, dass Leid und Freude die einzigen plausiblen
Kandidat*innen für „externe“ Maßstäbe in diesem Sinne sind – sie
sind es nicht und ich werde Mill in dieser Hinsicht nicht versuchen
zu verteidigen.)

Auch wenn Mills benthamitische Version des Unparteilichkeits-
prinzips die falsche Art und Weise ist, Freude und vor allen Din-
gen Leid anderer Menschen als externen Maßstab für moralische
Standpunkte zu berücksichtigen, so kann darin doch ein legitimes
Bemühen erkannt werden: Nämlich erstens einen Maßstab der Va-
lidierung (und Kritik) moralischer Standpunkte zu etablieren und
zweitens die Wichtigkeit von Leid dabei herauszustellen. In eine
ähnliche Richtung geht Nussbaums Einschätzung, auch wenn sie
die Krise sehr anders deutet als Anderson und ich im Anschluss an
Anderson.112.

6.2. Mills praktischer Psychologismus

Die zweite Schwäche von Mills Philosophie, die ich diskutieren will,
ist das, was in Bezug auf theoretische Philosophie, insbesondere
die Philosophie der Logik, im Anschluss an Edmund Husserl113 und
Gottlob Frege114 manchmal „Psychologismus“ genannt wird. Ich
werde mich allerdings vorwiegend um die praktische Seite des, wie
ich meine, gleichen Phänomens kümmern und es ebenfalls „Psycho-
logismus“ nennen. Diesbezüglich bereits angedeutet (Abschnitt 2.4)
hatte ich, dass Mill sozialontologisch das ist, was Lars Udehn einen

112 Nussbaum, „Mill between Aristotle & Bentham“.
113 Insbesondere Edmund Husserl. Logische Untersuchungen, Band 1. Halle: Nie-

meyer, 1913, Kapitel 3–10 beschäftigen sich mit dem Psychologismus.
114 Insbesondere bezüglich der darin enthaltenen Kritik an Mill in dieser Hinsicht

siehe Gottlob Frege. Die Grundlagen der Arithmetik. Eine logisch mathema-
tische Untersuchung. Breslau: Wilhelm Koebner, 1984.

196

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.2. Mills praktischer Psychologismus

„psychologischen Individualisten“115 nennt: Soziale Institutionen,
Praktiken und so weiter bestehen letztlich in (verbreiteten) psychi-
schen Zuständen.116

Ziel des Abschnittes ist es, auch hier zu zeigen, dass es sinnvoll
ist, den Psychologismus als einen scheiternden Versuch zu verste-
hen, beiden Tugenden gerecht zu werden. Ich werde im Folgenden
erstens deutlich machen, warum es auf den ersten Blick so scheint,
dass eine Form des Psychologismus, wie sie von Mill vertreten wird,
den beiden philosophischen Tugenden gerecht wird; zweitens werde
ich dafür argumentieren, dass dies aber tatsächlich nicht der Fall
ist. Es geht mir also wie im letzten Abschnitt auch hier darum, wie
Mills Philosophie als durch die Tugenden geleitet, aber ohne diese
vollständig zu erfüllen, verstanden werden kann. Kurz vorwegge-
nommen eignet sich die Interpretation philosophischer Fragen in
den Begriffen psychischer Zustände auf den ersten Blick deshalb
für beide Tugenden, weil psychische Zustände einerseits erstper-
sonal Bedeutung fassen zu können scheinen, wir sie aber zweitens
drittpersonal als Tatsachen zuschreiben können. Mills psychologi-
scher Individualismus erlaubt ihm dann sowohl, so scheint es, soziale
Institutionen, Praktiken und so weiter in ihrer Bedeutung für das
Individuum zu erfassen (Coleridges Tugend), als auch – nun dispo-
sitional als drittpersonale Tatsache betrachtet – die sozialen Aus-
wirkungen dieser Einstellungen zu evaluieren, insbesondere, was die
Interpretation institutioneller Tatsachen117 als psychische Zustände
angeht.

In Teil I ist deutlich geworden, dass Mill häufig von (received)
opinion schreibt, wenn es eigentlich zum Beispiel um Institutionen

115 Siehe Udehn, „The Changing Face of Methodological Individualism“, S. 482,
wo Udehn explizit Mill als Vertreter einer solchen Position charakterisiert.

116 In dieser Hinsicht ist Mill mit Searle vergleichbar, auch wenn Mill anders
als Searle keine Wir-Einstellungen kennt: Vgl. z. B. John Searle. Making the
World Social. Oxford: Oxford University Press, 2011 oder John Searle. The
Construction of Social Reality. New York: The Free Press, 1995. Dass Searle
trotzdem in einer wichtigen Hinsicht individualistisch bleibt und dass dies zu
philosophischen Problemen führt, die vergleichbar sind mit denen, die ich in
diesem Abschnitt für Mill herausarbeiten werde, zeigt Hans-Bernard Schmid:
Hans Bernhard Schmid. „Can Brains in Vats Think as a Team?“ In: Philoso-
phical Explorations 6.3 (2003), S. 201–217.

117 Der Begriff „institutionelle Tatsache“ ist natürlich ebenfalls eine Referenz auf
Searle. Siehe z. B. Searle, Making the World Social, S. 10f.

197

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

oder andere soziale Entitäten geht.118 An diesem Beispiel unserer
Praxis der Meinungs- oder Überzeugungszuschreibung kann deut-
lich gemacht werden, was damit gemeint ist, dass der Psychologis-
mus beiden Tugenden gerecht zu werden scheint: Ob eine Person
eine Überzeugung hat und sogar, welche Auswirkungen dieses Über-
zeugtsein hat, kann zumindest logisch völlig unabhängig von der
normativen Frage, ob diese Überzeugung wahr ist, eruiert werden
– und sowohl Bentham als auch Mill tun dies häufig, wie deutlich
geworden sein dürfte, insbesondere, wenn es um sozialphilosophi-
sche Fragen geht. Der (oft sozial schädliche) Effekt von verbreiteten
Überzeugungen ((received) opinions) kann so im Sinne von Ben-
thams Tugend untersucht werden. Gleichzeitig geht es natürlich
erstpersonal um die Frage der Wahrheit und diese Frage kann nicht
bloß dispositional umgedeutet werden. Weiter unten wird deutlich,
dass Mill gerade bei Wahrheit – das, worum es im Überzeugtsein
geht – eine rein psychologistische Interpretation für unangemessen
hält. Aber was für Überzeugungen gilt, gilt auch abgewandelt für
andere psychische Zustände – und hier hat Mill fast durchgängig
eine Tendenz zur psychologistischen Deutung. Durch die Möglich-
keit dieser beiden Perspektiven auf psychische Zustände könnte es
so scheinen, dass psychische Zustände in Bezug auf Mills Tugen-
den das philosophische Äquivalent eierlegender Wollmilchsäue sind:
Auf der einen Seite sind Überzeugungszuschreibungen Tatsachen-
behauptungen, was Benthams Tugend entgegen kommt. Auf der
anderen Seite konstituieren Sie eine (bedeutungsvolle) Innenper-
spektive für diejenige, die sie unterhalten.

In Wirklichkeit scheitert dieser Versuch aber. Auf der abstraktes-
ten Ebene kann das Problem so beschrieben werden: Der Versuch
setzt voraus, dass die Grammatik des erstpersonalen Ausdrucks
psychischer Zustände ohne weiteres in die Grammatik der drittper-
sonalen Zuschreibung dieser Zustände übertragbar wäre. In dieser
Allgemeinheit werde ich zu diesem Thema nicht mehr viel sagen.

118 Auch hier gibt es eine Parallele zu Searle. Obwohl Searles Vorstellung kollek-
tiver Intentionalität auch andere Zustände als Überzeugungen, so genannte
„Wir-Absichten“ umfasst, (siehe John Searle. „Einige Grundprinzipien der So-
zialontologie“. In: Kollektive Intentionalität. Hrsg. von Hans Bernhard Schmid
und David P. Schweikard. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2009, S. 504–533)
sind seiner Meinung nach für die Konstruktion institutioneller Tatsachen le-
diglich Überzeugungen nötig. Siehe Searle, Making the World Social, S. 42–60.

198

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.2. Mills praktischer Psychologismus

Ausführlich ausgearbeitet wurde dies insbesondere in Bezug auf die
Frage, ob die Unterschiede zwischen der erstpersonalen und der
drittpersonalen Redeweise über psychische Zustände es noch zu-
lassen, dass wir davon reden sollten, dass wir von unseren eigenen
Zuständen wissen können, so wie wir von den Zuständen anderer
wissen können, von Lena Ljucovic. Sie geht auch explizit auf die
Frage der Übertragbarkeit dieser Überlegungen von Überzeugun-
gen, die in vielen Hinsichten in der Philosophie oft als paradigma-
tisch behandelt werden, auf andere Zustände ein.119

Ich werde mich darauf beschränken, am Beispiel moralischer Ge-
fühle, für die sich Mill zum Beispiel in The Utility of Religion120

interessiert, zu skizzieren, inwiefern Mill diese in der beschriebenen
Weise psychologistisch auffasst und warum das angesichts von Mills
Tugenden ein naheliegender Fehler von Mill ist (Abschnitt 6.2.3).
Die Art und Weise, wie Mill psychische Zustände hier behandelt,
ist paradigmatisch dafür, wie er sie sonst behandelt. Bevor ich das
jedoch tun werde, möchte ich den Vorwurf des Psychologismus im
engeren Sinne, der von Husserl auch explizit auf Mill bezogen wur-
de, kurz erläutern (Abschnitt 6.2.1) und unter Bezug auf Mills ei-
gene Handlungstheorie deutlich machen, inwiefern dieser Vorwurf
auf das Praktische ausgedehnt werden kann (Abschnitt 6.2.2).

6.2.1. Psychologismus im engen Sinn

Ob Mills theoretische Philosophie oder seine Logik wirklich als psy-
chologistisch in Husserls und Freges Sinne bezeichnet werden sollte,
ist keine pauschal beantwortbare Frage. In einigen Hinsichten trifft
der Vorwurf sicher zu; in anderen weniger. Psychologismus (in Be-
zug auf die Logik) ist die Position, dass logische Gesetze ihrem We-
sen nach psychologische Gesetze (und damit empirische Gesetze121)
sind.122 Auf den ersten Blick scheint Mill tatsächlich der paradig-

119 Lena Ljucovic. „Dissertation“. Im Erscheinen.
120 Mill, „Three Essays on Religion“.
121 Wenn dieser Aspekt betont wird, wären auch Positionen, die logische oder

andere normative Regeln als soziologische Gesetze auffassen und damit auch
als empirische Tatsachen, verwandt. Siehe Fußnote 128.

122 „Die Hauptsache ist hier die Gleichsetzung der Urteilsgebilde (und dann na-
türlich aller ähnlichen Gebilde von Vernunftakten überhaupt) mit Phäno-
menen der inneren Erfahrung. Diese Gleichsetzung ist begründet durch ihr
‚inneres‘ Auftreten im Aktbewußtsein selbst. So wären also Begriffe, Urteile,

199

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

matische Gegenstand dieser Kritik zu sein. Er schreibt über die
Disziplin der Logik:

It is not a Science distinct from, and coordinate with, Psy-
chology. So far as it is a science at all, it is a part, or branch,
of Psychology; differing from it, on the one hand as a part
differs from the whole, and on the other, as an Art differs
from a Science. Its theoretic grounds are wholly borrowed
from Psychology, and include as much of that science as is
required to justify the rules of the art.123

Textstellen wie diese machen Mill nicht nur zu einem guten impli-
ziten Ziel für Freges und Husserls Kritik; natürlich ist Mill auch
explizit Gegenstand dieser Kritik. Husserl kritisiert zum Beispiel
Mills, wie er meint, in diesem Sinne psychologistische Auslegung
des Satzes vom ausgeschlossenen Widerspruch. Mill scheint zu be-
haupten, dass der Satz vom ausgeschlossenen Widerspruch auf der
(von ihm behaupteten) Aversion des menschlichen Geistes dagegen,
zwei sich widersprechende Sätze gleichzeitig zu unterhalten, beru-
he.124 Mill scheint in diesem Sinne tatsächlich der Vorzeigedenker
für psychologistische Philosophie im Sinne des Kritikgegenstandes
von Husserl und Frege zu sein. Auf der anderen Seite kann Mills
Theorie der Namen im krassen Gegensatz dazu auch ganz anders
verstanden werden. Hier legt Mill Wert darauf, dass die Bedeutung
des Namens der Gegenstand selbst sein müsse und nicht irgendeine
Form von psychischem Abbild. In diesem Sinne könnten wir auch
zu diesem Schluss kommen: „So far as concepts and judgments are
concerned, Mill’s logic is not an exemplification of what Husserl
calls psychologism, but, rather, a forceful condemnation of it.“125

Auf die Theorie der Namen (und Begriffe) möchte ich hier nicht
näher eingehen. Ich werde aber weiter unten (Abschnitt 7.1) auf

Schlüsse, Beweise, Theorien psychische Vorkommnisse und die Logik, wie J.
St. Mill gesagt hatte, ein ‚Teil oder Zweig der Psychologie‘. Eben in dieser
scheinbar so einleuchtenden Auffassung liegt der logischen[!] Psychologismus.“
Edmund Husserl. Formale und transzendentale Logik. den Haag: Martinus
Nijhoff, 1974, S. 162. Vgl. auch Husserl, Logische Untersuchungen, Band 1,
S. 51.

123 Mill, The Collected Works of John Stuart Mill, Volume IX - An Examina-
tion of William Hamilton’s Philosophy and of The Principal Philosophical
Questions Discussed in his Writings, S. 461f.

124 Siehe Husserl, Logische Untersuchungen, Band 1, S. 81–84.
125 McRae, „Introduction“, S. xlii.

200

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.2. Mills praktischer Psychologismus

Mills Auseinandersetzung mit Platon und „Grote’s Plato“ eingehen
und möchte daher als Beleg für Mills partielle Opposition gegen
das, was als psychologistische Vorstellung der Wahrheit verstan-
den werden könnte, auf eine Passage aus Mills Auseinandersetzung
mit Grote (seinem Aristotle) eingehen, in welcher es um die unter-
schiedliche Einschätzung von Protagoras geht. Ausführlicher wird
es um die Auseinandersetzung mit Grote im nächsten Kapitel (Ab-
schnitt 7.1) gehen:

But if this was the meaning of Protagoras, it was not only
paradoxically, but incorrectly expressed. It would surely be
a perverse employment of language to say that if I believe
two and two to make five, they really make five to me, or
that, if I erroneously believe a certain person to be dead, he
is really dead to me though not to other people. The truth
of a belief does not consist in its being believed, but in its
being in accordance with fact [...].126

Bei dieser Andeutung, dass Mills Logik in einigen (Satz vom ausge-
schlossenen Widerspruch) aber nicht in anderen Hinsichten (Wahr-
heitstheorie, Bedeutung von Namen) als mit Recht als psychologis-
tisch einzuschätzen ist, möchte ich es hier belassen. Eine tieferge-
hende Erörterung der Frage, ob und in Bezug auf welche Gegen-
stände Mills Logik psychologistisch ist, kann ich an dieser Stelle
nicht leisten. Stattdessen möchte ich, wie gesagt, die Diskussion
auf die praktische Philosophie zurück lenken (Abschnitt 6.2.2). Um
zu verstehen, wie Husserls und Freges Psychologismusvorwurf auf
praktische Fragen anwendbar ist, ist es aber sinnvoll, zunächst ei-
nes der von ihnen ausgemachten Probleme des Psychologismus zu
verstehen.

Eine, die versucht, logische Gesetze – diejenigen Dinge also, de-
ren psychologistische Deutung in Frage steht, zum Beispiel das be-
reits angesprochene Gesetz vom ausgeschlossenen Widerspruch –
zu formulieren, versucht damit gültige von ungültigen Schlüssen
unterscheiden. Eine, die nun sagt, logische Gesetze seien psycholo-
gische Gesetze, muss diese Unterscheidung innerhalb der tatsäch-
lichen psychologischen Vorgänge des Schließens treffen und zwar,

126 John Stuart Mill. „Grote’s Aristotle“. In: The Collected Works of John Stuart
Mill, Volume XI. Essays on Philosophy and the Classics. Hrsg. von J. M.
Robson. Toronto und andere: University of Toronto Press und Routledge &
Kegan Paul, 1978, S. 475–510, S. 501n.

201

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

ohne bei dieser Unterscheidung die Gesetze, um die es geht, bereits
in Anspruch zu nehmen. Wir können nicht einfach alle tatsächli-
chen psychologischen Vorgänge des Schließens von allen Menschen
zur empirischen Grundlage für logisches Schließen machen, weil es
dann keine ungültigen Schlüsse mehr gäbe. Das heißt, wir müss-
ten eine Grundlage finden, wie wir die gültigen der tatsächlichen
psychologischen Vorgänge des Schließens von den ungültigen ab-
grenzen können.127 Es ist nicht klar, wie dies nicht-zirkulär möglich
sein sollte.

Das Problem ist, anders ausgedrückt, dass die psychologischen
Vorgänge so verstanden werden müssen, dass sie die Möglichkeit
des logischen Fehlers nicht ausschließen dürfen. In diesem Sinne
ist der Psychologismusvorwurf erweiterbar auf alle Bereiche, in de-
nen wir davon sprechen können wollen, dass Menschen einen Feh-
ler oder etwas falsch machen.128 Für meine Auseinandersetzung mit

127 „Wo sind die deskriptiven und genetischen Analysen, die uns berechtigen,
die Denkphänomene aus zwei Klassen von Naturgesetzen zu erklären, von
welchen die einen ausschließlich den Gang solcher Kausationen bestimmen,
die das logische Denken hervorgehen lassen, während für das alogische Den-
ken auch die anderen mitbestimmend sind? Ist die Bemessung eines Denkens
nach den logischen Gesetzen etwa gleichbedeutend mit dem Nachweis seiner
kausalen Entstehung nach eben diesen Gesetzen als Naturgesetzen?“ Husserl,
Logische Untersuchungen, Band 1, S. 66.

128 Der Psychologismusvorwurf ist auch anders erweiterbar. Aussagen über „un-
sere Praxis“ werden oft in der gleichen Doppelrolle benutzt. Dies könnte in
Analogie zu Psychologismus als „Soziologismus“ bezeichnet werden. Dies ist
wichtig, weil ich weiter unten, wenn ich erkläre, warum der Psychologismus
als (scheiternder) Versuch, den beiden philosophischen Tugenden gerecht zu
werden, verstanden werden kann, nahelegen will, dass es sich beim Soziolo-
gismus ebenso verhält.

In Bezug auf die theoretische Philosophie wird eine solche Position beson-
ders paradigmatisch von Saul Kripke in Auseinandersetzung mit Wittgen-
steins Problematik des Regelfolgens ausgearbeitet. Kripke, Wittgenstein on
Rules and Private Language. Dass es einen Unterschied gibt zwischen dem,
was ich denken soll, und dem, was ich tatsächlich denken werde, wird – am
Beispiel einer Rechenaufgabe – bei Kripke erklärt mit dem Unterschied zwi-
schen dem, was laut den mathematischen Gepflogenheiten oder der mathe-
matischen Praxis die Antwort auf diese Rechenaufgabe ist, und dem, was
ich selbst „in Isolation“ geneigt bin zu antworten. Vgl. ebd., S. 84. Dies, so
mag es auf den ersten Blick erscheinen, erlaubt es, das Problem, wie es einen
Unterschied zwischen mathematischer Richtigkeit und Prognose von mathe-
matischem Verhalten geben kann, zu lösen. Der Unterschied liegt demnach
im Unterschied zwischen individueller Disposition und Gruppendisposition.

202

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.2. Mills praktischer Psychologismus

Mill werde ich im Folgenden deutlich machen, was ich mit dieser Er-
weiterung in Bezug auf Mills Vorstellung vom Handeln meine, und
danach einige Überlegungen Mills zu moralischen Gefühlen disku-
tieren, was als Spezialfrage innerhalb des Psychologismus in Bezug
auf Handlungen gesehen werden kann.

6.2.2. Psychologismus in Mills Vorstellungen vom Handeln

Innerhalb des Utilitarismus selbst, jedenfalls wie Mill ihn versteht,
ist es zunächst kein Problem, einen Unterschied zwischen „richtig“
und „falsch“, der sich von der entsprechenden Einschätzung unter-
scheidet, zu ziehen. Wir können hier sehr leicht deutlich machen,
was es heißt, nicht so zu handeln, wie es der Utilitarismus vor-
schreibt. Es gibt hier mindestens zwei Möglichkeiten: Wir brauchen
uns nur entweder eine Person denken, die wissentlich eine Handlung
ausführt, die dem Utilitarismus widerspricht, oder eine Person, die
zu einer falschen Einschätzung darüber gelangt, was der Utilita-
rismus vorschreibt. (Ersteres könnte als eine Art praktischer Feh-
ler, letzteres als eine Art theoretischer Fehler aufgefasst werden.)
Begrifflich ist die Möglichkeit, einen Fehler zu machen oder etwas
falsch zu machen, hier offenbar gegeben.

Ein Problem liegt allerdings in Mills Handlungstheorie und es
ist, so könnte der folgende Gedanke rhetorisch zugespitzt werden,
eher die Frage, wie wir etwas richtig machen können – oder genau-
er gesagt, wie wir es uns vorstellen sollen, dass die utilitaristische
Überlegung unser Handeln anleitet. Dies kann als allgemeines Pro-

Einen mathematischen Fehler zu machen, bedeutet, krude formuliert, dass
die individuelle Disposition von der Gruppendisposition abweicht.

Dies ist natürlich nicht die Differenz, auf die es ankommt – und zwar nicht
nur, weil wir uns, wenn wir es nach Rückübertragung ins Praktische oder gar
als allgemeine Theorie von richtig und falsch mit einem radikalen Konven-
tionalismus bezüglich aller Fragen von richtig und falsch, wahr und unwahr,
klug und unklug abfinden müssten. Es ist in den meisten Bereichen auch
nicht, was wir mit „falsch“ oder einen „Fehler machen“ meinen. Es ist eben
auch begrifflich möglich, dass sich die meisten Menschen – oder sogar alle –
verrechnen. Ein entsprechender Satz ist formulierbar. Er ist nicht unsinnig.
Als systematische Kritik an Kripke und als Kritik an dessen Wittgenstei-
nexegese werden diese Punkte zum Beispiel von McDowell angeführt. John
McDowell. „Wittgenstein on Following a Rule“. In: Mind, Value and Reality.
Cambridge, Mass. und London: Harvard University Press, 1998, S. 221–262.

203

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

blem des Utilitarismus angesehen werden129, ich will es aber speziell
als Problem von Mill behandeln. In jedem Fall ist das Problem ein
Problem der Handlungstheorie oder, wenn wir so wollen, ein Pro-
blem der Kompatibilität handlungstheoretischer Überlegungen mit
ethischen Überlegungen.

Den Psychologismusvorwurf von der Logik auf die Handlungs-
theorie zu übertragen ist keineswegs originell. Eine der umfassends-
ten Zurückweisungen einer psychologistischen Handlungstheorie hat
Michael Thompson im zweiten Teil von Life and Action geliefert.
Thompsons „naive Handlungstheorie“ legt nahe, dass wir psychi-
sches Vokabular nicht brauchen, um zu verstehen, was eine Hand-
lung ist, und dass die kommunikative Rolle dieses Vokabulars (die
Thompson natürlich nicht abstreitet) ausschließlich darin besteht,
die Handelnde im Handlungsprozess, der nicht wesentlich ein psy-
chischer Prozess ist, zu verorten.130 Und natürlich ist es, was die
Kritik am Psychologismus angeht, kein Zufall, dass Thompson das
Gesamtprojekt des Buches, in das die naive Handlungstheorie ein-
gebettet ist, als Erweiterung von Freges Begriffsschrift sieht.131

Ich werde das den Psychologismus betreffende Problem zwecks
Anwendung auf Mills Philosophie hier etwas anders formulieren als
Thompson das tut, auch wenn der Grundgedanke, so meine ich, der
gleiche bleibt.

Motivation für das, was ich für den Psychologismus in der Hand-
lungstheorie halte, ist ein auf den ersten Blick unkontroverses De-
sideratum, nämlich, dass das Stellen der praktischen Frage „Was
soll ich tun?“132 Konsequenzen für unser Handeln hat.133 Genauer

129 Der Utilitarismus habe einen blinden Fleck, wenn es um die „aktive“ Seite
von Personen geht, argumentiert etwa Korsgaard. Siehe Christine Korsgaard.
„Personal Identity and the Unity of Agency: A Kantian Response to Parfit“.
In: Philosophy & Public Affairs 18.2 (1989), S. 101f.

130 Vgl. Michael Thompson. Life and Action: Elementary Structures of Practice
and Practical Thought. English. Cambridge, Mass.: Harvard University Press,
2008, Teil II.

131 Vgl. ebd., Einleitung.
132 Hier und im Rest des Abschnittes ist diese Frage nicht mit moralischer Kon-

notation gemeint. Die Formulierung ist nicht wichtig: „Was wäre an meiner
Stelle gut zu tun?“, „Was wäre klug zu tun?“, „Welche Handlung ist die Hand-
lung, die, wenn alle Maßstäbe berücksichtigt sind, von mir zu wählen ist?“
könnten alle ebenfalls eingesetzt werden.

133 Dieser „Internalismus“ – das heißt die Auffassung, dass das, was durch die
Nennung eines normativen Grundes herausgepickt wird, auch als Erklärung

204

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.2. Mills praktischer Psychologismus

gesagt handelt es sich eigentlich um ein Desideratum einer philoso-
phischen Rekonstruktion der Bedeutung dieser Frage: Die Rekon-
struktion der Bedeutung dieser Frage muss es zulassen, dass die
Antwort auf die Frage Konsequenzen für unser Handeln hat. Und
natürlich dürfen es nicht nur irgendwelche Konsequenzen sein, son-
dern es sollte die Möglichkeit berücksichtigt werden, dass wir, weil
wir die Frage so-und-so beantworten, so-und-so handeln. Dieses De-
sideratum wird zum Beispiel ausgedrückt in Donald Davidsons Idee
der Rationalisierung.134

Psychologismus im obigen Sinne fängt nun, so will ich vorschla-
gen, dann an, wenn wir dieses Desideratum zum Anlass nehmen,
zwei weitere Schritte zu unternehmen: Der erste Schritt besteht
darin, die Frage „Was soll ich tun?“ für ersetzbar durch eine an-
dere Frage zu halten, nämlich die Frage nach der Prognose „Was
werde ich tun?“. Dies liegt nahe, weil wir ja wollten, dass unser tat-
sächliches Handeln von der Antwort auf die praktische Frage ab-
hängt. Der zweite Schritt besteht darin, darauf zu bestehen, dass
die zweite dieser Fragen, die Frage, was wir tun werden, irgendwie
unter Rückgriff auf unser psychisches Mobiliar beantwortet werden
muss. Dafür, was genau die Einstellungen sind, die für die Beant-
wortung beider Fragen taugen, sind äußerst technische Begrifflich-
keiten erfunden worden: Davidson selbst spricht von Proeinstellun-
gen (pro attitude), die einfach so definiert sind, dass sie alles um-

einer Handlung taugen muss – ist sicher nicht gänzlich zu bestreiten. Dies
aber als Anlass zu nehmen, Gründe in eine innere Welt zu verlagern, ist
die Vorstellung, die zurückgewiesen werden muss. Hinter diesem Bild steckt
vielleicht die Unterstellung, dass die Kraft der Gründe gerade noch ausrei-
che, um so etwas Flüchtiges wie unsere psychischen Zustände zu verändern
– oder umgekehrt, dass unsere Neurophysiologie, auf der unsere psychischen
Zustände supervenieren würden, so komplex und feinkörnig sei, dass sie so et-
was Flüchtiges wie Gründe registrieren und zu Körperbewegungen verstärken
könne –, dass aber Veränderungen unserer Körper der Vermittlung unserer
Psyche bedürften, um durch Gründe in Bewegung versetzt zu werden. Die-
ses Bild ist natürlich albern. Wenn wir daran festhalten wollen, dass Gründe
Handlungen erklären können – und ich denke, das sollten wir –, dann müssen
wir auch daran festhalten, dass sie das, was sie begründen, unsere Hand-
lung, auch unvermittelt erklären können. Für eine genauere Ausführung eines
entsprechenden Argumentes siehe Thompson, Life and Action, S. 117f.

134 Siehe Donald Davidson. „Actions, Reasons, and Causes“. In: The Journal of
Philosophy 60.23 (1963), S. 685–700, 685f.

205

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

fassen, was potentiell diese Doppelrolle erfüllen kann;135 Bernard
Williams spricht in seiner Kritik externer Gründe von Elementen
des subjective motivational set, die noch offensichtlicher das und nur
das enthalten, was als Antwort auf die prognostische Frage in Frage
kommt, und nutzt dies um abzugrenzen, was als Antwort auf die
praktische Frage in Frage kommt;136 und Michael Smith definiert
Wünsche einfach als Klasse psychischer Zustände mit der passenden
Passrichtung und verschreibt sich dem, wie er es nennt, Hume’schen
Standardbild menschlicher Psychologie, dass es diese und nur diese
sind, die Handlungen verursachen können.137

Auch wenn die Klasse der Zustände bei Mill andere sind, ist der
Gedanke der gleiche. Von Bentham übernimmt er, dass die Erwar-
tung von Schmerz und Lust motivational wirksam sind; er erwei-
tert Bentham aber dahingehend, dass auch unsere Dispositionen,
die wir, je nach dem, ob sie mit dem Utilitarismus übereinstim-
men oder nicht, als „Tugenden“ oder „Laster“ bezeichnen können,
motivational wirksam sind.138

Das Dilemma, das entsteht, ist auch das gleiche wie im theo-
retischen Falle. Entweder sagen wir, die praktische Frage und die
prognostische Frage hätten nichts miteinander zu tun. Dann geben
wir aber das Desideratum auf, dass die praktische Frage Konse-
quenzen für unser Handeln hat, und stellen sie als irrelevant dar.
Oder wir benutzen die prognostische Frage, um einzugrenzen, was
als Antwort auf die praktische Frage in Frage kommt. Dann laufen
wir aber Gefahr, begrifflich nicht mehr fassen zu können, wie es sein
kann, dass wir faktisch nicht tun, was wir tun sollen. Wie auch im
logischen Falle wäre die Möglichkeit, einen Fehler zu machen oder
etwas falsch zu machen, nicht mehr gegeben. In dieser Hinsicht sind
der Psychologismus in Bezug auf die Logik und der Psychologismus
in Bezug auf die Handlungstheorie strukturanalog.139

135 Davidson, „Actions, Reasons, and Causes“, S. 685.
136 Bernard Williams. „Internal and external reasons“. In: Moral Luck. Cam-

bridge und andere: Cambridge University Press, 1982, S. 101–113, S. 102.
137 Siehe Michael Smith. The Moral Problem. Oxford und andere: Blackwell,

1994, S. 7.
138 Vgl. Mill, The Collected Works of John Stuart Mill, Volume VIII - A System

of Logic Ratiocinative and Inductive (Books IV-VI and Appendices), S. 842.
139 Selbst wenn wir den Psychologismus zurückweisen, heißt das natürlich nicht,

dass damit alle Rollen, die psychische Zustände in der Erklärung und Konsti-
tution von Handlungen haben, aufgehoben wären. Wünsche und Überzeugun-

206

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.2. Mills praktischer Psychologismus

Auch diese Frage führt bei Mill übrigens zu einer Lebenskrise, die
er in der Autobiography als Problem von Freiheit und Determinis-
mus verarbeitet und die, wie dort zu lesen ist,140 zu den Überlegun-
gen im zweiten Kapitel des letzten Buches von A System of Logic141

geführt hat. Wenn die und nur die Zustände, die für die prognos-
tische Frage zu berücksichtigen sind, auch für die praktische Frage
von Bedeutung sind, welche Rolle spielt dann überhaupt praktische
Überlegung? Warum die Mühe? Entsprechend dieser Formulierung
des Problems ist für Mill „Fatalismus“ die Gefahr, die er mit seinem
kompatibilistischen Versuch dort zu bannen versucht. Darunter ver-
steht er die Position, dass es nichts bringt, sich um irgendetwas zu
bemühen.142 Auch wenn Mill das Folgende hauptsächlich auf die
soziale Nützlichkeit bezieht, könnte sogar gesagt werden, Mill sei
sich bewusst, dass es sich hier, wie oben angedeutet, hauptsächlich
um ein Problem der Inkompatibilität zweier Perspektiven, der erst-
personalen und der drittpersonalen, geht: „I said that it would be
a blessing if the doctrine of necessity could be believed by all quoad
the characters of others, and disbelieved in regard to their own.“143

Mill selbst löst die persönliche Krise, die Gedanken wie diese
bei ihm auslösen, indem er eine kompatibilistische Position formu-
liert.144 Ob diese tatsächlich zeigt, dass das Gefühl von Fatalis-
mus angesichts des Determinismus nicht angemessen ist, was Mills
eigentliches Ziel in dem entsprechenden Abschnitt des System of
Logic ist, will ich hier nicht beurteilen. Wichtiger ist, dass diese
Antwort den Zusammenhang zwischen der praktischen Frage und
der prognostischen Frage – „Was soll ich tun?“ und „Was werde ich

gen gehören – wenn sie nicht einfach im Sinne Thompsons Wörter sind, mit
denen wir unsere Position innerhalb des Ablaufes einer Handlung markieren
– häufig beispielsweise zu einer entsprechenden Praxis oder Handlungsform
dazu: In Abschnitt 2.2 hatte ich unter Verweis auf Luhmanns Begriff der
generalisierten Annahmebereitschaft zwecks eines Beispiels angedeutet, dass
argumentiert werden könne, sich Geld zu wünschen, gehöre zur Praxis der
Geldverwendung dazu. In diesem Falle aber, haben Wünsche natürlich keine
exklulsive handlungstheoretische Rolle.

140 Siehe Mill, Autobiography, S. 175ff.
141 Mill, The Collected Works of John Stuart Mill, Volume VIII - A System of

Logic Ratiocinative and Inductive (Books IV-VI and Appendices), Buch VI,
Kapitel 2.

142 Ebd., Buch VI, S. 839–842.
143 Mill, Autobiography, S. 177.
144 Ebd., Buch VI, S. 175ff.

207

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

tun?“ – letztlich auf reine Konditionierungsprozesse abwälzt und
Mill dies an anderer Stelle nicht genug war, um seine Krise zu be-
wältigen.145

6.2.3. „The Utility of Religion“

Mill beginnt den Aufsatz The Utility of Religion mit der Überle-
gung, dass über das Thema bisher nur wenig geschrieben wurde,
weil bisher die Frage der Wahrheit der Religion im Vordergrund
gestanden habe und mit der Frage der Wahrheit, zumindest im
Falle einer positiven Antwort, die Frage der Nützlichkeit implizit
mitbeantwortet sei.146 Er weist dann im ersten Teil des Aufsat-
zes147 Argumente zurück, die die soziale Nützlichkeit der Religion
etablieren sollen: Er weist zum Beispiel darauf hin, dass zwar die
irdischen Sanktionen einer religiösen Gesellschaft – wie alle Sank-
tionen der öffentlichen Meinung – sehr effektiv seien, dass aber die
spezifisch religiösen Sanktionen, zum Beispiel die Furcht vor der
Hölle, nicht nur für die Kultivierung altruistischer Gefühle schäd-
lich seien, weil sie Moral auf egoistischen Gehorsam zurückführten,
sondern auch faktisch ineffektive Sanktionen seien. Übernatürliches
oder spezifisch Religiöses braucht es für diese Form der Nützlichkeit
also nicht.148 Auch als Quelle der Moral (in den Fällen, in denen
die religiöse Moral akzeptabel ist) sei die Religion unnötig.149

Wohlwollender blickt Mill auf den Nutzen der Religion für die
individuelle Kultivierung. Diesen vergleicht er er von Anfang der
Diskussion dieses Gedankens im zweiten Teil an mit der Poesie:

Religion and poetry address themselves, at least in one of
their aspects, to the same part of the human constitution:
they both supply the same want, that of ideal conceptions
grander and more beautiful than we see realized in the prose
of human life. Religion, as distinguished from poetry, is the
product of the craving to know whether these imaginative
conceptions have realities answering to them in some other
world than ours. [...] The value, therefore, of religion to

145 Siehe Mill, Autobiography, S. 141f.
146 Siehe Mill, „Three Essays on Religion“, S. 403f.
147 Bis S. 417; die Einteilung in zwei Teile stammt von Mill selbst, siehe ebd.,

S. 406.
148 Siehe ebd., S. 407–415.
149 Siehe ebd., S. 415–417.

208

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.2. Mills praktischer Psychologismus

the individual, both in the past and present, as a source of
personal satisfaction and of elevated feelings, is not to be
disputed.150

Mill weist direkt im Anschluss an diese Textstelle darauf hin, dass
der Glaube an Übernatürliches nicht dazu notwendig sei, „höheren
und schöneren“ Idealen Ausdruck zu verleihen. Insofern könnte ge-
sagt werden, dass es auch, was den zur Diskussion stehenden Nutzen
der Religion für die Kultivierung des Individuums angeht, eigentlich
nichts Religiöses ist, was diesen Nutzen ermöglicht. Mill entschei-
det sich aber für eine andere Rhetorik und verwendet den Begriff
„Religion“ stattdessen auch für die ihm vorschwebende Form der
Poesie, die ohne Übernatürliches auskommt:

To call these sentiments by the name morality, exclusively of
any other title, is claiming too little for them. They are a real
religion; of which, as of other religions, outward good works
(the utmost meaning usually suggested by the word morality)
are only a part, and are indeed rather the fruits of the religion
than the religion itself. The essence of religion is the strong
and earnest direction of the emotions and desires towards an
ideal object, recognized as of the highest excellence, and as
rightfully paramount over all selfish objects of desire. This
condition is fulfilled by the Religion of Humanity [...].151

Bevor ich Mills Gedanken diskutiere, möchte ich Mills Charakteri-
sierung der religiösen Gefühle kurz beschreiben, die durch die auf
säkularer Poesie beruhenden Religion der Menschheit gefördert wer-
den sollen. Er stellt sich (unter anderem) eine Art universalisierten
Patriotismus vor: Die Vorstellung ist, dass, da sich die Liebe für das
eigene Land durch Erziehung und Poesie herstellen lasse, es auch
möglich sein müsse, die Liebe zur Menschheit insgesamt auf die-
se Weise herzustellen.152 (In diesem Sinne ist die Verwendung des
Wortes „Religion“ für Mills säkulare Poesie vielleicht darin begrün-
det, dass sie im wahrsten Sinne des Wortes katholikós, das Ganze
betreffend, sein soll.) Dies führte zu einer „morality grounded on

150 Siehe ebd., S. 419f.
151 Ebd., S. 422. Das Wort „Religion of Humanity“ übernimmt er von Auguste

Comte. Vgl. Michel Bourdeau. „Auguste Comte“. In: The Stanford Encyclo-
pedia of Philosophy. Hrsg. von Edward N. Zalta. Winter 2015. 2015.

152 Mill, „Three Essays on Religion“, S. 421.

209

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

large and wise views of the good of the whole, neither sacrificing
the individual to the aggregate nor the aggregate to the individual,
but giving to duty on the one hand and to freedom and spontaneity
on the other their proper province“153.

Der Nutzen der religiösen Praxis oder, genauer gesagt, der Nut-
zen einer bestimmten Form von poetischer Praxis, die von Mill
durch die Benennung „Religion of Humanity“ rhetorisch hervorge-
hoben wird, besteht in der moralischen Verbesserung der Indivi-
duen. Damit, dass diese Verbesserung sich, wie im Zitat beschrie-
ben, nicht auf die äußeren Werke beschränke, ist ganz im Sinne
des oben angesprochenen universalisierten Patriotismus hier nur
gemeint, dass das utilitaristische Gut um seiner selbst willen ange-
strebt wird und nicht zum Beispiel aufgrund von Sanktionen. Wenn
wir Mill in Bezug auf die Wirkungen dieser hypothetischen Form
von Poesie einmal glauben, und die Frage nach dem Maßstab hier
ignorieren (siehe Abschnitt 4.3.2) können wir ihm vielleicht zustim-
men: Eine von übernatürlichen Elementen befreite religiöse Praxis
in diesem Sinne ist eine gute Sache.

Unter diesen Voraussetzungen könnte gesagt werden, Mill sei
Benthams Tugend gerecht geworden. Die Strategie folgt dem oben
in Bezug auf Überzeugungen nahegelegten Sinne: Bestimmte Ein-
stellungen, „sentiments“, oder „feelings“ sind nützlich; diese werden
durch eine Form von Poesie gefördert, die Teil der religiösen Praxis
ist, die aber auch ohne die damit sonst verbundenen übernatürli-
chen Elemente denkbar ist. Wir sollten uns um eine religiöse Praxis
ohne übernatürliche Elemente bemühen – die Religion of Human-
ity. Auf das, was oben (Kapitel 4) „Benthams Herausforderung“
genannt wurde, wurde eingegangen: es ist besser, dass wir eine sol-
che Praxis haben als eine Praxis, die diese Einstellungen nicht in
uns hervorruft; und es ist besser, dass wir eine solche Praxis haben
als eine Praxis, die zusätzlich problematische Überzeugungen über
das Übernatürliche in uns hervorruft.

Das größere Problem damit, die religiöse oder poetische Praxis
auf die so erzeugten Einstellungen (oder die so befriedigten Bedürf-
nisse) zu reduzieren, liegt nicht in Benthams, sondern in Coleridges
Tugend. Ich vermute, dass weder die meisten religiösen Menschen
den Witz der religiösen Praxis darin sehen, dass damit ihre Wün-

153 Mill, „Three Essays on Religion“, S. 421.

210

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.2. Mills praktischer Psychologismus

sche und Emotionen auf ein höheres Ideal, das Wohl der Mensch-
heit insgesamt etwa, gerichtet werden, noch, dass Menschen, die die
Poesie, die Mill vorschwebt, schätzen, dies tun, damit dies der Fall
ist. Dies ist nicht, worum es in den entsprechenden Praktiken geht –
und es wäre auch eine eigenartig egozentrische Art der Religionsaus-
übung beziehungsweise Gedichtrezeption: Statt des Gedichtes oder
seines Gegenstandes wären die eigenen Wünsche und Emotionen
Zentrum der Aufmerksamkeit und analog wäre es bei der Religion.

Nun sagt Mill zugegebenermaßen auch nicht, dass er, indem er
die Nützlichkeit der Religion für die Kultivierung des Individuums
erarbeitet, einen sprachlichen Ausdruck erarbeitet, den eine kom-
petente Teilnehmer*in an der Praxis der Religion der Menschheit
(oder einer anderen Religion) für einen adäquaten Ausdruck dessen
halten könnte, worum es in dieser Praxis geht. Es geht Mill hier,
so könnte argumentiert werden, eben nur um Benthams Tugend,
nicht um Coleridges Tugend: Eine Praxis, die in manchen Hinsich-
ten so ähnlich ist wie die religiöse Praxis, ist eine in bestimmter
Hinsicht gute Sache. Er will aber aber nicht sagen, so könnte weiter
argumentiert werden, dass Menschen, die sich an Poesie erfreuen,
dies tun, damit ihre Emotionen und Wünsche auf die Menschheit
als Ganzes gerichtet werden, oder dass religiöse Menschen religiös
sind, damit ihre Einstellungen dadurch kultiviert werden.

Mill wäre dann dem ihm von mir zugeschriebenen Ideal von Phi-
losophie in The Utility of Religion nicht gerecht geworden; der Auf-
satz wäre nach diesem Ideal unvollständige Philosophie, aber sein
Anspruch wäre eben auch nicht höher.154 Es mag sein, dass dies tat-
sächlich Mills einziges Ziel in dem Aufsatz ist. Unabhängig davon

154 Es könnte auch argumentiert werden, dass Mill zum Zeitpunkt des Aufsatzes
– es handelt sich um einen sehr späten Aufsatz Mills, der posthum von Helen
Taylor (siehe ihr Vorwort in Helen Taylor. „Introductory Notice on ‚Three
Essays on Religion‘“. In: The Collected Works of John Stuart Mill, Volume X
– Essays on Ethics, Religion, and Society. Hrsg. von J. M. Robson. Toronto
und andere: University of Toronto Press und Routledge & Kegan Paul, 1969,
S. 371–372) veröffentlicht wurde – meint, dass das Ideal, das in „Coleridge“
und „Bentham“ als das Ideal einer Disziplin, nämlich der Philosophie, darge-
stellt wurde, nun auf zwei Disziplinen aufgeteilt wird: Die Philosophie und die
Poesie. Dazu würde passen, dass Coleridge in der Autobiographie nur noch für
seine Gedichte, nicht mehr so sehr aber für seine Philosophie gelobt wird. So
schreibt Mill über Frederic Maurice: „The nearest parallel to him, in a moral
point of view, is Coleridge, to whom, in merely intellectual power, apart from
poetical genius, I think him decidedly superior.“ Mill, Autobiography, S. 161.

211

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

aber, ob Mill hier absichtlich nur einer der beiden philosophischen
Tugenden gerecht wird, ermöglicht mir dies aber systematisch zu
zeigen, was daran unvollständig ist.

Die Unvollständigkeit besteht, so will ich behaupten, natürlich
wie im theoretischen Psychologismus darin, dass Mill die entschei-
dende normative Frage nicht berücksichtigt: Es gibt keine Möglich-
keit mehr, zwischen besseren und schlechteren Arten und Weisen,
auf die Welt Bezug zu nehmen, zu unterscheiden. (Genauer gesagt:
der externe Maßstab der Nützlichkeit bestimmt, welche Zustände
besser und welche schlechter sind – und dies ist zunächst unab-
hängig davon, welche wahr, angemessen, richtig u.s.w. sind.) Wir
unterhalten psychische Zustände nicht, weil sie nützlich für unsere
eigene Kultivierung oder gar sozial nützlich sind.155

Natürlich ist dies in gewisser Hinsicht Absicht: Mill sagt explizit,
dass sich die Frage der Wahrheit der Religion nicht mehr in der glei-
chen Weise stellt, und wahrscheinlich stimmt es, dass „Wahrheit“,
je nach dem, was wir darunter verstehen, nicht das Wort ist, mit
dem wir das, was wir an Gedichten gut finden, beschreiben wür-
den.156 Vor diesem Hintergrund könnte Mills impliziter Ablehnung
zugestimmt werden, die er dem im obigen Zitat157 angedeuteten
Streben entgegenbringt, dass die poetischen Ideale einer höheren
Realität entsprechen mögen, dem die Religion seiner Meinung nach
nachgebe.

Selbst aber, wenn „Übereinstimmung mit den Tatsachen“ nicht
der Maßstab ist, mit dem wir Gedichte und das, was sie uns be-
deuten, bewerten wollen, bedeutet das nicht, dass wir stattdessen
ausschließlich ihre psychischen Wirkungen bewerten können: Nicht
nur könnten wir dann nicht zwischen Propaganda und Poesie un-

Das, was ich als philosophische Tugenden Mills präsentiert habe, wären in
Wirklichkeit nur philosophische Tugenden des frühen Mill. Es passt aber, wie
ich in Kapitel 5 argumentiert habe, nicht zum Witz der Autobiography als
ganzer.

155 Soziale Erwünschtheit mag natürlich die Ursache sein; sie ist aber in der Regel
nicht der Grund.

156 Natürlich könnten andere Begriffe von Wahrheit gefunden werden, die zum
Beispiel nicht „[d]as Wesen der Wahrheit [...] in der ‚Übereinstimmung‘ des
Urteils mit seinem Gegenstand“ sehen, (z. B. Martin Heidegger. Sein und
Zeit. 18. Aufl. Tübingen: Max Niemeyer, 2001, § 43 und § 44) nach denen wir
durchaus sagen könnten, ein Gedicht enthülle eine Wahrheit.

157 Es geht um das Zitat, zu dem Fußnote 150 gehört.

212

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.2. Mills praktischer Psychologismus

terscheiden158; alle Gedichte mit den erwünschten psychischen Wir-
kungen wären gleichwertig. Es wäre außerdem so, dass das, was ein
Gedicht oder ein Teil einer religiösen Praxis einer Person bedeutet,
zu einem reinen Epiphänomen wird: Es gibt kein gut und schlecht
bei Gedichten, lediglich gute und schlechte Wirkungen. In dieser
Hinsicht hat der Psychologismus in praktischer Hinsicht das gleiche
Problem wie der Psychologismus in theoretischer Hinsicht.

Um zu zeigen, was die Poesie der Religion of Humanity einer
daran Teilhabenden bedeutet, müsste Mill sich mit entsprechenden
poetischen Werken natürlich beschäftigen, so wie er es in der Au-
tobiographie zumindest in Ansätzen unternimmt, (vgl. Kapitel 5)
oder wie es Cora Diamond in dem bereits zitierten Aufsatz zur Tie-
rethik tut. So aber bleibt die Religion of Humanity ein leerer sozialer
Mechanismus, von dem wir uns vielleicht wünschen würden, dass
andere in ihn involviert wären, in den uns selbst zu involvieren uns
aber eigentlich jeder Grund fehlt, wenn wir die Einstellungen, die
so hervorgebracht werden sollen, nicht ohnehin schon teilen.

Zusammenfassung. Nachdem ich in Kapitel 5 gezeigt habe, in-
wiefern Mills Vorstellung vom Guten sich als Verwirklichung der
beiden sozialphilosophischen Tugenden verstehen lässt, ging es mir
in diesem Kapitel darum, zwei Schwächen von Mill bezüglich der
beiden sozialphilosophischen Tugenden aufzuzeigen: Die erste dieser
Schwächen ist die Rolle und das Verständnis von Unparteilichkeit
in seinem Utilitarismus und die zweite Schwäche ist seine Tendenz
zum Psychologismus in manchen (wenn auch ausdrücklich nicht
in allen) normativen Fragen. Dabei ging es mir in beiden Fällen
darum, zu zeigen, dass Mill eine Tätigkeit, die durch die philo-
sophischen Tugenden angeleitet wird, das Philosophieren nämlich,
letztlich gemessen an diesen unzureichend ausführt. Dafür musste
natürlich einerseits gezeigt werden, dass seine Tätigkeit in diesen
Aspekten wirklich unter den Tugenden steht, und andererseits, dass
sie ihnen nicht gerecht wird. Die Strategie dieses Kapitels war in
beiden Fällen die gleiche: Ich habe mich bemüht einerseits zu zeigen,

158 Cora Diamond scheint auf eine Unterscheidung dieser Art hinauszuwollen,
indem sie das Gedicht „Titmouse“ von Walter de la Mare mit „Learning
to be a Dutiful Carnivore“ von Jane Legge, das sie als „piece of vegetarian
propaganda“ bezeichnet, kontrastiert. Siehe Cora Diamond. „Eating Meat
and Eating People“. In: Philosophy 53.206 (1978), S. 465–479, S. 472f.

213

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

warum es auf den ersten Blick naheliegend erscheint, den Tugenden
auf die Weise gerecht zu werden, wie Mill das tut, und warum sein
Anliegen diesbezüglich wichtig ist; und andererseits, warum jeweils
eine der Tugenden so dennoch nicht berücksichtigt wird.

Im Falle des Unparteilichkeitsprinzips habe ich mich auf Ben-
thams Tugend konzentriert und in Frage gestellt, dass Mill wirklich
zeigen kann, dass es besser ist, der utilitaristischen Praxis als der in-
tuitionistischen moralischen Praxis anzugehören. Gleichzeitig habe
ich versucht zu zeigen, dass Mills Ziel, Kritik an unserer moralischen
Praxis (auch) an externen Maßstäben zu orientieren, ein philoso-
phisch wichtiges Ziel ist. (Ein großer Teil des Abschnittes war dem
Versuch gewidmet, zu klären, was „extern“ hier bedeuten kann.)

Im Falle von Mills psychologistischer Tendenz wurde die Strategie
etwas direkter verfolgt: Erstens habe ich versucht zu argumentieren,
warum die Deutung normativer Begriffe als psychische Phänomene
beiden sozialphilosophischen Tugenden gerecht zu werden scheint.
Zweitens habe ich versucht, die Grenze dieser Strategie allgemein
und beispielhaft aufzuzeigen.

214

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6.2. Mills praktischer Psychologismus

Zusammenfassung von Teil 2

In Teil I wurde eine Sicht auf Philosophie als zwei sozialphiloso-
phische Tugenden formuliert, die Mill zumindest während er die
beiden Aufsätze „Bentham“ und „Coleridge“ verfasst hat, geteilt
haben muss. In Teil II ging es dann darum, zu zeigen, dass die
Tugenden auch später noch konstitutive Ideale, so wie ich diesen
Begriff in Kapitel 2 verwende, für Mill sind: Sie sind Ideale für die
Art von Philosoph, die Mill ist, auch, wenn er diesen nicht in jedem
Aspekt gerecht wird. Dies ist leichter zu zeigen an den Stellen, an
denen Mill den Idealen gerecht wird. Dies habe ich in Kapitel 5 für
Mills Theorie des guten Lebens versucht zu tun. An den Stellen,
an denen Mill den Idealen nicht gerecht wird, ist es schwerer zu
zeigen, dass es sich dennoch um konstitutive Ideale im Sinne von
Kapitel 2 handelt: Ich habe mich in Kapitel 6 bemüht zu zeigen,
dass die Rolle, die das Unparteilichkeitsprinzip für ihn spielt, und
die Funktion, die die Reduktion bestimmter normativer Fragestel-
lungen auf psychische Phänomene bei ihm hat, jeweils auf wichtige
philosophische Desiderata abzielt, die durch die Tugenden ausge-
drückt werden, ohne dass die Tugenden jedoch vollständig verwirk-
licht würden. Damit bin ich der ersten und zweiten Aufgabe aus
der Einleitung zum zweiten Teil nachgekommen.

Dass die philosophischen Ideale, um die es geht, Personideale,
das, was ich Tugenden nenne, sind, ist ebenfalls deutlich gewor-
den: Durch die Rolle, die experiments in living für Mills Art und
Weise, mit den Tugenden umzugehen, haben, wird dies einerseits
klar; andererseits hoffe ich, dass in Kapitel 6 deutlich geworden ist,
dass wir zum Beispiel Mills scheiternden „Beweis“ für den Utilita-
rismus nicht einfach als das Übersehen des intuitionistischen Status
einer seiner Annahmen sehen sollten, wie Crisp es meint, sondern
als Versuch eines beinahe lebenslangen philosophischen Strebens
danach, Philosophie nicht in „interminable discussion, leading to
no result“159 enden zu lassen. Dies ist die dritte Aufgabe aus der
Einleitung zu diesem Teil gewesen.

Was die vierte Aufgabe betrifft, kann ich gemäß der methodi-
schen Überlegungen aus Kapitel 2 lediglich hoffen, dass ich der phi-
losophierenden Leser*in deutlich machen konnte, dass das mit den

159 Mill, „Bentham“, S. 83.

215

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


6. Zwei Grenzen von Mills Philosophie

Tugenden verbundene Streben Mills tatsächlich ein wichtiges phi-
losophisches Streben ist und nicht bloß eine eigenartige Disposition
seines spezifischen Charakters.

Ich habe noch keinen Versuch unternommen, zu zeigen, dass Le-
bensexperimente die einzige oder die beste Art und Weise sind den
beiden Tugenden gerecht zu werden, auch wenn ich glaube, dass
der relative Erfolg den ich Mill in Kapitel 5 bescheinige und der
Misserfolg, den ich ihm in Kapitel 6 bescheinige aud die Stärke von
Lebensexperimente auf die Lösung des Problems, wie sich die Tu-
genden vereinigen lassen, hindeutet. Einige der Gedanken im nächs-
ten Kapitel werden das weiter untermauern, auch wenn ich auch im
nächsten Kapitel kein formales Argument diesbezüglich versuche. In
Kapitel 8 werde ich die Frage aufgreifen, aber auch dort letztlich
offen lassen.

216

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105 - am 13.01.2026, 02:48:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Einleitung zu Teil 2
	5. Mills Philosophie des Wohlergehens
	5.1. Anderson über Mill und Experiments in Living
	5.1.1. Mills philosophischer Lernprozess in seiner Krise
	5.1.2. Die Natur des Guten nach Mill
	5.1.3. Wie wird Benthams Philosophie durch Mills Krisenerfahrung widerlegt?

	5.2. Experimente mit neuen Lebensweisen und die beiden Tugenden
	5.2.1. Die Natur des Guten
	5.2.2. Das Urteil der Erfahrenen
	5.2.3. Das Freiheitsprinzip

	5.3. Fünf Fehleranfälligkeiten von Mills Vorgehen

	6. Zwei Grenzen von Mills moralphilosophischem Ansatz als Versuch, den Tugenden gerecht zu werden
	6.1. Unparteilichkeit im Utilitarismus
	6.1.1. Die Kritik am „Intuitionismus“
	6.1.2. Der „Beweis“ des Utilitarismus
	6.1.3. Die Rolle des utilitaristischen Maßstabs für die Kritik an der common sense Moral

	6.2. Mills praktischer Psychologismus
	6.2.1. Psychologismus im engen Sinn
	6.2.2. Psychologismus in Mills Vorstellungen vom Handeln
	6.2.3. „The Utility of Religion“
	Zusammenfassung von Teil 2



