
Wolfgang Bergem

Zivilcourage in der Bundesrepublik Deutschland.
Zum Wandel einer politischen Kultur

I.

„Was ist des Unschuldigen Schuld –
Wo beginnt sie?
Sie beginnt da,
Wo er gelassen, mit hängenden Armen
Schulterzuckend daneben steht,
Den Mantel zuknöpft, die Zigarette
Anzündet und spricht:
Da kann man nichts machen.
Seht, da beginnt des Unschuldigen Schuld.“1

Dieses Gedicht verfasste die deutsch-jüdische Schriftstellerin Gerty Spies im
KZ Theresienstadt, aus dem sie im Juni 1945 als eine der wenigen Überleben-
den nach München zurückkehrte. Die Verse beschreiben prägnant den Typus
des Mitläufers, der aus Passivität und Mangel an Verantwortlichkeit, aus Op-
portunismus, Autoritarismus oder auch Karrierismus (nicht nur) die beiden
deutschen Diktaturen im 20. Jahrhundert möglich gemacht hat. Das Kontroll-
ratsgesetz Nr. 104 zur Befreiung von Nationalsozialismus und Militarismus
vom 5. März 1946 definierte als Mitläufer den Zeitgenossen, der „nicht mehr
als nominell am Nationalsozialismus teilgenommen oder ihn nur unwesentlich

1 Die Verse werden auf der Website der Gesellschaft für christlich-jüdische Zusammenarbeit
e.V. in München als das „Vermächtnis des langjährigen Mitglieds und Ehrenvorsitzenden der
GCJZ München“ Gerty Spies wiedergegeben (http://www.gcjz-m.de/index.php?id=75; letzter
Aufruf 25.3.2013). Eine alternative Fassung präsentiert die große Liberale und frühere FDP-
Politikerin Hildegard Hamm-Brücher in folgender Kontextualisierung: „In Theresienstadt hat-
te meine Freundin Gerty Spies auf einen Fetzen Packpapier notiert: ‚Was ist der Unschuldigen
Schuld? Wo beginnt sie? Sie beginnt da, wo man mit hängenden Armen, schulterzuckend
daneben steht, den Mantel zugeknöpft, die Zigarette angezündet und spricht: Da kann man
nichts machen. Seht, da beginnt der Unschuldigen Schuld.‘“ (Hildegard Hamm-Brücher: Zum
Geleit. Deutsche Existenz nach Auschwitz. In: Brigitta Huhnke/Björn Krondorfer (Hrsg.): Das
Vermächtnis annehmen. Kulturelle und biographische Zugänge zum Holocaust – Beiträge aus
den USA und Deutschland. Gießen 2002, S. 43-50, hier S. 47).

117

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


unterstützt und sich auch nicht als Militarist erwiesen hat“ (Art. 12. I).2 Vor
allem nachdem der Begriff des Mitläufers in diesem vom Alliierten Kontrollrat
erlassenen Gesetz zur Bezeichnung der vierten von fünf Kategorien – neben
Hauptschuldigen, Belasteten (unterteilt in Aktivisten, Militaristen sowie Nutz-
nießer) und Minderbelasteten (als Bewährungsgruppe) einerseits und Entlas-
teten andererseits – verwendet worden ist, um individuelle Verantwortlichkeit
im Rahmen der NS-Diktatur beurteilen und das jeweilige Strafmaß ermitteln
zu können, wird sein Verständnis vor allem auf den Nationalsozialismus be-
zogen, umfasst aber auch Verhaltensweisen außerhalb dieses Zusammen-
hangs. Die aus der Spruchkammerpraxis in den Entnazifizierungsverfahren der
frühen Bundesrepublik rekonstruierbare „Normalität des Mitläufertums“ mag
die Akzeptanz der neu eingeführten Demokratie erhöht haben, sie mag auch
dem Bedarf an als unbelastet ausgewiesenen funktionalen Eliten geschuldet
und im sich verschärfenden Ost-West-Konflikt opportun gewesen sein, sie
stand aber und steht auch bis heute „im Gegensatz zur Norm demokratischen
Bürgerverhaltens“.3 Auf Konformismus und Mitläufertum und noch mehr auf
das Fehlen von Zivilcourage zielt auch das Gedicht „mut“, in dem der Lyriker
und Dramatiker Kurt Bartsch, der in der DDR nach seiner Beteiligung am
Protest gegen die Biermann-Ausbürgerung aus dem Schriftstellerverband der
DDR ausgeschlossen wurde, sarkastisch formuliert:

„‚wenn ich meine eigene
Meinung äußern darf‘,
begann er ungewohnt kraß,
‚so hat schon Karl Marx gesagt, daß …‘“4

Dieses und das eingangs zitierte Gedicht verweisen auf die NS-Diktatur und
die SED-Diktatur und damit auf die beiden politischen Systeme, die der Bun-
desrepublik Deutschland seit ihrer Gründung explizit als Kontrastfolie zur
Anfertigung ihres eigenen Selbstbildes gedient haben. In der Zeit des Kalten
Krieges haben sich die beiden deutschen Nachkriegsstaaten durch den gegen-
seitig erhobenen Vorwurf einer Kontinuität zum Nationalsozialismus vonein-
ander abgegrenzt, suchten das eigene Gemeinwesen damit jeweils zu exkul-
pieren und die Fundamente für staatliche Legitimität sowie politische Identität

2 Gesetz Nr. 104 zur Befreiung von Nationalsozialismus und Militarismus vom 5. März 1946,
geändert durch Gesetz Nr. 902 vom 23. Oktober 1947 (RegBl. S. 119), Gesetz Nr. 922 vom
29. März 1948 (RegBl. S. 58), Gesetz Nr. 923 vom 31. März 1948 (RegBl. S. 58) zit. n. http://
www.verfassungen.de/de/bw/wuertt-b-befreiungsgesetz46.htm; letzter Aufruf 25.3.2013.

3 Gesine Schwan: Der Mitläufer. In: Etienne François/Hagen Schulze (Hrsg.): Deutsche Erin-
nerungsorte, Bd. 1. 4. Aufl. München 2002, S. 654-669, hier S. 656.

4 Kurt Bartsch: Kaderakte. Gedichte und Prosa. Reinbek bei Hamburg 1979, S. 88.

118

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zu legen. Der Nationalsozialismus war für die beiden deutschen Nachfolge-
staaten des Deutschen Reichs „das konstitutive Gründungsereignis“5; aber
weil dieses Gründungsereignis so unüberbietbar negativ war, wurde der Bezug
zur NS-Vergangenheit auf beiden Seiten indirekt hergestellt, auf diametral zu-
einander verlaufenden Umwegen, die der damalige Ost-West-Konflikt gewie-
sen hat. Somit standen sich eine Theorie totalitärer Systeme, die in West-
deutschland in antikommunistischer Ausprägung Parallelen und Affinitäten
bis hin zu Kongruenzen zwischen NS- und SED-Diktatur herausarbeitete, und
eine Theorie faschistischer Systeme einander gegenüber, die in Ostdeutschland
Faschismus zu einem Merkmal des Kapitalismus generalisierte und damit ge-
wissermaßen universalisierte.

Mit ihrer antitotalitären bzw. antifaschistischen Grundausrichtung konnten
die westlich integrierte Bundesrepublik und die von der Sowjetunion einge-
bundene DDR in ihrer jeweiligen Selbstpositionierung zum Nationalsozialis-
mus auf der ideologisch und politisch „richtigen“ Seite stehen. Auf diese Weise
konnte die nationalsozialistische Diktatur zum negatorisch legitimierenden
Tertium comparationis im deutsch-deutschen Systemwettbewerb werden, in
dem sich der politische Antitotalitarismus als Antikommunismus und der An-
tifaschismus als Antikapitalismus ausformte. Die diesen Prozess flankierenden
politischen und politisch-kulturellen Bindungen an die jeweiligen Bündnis-
partner halfen auf beiden Seiten – darin kann man ein Verdienst erkennen –,
die leidige Tradition eines deutschen Sonderbewusstseins weitgehend zu über-
winden. Indem die Freund-Feind-Schematisierung des Kalten Krieges das kol-
lektive Erinnern an die NS-Vergangenheit in doppelter Weise ideologisch
konfigurierte, schuf sie für die Deutschen auf beiden Seiten des Eisernen Vor-
hangs die Möglichkeit von Identifikationen mit Opfern und Siegern und gleich-
zeitig des Leugnens einer Identität mit den Tätern. Vor dem Hintergrund dieser
Konstellation ist – oder genauer: war – Zivilcourage aus westdeutscher Sicht
eine bestimmte Verhaltensweise, die in autoritären und repressiven politischen
Systemen ihren angemessenen Platz findet oder gefunden hat bzw. hätte finden
sollen.

II.

Aber gegen was sollte Zivilcourage im freiheitlich-demokratisch verfassten
Staat des Grundgesetzes gerichtet sein, in einer rechtsstaatlichen Demokratie,
deren prinzipiell pluralistischer und gewaltenteilender Charakter durch einen
historisch gewachsenen und grundgesetzlich garantierten Föderalismus zudem

5 Peter Reichel: Vergangenheitsbewältigung in Deutschland. Die Auseinandersetzung mit der
NS-Diktatur von 1945 bis heute. 2. Aufl. München 2007, S. 16; Hervorhebung im Original.

119

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


noch gestärkt wurde, in der Regieren mehr und mehr zur Suche nach Einfluss-
möglichkeiten auf die Governance-Prozesse im supranational integrierten
Mehrebenensystem mutiert? Wenn Zivilcourage im Nationalsozialismus dem
Widerstand oder auch nur dem Aufbegehren gegen das menschenverachtende
Unrechtsregime der Nationalsozialisten gegolten hat und in der DDR dem
Protest gegen die autoritäre und mit einem allgegenwärtigen Geheimdienst alle
Lebensbereiche durchdringende Diktatur der Nomenklaturkader der SED –
wem gegenüber sollte sich dann Zivilcourage in der Demokratie der Bundes-
republik zeigen? Die politikwissenschaftlich begründete herrschaftstypologi-
sche Kontrastierung von Demokratie und Diktatur, die über den akademischen
Bereich hinaus weit ins öffentliche Bewusstsein der Bundesrepublik einge-
drungen ist, macht es in gewisser Weise absurd, in einem die Achtung der
Menschenwürde und den Schutz der Grundrechte und Grundfreiheiten garan-
tierenden Rechtsstaat Zivilcourage als bürgerlichen Mut gegenüber einer re-
pressiven Obrigkeit einzufordern oder zu einem gesellschaftlichen Leitbild zu
erheben. Zumal nach der gesellschaftlichen Umbruchsphase der späten sech-
ziger Jahre, die vielfach als die zweite, die eigentliche Gründung der Bundes-
republik wahrgenommen wurde, hat sich ein Selbstverständnis der westdeut-
schen Bundesrepublik als liberale und rechtsstaatliche Demokratie entwickelt,
mit der auch ihre ehemaligen linken Kritiker ihren Frieden schließen konnten.

Dabei konnte bei der Gründung der zweiten Demokratie in Deutschland –
nach dem ersten, heute gelegentlich zu gering geschätzten Versuch von
Weimar – die Verankerung demokratischer Einstellungen in den Köpfen und
Herzen der Bürgerinnen und Bürger keineswegs als so gefestigt angesehen
werden, dass sich Zivilcourage als Tugend erübrigte. Politische Kulturen sind
durchaus nicht statisch, aber doch träge. Wohl verändern sie sich, doch voll-
ziehen sich die Wandlungen, denen sie unterworfen sind, nur langsam und
schwerfällig. Vor allem lassen sich diese Veränderungen nicht intentional
steuern. Die Annahme, mit einer gezielten Einflussnahme auf politische Kul-
tur, etwa durch Maßnahmen in den Bereichen Bildung und Erziehung, lasse
sich deren Entwicklung an einem festgesetzten Ziel ausrichten, unterstellt eine
Situation der Tabula rasa oder auch der Stunde Null, die sich im Kontext po-
litischer Kulturen nicht findet. Diese Auffassung von einer Planbarkeit poli-
tisch-kultureller Prozesse ignoriert den Tradierungscharakter politischer Kul-
tur, deren Verwobenheit in geschichtliche Ereignisse, Erfahrungen und Erin-
nerungen, die sich nicht ablegen lassen wie die Mode der letzten Saison. Die
in Prozessen politischer Sozialisation sich ausprägende, für eine Gesellschaft
zu einem bestimmten Zeitpunkt jeweils spezifische Verteilung von politisch
relevanten Wertüberzeugungen, Kenntnissen, Einstellungen, Symbolen und
Verhaltensmustern, die den Kern einer politischen Kultur ausmacht, spiegelt
stets historische wie aktuelle Erfahrungen. Dieses Gefüge ist eingebettet in
tradierte Wertmaßstäbe und sedimentierte Denkgewohnheiten, die als

120

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


kollektives Gut gesammelter Erfahrungen von Generation zu Generation wei-
tergegeben werden. Es ist nicht die einzige, vielleicht noch nicht einmal die
wichtigste Determinante gemeinsam geteilter Orientierungen gegenüber poli-
tischen Objekten, aber mit diesem überlieferten Erbe lassen sich die Kennzei-
chen und die Einzigartigkeit einer politischen Kultur an entscheidenden Punk-
ten erklären und verstehen. Daher vermag die Momentaufnahme einer Quer-
schnittuntersuchung ohne jede diachron angelegte Längsschnittperspektive
keine sachlich angemessenen Aussagen über politisch-kulturelle Phänomene
wie Zivilcourage zu tragen. Dabei liegt ein Motiv für die Notwendigkeit der
Beschäftigung mit früheren Entwicklungsphasen einer politischen Kultur bzw.
mit früheren Stadien des untersuchten politisch-kulturellen Phänomens für ein
adäquates Verständnis von deren aktueller Qualität in der Art ihrer Aneignung.
Die politisch relevanten Werte, Bewusstseinsformen und Handlungsmotiva-
tionen werden nicht allein, aber doch zu einem erheblichen Teil intergenera-
tionell, in den Prozessen familialer und schulischer Sozialisation nämlich, ver-
mittelt.6

III.

Damit kommen nun die Traditionen und Kontinuitäten politischer Kultur ins
Spiel, die das Vorkommen von Zivilcourage bedingen, es befördern oder be-
hindern können. Im Folgenden wird eine Linie deutscher Traditionen politi-
scher Kultur vor 1945 extrapoliert, die es als geschichtliche Kontinuität mit
kausaler Wirkungskraft zwar nicht gegeben hat, deren einzelne Elemente je-
doch, bei allen Fragmentierungen und historischen Brüchen, zu gesellschaft-
lich dominierenden und die politische Entwicklung Deutschlands in entschei-
dender Weise beeinflussenden Trends werden konnten. In Anerkennung und
bei Abwägung der Problematik, im Rahmen dieses Beitrags mit einer bewusst
getroffenen Entscheidung und Auswahl bestimmte Teile vergangenen Ge-
schehens zu besonders prägungsintensiven und andere zu weniger relevanten
Faktoren zu erklären, wird die Unterbelichtung von Aspekten politischer Kul-
tur in der deutschen Vergangenheit wie etwa der liberalen und demokratischen
Ansätze im 19. Jahrhundert in Kauf genommen, deren Existenz sicher nicht zu
bezweifeln ist, die aber bis zum Ende des Zweiten Weltkriegs in der politischen
Kultur Deutschlands nie wirklich dominant wurden, die für die Frage nach

6 Vgl. Sylvia Greiffenhagen: Politische Sozialisation. In: Martin Greiffenhagen/Sylvia Greif-
fenhagen (Hrsg.): Handwörterbuch zur politischen Kultur der Bundesrepublik Deutschland.
2. Aufl. Wiesbaden 2002, S. 407-418, Wolfgang Bergem: Politische Kultur und Geschichte.
In: Samuel Salzborn (Hrsg.): Politische Kultur. Forschungsstand und Forschungsperspektiven.
Frankfurt a. M. 2009, S. 201-227 u. Klaus Hurrelmann: Sozialisation. Das Modell der produk-
tiven Realitätsverarbeitung. 10. Aufl. Weinheim 2012, S. 116-160.

121

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Erfolg oder Scheitern des ersten Versuchs der Deutschen mit der Staatsform
der Demokratie nicht entscheidend waren, auf deren Basis der Barbarei der
NS-Diktatur kein Riegel vorgeschoben werden konnte.

Das Heilige Römische Reich Deutscher Nation wurde so tief und anhaltend
wie kein anderes staatliches oder staatsähnliches Gebilde von der Reformation
und der ihr folgenden konfessionellen Teilung geprägt. In einem Herrschafts-
system, das sich durch die enge Verbindung von Reich und Kirche definierte,
und in einer Zeit, in der die Antiquiertheit des mittelalterlichen Reichs im Ver-
gleich zu den moderneren Staaten Westeuropas bereits deutlich geworden war,
entstanden aus dem Streit über Luthers Thesen von 1517 eine Verknüpfung
von Kirchenreform mit Reichsreform und eine Verstärkung der territorialen
Zersplitterung des Reichs durch die konfessionelle Spaltung. Nachdem auch
die Kompromissformel des Augsburger Religionsfriedens von 1555 zwar eine
Periode des Friedens gebracht, aber letztlich verdeutlicht hatte, dass der Reli-
gionskonflikt mit rechtlichen Mitteln längerfristig nicht zu regeln war, entlud
sich der konfessionelle Streit in einem erbitterten Bürgerkrieg unter Beteili-
gung von ausländischen Verbündeten. Das Westfälische Friedenswerk von
1648, mit dem das Wüten des Dreißigjährigen Krieges beendet wurde, schuf
auf der einen Seite „eine Art von europäischem Grundgesetz“7 für die Staa-
tengemeinschaft Europas und zementierte auf der anderen Seite die territoriale
Zerteilung des Reichs, die die Entwicklung einer nationalen politischen Kultur
und Identität in Deutschland für Jahrhunderte blockieren sollte.

Die traumatische Erfahrung der Grausamkeiten des Dreißigjährigen Krieges
hatte fundamentale Bedeutung für die Entstehung der obrigkeitsstaatlichen
Orientierung, die als eine kennzeichnende Tradition deutscher politischer Kul-
tur angesehen werden kann: Die deutsche Untertanenmentalität, wie sie etwa
in Heinrich Manns Roman „Der Untertan“ literarisch entfaltet wird, basiert auf
der historisch erklärbaren Bereitschaft, sich jeder staatlichen Autorität willig
zu unterwerfen, sofern diese nur Sicherheit und Ordnung zu garantieren ver-
mochte und „stark genug schien, eine Wiederkehr solcher Schrecken“ wie der
des katastrophischen 17. Jahrhunderts „zu verhindern“.8 Der Wunsch nach ei-
nem starken, ordnenden und schützenden Staat gewann mit der Zeit eigene
Dynamik und existierte weiter, auch als die Erinnerung an die Gräuel jenes
Krieges allmählich verblasste. Die etatistische Tradition hat wichtige geistes-
geschichtliche Wurzeln in der Auslegung der Lehre Martin Luthers von der
Gehorsamspflicht gegenüber der staatlichen Obrigkeit und im Staatsidealis-
mus des schwäbischen Pietisten Georg Wilhelm Friedrich Hegel, der im Staat

7 Hagen Schulze: Kleine deutsche Geschichte. München 1996, S. 58.
8 Gordon A. Craig: Über die Deutschen. München 1985, S. 27.

122

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


die „vollendete Realität“ des Geistes erkannte, ihn zur „Wirklichkeit der sitt-
lichen Idee“ sowie zur „Wirklichkeit des substantiellen Willens“ überhöhte9

und ihn damit als substanzhaftes Wesen aus eigenem Recht der ohne ihn un-
geordneten Gesellschaft gegenüberstellte.

Die deutsche Tradition obrigkeitsstaatlichen Denkens, die den Vorrang der
Gemeinschaft vor dem Individuum implizierte, zeigt Züge der Untertanenkul-
tur, die Gabriel Almond und Sidney Verba im 20. Jahrhundert idealtypisch von
parochialer und partizipativer Kultur unterschieden haben.10 Sie gehört wei-
terhin zu den auf dem europäischen Kontinent entwickelten „Staatskulturen“,
die Karl Rohe von den angelsächsischen „Gesellschaftskulturen“ abgegrenzt
hat.11 In der von preußischer Staatsphilosophie gefärbten deutschen Staats-
kultur ist der Bürger nicht autonomes Subjekt, dem der Staat wie in den west-
lichen Vertragstheorien erst seine Entstehung verdankt, sondern der vom Ethos
von Gehorsam, Pflicht und Dienst durchdrungene Untertan, der seine persön-
lichen Interessen stets dem größeren Ganzen, dem als neutral und nur dem
Gemeinwohl verpflichtet geltenden Staat, unterordnet. Gestützt wurden ob-
rigkeitsstaatliche Orientierungen auch durch die Tatsache, dass die Deutschen
im Unterschied zu Engländern und Franzosen die Erfahrung eines erfolgrei-
chen Aufstands gegen eine staatliche Obrigkeit nicht gemacht haben – bis zur
friedlichen Revolution in der DDR vom Herbst 1989. Hinzu kam, dass der
deutsche Nationalstaat nicht, wie 1848 vergeblich versucht, durch eine Revo-
lution gegen staatliche Autorität erkämpft oder als Manifestation bürgerlicher
Emanzipation errichtet wurde, sondern in drei Kriegen zwischen 1864
und 1871 auf dem Schlachtfeld erfochten und als „Großmacht ohne Staats-
idee“12 von oben gegründet wurde. Dabei konnte Preußen mit seinen Tradi-
tionen des Autoritarismus und des Militarismus, der in einer „anormale[n]
Stellung des Militärs“13 zum Ausdruck kam, seine führende Rolle im Prozess
der nationalen Einigung Deutschlands zementieren und mit seiner „Vorrang-
stellung“ im Reich14 dessen Vielfalt regionaler politischer Kulturen schließlich
überlagern.

9 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Die Vernunft in der Geschichte. 5. Aufl. Hamburg 1955,
S. 54, Anm. a). Ders.: Grundlinien der Philosophie des Rechts. Mit Hegels eigenhändigen
Randbemerkungen in seinem Handexemplar der Rechtsphilosophie. 4. Aufl. Hamburg 1955,
S. 207 f.; Hervorhebung im Original.

10 Vgl. Gabriel A. Almond/Sidney Verba: The Civic Culture. Political Attitudes and Democra-
cy in Five Nations. Princeton, New Jersey 1963, S. 17-19.

11 Karl Rohe: Politische Kultur und ihre Analyse. Probleme und Perspektiven der politischen
Kulturforschung. In: Historische Zeitschrift 250 (1990), S. 321-346, hier S. 343 f.

12 Helmuth Plessner: Das Schicksal deutschen Geistes im Ausgang seiner bürgerlichen Epoche.
Zürich 1935, S 25.

13 Christopher Clark: Wilhelm II. Die Herrschaft des letzten deutschen Kaisers. 2. Aufl. Mün-
chen 2009, S. 340.

14 Christopher Clark: Preußen. Aufstieg und Niedergang 1600–1947. 5. Aufl. München 2008,
S. 638.

123

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Im Zusammenspiel mit der vergleichsweise späten Gründung eines Natio-
nalstaats unterstützte die Tradition des Obrigkeitsstaates die eskapistische
Haltung einer prinzipiellen Distanz zur Politik und zum Politischen – keine
geeignete kulturelle Grundlage für Zivilcourage als demokratische Tugend. Im
Kontext der historischen und ideengeschichtlichen Verspätungen Deutsch-
lands, deren Ursache Helmuth Plessner in einer Entfremdung vom Westen seit
dem 17. Jahrhundert ausgemacht hat,15 entstand als Surrogat für die politisch
nicht zu realisierende Staatsnation die Vorstellung von einer deutschen Kul-
turnation.16 Abstammung, Geschichte und eine in der Vergangenheit des Vol-
kes wurzelnde Kultur wurden seit Herder und vor allem seit der Zeit der Ro-
mantik die Referenzpunkte nationaler Identität in Deutschland und nicht die
Frage nach der politischen Gestaltung des gegenwärtigen und zukünftigen Zu-
sammenlebens der Bürger. Politik galt in dieser apolitischen Tradition als ein
schmutziges Geschäft und denen vorbehalten, die sich zu ihr berufen fühlen
mochten, als Angelegenheit des Staates, nicht der Gesellschaft. Sie wurde kein
Betätigungsfeld für das Bürgertum, dessen Engagement sich dann auf Wirt-
schaft, Wissenschaft und Kultur konzentrierte. Dem deutschen Bürgertum des
19. Jahrhunderts, dem vom autoritären Staat politische Apathie auch nahege-
legt wurde, gewährte weniger das politische Leben in der Sphäre der Öffent-
lichkeit Satisfaktion als vielmehr der Rückzug in den privaten, nichtöffentli-
chen Bereich. Hier stellten die Romantik und der deutsche Idealismus die
Möglichkeiten zur Flucht vor der grauen Wirklichkeit in die Welt der Inner-
lichkeit bereit, in das Reich der vorgeblich unverfälschten Ideen und Ideale.

Verstärkt wurde die unpolitische Tradition der deutschen politischen Kultur
durch eine verbreitete Ablehnung von aufklärerischen Ideen, die in politischer
Dimensionierung während der Romantik als die Ideen des französischen
Kriegsgegners ins Land gekommen und mit entsprechender Skepsis aufge-
nommen worden waren. In der Zeit der Befreiungskriege gegen Napoleons
Truppen wurde die politische Idee einer deutschen Nation von deutungskul-
turellen Eliten mit antifranzösischer Stoßrichtung unter das Volk gebracht. Die
seitdem durch die Abgrenzung von ihren realen oder imaginierten Feinden
identifizierte deutsche Nation war dadurch verknüpft mit der Gegnerschaft zu
den Zielen der Französischen Revolution, die die politischen Ideen und Werte
des Westens auf den Begriff gebracht hatten. Dicht verwoben mit den Tradi-
tionen des Etatismus und der politischen Apathie waren ein übersteigertes Be-
dürfnis nach Konsens und eine Sehnsucht nach Harmonie, die sich in einer
unterentwickelten Bereitschaft und Fähigkeit zur politischen Regulierung ge-
sellschaftlicher Konflikte ausdrückten, ebenso wie die Karriere von

15 Plessner (wie Anm. 12), S. 28.
16 Vgl. Wolfgang Bergem: Deutschlands langsamer Abschied von der Kulturnation. In: Revue

d‘ Allemagne et des pays de langue allemande 42 (2010), S. 277-290.

124

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


instrumentellen Sekundärtugenden als gesellschaftlich etablierten Verhaltens-
leitbildern und die Wahrnehmung der Welt des Politischen in den Kategorien
von Freund und Feind, die niemand konsequenter formuliert hat als der deut-
sche Staatsrechtslehrer Carl Schmitt.17

IV.

Was bedeutet nun das Fortwirken dieser insgesamt etatistischen, autoritären
und unpolitischen Traditionen über mehrere Systemwechsel hinweg bis hinein
in die neu gegründete Bundesrepublik für die Wahrscheinlichkeit von Zivil-
courage? Zivilcourage im Verständnis von Bürgermut, im Sinne eines mutigen
Verhaltens, mit dem sich eine Person ohne Rücksicht auf mögliche eigene
Nachteile für die Geltung von Werten einsetzt, von denen sie überzeugt ist und
für die sie Verantwortung empfindet, beruht auf der Fähigkeit und der Bereit-
schaft, in Konflikte eintreten zu können und zu wollen. Die vorhin angespro-
chene Bevorzugung des Konsenses gegenüber dem Konflikt in der Art der
Wahrnehmung von Politik und Gesellschaft stand und steht zum Teil noch
heute in Deutschland vor dem Hintergrund von Harmoniebedürfnis und idea-
lischer Weltsicht. Die Deutschen taten und tun sich zum Teil bis in die Ge-
genwart oft schwer, ihre Konflikte nüchtern auszutragen. Wenn eine generelle
Abgrenzung vom Gegenüber möglich oder sogar erwünscht war, hob man sie
entweder in den Rang einer prinzipiellen Auseinandersetzung oder man ver-
drängte sie um eines Scheinfriedens willen aus der Wahrnehmung. In dieser
Auffassung gilt Einigkeit als ein hoher Wert, wird fast absolut gesetzt. Inte-
gration, Kohäsion und Stabilität stehen hier vor Differenz, Pluralität und Dy-
namik. In dieser Sichtweise erscheinen Konflikte grundsätzlich als negative,
dem sozialen Zusammenleben zuwiderlaufende Vorgänge, was sich mit dem
politischen Prinzip der liberalen Demokratie, die auf geregelte Austragung von
Konflikten, auf immer wieder neu zu schließende Kompromisse hin angelegt
ist, nicht vereinbaren lässt. Der Zerrissenheit und den Interessenkonflikten der
Gesellschaft und dem Parteienstreit der parlamentarischen Demokratie stehen
in dieser Sicht die Hoheit und Würde sowie die konfliktentzogene Überpar-
teilichkeit des Staates gegenüber.

Kurt Sontheimer erkannte eine „Tradition der Konfliktscheu“ in dem „Un-
vermögen der meisten Deutschen, im begrenzten und geregelten Konflikt ein

17 Vgl. ausführlicher zu den Traditionen politischer Kultur in Deutschland: Kurt Sontheimer:
Deutschlands politische Kultur. München 1990, S. 33-40. Wolfgang Bergem: Tradition und
Transformation. Eine vergleichende Untersuchung zur politischen Kultur in Deutschland.
Opladen 1993, S. 64-97. Martin Greiffenhagen: Politische Traditionen. In: Martin Greiffen-
hagen / Sylvia Greiffenhagen (Hrsg.): Handwörterbuch zur politischen Kultur der Bundes-
republik Deutschland. 2. Aufl. Wiesbaden 2002, S. 471-477.

125

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Mittel produktiver Gesellschaftsgestaltung zu erblicken.“18 Ralf Dahrendorf
hat sich mit großem Engagement dafür eingesetzt, die deutsche Tradition der
Harmoniesehnsucht, der zufolge Konflikte „nicht geregelt, sondern ‚gelöst‘“
werden sollten, zu überwinden und stattdessen eine Orientierung am angel-
sächsischen Pragmatismus im Verständnis von sozialen Konflikten als einem
„generellen Phänomen menschlicher Gesellschaften ohne vorbestimmten Ver-
lauf“ zu etablieren.19 Die Orientierung an dem Ideal der Konfliktlosigkeit ver-
hinderte lange Zeit die Fähigkeit zum Kompromiss, die eine wichtige Prämisse
für das Funktionieren der Demokratie darstellt. In dieser Denktradition wurden
Konflikte, Kontroversen und Protest als störende Ausnahme empfunden, nicht
als der Normalzustand von Gesellschaft, der für Entwicklung und Fortschritt
sorgt. Sicherlich ist ein bestimmtes Maß an Konsens über grundlegende Fragen
des Zusammenlebens für jede Gesellschaft unverzichtbar, jedoch sollte dieser
Konsens rational begründbar sein, etwa im Blick auf die Vernunft der Aner-
kennung universell gültiger Menschenrechte, der Rechtsstaatlichkeit, der Ge-
waltenteilung und ‑kontrolle, der sozialverträglichen Ausbalancierung der
Prinzipien von Freiheit und Gleichheit usf. Die deutsche Sehnsucht nach Har-
monisierung und Konfliktlosigkeit waren hingegen mythisch überhöht und ir-
rational. Einigkeit und Gemeinschaft wurden hier ebenso ins Metaphysische
gehoben wie Staat und Nation.

Die Harmonie, die um den Preis geklärter Standpunkte nur äußerlich auf-
rechterhalten wurde, erwies sich als hohle Attrappe; Konflikte wurden ka-
schiert, nicht anerkannt und geregelt. Die mangelnde Fähigkeit, Konfliktzu-
stände aushalten zu können, zeigte sich im Kaiserreich im entschiedenen Vor-
gehen gegen ihr Auftreten: in der Ausgrenzung von angeblichen ‚Reichsfein-
den‘ – so wurden im Zuge des preußischen und deutschen „Antikatholizismus“
als einem der „wichtigsten Merkmale des Liberalismus am Ende des 19. Jahr-
hunderts“20 Katholiken aus der protestantisch-preußischen Leitkultur ausge-
grenzt – und dem Ausweichen auf den Versuch „polizeilich-gerichtlicher Kon-
fliktregulierung bzw. Konfliktunterdrückung“.21 Formen einer idealischen,
von der Wirklichkeit absehenden Weltsicht können nicht nur zur Fundamen-
talisierung und Dogmatisierung theoretischer Positionen führen, sondern auch
zu einer individuellen Reduktion der Komplexität von Politik, um deren in-
terdependente Strukturen als überschaubar, eindeutig und monokausal erklär-
bar wahrnehmen zu können.

18 Sontheimer (wie Anm. 17), S. 39.
19 Ralf Dahrendorf: Konflikt und Freiheit. Auf dem Weg zur Dienstklassengesellschaft. Mün-

chen 1972, S. 168 und S. 13.
20 Clark (wie Anm. 14), S. 651.
21 Peter Reichel: Politische Kultur der Bundesrepublik. Opladen 1981, S. 100, Hervorhebungen

im Original.

126

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


V.

Wie hat sich nun angesichts dieses – für die Ausprägung von Zivilcourage
schwierigen – Erbes die politische Kultur in der Bundesrepublik entwickelt?
In demoskopischen Erhebungen wurde im ersten Jahrzehnt des westdeutschen
Staates ein passives und formal-distanziertes Verhältnis der Bundesbürger zur
Politik bei einem gleichzeitig hohen politischen Informationsstand ermittelt.
Kennzeichnende Merkmale politischer Kultur in der Ära Adenauer waren eine
starke Output-Orientierung, also eine Erwartungshaltung gegenüber Dienst-
leistungen und Vergünstigungen des politischen Systems, sowie ein ausge-
prägtes Vertrauen in Regierung und Verwaltung, während ein nur geringes
Interesse an eigener politischer Beteiligung konstatiert wurde.22 Die im inter-
nationalen Vergleich relativ hohe Wahlbeteiligung in der frühen Bundesrepu-
blik, die prima facie im Widerspruch zu dem in Umfragen festgestellten nur
schwach ausgeprägten Glauben an die eigenen Möglichkeiten zur Einfluss-
nahme auf politische Prozesse stand, wurde damit erklärt, dass das Wahlrecht
von den Westdeutschen vor allem als eine Wahlpflicht aufgefasst worden sei,
der man nun zu genügen habe.23 Hinzu kam, dass die Bundesbürger eher auf
Eigenschaften der Bevölkerung und das Wirtschaftssystem stolz waren und
nicht – wie die Bürger der USA und Großbritanniens – auf ihre politischen
Institutionen.24 Die nüchterne und verhalten-skeptische Haltung der meisten
Westdeutschen in dieser Zeit gegenüber allem Politischen verband sich mit
einer pragmatischen, mit den wirtschaftlichen Leistungen des neuen Staates
und wachsendem Wohlstand begründeten Systemakzeptanz und spiegelte auch
die Erfahrung mit der Omnipräsenz des Politischen im vorangegangenen to-
talitären Regime.

Der entscheidende Wandel der politischen Kultur der Bundesrepublik setzte
in der zweiten Hälfte der sechziger Jahre ein. Er wurde vor allem von der
Generation initiiert und getragen, die als erste ihre politische Sozialisation nur
in der Nachkriegszeit erlebt hatte. Auch wenn sich der Protest der Studenten-
revolte von 1967/68 gegen den neopluralistischen, gegenüber dem repräsen-
tativ-demokratischen Staat affirmativen Nachkriegskonsens richtete, trug er
seinen Teil dazu bei, dass die Bundesbürger in den siebziger und achtziger
Jahren in Umfragen gestiegene Werte für politisches Interesse und Partizipa-
tion, affektive Bindungen an das politische System und eine von ökonomischen
Leistungen unabhängige Unterstützungsbereitschaft für die Demokratie

22 Vgl. Almond/Verba (wie Anm. 10), S. 428 f. u. 494-497. Die zugrunde liegenden Interviews
in Deutschland sind in den späten 1950er Jahren durchgeführt worden.

23 Vgl. Sidney Verba: Germany: The Remaking of Political Culture. In: Lucian W. Pye/Ders.
(Hrsg.): Political Culture and Political Development. Princeton, New Jersey 1965,
S. 130-170, hier S. 147-150.

24 Vgl. Almond/Verba (wie Anm. 10), S. 102.

127

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zeigten, so dass die Bundesrepublik als in der realen politischen Kultur fest
verankert gelten konnte.25 Der weitgehende Bruch der für die Ära Adenauer
noch erkennbaren Kontinuität etatistischer, autoritärer und unpolitischer Tra-
ditionen basierte weniger auf Einstellungsänderungen der älteren Jahrgänge
als auf dem Nachwachsen jüngerer, besser ausgebildeter, im freiheitlichen
System der Demokratie sozialisierter und unter günstigeren ökonomischen
Bedingungen aufgewachsener Generationen, die zu den Trägern eines post-
materialistischen Wertewandels und der Neuen Sozialen Bewegungen wurden.
Nach dem unruhigen Jahrzehnt zwischen 1967 und 1977 hat der US-amerika-
nische Deutschlandexperte David Conradt – in einer Zeit, in der für die USA
und Großbritannien eine Erosion des Vertrauens in die Regierung und in Politik
generell sowie vielfache Krisenphänomene festgestellt wurden – die Bundes-
republik gar als „model stable democracy“26 wahrgenommen.

Zusammenfassen lässt sich also cum grano salis: Der aus dem 19. Jahrhun-
dert noch herüberragende Typus des Untertanen, der in der Ära Adenauer
durchaus kennzeichnend für große Teile der westdeutschen Gesellschaft war,
wurde mehr und mehr durch die demokratische Persönlichkeit ersetzt. Dieser
neue Persönlichkeitstypus kann – so viel kann man den Aussagen in den Ver-
fassungen der nach 1945 gegründeten westdeutschen Bundesländer und den
staatlich normierten Richtlinien und Lehrplänen für die Schule bei allen Dif-
ferenzen im Detail und in Längsschnittperspektive durchaus entnehmen27 –
auch als eine Art Minimalkonsens über die Ziele einer Einwirkung staatlicher
Institutionen auf die Ausprägung politischer Kultur gelten. Als Gegenbild zur
autoritären Persönlichkeit sowie als Zielvorstellung staatlich motivierter So-
zialisation ist dieser mündige Staatsbürger von einer humanen und sozialen
Grundeinstellung, Toleranz, Selbstständigkeit, Kompromissfähigkeit, sittli-
cher und politischer Verantwortlichkeit, demokratischem Bewusstsein, einer
rational begründeten politischen Urteilsfähigkeit und Beteiligungsbereitschaft
geprägt – der ideale Kandidat, die ideale Kandidatin also für Zivilcourage.

VI.

Wie wird der Begriff der Zivilcourage nun heute in der Bundesrepublik ver-
wendet? Weitgehend konsensual ist zunächst, dass Zivilcourage eine

25 Vgl. etwa David P. Conradt: Changing German Political Culture. In: Gabriel A. Almond/
Sidney Verba (Hrsg.): The Civic Culture Revisited. Boston 1980, S. 212-272. Werner Wei-
denfeld/Karl-Rudolf Korte: Die Deutschen. Profil einer Nation. Stuttgart 1991, S. 139-143.
Martin Greiffenhagen/Sylvia Greiffenhagen: Ein schwieriges Vaterland. Zur politischen
Kultur im vereinigten Deutschland. München 1993, S. 105-121.

26 Conradt (wie Anm. 25), S. 265.
27 Vgl. Bergem (wie Anm. 17), S. 104-113 u. 156-172.

128

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


individuelle Verhaltensdisposition bezeichnet, die – darauf weist die lateini-
sche Wurzel des ersten Wortteils ‚civilis‘ hin – einen Bürger oder eine Bürgerin
in einer konkreten, meist öffentlichen Situation, in der zentrale Wertüberzeu-
gungen oder die Integrität einer Person verletzt werden, bei Inkaufnahme
möglicher Nachteile handeln lässt. Mit der für Zivilcourage kennzeichnenden
Wahrnehmung bürgerlicher Verantwortlichkeit kann diese Verhaltensdispo-
sition als Gegenmodell des eingangs beschriebenen Mitläufertums gelten. Es
geht also um explizit bürgerliches oder zivilgesellschaftliches Handeln bzw.
die Bereitschaft dazu. Deshalb ist es kaum sinnvoll, wie Christian Hacke – in
einem Essay zur Enthaltung der deutschen Bundesregierung bei der Verab-
schiedung der Resolution im UN-Sicherheitsrat für die Unterstützung der li-
byschen Rebellion gegen das Gaddafi-Regime durch Einrichtung einer Flug-
verbotszone – von einer „Zivilmacht ohne Zivilcourage“ zu sprechen oder das
Fehlen „außenpolitische[r] Zivilcourage“ zu beklagen.28 Staatliche Akteure
der Außenpolitik oder auch anderer Policies sind gerade die Inhaber der staat-
lichen Entscheidungs- und Durchsetzungsmacht, gegen die sich Bürgermut
bzw. Zivilcourage gegebenenfalls richtet. Jenseits also des ansonsten weithin
anerkannten Konsenses, Zivilcourage im Kontext bürgerlichen Handelns zu
verorten, lassen sich im bundesrepublikanischen Sprachgebrauch vor allem
zwei verschiedene Verwendungs- und Bedeutungszusammenhänge unter-
scheiden:

Auf der einen Seite verwenden staatliche Akteure, also die Repräsentanten
des demokratischen und freiheitlichen Rechtsstaates, der sich als Gegenmodell
zu den beiden autoritären Diktaturen in Deutschland im 20. Jahrhundert ent-
worfen hat, den Begriff der Zivilcourage überwiegend für Nahkampfsituatio-
nen, in denen ein beherztes Eingreifen in einen tätlichen Übergriff auf die Ret-
tung des Opfers zielt. So hat bei der Berliner Gedenkfeier zum 9. November
2012 Bundespräsident Joachim Gauck zum einen betont, „statt staatlicher
Ausgrenzung von Juden gebe es in Deutschland heute ein Rechtssystem, De-
mokratie und Menschenrechte – auch dank des Einsatzes der Ostdeutschen in
der Freiheitsrevolution“; zum anderen und unabhängig von dem hier umrisse-
nen staatlichen Kontext rief Gauck „zur Zivilcourage auf. Man könne nicht
immer stark genug sein, ‚um eine fünfköpfige Clique in ihre Grenzen zu wei-
sen‘, so das Staatsoberhaupt. Dies könne der Staat auch nicht verlangen. ‚Aber
wir können Zeuge sein,‘“ fügte er an.29 Die „fünfköpfige Clique“ war eine
Anspielung auf eine brutale Gewalttat, die sich in Berlin am Alexanderplatz
einen Monat zuvor ereignet hatte. Dort wurde ein 20-Jähriger ohne

28 Christian Hacke: Deutschland und der Libyen-Konflikt: Zivilmacht ohne Zivilcourage – Es-
say. In: Aus Politik und Zeitgeschichte 39/2011, S. 50-53, hier S. 53.

29 Bundespräsident Gauck ruft zu Zivilcourage auf. DPA-Meldung in Hamburger Abendblatt
v. 10.11.2012 (zit. n. http://www.abendblatt.de/politik/deutschland/article110879726/Bun-
despraesident-Gauck-ruft-zu-Zivilcourage-auf.html; letzter Aufruf 25.3.2013).

129

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


erkennbaren Anlass von mehreren Tätern so brutal zusammengeschlagen und
getreten, dass er einen Tag später an Gehirnblutungen starb. Aus Anlass seines
offiziellen Antrittsbesuchs in Berlin kurz darauf forderte Gauck „mehr zivil-
gesellschaftliche Gesinnung, wenn Gewalt plötzlich zu einem Kurzwort für
urbanes Leben in Berlin“ werde. Es gelte zum einen, „wahrzunehmen, wo Un-
recht geschieht, wo gegenüber Schwächeren Gewalt exekutiert“ werde, und
zum anderen, „dass wir uns nach Strategien fragen, wie wir das verhindern
oder verändern können“; angesichts solcher Gewalttaten könnten „wir nur
verabreden, weiter Entschlossenheit zu zeigen, Gewalt niemals zu tolerie-
ren.“30

In einem anderen Beispiel aus Nordrhein-Westfalen hat Innenminister Ralf
Jäger Anfang März 2012 den Preis für Zivilcourage vergeben. Er hob bei der
Auszeichnung der sechs Preisträgerinnen und Preisträger hervor: „Sie bewei-
sen Mut, indem sie bei Unrecht hinsehen, couragiert einschreiten und anderen
helfen.“31 Ausgezeichnet wurden Personen, die einen Einbrecher bzw. einen
Handtaschenräuber bis zur polizeilichen Festnahme festhalten konnten oder
die sich durch Mut und beherztes Eingreifen ausgezeichnet hatten, wenn an-
dere Personen zusammengeschlagen und ‑getreten worden waren. Teilweise
konnten die Schläger durch Ansprechen, lautes Rufen nach Polizei und Kran-
kenwagen in die Flucht geschlagen werden, teilweise hatten die Geehrten den
oder die Gewalttäter mit Anwendung körperlicher Gewalt von seinem Tun
abgehalten oder festgehalten, bis die Polizei eintraf. Für diese staatlicherseits
ausgezeichnete Form von Zivilcourage ist neben der Entschlossenheit zum ei-
genen Handeln, zum Eingreifen in ein sich aktuell ereignendes Geschehen si-
cherlich eine robuste körperliche Konstitution hilfreich.

Auf der anderen Seite steht ein Verständnis von Zivilcourage, das weniger
staatlich als vielmehr zivilgesellschaftlich verankert ist. Das oben angespro-
chene Verständnis, Zivilcourage gegenüber staatlichen Akteuren bzw. staatli-
chem Handeln nur autoritären Diktaturen zuzuschreiben, wird hier nicht ge-
teilt. Als Beispiel kann das Netzwerk von Georg-Elser-Initiativen und ‑Ar-
beitskreisen gelten. Die „Courage-Elser-Initiative für Zivilcourage heute“
würdigt mit ihrer Tätigkeit – wie eine Reihe lokal verorteter Georg-Elser-Ini-
tiativen oder Georg-Elser-Arbeitskreise – das Andenken an den Widerstands-
kämpfer und Hitler-Attentäter Johann Georg Elser. Es geht den Initiativen zum
einen um ein geschichtspolitisches und erinnerungskulturelles Anliegen im
Umgang mit Elser; so formuliert die Georg-Elser-Initiative München ihr Ziel

30 Bundespräsident Joachim Gauck beim Antrittsbesuch in Berlin am 22.10.2012 in Berlin
(http://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Reden/DE/Joachim-Gauck/Reden/
2012/10/121022-Berlin.html; letzter Aufruf 25.3.2013).

31 Verantwortung übernehmen und handeln / Minister Jäger dankt Preisträgern für Zivilcourage
(http://www.nrw.de/landesregierung/minister-jaeger-dankt-preistraegern-fuer-zivilcoura-
ge-14298/; letzter Aufruf 25.3.2013).

130

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


darin, „Elser an die Stelle in der Geschichte des Widerstandes zu rücken, wo
er hingehört: neben die ‚Weiße Rose‘ und den ‚20. Juli‘.“32 Zum andern zielt
die Courage-Elser-Initiative für Zivilcourage stärker gegenwartsbezogen auf
„die Chance, Elser durch unseren Einsatz für Zivilcourage würdigen zu kön-
nen. Elsers Courage [müsse] zum öffentlichen Symbol auch für Zivilcourage
heute werden.“33 In einem brieflich übermittelten Grußwort an die in Bran-
denburg ansässige Courage-Elser-Initiative würdigte Ministerpräsident Mat-
thias Platzeck das zivilgesellschaftlich verankerte Verständnis von Zivilcou-
rage und formulierte: „Die Erinnerung an Elsers couragierte Tat ist bürger-
schaftliches Engagement im allerbesten Sinne.“ Deshalb danke er der Courage-
Elser-Initiative dafür, dass sie an die Zivilcourage erinnere, „die Georg Elser
bewies, dessen Leben und Handeln uns als Vorbild dienen kann.“34 Diese Ini-
tiativen haben ab 2001 gemeinsam den Georg-Elser-Preis verliehen. Das Statut
des Preises zählt auf, welche Personen Preisträger oder Preisträgerin werden
können. Diese Aufzählung wirft ein erhellendes Licht auf das hier vorliegende
Begriffsverständnis und kann insoweit als Paraphrasierung des Begriffs ‚Zi-
vilcourage‘ gelten. Verliehen werden kann der Preis laut Statut nur an
– „Einzelpersonen (in begründeten Ausnahmefällen auch Vertreterinnen von

Initiativen), die sich durch Zivilcourage, zivilen Ungehorsam und uner-
schrockenes Handeln gegen die herrschende Staatsgewalt hervorgetan ha-
ben.

– Menschen, die wie Georg Elser früh erkannt haben, ‚wohin die Reise ge-
hen‘ soll und sich mit aller Kraft einem herrschenden, zynischen, zerstö-
rerischen Trend entgegengestellt haben.

– Menschen, die ihrem Gewissen folgend, stellvertretend für die schweigen-
de Mehrheit Verantwortung übernehmen, ja ihre Existenz aufs Spiel setzen,
um das Schlimmste zu vermeiden, um als Recht Erkanntes gegen offiziell
geltendes Recht durchzusetzen.

– Menschen, die trotz Globalisierungseuphorie und Terrorismusangst zei-
gen, dass es möglich, ja nötig ist, gegen den Strom zu schwimmen, sich auf
die Seite der Schwachen, Benachteiligten, Unterdrückten zu stellen und
etwas tun.“35

Träger dieses gemeinsam verliehenen Preises waren von 2011 bis 2007 erstens
Jürgen Quandt, ein evangelischer Pfarrer, der sich in Berlin-Kreuzberg um das
Kirchenasyl verdient gemacht hat und in der Asylbewegung tätig ist, zweitens

32 Georg-Elser-Initiative München: Wie es begann (http://www.georg-elser-arbeitskreis.de/
texts/geim-anfang.htm; letzter Aufruf 25.3.2013).

33 Courage Elser (http://www.courage-elser.de/Elser_Initiative.html; letzter Aufruf 25.3.2013).
34 Fundstücke zu Georg Elser (http://www.courage-elser.de/Fundstucke.html; letzter Aufruf

25.3.2013).
35 Georg-Elser-Preis: Das Statut (http://www.georg-elser-arbeitskreis.de/texts/statut.htm; letz-

ter Aufruf 25.3.2013).

131

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Winfried Maier, der Staatsanwalt, der mit seinen Ermittlungen gegen Karl-
heinz Schreiber, Max Strauß, Holger Pfahls u.a. den CDU-Spendenskandal
ausgelöst hat, drittens der Verband der Komitees der Soldatenmütter Russlands
aufgrund ihres Engagements im Kontext des Tschetschenienkriegs und vier-
tens Elias Bierdel, der Kapitän der Cap Anamur, der in einem umstrittenen
Flüchtlingsdrama afrikanische Emigranten in Sizilien an Land gebracht hat
und daraufhin von den italienischen Behörden festgenommen wurde.36

In den folgenden Jahren brach Streit zwischen den beteiligten Initiativen
aus, da die Begründerin des Preises von der Münchner Initiative ab 2009 den
Preis bzw. einen gleichnamigen Preis entgegen Absprachen und Statut und –
wie ihre Kritiker sagen – „eigenmächtig“ verliehen hat an die deutsch-franzö-
sische Journalistin Beate Klarsfeld und den bei einem Polizeieinsatz verletzten
Stuttgart 21-Gegner Dietrich Wagner.37 Aufschlussreich für das Verhältnis
zwischen Zivilcourage in autoritär-repressiven und in freiheitlich-rechtsstaat-
lichen Strukturen war die Diskussion, die von der umstrittenen Verleihung des
Georg-Elser-Preises an den bei einem Wassereinsatz in Stuttgart bis zu einer
folgenden fast völligen Erblindung am Auge verletzten Bahnhofsgegner aus-
gelöst wurde. So argumentierte Gunnar Schupelius in der Berliner Zeitung vom
9. November 2011, durch die Preisverleihung werde Elsers Tat „entwertet“.
Wagners Teilnahme an einer Demonstration, bei der er „durch einen unglück-
lichen Zufall verletzt“ worden sei, sei kein „Symbol für bürgerlichen Wider-
stand“, wie es in der Begründung der Preisverleihung heißt. Der Demonstrant,
der sein vom Staat geschütztes Recht auf Demonstration wahrgenommen habe,
habe sich keinem „zynischen zerstörerischen Trend“ entgegengestellt, wie es
das Statut des Preises formuliert. Er habe vielmehr „gegen den Neubau eines
Bahnhofs“ protestiert, der „von demokratischen Instanzen in rechtsstaatlichen
Verfahren geplant worden war“, während Georg Elser „den größten Massen-
mörder aller Zeiten“ habe stoppen wollen.38

Sicherlich fiel die Kritik an der Preisverleihung an Dietrich Wagner so ve-
hement aus, vor allem in Kommentaren aus Baden-Württemberg, da der Bahn-
hofsneubau und der Protest gegen diese Maßnahme nach wie vor äußerst kon-
trovers eingeschätzt werden. Allerdings wird die Logik der Argumentation in
diesem Fall beim Protest gegen ein Bauvorhaben nur besonders deutlich; sie
kann jedoch mit gleicher Berechtigung in allen Fällen angewandt werden, in
denen sich Zivilcourage gegen staatliche Entscheidungen, Strukturen oder
Deutungsmonopole im freiheitlich-demokratischen Rechtsstaat richtet. Prin-
zipiell ähnlich könnte man auch bei dem in der Asylbewegung aktiven Berliner

36 Vgl. Georg-Elser-Preis (http://www.georg-elser-arbeitskreis.de/preis/; letzter Aufruf
25.3.2013).

37 Vgl. ebd..
38 Gunnar Schupelius: In Berlin wird Georg Elser geehrt. In München wird seine Heldentat

entwertet. In: Berliner Zeitung vom 9.11.2011.

132

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Pfarrer oder dem seine dienstlichen Aufgaben ernst nehmenden Staatsanwalt
argumentieren. Im Grunde macht sich Schupelius die oben skizzierte und vor
allem, aber nicht nur von staatlichen Akteuren vertretene Auffassung zu eigen,
die semantische Reichweite von ‚Zivilcourage‘ auf Handlungen unter Bedin-
gungen der Diktatur zu begrenzen: Nach den unüberbietbar heroischen Taten
der Zivilcourage in der totalitären Diktatur der Nationalsozialisten könne es
demnach in der Demokratie der Bundesrepublik keine Zivilcourage gegenüber
Entstehung, Vollzug und Konsequenzen staatlicher Entscheidungen mehr ge-
ben.

VII.

Das zeigt, die grundsätzlich dichotomische Struktur im Begriffsverständnis
von ‚Zivilcourage‘ ist nicht aufhebbar. Die Geister scheiden sich an dem Punkt,
an dem zur Entscheidung steht, wer oder was Objekt bürgerlicher Courage
wird. Die Legitimierbarkeit zivilcouragierten Handelns ist umso größer, je all-
gemeiner die Werte sind, mit deren Verletzung es begründet wird. Wenn Zi-
vilcourage aber auf den Schutz nicht partikularer Interessen, sondern möglichst
generalisierbarer Werte zielen soll, dann stehen im Zentrum dieser universellen
Werte letzten Endes die in der „Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte“
zum Ausdruck gebrachtenVorstellungen. In seiner 2011 auf deutsch erschie-
nenen Schrift „Empört euch!“ plädiert der jüngst verstorbene Stéphane Hessel
für eine Wiederbelebung der Werte der Résistance in Frankreich in den frei-
heitlich verfassten Demokratien des Westens, aber eigentlich überall und
schreibt über die UN-Menschenrechts-Charta, an deren Redaktion der Über-
lebende des Konzentrationslagers Buchenwald 1948 mitgewirkt hat:

„Ich wünsche allen, jedem Einzelnen von euch einen Grund zur Empörung. Das ist
kostbar. Wenn man sich über etwas empört, wie mich der Naziwahn empört hat,
wird man aktiv, stark und engagiert. Man verbindet sich mit dem Strom der Ge-
schichte, und der große Strom der Geschichte nimmt seinen Lauf dank dem Enga-
gement der Vielen – zu mehr Gerechtigkeit und Freiheit, wenn auch nicht zur
schrankenlosen Freiheit des Fuchses im Hühnerstall. Die in der ‚Allgemeinen Er-
klärung der Menschenrechte‘ […] von 1948 niedergelegten Rechte sind universell.
Wann immer sie jemand vorenthalten werden, und ihr merkt es: Nehmt Anteil, helft
ihm, in den Schutz dieser Rechte zu gelangen.“39

Auch wenn der Begriff selbst in dem Manifest nicht fällt: Es ist (auch) ein
Aufruf zur Zivilcourage. Um welche der in der Menschenrechts-Charta

39 Stéphane Hessel: Empört euch! Aus dem Französischen von Michael Kogon. 18. Aufl. Berlin
2012, S. 10.

133

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


verankerten Rechte es in der Bindung an Zivilcourage nun jeweils geht, ist der
individuellen Entscheidung vorbehalten. Das kann das von welchen Akteuren
auch immer verletzte Recht auf Leben, Freiheit und Sicherheit der Person sein,
das das Recht auf körperliche Unversehrtheit einschließt, ebenso wie das Asyl-
recht, das Demonstrationsrecht oder das Recht auf Meinungsfreiheit. Hessel
übrigens betont in seiner Streitschrift in besonderer Weise als „zwei große neue
Menschheitsaufgaben“ zum einen „die weit geöffnete und noch immer weiter
sich öffnende Schere zwischen ganz arm und ganz reich“ und zum anderen
„die Menschenrechte und den Zustand unseres Planeten“.40

Gesine Schwan hält Zivilcourage ebenso wenig wie „Individualismus, Non-
konformismus, […] eigenverantwortliche Initiative und nachbarschaftliche
Kooperationsbereitschaft“ zu den „hervorstechendste[n] Charakteristika, die
man auf Anhieb mit Deutschland assoziiert. Erst recht nicht Eigenschaften wie
Selbstdistanz, Humor, Freundlichkeit und vor allem Fremd- und Selbstver-
trauen, die als Habitus eine besonders verlässliche Schranke gegen das Mit-
läufertum errichten würden. Wäre dies der Fall, so könnten wir mit einiger
Beruhigung feststellen, dass Deutschland auch politisch-kulturell endgültig in
der Demokratie angekommen wäre.“41

Immerhin können in der gegenwärtigen Bundesrepublik Soziale Bewegun-
gen, spontan mobilisierbares Protestpotential, NGOs und Bürgerinitiativen, im
weiteren Sinne auch das aktuell erwachte Interesse an Bürgerbeteiligung in
verschiedenen Facetten und die von Stéphane Hessel angesprochene Bereit-
schaft zur Empörung als Schulen der Zivilcourage gelten. Dennoch sind die
Chancen für eine breite Etablierung der Voraussetzungen zur demokratischen
Tugend des Bürgermuts keineswegs nur rosig: Der Altruismus als notwendige
persönliche Prädisposition für zivilcouragiertes Handeln zugunsten eines an-
deren oder mehrerer anderer bei Zurückstellung eigener Interessen oder gar
bei Inkaufnahme konkreter eigener Nachteile ist das Gegenstück des heute
geradezu zum sozialen Leitbild avancierten Egoismus. Diesen Egoismus hat
die in der Ökonomie wurzelnde Rational-Choice-Theorie bei ihrem Siegeszug
durch die Sozialwissenschaften mit dem deduktiv eingeführten und axioma-
tisch gelten sollenden Menschenbild des „homo oeconomicus“ zur gesell-
schaftlichen Verhaltensnorm schlechthin erklärt. Gerade deshalb gilt es, dem
bei allen Handlungsvollzügen stets Kosten und Nutzen kalkulierenden und
daher zur Zivilcourage untauglichen „homo oeconomicus“ den „homo civilis“,
den im Sinne des Gemeinwesens und seiner verallgemeinerbaren Normen
handelnden Bürger entgegenzustellen.

40 Ebd., S. 13.
41 Schwan (wie Anm. 3), S. 669.

134

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117 - am 19.01.2026, 22:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253886_117
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

