8. Schamanismus und die Faszination des Rituals

Der Sprung von einer Beschaftigung mit dem Buddhismus hin zum Schamanis-
mus braucht kein weiter zu sein, wie sich im vorhergehenden Kapitel mit Blick
auf die Person Julij Dzulijanis und seine ethnografischen Arbeiten zu Sibirien
andeutete (vgl. Kap. 7.1). Dzulijanis Mitarbeit am Enciklopediéeskij leksikon (EL)
wird nun dazu dienen, Grundziige des ethnografischen Schamanismusdiskurses
des 18. und 19. Jahrhunderts herauszustellen, um die so identifizierte ,klassi-
sche* Position einerseits auf Kontinuititen hin zu prifen und andererseits an
Beispielen wie lakinf Bi¢urin oder Dorzi Banzarov mit einer Beanspruchung
der Thematik des Schamanismus durch die Orientalistik zu kontrastieren. Zu-
vor sind allerdings einige allgemeine Uberlegungen zur Problematik des Scha-
manismusbegriffs vonnoten.

8.1 Schamanismus zwischen lokaler Herkunft und Universalisierung

In seinem einflussreichen Buch Le chamanisme et les techniques archaiques de
[’extase von 1951 definiert Mircea Eliade, wie es der Titel schon verdeutlicht,
den Schamanismus als Technik der Ekstase und entsprechend den Schamanen
als Spezialisten eines spezifischen Trancezustandes, wiahrend dessen die Seele
aus dem Korper tritt und eine Reise zum Himmel oder in die Unterwelt voll-
zieht. Mit dieser Bestimmung ist eine Abgrenzung der Schamanen von anderen
Magiern und Medizinmannern verbunden, denn ein Schamane sei auch Magi-
er, aber nicht jeder Zauberer auch Schamane. Eliade ist sich wohl bewusst, dass
der Schamanismus ,stricto sensu [...] ein par excellence sibirisches und zentral-
asiatisches Phinomen“ darstellt, doch seine Definition entbindet ihn von dieser
lokalen Beschrinkung, indem sie ihn nicht als geografisch-kulturell partikulire
Kulturform versteht, sondern zu einem religionsgeschichtlichen Konzept er-
klart, dessen Vorkommen global und transhistorisch studiert werden kann.624
Folglich bildet der sibirische Schamanismus zwar den Ausgangspunkt der Un-
tersuchung und er behilt tiber das ganze Werk betrachtet eine prominente Rol-
le — Eliade hatte Russisch gelernt, um einschlagige ethnografische Arbeiten le-
sen zu konnen®S —, doch geraten auch ganz andere Bereiche wie Indonesien,
Nord- und Stidamerika, Ozeanien oder die européische Antike etc. in den Fo-
kus. Eliade erhebt den Schamanismus zum Modellfall archaischer Religion an
sich und damit auch zum bedeutenden Baustein seiner Religions- und Ge-

624 Vgl. Eliade, Mircea: Schamanismus und archaische Ekstasetechnik, ibers. von Inge Kock.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1975, S. 14-16, Zitat S. 14.

625 Vgl. Turcanu, Florin: Mircea Eliade. Der Philosoph des Heiligen oder Im Gefiingnis der Ge-
schichte. Aus dem Franzosischen von Silke Lihrmann. Schnellroda: Edition Antaios
2006, S. 336

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vde/ - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schichtstheorie, die im selben Schaffenszeitraum mit der groen Abhandlung
Traité d’histoires des religions (1949) erstmals eine systematische Ausgestaltung er-
fahrt. Eliades Faszination fir die angebliche Geschichtslosigkeit sogenannt ,,ar-
chaischer” oder ,primitiver” Kulturen findet in seiner Schamanismuskonzepti-
on eine paradigmatische Form:

»Wir haben das ekstatische Erlebnis als ,Urphinomen* betitelt, weil wir keinen Grund
sehen es als das Produkt eines bestimmten geschichtlichen Moments, einer bestimm-
ten Zivilisationsform zu betrachten. Wir neigen vielmehr dazu es als ein Konstituti-
vum der menschlichen Verfassung zu betrachten und damit als der gesamten archai-
schen Menschheit bekannt, und nur seine Interpretation und seine Wertung hitte sich
mit den verschiedenen Kultur- und Religionsformen gewandelt.“¢2¢

Allgemein auf die vielen problematischen Ziige von Eliades Religionsverstind-
nis einzugehen, das spitestens mit der kulturwissenschaftlichen Neuausrich-
tung der Religionswissenschaft in den Verdacht geriet, selber ein religioses Pro-
gramm zu vertreten, ist hier nicht der Platz. Im besonderen Fall des Schamanis-
mus-Buches darf jedoch nicht unerwahnt bleiben, dass die Loslosung des Scha-
manismus von seinem sibirischen Herkunftsgebiet und seine Transformierung
in ein universelles Konzept neo-schamanischen Stromungen in der (vorwie-
gend westlichen) Gegenwart entscheidende Impulse verlieh, indem sie ein
scheinbar gemeinanthropologisches, (re-)aktivierbares ,Schamanismus-Potenzi-
al“ (K. von Stuckrad) wissenschaftlich plausibilisierte und damit letztlich religi-
onsstiftend wirken konnte.¢?”

Was in Bezug auf Eliade im weltweiten Maf3stab gilt, trifft auch bereits dann
zu, wenn die Perspektive auf den sibirischen oder nordasiatischen Kontext be-
grenzt bleibt. In einem derart weiten geografischen Gebiet und mit Bezug auf
zahlreiche verschiedene lokale Kulturen durchgehend von Schamanismus zu
sprechen, erfordert bereits eine lexikalische Generalisierung, die das Wort
»Schaman® als kulturspezifischen Terminus der Tungusen (Eigenbezeichnung:
Evenken) entlehnt und zur transsibirischen oder transnordasiatischen Kategorie
erweitert, die dann zur Benennung funktionell dhnlicher, aber indigen anders
heiffender religioser Spezialisten (z.B. turksprachlich kam) bei benachbarten
Volkern eingesetzt wird.®?® In europiischen Sprachen hat sich diese verallge-
meinernde Verwendung ab dem 17. Jahrhundert im Medium von Reiseberich-
ten entwickelt und sie zeigt sich im 18. Jahrhundert bereits als fest konsoli-
diert.6®

626 Eliade 1975, S. 464.

627 Vgl. von Stuckrad, Kocku: Schamanismus und Esoterik. Kultur- und wissenschaftsgeschichtli-

che Betrachtungen. Leuven: Peeters 2003, S. 123-135.

Auf eine Diskussion der verschiedenen Ansichten beziiglich der nach wie vor ungeklar-

ten Etymologie des Wortes ,,Schaman® wird hier verzichtet.

629 Vgl. Stuckrad 2003, S. 56. Znamenski, Andrei A.: The Beauty of the Primitive. Shamanism
and the Western Imagination. New York: Oxford University Press 2007, S.3f. Hutton,

628

258

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vde/ - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thesen wie denjenigen von Stuckrads, die besagen, der Schamanismus als
~distinkter Religionstyp“ verdanke sich der ,beschreibenden Aneignung durch
westliche Beobachter“,63° halt Kollmar-Paulenz die Rolle frihneuzeitlicher
mongolisch-buddhistischer Akteure entgegen, die ab dem 17. und 18. Jahrhun-
dert ihre religiosen Opponenten terminologisch zu einer (abzulehnenden) Ge-
samtheit reifiziert und damit der ,Erfindung’ des Schamanismus durch die Eu-
ropaer vorgegriffen, ja diese gar angeregt hitten. Daraus ergibt sich eine direkte
Umkehrung der These von Stuckrads: ,Shamanism as a distinctive type of reli-
gion owes its existence to the appropriation by Buddhist observers.“®3! Kollmar-
Paulenz spricht grundsatzlich einen wichtigen und beachtenswerten Punkt an.
Den Einfluss asiatischer Kategorien auf europaische Begriffsbildungen stirker
einzubeziehen, trige mafSgebliche Prizisierungen zu Diskussionen um Orienta-
lismus und Postkolonialismus bei. Allerdings ist es problematisch, die Urheber-
schaft der ,Erfindung‘ des Schamanismus in solcher Weise vom einen Pol zum
anderen zu verschieben. Eine Beeinflussung europiischer Reisender des 17.
und 18. Jahrhunderts durch mongolische Terminologie wire an konkreten Bei-
spielen erst nachzuweisen, zumal die Reifizierung des Schamanismus in
europdischen Quellen etwa in demselben Zeitraum einsetzt, dem die von Koll-
mar-Paulenz behandelten mongolischen Schriften zugehoren.¢3? Allenfalls wire
eine synchrone west-Ostliche ,Erfindung® des Schamanismus einem Primat
westlicher oder 6stlicher ,Erfindung’ vorzuziehen. Allerdings stellt sich die Pro-
blematik auch noch in einem grundlegenden epistemologischen Sinne. Koll-
mar-Paulenz reflektiert in diesem Aufsatz nicht, was ihr an anderer Stelle als
»zirkuldre Struktur® des Redens tber auffereuropaische Religionsbegriffe be-
wusst ist, nimlich das ,unauflosbare Dilemma®, dass das ,Sprechen tber einen
Religionsbegriff [...] immer schon ein kulturell spezifisches, inhaltliches Vor-
verstandnis dessen, was ,Religion‘ denn sei [...]“ voraussetzen muss.®>* Wenn
sie also feststellt, ,[...] that a religion called ,shamanism* was invented in 17th/
18th century Monglia“,®** so steht sie unmittelbar in einer europiischen Be-
griffsgeschichte. Mit anderen Worten: Die Mongolen ,erfanden‘ nicht
den ,Schamanismus‘, sondern Kategorien wie z.B. boge-ner-iin sasin. Das Vermo-

Ronald: Shamans. Siberian Spirituality and the Western Imagination. London: Hambledon
and London 2001, S. 47-58.
630 Stuckrad 2003, S. 56.
631" Kollmar-Paulenz, Karénina: ,The Invention of ,Shamanism* in 18t Century Mongolian
Elite Discourse“. In: Rocznik orientalistyczny 65 (2012), Nr. 1, S. 90-106, vgl. besonders
S.99-104, Zitat S. 104.
Auf die Rolle des bei Kollmar-Paulenz angesprochenen burjatischstimmigen, russisch
sozialisierten Dorzi Banzarov (vgl. ebd., S. 102) geht das Kapitel 8.3 naher ein. Es han-
delt sich allerdings um ein Beispiel aus den 1840er-Jahren.
Kollmar-Paulenz, Karénina: ,Aufereuropiische Religionsbegriffe. In: Stausberg, Mi-
chael (Hrsg.): Religionswissenschaft. Berlin/Boston: Walter de Gruyter 2012, S. 81-94, hier
S. 82.
634 Kollmar-Paulenz 2012a, S. 103.

632

633

259

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vde/ - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen, einen solchen Ausdruck als ,Lehre der Schamanen® ibersetzen zu konnen,
verweist auf eine Riickbindung an eine jahrhundertelange europiische Vorpra-
gung des Schamanismusbegriffs und impliziert damit die in diesem Artikel un-
hinterfragt vorausgesetzte Ubertragung eines tungusischen Begriffs auf ein
mongolisches Umfeld.

Vor dem Hintergrund dieser kurzen Betrachtung der Problematik des Scha-
manismusbegriffs ist erstens klarzustellen, dass die folgenden Unterkapitel aus-
schlie@lich von einem westeuropaischen und russischen Schamanismusdiskurs
handeln. Was demnach im Zentrum der Aufmerksamkeit steht, sind Bedeu-
tungsspektren und Konzepte, die Europder mit demjenigen verbanden, was ih-
nen ab dem 17. Jahrhundert als Schamanismus bekannt war. Von Interesse sind
also nicht europiische Missinterpretationen indigener Religionen, sondern
Konstruktionen europaischer, russischer, wissenschaftlicher etc. Identitaten in
diesen (zweifellos meist asymmetrischen) Kulturkontakten. In Betracht stehen
zweitens nur Quellentexte, die das Wort ,Schaman(e)“ oder davon abgeleitete
Wortformen beinhalten. Die mannigfaltigen Uberschneidungen des Schama-
nismusdiskurses mit anderen semantischen Feldern der europaischen Kulturge-
schichte (wie der Esoterik, der Magie oder orphischen und dionysischen Stro-
mungen etc.) zeugen zweifellos von groffer religionswissenschaftlicher Rele-
vanz und werden bspw. in von Stuckrads Studie auch prominent behandelt,
sprengen aber weitgehend den hier gesetzten Rahmen. Zudem ist auch in die-
sem Betreff wiederum terminologische Vorsicht geboten. Die angesprochenen
Querverbindungen lassen es in vielen Fallen als einleuchtend erscheinen, einen
Themenbereich, der nicht vom eigentlichen Schamanismusbegriff ausgeht, in
eine Untersuchung zum Schamanismusdiskurs einzubeziehen. Dennoch be-
steht dabei auch die Gefahr, spekulativ eine schamanische Hintergrundstrah-
lung in Zusammenhinge hineinzulesen, in denen von Schamanismus nicht ex-
plizit die Rede ist. Solche Uberinterpretationen kennzeichnen etwa Flahertys
sonst sehr kenntnisreiche Studie zum Schamanismusdiskurs des 18. Jahrhun-
derts, die sich damit bisweilen auf die Ebene ihres eigenen Untersuchungsob-
jektes begibt und - ganz in der Konsequenz der Begriffsgeschichte — sel-
ber ,schamanismusproduktiv® wirkt, indem sie den Schamanismusbegrift auf
Bereiche appliziert, die vom Umfeld seiner urspringlichen Herkunft kaum ver-
schiedener sein konnten. Denn selbst wenn etwa dem jungen Mozart in der
zeitgenossischen Wahrnehmung konsistent und textlich nachweisbar orphische
Qualitaten zugeschrieben wurden und Herder Orpheus diskurspragend als
Schamane verstand (s.u.), muss daraus noch kein auf Mozart bezogener Scha-
manismusdiskurs entspringen, so wie es Flaherty vorschlagt, obwohl sie ein-

260

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vde/ - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

raumt, keinen Beleg fiir eine Benennung des musikalischen Wunderkindes als
Schamane zu kennen.®3%

Eine letzte Begriffsreflexion ist vorauszuschicken. Wenn im Rahmen dieser
Arbeit auf den in der Gegenwartssprache verankerten Begriff ,Schamanismus®
(russ. Samanizm) zurtckgegriffen wird, so soll dies im Bewusstsein geschehen,
dass sich diese Wortform erst gegen Ende des 19. Jahrhunderts flichendeckend
eingeburgert hat (auf eine genaue Rekonstruktion dieser Genese wird verzich-
tet) und dass die meisten der hier untersuchten Texte aus dem 18. und der ers-
ten Halfte des 19. Jahrhunderts stattdessen eher den Begriff ,Schamanentum®
(russ. samanstvo) oder auch ,schamanischer (Aber-)Glaube® (samanskaja vera,
Samanskoe sueverie) u.A. kennen. Wird also im Folgenden bei der Analyse einer
Quelle, die selber nur von ,Schamanentum® spricht, der Begriff ,Schamanis-
mus*‘ verwendet, so handelt es sich um einen aus der Gegenwart konstruierten
metasprachlichen Terminus.®3¢

8.2 ,Die Burjaten kiissen nicht!“ — DZultjanis unzeitgemdfSe
Ethnografie Sibiriens

In den 1830er-Jahren veranstaltete Nikolaj Gre¢, Publizist, Schriftsteller und
erster Chefredakteur des EL, regelmifig an den Donnerstagabenden gut be-
suchte Gesellschaftsanlasse in seinem Haus. An einem dieser Abende prasentier-
te der Verleger des EL Adolphe Pluchart den Gisten mit pritentiésen Worten
einen gewissen Julij Ivanovi¢ Dzulijani als Autor, der Artikel zum 6stlichen Si-
birien, wo er einige Jahre gelebt habe, beizusteuern gedenke. Wie sich ein Me-
moirenschreiber 1871 erinnert, sprach dieser groffgewachsene, steif wirkende
Herr ,irgendwie seltsam russisch®, suchte nach den richtigen Ausdriicken, setz-
te falsche Betonungen und musste oft auf das Franzosische ausweichen. Dzuli-
janis Person und seine von Pluchart gerihmte Kenntnis Sibiriens standen ganz
im Zentrum der Aufmerksamkeit. Wihrend sich Dzulijani ein wenig abseits
stechend mit dem ebenfalls anwesenden Senkovskij auf Franzosisch unterhielt,
erzahlte der Gastgeber Gre¢ der versammelten Gesellschaft dessen Biografie.
Dzulijani wuchs als Sohn eines italienischen Weinhéindlers und einer in St. Pe-
tersburg fir ihre Schonheit bekannten Franzosin zumindest teilweise in Russ-
land auf. Ab 1818 diente der junge Mann in der russischen Hauptstadt in der
Kanzlei des Grafen Betancourt, in der die Geschafte ausschlieflich auf Franzo-
sisch abgewickelt wurden. Aus diesem Grund eignete sich Dzulijani erst ab

635 Vgl. Flaherty, Gloria: Shamanism and the Eighteenth Century. Princeton: Princeton Uni-
versity Press 1992, S. 158. Stuckrad 2003 demonstriert an Flahertys Goethe-Lektiire, die
u.a. Faust als Schamane versteht, ein anderes Beispiel solcher Uberinterpretationen, vgl.
S.70-75.

636 Noch Wilhelm Radloff verwendet gegen Ende des 19. Jahrhunderts ,,Schamanismus®
und ,Schamanenthum® synonym, s.u. Kap. 8.3.

261

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vde/ - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1823 in Irkutsk Russischkenntnisse an, wo er am Gymnasium Franzoésisch un-
terrichtete. Nachdem er des Weiteren als Beamter verschiedene sibirische Ge-
biete auf Dienstreisen kennengelernt hatte, kehrte er nach St. Petersburg zu-
rick und machte sich daran, seine ethnografischen Beobachtungen mit Hilfe
von Muttersprachlern ins Russische zu tbertragen. Er wurde mit Pluchart be-
kannt und dieser engagierte ihn als Autor fiir das EL.6%7

Senkovskij erhob an diesem Donnerstagabend nun den Vorschlag, Dzulija-
nis Enzyklopadie-Artikel zu den Burjaten, der in erweiterter Version auch in
der Biblioteka dlja (tenija erscheinen sollte, moge den Gisten vorgelesen wer-
den. Der Verfasser selbst entschuldigte sich, wohl im Bewusstsein seiner man-
gelhaften Aussprache, mit dem Verweis auf eine heisere Stimme, weshalb der
Journalist Vladimir Stroev die Rolle des Vorlesers tibernahm. Der Schilderung
des Memoirenschreibers zufolge wirkte der Text auf die Zuhoérerschaft trocken
und vermochte wenig Begeisterung hervorzurufen. Als allerdings die Bemer-
kung fiel, den Burjaten sei das Kissen vollig unbekannt und stattdessen be-
schnupperten sie sich, stellte sich plotzlich grofSe Heiterkeit im Saal ein. Dzuli-
jani, dem das Gelachter offenbar als Zweifel an der Glaubwiirdigkeit seiner Be-
obachtung erschien, rief darauf mit Nachdruck in die Versammlung: ,Je vous
jure, messieurs, que les Bouriates ignorent I’existence du baiser; mais qu’ils se
flairent.“638

Ob sich die beschriebene Szene genauso zugetragen hat — die zitierten Me-
moiren erschienen immerhin fast vierzig Jahre spater —, kann dahingestellt blei-
ben. Tatsache ist, dass Julij Dzulijani schon im ersten Band des EL als Mitarbei-
ter mit Zustandigkeit fir sibirische Themen aufgefihrt wird (vgl. Kap. 3.3.1)
und dass sein an Gre¢s Gesellschaftsabend angepriesener Artikel Burjaty im
siebten Band (1836) erschien. Die erwihnte Zweitversion in der Biblioteka dlja
Ctenija datiert von 1834. Beide Texte enthalten die Episode der Unbekanntheit
des Kussens und dartiber hinaus eine recht detaillierte ethnografische Beschrei-
bung der burjatischen Kultur. Diese besteht neben Informationen zur Lebens-
weise, zum Aussehen und zum Charakter der Burjaten auch in einigen Ausfiih-
rungen zum ,Schamanentum® (samanstvo), das Dzulijani als traditionelle Reli-
gion mit dem neu eingefithrten Buddhismus kontrastiert, dem er bereits einen
1833 erschienenen Aufsatz gewidmet hatte (vgl. Kap. 7.1). So steht im EL zu le-
sen, die jenseits des Baikal lebenden Burjaten seien um die Mitte des 18. Jahr-
hunderts zum ,Glauben Buddhas® tibergetreten, wohingegen andere Staimme
diesseits des Sees das Schamanentum bis in die Gegenwart beibehalten hatten.

637 Vgl. V. B.: ,Iz vospominanij peterburgskogo starozila. II. Cetvergi u N. I. Greta“. In:
Zarja Nr. 4 (1871), S. 4-45, hier S. 42-44. Laut §pakovskaja 2004, S. 8 und 212, handelt es
sich um die Memoiren V. P. Burnasevs. Die russische Schreibweise des italienischen Na-
mens Giuliani variiert; hier wurde diejenige Variante bevorzugt, die seine in dieser Ar-
beit verwendeten Veréffentlichungen zeichnen.

638 Vgl. V. B. 1871, S. 44f., Zitat S. 45.

262

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vde/ - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auch erkennt Dzulijani eine Persistenz der gesellschaftlichen Rolle der Scha-
manen selbst dort, wo die buddhistische Geistlichkeit die Acht Uber sie ver-
hangt hat:

»Die Lamas verfolgen die Schamanen mit harter Hand, aber die Burjaten mogen es, in
wichtigen Fillen Gbernatiirliche Mittel in Anspruch zu nehmen und der Schamane ist
bis heute Wahrsager des Zukunftigen und ein Mittler zwischen Mensch und Teufel.
[...] Im Falle langanhaltender Krankheiten rufen sie den Schamanen herbei, der einen
bosen Geist beschwort. Jetzt heilen die Lamas sie, bisweilen auch mithilfe ibernatiirli-
cher Mittel .«

»JIaMBI CTPOTO TPECIIEAYIOT IAMAHOB, HO BypsTHI JIFOOST B BAXKHBIX CIydasix MPUOEraTh K
CBEPXBECTECTBEHHBIM CPEICTBAM, U LIaMaH [0 CHX MOp €CTh MpeicKa3aresb OyAylero u
HOCPEHUK MKy YETOBEKOM H JBSBOJIOM. [...] B IpoaomKUTENbHBIX OONE3HIX OHU MPH-
3BIBAIOT IIAMaHa, KOTOPBIN 3aKIMHACT 3JI0r0 ayxa. Ternephb Jieyar uxX JaMbl, HHOTJIA TOXKE
CBEPXBECTECTBEHHBIMH CPEICTBAMH. “63?

Der Text des EL gibt sich in einigen ethnografischen Aspekten ausfiihrlicher als
die Version der Biblioteka dlja Ctenija, beschrinkt sich in Bezug auf die Charak-
terisierung des Schamanentums aber im Wesentlichen auf das angefiihrte Zitat.
Weiterfithrende Informationen wiren wohl unter dem durch einen Querver-
weis angekiindigten, aber nie erschienenen Lemma Saman zu erfahren gewe-
sen. Der ebenfalls mit Burjaty tbertitelte Zeitschriftenartikel fallt in dieser Hin-
sicht detaillierter aus. Auch hier bildet der Schamanenglaube den Gegensatz
zum Buddhismus. Er gilt im Vergleich mit jenem als weniger elaboriert und
durch Beobachtung unmittelbar verstehbar (vgl. hierzu auch Kap. 7.1). Neben
der Assoziierung mit dem Teufel, die wiederum zur Sprache kommt, benennt
Dzulijani einen auf Naturelemente und Gestirne gerichteten Kern des Schama-
nentums:

,Die Burjaten, die den schamanischen Glauben austben, huldigen der Sonne, dem
Mond, dem Feuer, dem Wasser, den Bergen, Tieren oder deren Abbildungen, — mit
einem Wort: Sie verehren alles, was thren Vorhaben schaden oder diese behindern
kann, und sie glauben damit die Gottheiten besanftigen zu kénnen, deren Einfluss sie
furchten.“

,BYPATEL, WCIOBEIyIONIEE MAMAHCKYIO BEpY, MOKJIOHSAIOTCS COJHILY, JyHE, OTHIO, BOJE,
ropaM, JKHBOTHBIM MJIH HX H300PaKEHHIM, — CIOBOM GOrOTBOPAT BCE, YTO MOYXKET BPEIHTH
MM [PENSTCTBOBATh MX HAMEPEHHAM, yMasi YMUIOCTUBHTH TEM GOKECTBA, KOTOPHIX BIIH-
siHAs OHH cTparmarcs. “640

Um Priester ({rec), also Schamane, dieser ,Sekte® zu werden, gentige es, so der
Text weiter, wenn ein Mann oder eine Frau offentlich erklire, im Traum von
einem karzlich verstorbenen Schamanen zu dessen Nachfolger bestimmt wor-
den zu sein. Der Adept oder die Adeptin verfalle darauf wihrend einiger Zeit in
einen Zustand der Exaltation und Raserei und werde anschliefSend von einem

639 EJ,Bd. 7, S. 433, 435.
640 Dyulijani 1834, S. 47.

263

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vde/ - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

alten Schamanen an drei aufeinanderfolgenden Abenden durch verschiedene
Rituale eingeweiht und mit dem Wohnsitz der Daimonen und Luftgottheiten
vertraut gemacht. An diese Erlduterungen zur Initiation schliefSt eine ausfihrli-
che Schilderung zweier schamanischer Rituale zur Heilung resp. zur Beschwo-
rung von Geistern an. Im Gegensatz zum Lexikon-Artikel bietet der Text der
Biblioteka dlja ctentja zudem eine rationalisierende und entlarvende Erklirung
zumindest eines Teils der schamanischen Handlungen als ,Finten“ (chitrost)
und ,Zaubertricks® (figliarstva).**!

Dzulijani reproduziert seine Veranschaulichung des Schamanentums 1836 in
einer weiteren ethnografischen Arbeit tiber das Volk der Jakuten (Eigenbezeich-
nung: Sacha), ohne eine grundsatzliche Differenz zum beschriebenen burjati-
schen Kontext zu erkennen zu geben. Vielmehr gleichen sich die Darstellungen
teilweise bis auf den Wortlaut an, so im Zuge der Beschreibung der Geisterbe-
schworung, der Zaubertricks oder der Berufung neuer Schamanen. Wie im Fal-
le der Burjaten spielt der angebliche Glaube an eine diabolische Machtsphare
eine wichtige Rolle: ,Die Jakuten waren immer von der Existenz einer unrei-
nen Kraft Gberzeugt und deshalb werden die allerwichtigsten Opfer stets dem
Teufel erbracht® (,SIkyTel Beerma ObUIM yOEKAEHBI B CYIIECTBOBAHUM HEYMCTON
CHUIBI, ¥ TIOTOMY CaMbl€ [TIaBHEHIINE XKePTBbI IPUHOCATCS BCEIa AbSBOIY“).642

Indem Dzulijani die Schamanen als in einem heidnischen Setting operieren-
de Priester, Wahrsager und Heiler vorstellt, die sich den Aberglauben ihrer Mit-
menschen zunutze machen und vorgeben, mit tbernatirlichen Machten und
besonders dem Teufel zu interagieren, greift er auf altbekannte Muster zurtick,
die sich seit dem 17. Jahrhundert herauszubilden begannen und insbesondere
in der Zeit der Aufklirung als etabliertes Wissensgut galten. Das alteste Ele-
ment dieser Schamanen-Imagination — der Umgang mit dem Teufel - reicht
mindestens bis auf den Niederlander Nicolaas Witsen zurtick. Seinem 1692 er-
schienenen populiren Reisebericht Noord en Oost Tartaryen ist eine Zeichnung
beigegeben, die als erste europaische bildliche Darstellung eines Schamanen
gilt und die den Untertitel ,een Schaman ofte Duyvel-priester. in’t Tungoesen
lant“ trage (vgl. Abb. 3).64 Zahlreiche andere frithneuzeitliche Reisebeschrei-
bungen und deren Rezeption trugen dazu bei, Zauberei, Betrigerei und Teu-
felsbeschworung als Leitmotive des europaischen Schamanismusdiskurses zu
verfestigen.* Sehr priagnant zeigt sich dies im Eintrag zu den Schamanen in
Diderots und d’Alemberts Encylopédie:

641 vgl. ebd., S. 47-51.

642 Dyulijani, Ju.: ,O jakutach®. In: Syn otelestva 178 (1836), Nr.24, S.83-104, Nr.25,
S.138-159, hier S.91. Die Ausfihrungen zum jakutischen Schamanentum finden sich
hauptsichlich im ersten Teil auf den S. 88-101.

4 Witsen, Nicolaas: Noord en Oost Tartaryen, 2 Bde. Amsterdam: Schalekamp 31785. Die
Abbildung findet sich im zweiten Band zwischen S. 662 und 663.

644 Vgl. als Uberblick Stuckrad 2003, S. 42-58; Znamenski 2007, S. 3-13.

264

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vdele - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»SCHAMANS, s. m. pl. (Hist. mod.) C’est le nom que les habitans de Sibérie donnent a
des imposteurs, qui chez eux font les fonctions de pretres, de jongleurs, de sorciers &
de médecins. Ces schamans prétendent avoir du crédit sur le diable, qu’ils consultent
pour savoir ’avenir, pour la guérison des maladies, & pour faire des tours qui parois-
sent surnaturels a un peuple ignorant & superstitieux : ils se servent pour cela de tam-
bours qu’ils frappent avec force, en dansant & tournant avec une rapidité surprenante ;
lorsqu’ils se sont aliénés a force de contorsions & de fatigue, ils prétendent que le dia-
ble se manifeste 2 eux quand il est de bonne humeur. Quelquefois la cérémonie finit
par feindre de se percer d’'un coup de couteau, ce qui redouble I'étonnement & le re-
spect des spectateurs imbécilles. Ces contorsions sont ordinairement précédées du sa-
crifice d’un chien ou d’un cheval, que 'on mange en buvant force eau-de-vie, & la
comédie finit par donner de Iargent au schaman, qui ne se piquent pas plus de désin-
téressement que les autres imposteurs de la méme espece.“®%

Die Parallelen zu Dzulijanis Sprachgebrauch sind hier unverkennbar. Nicht
nur stimmen die Aufzdhlung der gesellschaftlichen Funktionen und Fihigkei-
ten der Schamanen mit seinem Text Uberein, auch Details der cérémonie wie die
charakteristische Trommel, der Trancezustand, die Tieropferung und die als
vorgetauscht interpretierte Selbstverletzung mit Messern finden bei Dzulijani
eine direkte Entsprechung.®*¢ Einen besonders groffen Einfluss auf das Zustan-
dekommen und Weitertragen dieses in der Encyclopédie exemplarisch reprasen-
tierten Bildes tibten im 17. und 18. Jahrhundert die Berichte deutschsprachiger
Reisender aus, was u.a. an der im franzosischen Text verwendeten deutschen
Schreibweise Schaman abzulesen ist.*” Forscher wie bspw. Johann Georg Gme-
lin (1709-1755), Georg Wilhelm Steller (1709-1746), Gerhard Friedrich Miller
(1705-1783) oder spater Peter Simon Pallas (1741-1811) und Johann Gottlieb
Georgi (1729-1802), die im Auftrag der Russischen Akademie der Wissenschaf-
ten Expeditionen nach Sibirien absolvierten, brachten von dort nicht nur natur-
wissenschaftliche Erkenntnisse mit, sondern betatigten sich auch als ethnografi-
sche Beobachter. Ein wiederkehrender Topos der Aufklirung verpflichteter
Darstellungen besteht im Bemithen, die betrigerische Natur des als Ausdruck
von Irrationalitit verstandenen Schamanismus offenzulegen. In diesem Geiste
ist der Encyclopédie-Artikel verfasst, der die Schamanen vor allen anderen Cha-
rakterisierungen als zmposteurs bewertet, und besonders Gmelins Darstellungen
operieren konsistent in diesem Modus. So berichtet der Reisende, um nur ein
Beispiel von vielen zu nennen, tber die ,Hexerei“ eines tungusischen Schama-
nen:
,Endlich nach vielem Gaukeln und Schwitzen wollte er uns weismachen, daf§ die Teu-

fel da wiren, und wollte daher hdren, was man von ihm zu wissen verlangte. Wir leg-
ten ihm, wie wir bisher getan hatten, eine erdichtete Frage vor, und darauf machte er

645 Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, Bd. XIV (1765),
S.759. Die Encyclopédie fihrt auch in einigen anderen Eintrigen Informationen zum
Schamanismus, vgl. Flaherty 1992, S. 122-125.

646 Vgl. Dzulijani 1834, S. 48-51.

647 Vgl. Flaherty 1992, S. 123 und Znamenski 2007, S. 6.

265

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vde/ - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seine Kunste, wobei ihm die anderen beiden halfen. Durch das Ende wurden wir von
neuem in unserer Meinung bestarke, dafs alles Betrigerei ware [.. J].c648

Ahnlich klingt es bei Pallas, wenn er die ,Betriigerkiinste“ der Schamanen resp.
»Zauberer” beschreibt, die den ,rohen Aberglauben® der Ostjaken ausnut-
zen.®® Schlieflich erfillen auch fir Georgi, der eine Synopse des ,Schamani-
schen Heidenthums® verfasste, die ,zauberischscheinenden Auftritte der Got-
zenpriester” den Tatbestand der Betriigerei, wenngleich er aber den Schamanis-
mus insgesamt etwas positiver auffasst und ihm gar zugesteht, tiber ,allgemeine
Begriffe der natiirlichen Religion® sowie ,,verschiedenes aus der mosaischen® zu
verfigen. Auch historisiert er ihn, allerdings ohne ins Detail zu gehen, als ur-
springlich aus Indien stammende élteste Religion des Orients und ,Mutter der
lamaischen, braminischen und anderer heidnischen Secten*.650

Besonders augenscheinlich widerspiegelt die aufklarerische Kritik am Scha-
manismus das von Zarin Katharina II. 1786 publizierte Lustspiel Der sibirische
Schamann, welches zwei Jahre darauf in Berlin als Teil einer Trilogie ,wider
Schwirmerey und Aberglauben® erneut aufgelegt wurde. Finf Akte erzahlen,
wie der zusammen mit der aus Sibirien geburtigen russischen Familie Bobin
angereiste Schamane Amban Lai in St. Petersburg als vermeintlicher Zauberer
sein betriigerisches Unwesen treibt, zum Schluss aber tberfihrt und sanktio-
niert wird. Zugleich soll das Stiick denjenigen eine Warnung sein, die sich
leichtgldubig von solchen Figuren verfithren lassen.t! Die aufgeklirte Herr-
scherin reagierte mit ithrem Werk u.a. auf den ihr missliebigen Artikel Théoso-
phes, den Diderot, zu dem sie ein ambivalentes Verhiltnis pflegte (vgl. auch
Kap. 3.1), fur die Encyclopédie verfasst hatte. Katharina vertrat offenbar die Mei-
nung, dieser und andere Beitrage der Encyclopédie beférderten die Kenntnis ir-
rationaler Praktiken auf gefahrliche Weise.652

Der ,schamanische Glaube“, den Dzulijani wahrend seines Aufenthaltes in
Sibirien bei den Burjaten und Jakuten kennenlernte und Mitte der 1830er-Jahre

648 Posselt, Doris (Hrsg.): Die Grofie Nordische Expedition von 1733 bis 1743. Aus den Berichten
der Forschungsreisenden Johann Georg Gmelin und Georg Wilbelm Steller. Minchen:
C.H.Beck 1990, S.47. Als Uberblick mit zahlreichen Textbelegen zur Darstellung des
Schamanismus in den deutschsprachigen Berichten der grofSen wissenschaftlichen Expe-
ditionen des 18. Jahrhunderts nach Sibirien vgl. Kohler, Marcus: Russische Ethnographie
und imperiale Polittk im 18. Jabrbundert. Gottingen: V&R unipress 2012, besonders
S.121-126 (Gmelin).

649 Vgl. Pallas, P. S.: Reise durch verschiedene Provinzen des RufSischen Reichs. Dritter Theil.

Vom Jahr 1772, und 1773. St. Petersburg: gedruckt bey der Kayserlichen Academie der

Wissenschaften 1776, S. 62.

Vgl. Georgi, Johann Gottlieb: Beschreibung aller Nationen des RufSischen Reichs, ihrer Le-

bensart, Religion, Gebrauche, Wobhnungen, Kleidungen und iibrigen Merkwiirdigkeiten. Dritte

Ausgabe. Samojedische, Mandschurische und ostlichste Sibirische Nationen. St. Petersburg:

bey Carl Willhelm Muller 1777, S. 375, 392, 395. Zu Georgis Blick auf den Schamanis-

mus siehe auch Kohler 2012, S. 193-195.

61 Fiir eine detaillierter Analyse des Lustspiels vgl. Stuckrad 2003, S. 58-66.

652 Vgl. Flaherty 1992, S. 118f.

650

266

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vde/ - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in ethnografischen Artikeln nachzeichnete, erweist sich also als stark durch die
klassischen aufklarerischen Wissensbestinde des 18. Jahrhunderts vorgepragt,
wenngleich auch der Impetus der ,Entzauberung® weniger stark durchdringt,
als dies besonders in Gmelins Berichten der Fall ist. Dzulijanis ethnografische
Praxis liest sich somit bisweilen als Reenactment einer vermutlich vorangehen-
den lesenden Aneignung der bereits ,bekannten® Charakteristika des Schama-
nismus. Dennoch bedarf das ethnografische Verfahren — ganz in der Nachfolge
der Forschungsreisenden des 18. Jahrhunderts — einer Augenzeugenschaft vor
Ort, die insbesondere aus dem personlichen Miterleben eines schamanischen
Rituals (0brjad) ihre Legitimation bezieht: ,Es folgt ein Ritual zur Hervorru-
fung von Geistern, das ich selber als Augenzeuge erlebt habe“ (,Bot 06psia
NPU3BIBAHUS TyXOB, KOTOPOTO caM s ObLT cBuiereneM”).553 Zwar verortet Dzulija-
ni wie vor ihm schon Georgi den Schamanismus auch als Religion in einer an-
satzweise beschriebenen Glaubensvorstellung, die durchaus in der Geschichte
steht, doch ist es die scheinbar unmittelbar erlebbare rituelle Dimension, die
die eigentliche wissenschaftliche Attraktion ergibt. Deutlich wird dies umso
mehr, wenn im folgenden Unterkapitel weitere Texte aus der ersten Halfte des
19. Jahrhunderts zur Sprache kommen, deren Interesse gleich gelagert ist. Da-
neben wird sich allerdings auch eine neue Zugangsweise ankiindigen, in deren
Rahmen die Erforschung des Schamanismus naher an die zeitgenossisch domi-
nierende wissenschaftliche Methodik der Historisierung und textbasierten Er-
klarung heranrtickt.

Die Schamanismus-Thematik des 18. Jahrhundert lasst sich, das muss betont
werden, nicht auf die vorgestellte Sichtweise reduzieren. Gerade Katharinas II.
radikal aufklarerisches Verstandnis des Schamanismus ladt dazu ein, daran
einen gegensatzlichen Standpunkt zu spiegeln, der nicht nur auf eine inhaltli-
che Differenz verweist, sondern gewissermafSen auch eine biografische Opposi-
tion in sich tragt. Wie Susi Frank aus einer nur fragmentarischen Uberlieferung
tberzeugend rekonstruiert, verband Aleksandr Radisc¢ev, den die Zarin 1790
aufgrund seines sozialkritischen Werkes Eine Reise von Petersburg nach Moskau
(Putesestvie 1z Peterburga v Moskvu) in die Verbannung nach Sibirien geschickt
hatte, mit dem Schamanismus etwas grundsatzlich anderes als Betriigerei und
Teufelsanbetung. Vielmehr galt er ihm als konkretes Beispiel einer vermittels
eines bestimmten Begriffs von Gefiihl sich vollziehenden, kulturibergreifend
universalisierten Beziehung zu einem rationaler Erkenntnis nicht zugingigen
hochsten Wesen. Diese Konzeptualisierung, die aus einem im sibirischen Exil
geschriebenen Brief hervorscheint, begibt sich einerseits in die Nihe einer u.a.
mit Joseph-Frangois Lafitau und Johann Gottfried Herder assoziierbaren Kul-
turtheorie und lasst sich andererseits auf RadiS¢evs in einem Traktat uber die
Unsterblichkeit geduflerte philosophische Haltung eines in der menschlichen

653 Dzulijani 1834, S. 50.

267

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vde/ - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erkenntnisfahigkeit vorherrschenden Primats des Gefiihls resp. der Sinnlichkeit
zurtckfihren.654

Radis¢evs Auffassung weist als wenig bekanntes Beispiel auf einen Komplex
alternativer Lesarten im ausgehenden 18. Jahrhundert hin, die im Schamanis-
mus den natirlichen Ausdruck einer bestimmten Kulturstufe oder Kulturform
erblicken. Besonders Herder, der, wie Frank vermutet, Radis¢ev beeinflusst ha-
ben konnte, setzt sich mehrfach in seinem Werk mit dem Schamanismus aus-
einander und globalisiert ihn als ethnografisches Phinomen weit tiber Nordasi-
en hinaus. So heiflt es im achten Buch der Ideen zur Philosophie der Geschichte der
Menschheit:

»Wo und wie weit hat sich nicht der Aberglaube der Schamanen verbreitet? Von Gron-
land und dem dreifachen Lappland an dber die ganze nichtliche Kiiste des Eismeers
tief in die Tatarei hinab, nach Amerika hin und fast durch diesen ganzen Welttheil.
Ueberall erscheinen Zauberer und allenthalben sind Schreckbilder der Natur die Welt
in der sie leben. Mehr als drei Viertheile der Erde sind also dieses Glaubens: denn auch
in Europa hangen die meisten Nationen Finnischen und Slavischen Ursprunges noch
an den Zaubereien des Naturdienstes, und der Aberglaube der Neger ist nichts als ein
nach ihrem Genius und Klima gestalteter Schamanismus. In den Lindern der Asiati-
schen Cultur ist dieser zwar von positiven kiinstlichern Religionen und Staatseinrich-
tungen verdrangt worden; er ldft sich aber blicken, wo er sich blicken lassen darf, in
der Einsamkeit und beim Pobel; bis er auf einigen Inseln des Sidmeers wieder in gro-
Rer Macht herrschet. Der Dienst der Natur hat also die Erde umzogen, und die Phanta-
sien desselben halten sich an jeden klimatischen Gegenstand der Uebermacht und des
Schreckens, an den die menschliche Nothdurft grenzet. In altern Zeiten war er der
Gottesdienst beinah aller Volker der Erde.“6%3

Zwar verbindet auch Herder den Schamanismus mit Aberglauben und Zaube-
rei, erklart ihn aber kraft seiner Klimatheorie zum organischen und damit legi-
timen Ergebnis menschlicher Einbildungskraft resp. Phantasie als Reaktion auf
die natiirlich gegebene Umwelt. Zusatzlich erweitert er den Geltungsbereich
des Schamanismus auch historisch bis in die Antike. Vor allem die mythologi-
sche Figur des Orpheus gerit dabei zum Inbegriff eines ,edlen® Schamanen.65¢
Im Zuge solcher Umwertungen kommt zustande, was Stuckrad als ,,schamani-
sche Matrix“ in einer Gemengelage von ,,Dionysischem, Orphischem und Eth-
nografischem® verortet, also die Option, Schamanismus als spezifische Kultur-
funktion auch in der europaischen Tradition zu imaginieren.®” Universalisiert-
anthropologische Perspektiven wie bei Radi$¢ev und Herder, die den Schama-

654 Vgl. Frank, Susi K.: ,Aleksandr Radishchev’s Interpretation of Shamanism in the Rus-
sian and European Context of the Late Eighteenth Century®. In: Stolberg, Eva-Maria
(Hrsg.): The Siberian Saga. A History of Russia’s Wild East. Frankfurt a. M.: Peter Lang
2005, S. 43-61.

655 Herder, Johann Gottfried: Simtliche Werke, hrsg. von Bernhard Suphan. Hildesheim:
Georg Olms 1967, Bd. 13, S. 305f.

636 Vgl. als Uberblick zu Herders Schamanismus-Rezeption Flaherty 1992, S. 138-149.

657 Vgl. Stuckrad 2003, S. 67.

268

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vde/ - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nismus zu einem (historisch verortbaren) kulturellen Potential postulieren,
greifen in gewisser Weise demjenigen vor, was Eliades Studie 1951 auf der
Grundlage einer massiv erweiterten ethnografischen Dokumentation vollzieht,
also die Ausformung spezifisch sibirischer resp. nordasiatischer lokaler Kultur-
erscheinungen zu einem Konzept, das auf vollig andere historische und kultu-
relle Zusammenhinge appliziert werden kann.s8

=gl e

cen edama .'.f 2, ( _/).'( el -,U!‘." <.rz'r;
err Fe AL ({ oL

Abbildung 3: een Schaman ofte Duyvel-priester. in’t Tungoesen lant.

Aus: Witsen, Nicolaas: Noord en Oost Tartaryen, 2 Bde. Amsterdam: Schalekamp 31785. Abbil-
dung Band 2 zw. S. 662 u. 663.

658 Eliade sieht im Orpheus-Mythos ,,mehrere Elemente, die sich mit der schamanischen
Ideologie und Technik vergleichen lassen®, davon als wichtigstes Element den Abstieg
in die Unterwelt. Die ,,Orphik im eigentlichen Sinn“ gilt ihm jedoch nicht als schama-
nisch, vgl. Eliade 1975, S. 372f. Auffillig ist auch, dass bereits Herder wie spéter Eliade
den Schamanismus als weitverbreitete Urreligion der Menschheit beschreibt.

269

- am 23.01.2026, 05:17:06. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8.3 Umdeutung im Zeichen der Mythologie: Banzarovs Philologisierung
des Schamanismus

Die 1932 von Popov zusammengestellte Bibliografie zur russischen Literatur
tiber den Schamanismus in Nordasien, auf die Mircea Eliade fiir sein Schama-
nismus-Buch zurtckgriff, zihlt, einige Doppelnennungen eingeschlossen, 712
Titel und fihrt vor Augen, wie sich im Ausgang der deutschsprachigen ,Klassi-
ker‘ des 18. Jahrhunderts (z.B. Gmelin, Pallas oder Georgi), die in der Biblio-
grafie in russischen Ubersetzungen verzeichnet sind, der ethnografische Gegen-
stand ,Schamanismus® bis in das frithe 20. Jahrhundert weiter konstituiert.®*
Stutzte sich Eliade hauptsichlich auf die neuere Literatur ab der Mitte des 19.
Jahrhunderts, die den Hauptteil der Bibliografie ausmacht, so zeigt sich auch in
den vorangehenden Jahrzehnten eine Kontinuitit von Publikationen, die im
Wesentlichen den russischsprachigen wissenschaftlichen Diskurs tber den
Schamanismus begriinden. Die Analyse von Dzulijanis Darstellungen, die bei
Popov nicht registriert sind, hat bereits vorgeftihrt, wie sich in den 1830er-Jah-
ren Wahrnehmungsmuster des 18. Jahrhunderts fortschreiben. Dass dies kein
kurioser Einzelfall bleibt, sondern auf die Durchgangigkeit bestimmter Sche-
mata hindeutet, zeigen beispielsweise 1833 von Nikolaj S¢ukin in Briefform
herausgegebene sibirische Reiseskizzen, die im Anhang einen ethnografischen
Essay tber die Jakuten enthalten. ,Der Schamane® — heift es dort — ,,gilt sowohl
bei den Jakuten wie auch den Tungusen und Burjaten als Mensch, der mit dem
Teufel verkehrt* (,,Illaman kak y SIkyToB Tak U y TyHTycOB U BypsT, mounraercs
YeJI0BEKOM, UMEIOIIUM coobuieHue ¢ apsiBostoM*).660 Weiter halt der Text fest, das
Schamanentum bestehe aus ,Faxen®, ,Schreien® und ,plattem Betrug®, und
zum Beweis erldutert er einen schamanischen Trick der Selbstverletzung mit
einer Klinge samt Vortiuschung einer blutenden Wunde. Allerdings, und das
ist bemerkenswert, schlieSt daran auch das Zugestindnis an, die ortsansassigen
Russen glaubten ebenso an die Schamanen und erzihlten sogar, ein Schamane
konne sich den Kopf abnehmen und ihn wieder aufsetzen.¢¢!

659 Vgl. Eliade 1975, S. 10 und Popov, A. A.: Materialien zur Bibliographie der russischen Lite-
ratur tiber das Schamanentum der Volker Nordasiens, ibers. von Reinhold Schletzer. Ber-
lin: Reinhold Schletzer 1990.

660 §¢ N. (Hrsg., d.i. S¢ukin, Nikolaj Semenovic¢): Poezdka v Jakutsk. St. Peterburg: V tipo-
grafii Konrada Vingebera 1833, S. 198. Aus der Autorenangabe ,Izd. N. S« geht nicht
eindeutig hervor, ob S¢ukin der Verfasser der Briefe ist oder ob er nur das Werk einer
anderen, nicht genannten Person herausgibt. Der als Anhang beigefiigte ethnografische
Essay ,Uber die Jakuten“ (S.193-228) ist als ,aus einer alten Handschrift entlehnt*
(,3anMCTBOBaHO U3 CTapHHHOM pykormcn®, S. 193) ausgewiesen. Auch hier ist nicht klar,
ob damit eine andere Autorschaft als diejenige der Briefe angezeigt werden soll oder ob
es sich um einen literarischen Gestus handelt.

661 ygl. ebd., S. 220f.

270

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vde/ - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Fortbestehen aus dem 18. Jahrhundert tradierter Motive bleibt in der ers-
ten Halfte des 19. Jahrhunderts nicht unwidersprochen. Nikita Bi¢urin (Vater
Takinf), der als Begrinder der russischen Sinologie gilt, hebt sich 1839 in einem
Aufsatz Uber das Schamanentum (O samanstve) in aller Klarheit von der noch im-
mer gingigen Meinung ab, die Schamanen seien nichts als Scharlatane. Seine
Widerlegung dieser Ansicht geht aus einem in mandschurischer Sprache ge-
schriebenen und 1747 in Beijing erschienenen ,Statut des Schamanen-Diens-
tes“ (ustav Samanskogo sluzenija) hervor, das ihn schlieen lasst:

»Das, was uns als platter Betrug bei nomadischen Scharlatanen erschien, stellt eine Re-
ligion dar, die gegenwirtig am Chinesischen Hof und in der Mandschurei vorherrscht.
Thre alten Rituale, die im oben erwihnten Statut dargelegt sind, bilden ein stringentes
System, das auf rein religiésen Begriffen griindet.”

,»T0, 9TO HAM Ka3aJ10Cch rpyObIM 0OMaHOM B KOUEBBIX IIapiaTaHaX, COCTaBIISIET PEIUTHUIO,
TOCTIO/ICTBYIOIIYIO HBIHE TPH KHUTAalCKOM JBope W B Manmkypun. [peBHue oOpsnasl ee,
M3JI0KEHHBIE B BBIIICTIOMSIHYTOM YCTaBe, NMPEACTABIAIOT CTPOHHYIO CHCTEMY, OCHOBaH-
HYIO Ha TIOHATHAX YHCTO-PETUTHO3HBIX, “662

Um den Schamanismus aufzuwerten, greift Bic¢urin hier explizit auf den Sys-
tem-Begriff zurtick, der im zeitgenossischen Religionsdiskurs die wissenschaftli-
che Wertigkeit und Relevanz des so designierten Objekts garantiert.®®> Zwar
stellt er in der religiosen Praxis der sibirischen Schamanen durchaus durch die
mindliche Uberlieferung bedingte Abweichungen vom im Statut festgehalte-
nen Ausgangszustand fest, doch sieht er den Kern des dort Kodifizierten als
dennoch erhalten an.®®* Hervorzuheben ist neben der Selbstverstandlichkeit,
mit der Bic¢urin den Schamanismus konzeptuell auf den chinesischen Kontext
tbertragt, die Andeutung einer schriftlich niedergelegten Essenz des Schama-
nismus, die als seine eigentliche Form gilt, wobei die Verschriftlichung als not-
wendige Bedingung des Systemcharakters zu lesen ist. Daraus ergibt sich eine
Anniherung an das philologisch dominierte Wissenschaftsverstindnis der zeit-
genossischen Orientalistik, in dessen Rahmen v.a. dasjenige als an sich relevant

662 Bi*urin, Nikita (Iakinf): ,O $amanstve®. In: Otelestvennye zapiski 6 (1839), Otd. II,
S.73-81, hier S.73. Dieser Text ist auch in anderen Werken Bicurins enthalten, vgl.
Popov 1990, S. 130 (Nr. 711). Ferdinand von Wrangel spricht sich ebenfalls ausdriicklich
dagegen aus, die Schamanen (denen er grundsatzlich nicht sehr wohlgesinnt ist) als
Betriiger zu betrachten. Sein Erklarungsansatz beruht vielmehr auf der Annahme, dass
es sich um Personen mit einer spezifischen Disposition der Phantasie resp.
Einbildungskraft (voobrazenie) handle — auf diesen Begriff greift schon Herder zurtick —
und dass ein ,echter* Schamane daher als ,bemerkenswerte psychologische
Erscheinung® verstanden werden musse. Fon Vrangel’, Ferdinand: Putesestvie po
severnym beregam Sibiri i po Ledovitomu Morju, 2 Bde. Sanktpeterburg: V tipografii A.
Borodina i K° 1841, vgl. Bd. 1, S. 348-350.

663 Vgl. hierzu z.B. Kapitel 6.2 und besonders in Kapitel 6.4 Nadezdins Wissenschaftsdefini-
tion unter Verwendung desselben Ausdrucks strojuaja sistema, der hier wie dort mit
ystringentes System® Gibersetzt wird.

664 Vgl. ebd., S.73.

271

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vde/ - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

galt, was in Dokumenten sprachlich konserviert und systematisiert war. Bicurin
relativiert zugleich, indem er bedauert, dass bis anhin keine schriftlichen Zeug-
nisse bekannt seien, aufgrund derer zu beurteilen wire, inwiefern das gegen-
wartige Schamanentum sich von demjenigen friherer Zeiten unterscheide.t¢
Die Anmahnung eines philologischen Zugangs bleibt denn auch auf diese kur-
ze Passage beschriankt. Der GrofSteil des Aufsatzes besteht in einer detaillierten,
in sachlich-deskriptiver Sprache vorgetragenen Schilderung des Vollzugs des
»Schamanen-Dienstes in Beijing. Letztlich pragt also auch in diesem Fall eine
Veranschaulichung der selbst erlebten rituellen Dimension das Schamanimus-
Bild. Es ist dies ein durchgangiges Wahrnehmungsmuster, das sich ungeachtet
der Variationen in der Bewertung des Gesehenen seit den ersten frihneuzeitli-
chen Berichten fortschreibt.

[lustrativ wirkt in diesem Zusammenhang auch ein 1847 in einer Moskauer
Zeitung publizierter Bericht Georgij L’vovs. Der Erzihler¢ zieht sich hier ex-
plizit auf eine Position ,reiner’ Augenzeugenschaft zuriick und will das Urtei-
len dem Adressaten der Widmung — dem Schriftsteller Vladimir Odoevskij —
uberlassen:

»Ich werde keinerlei Schlisse ziehen, ich werde nur erzahlen, was ich gesehen habe,
und iberlasse es Threr Einsicht und Erfahrenheit, zu erkliren, die Erscheinungen in all-
gemeine Naturgesetze einzuordnen und Kommentare abzugeben in der Sprache Threr
Wahl.“

»,He Oy1y BBIBOANTH HMKAKHX 3aKIIOUEHMH, PacCKaKy MPOCTO, KaK BHUJEH, MPETOCTABIS
Ballel IPOHULATEIFHOCTH U ONBITHOCTH OOBSCHUTD, IOABOIUTH SIBJICHMS MOJ O0LIMe 3a-
KOHBI IPHPOIBI U JIe/IaTh KOMMEHTAPHH, Ha KaKOM SI3bIKE XOTHTE.“667

Die Begebenheit, die anschliefend berichtet wird, tragt sich 1845 im sibirischen
Jakutsk zu. Der Erzihler begleitet einen Bekannten, den Arzt S., in das stadti-
sche Krankenhaus, wo eine junge Jakutin, die zuvor als Dienstmadchen gear-
beitet hat, aufgrund plotzlich aufgetretener Wahnvorstellungen und Unruhezu-
stande sich in Behandlung befindet. Die russische Therapie scheitert, ein Ader-
lass zeigt keine Wirkung. Die Eltern der ,Wahnsinnigen“ erbitten darauf die
Erlaubnis, ein Schamane moge sich ihrer Tochter annehmen. Die Kranke wird
in eine Jurte gebracht und der herbeigerufene Schamane verspricht eine Hei-
lung innert neun Tagen. Als der Erzahler und S. ein wenig spater einen Kran-

665 Vgl. ebd., S. 74.

666 Der betreffende Text ist sehr narrativ gestaltet und greift auf bliche literarische Kon-
ventionen zurtck, indem bspw. der Name des vorkommenden Arztes nicht ausgeschrie-
ben wird. Im Zweifelsfall liefe sich ohne weitere Informationen nicht entscheiden, ob
es sich um einen Bericht mit wissenschaftlich-deskriptivem Anspruch handelt oder um
einen literarischen Text. Aufgrund der deutlich artikulierten narrativen Form wird hier
bevorzugt, die Erzahlinstanz als ,Erzdhler und nicht mit dem zeichnenden Autorna-
men L’vov zu benennen.

67 L'vov, Georgij: ,O $amanach®. In: Moskouskij gorodskoj listok Nr.38 (1847), S.152-154,
hier S. 152.

272

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vde/ - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kenbesuch absolvieren, treffen sie den Schamanen beim Verrichten seiner Ri-
tuale an. Er sitzt mit Gberkreuzten Beinen vor einem Tischchen, schligt unab-
lassig seine Trommel und vollfihrt dabei krampthaft erscheinende Bewegun-
gen. Zum groflen Erstaunen der Russen erweckt die junge Jakutin den Ein-
druck volliger Genesung;: Sie hat sich beruhigt und ist normal ansprechbar. Am
Tag darauf folgt die Enttauschung. Die scheinbare Wirkung des Schamanenri-
tuals hat ginzlich nachgelassen, der vormalige Krankheitszustand ist zurtickge-
kehrt und eine wirkliche Heilung nicht méglich — ,der Schamane hat sein
Wort nicht gehalten® (,,Illaman ne cnepxain ciaosa®“), wie der Erzahler feststellen
muss. Der Arzt S. fahrt die zeitweilige Besserung auf die Ablenkung durch eine
neue Umgebung zuriick, eine Erklarung, die der Erzahler zum Schluss des Tex-
tes kommentarlos stehen lasst.®*® Der Text gibt sich ambivalent und zeigt einer-
seits, dass schamanische Handlungen nach wie vor Rationalisierungsstrategien
unterliegen, schwicht andererseits aber den Betrugsvorwurf markant ab, zumal
ja die russische Medizin sich als gleichermaflen wirkungslos wie die schamani-
sche erweist und keinen zivilisierenden Gegenpol bilden kann. Die Faszination
der Fremdheitserfahrung eines schamanischen Rituals bleibt ungebrochen und
wird durch die nicht hinreichend erklarte kurze Genesung der Patientin ge-
stutzt.

Weitere Beispiele, nichternere oder solche mit negativerer Optik, lieffen sich
anfithren, um die grundsatzliche Kontinuitit in der Herangehensweise — eine
Beschreibung des Schamanismus v.a. aufgrund seiner erlebten aufleren Erschei-
nung und oftmals aus der Ich-Perspektive eines Reisenden — weiter zu veran-
schaulichen.®® Umso deutlicher sticht da ein Werk heraus, das der burjatische,
in Kazan’ ausgebildetete Orientalist Dorzi Banzarov unter dem Titel Der schwar-
ze Glaube oder das Schamanentum bei den Mongolen (Cernaja vera ili Samanstvo u
mongolov) 1846 an die Offentlichkeit brachte. Es versucht erstmals dasjenige,
was bei Bi¢urin nicht Gber einen Wunschgedanken hinauskommt, also eine
Untersuchung des Schamanismus aufgrund schriftlicher Quellen und seine Ein-
bettung in den grofferen Zusammenhang des Religionsdiskurses der Orientalis-
tik.

Der 1822 in der Baikal-Region geborene Banzarov erhielt als einziges Kind
der Familie — der Vater war Kosake und mit Grenzschutzaufgaben betraut —
eine russische Alphabetisierung. Er besuchte eine zweisprachige Grundschule,
in der auch Mongolisch unterrichtet wurde, und empfahl sich durch gute Leis-
tungen fir hohere Bildung, trat darauf in Kazan’ in das Gymnasium ein und
nach dessen Beendigung 1842 in die dortige Universitit, wo er bei Kovalevskij

668 ygl. ebd., S. 153f., Zitat S. 154.

669 Vgl. z.B. S¢ukin, N.: ,Saman®. In: Severnaja plela Nr.186 (1842), S.743f. Ders.:
,Samanstvo u sibirskich narodov*. In: Zurnal dlja ¢tenija vospitannikam voenno-ucebnych
zavedenij 75 (1848), Nr.298, S.178-193. Savrov, V. N.: ,O $amanach ostjackich®. In:
Moskvitjanin 1 (1844), Nr. 1, S. 295-297.

273

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vde/ - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Popov studierte und insbesondere breitgeficherte Sprachkenntnisse (ne-
ben Mongolisch und Russisch auch Mandschurisch, Franzosisch, Deutsch,
Englisch, Latein, Turksprachen und Sanskrit) erwarb. Die 1846 in den Ulenye
zapiski der Universitat publizierte Untersuchung zum Schamanismus stellt sei-
ne Abschlussarbeit dar. Nach seinem Studium hielt sich Banzarov in St. Peters-
burg auf, wo er versuchte, eine Befreiung vom Kosakenstand und der damit ver-
bundenen militarischen Dienstpflicht zu erreichen. Wahrend seines andert-
halbjahrigen Aufenthaltes in der Hauptstadt bewegte er sich in der dortigen
Orientalisten-Szene und verfasste weitere wissenschaftliche Arbeiten. Mit den
ahnlich alten Pavel Savel’ev und Vasilij Grigor’ev scheint ihn eine Freundschaft
verbunden zu haben. Zwar gelang es ihm schlieflich, sich vom Kriegsdienst
entbinden zu lassen, doch wurde er 1850 nach Sibirien versetzt, wo er als Beam-
ter Dienst leisten sollte. Banzarov starb 1855 einen frithen Tod in Irkutsk.67°
Mit seiner Abhandlung Der schwarze Glaube oder das Schamanentum bei den
Mongolen, die beansprucht, die erste wissenschaftliche Studie zum vorbuddhis-
tischen mongolischen Schamanismus vorzulegen, verschiebt Banzarov den
Schwerpunkt des wissenschaftlichen Interesses von der ethnografischen Beob-
achtung hin zur textbasierten Erfassung eines ,Religionssystems“. Dementspre-
chend dominiert die Herausarbeitung der wesentlichen Elemente der alten My-
thologie der Mongolen, die damit zum primaren Gehalt der ,Religion Schama-
nismus‘ wird und die auf weit weniger Seiten besprochenen Schamanen als de-
ren ,Priester an Bedeutung zurticktreten lasst. Zwar rekurriert auch Banzarov
gelegentlich auf Reisebeschreibungen und frithere Arbeiten zum Schamanis-
mus, doch den eigentlichen MafSstab wissenschaftlicher Begrindbarkeit stellen
Handschriften in mongolischer Sprache, die zu Beginn eingefiihrt werden. Da,
wie Banzarov betont, keine Glaubenssystematik unmittelbar schamanischer
Herkunft zur Verfugung stehe, (re-)konstruiert er seine eigene Systematisierung
der mongolischen Mythologie aus Informationen, die sich in buddhistischen
Quellen uberliefert finden.#”! Damit bewegt er sich teilweise im Fahrwasser
einer buddhistischen Reifizierung des Schamanismus (vgl. die am Kapitelbe-
ginn vorgestellte These von Kollmar-Paulenz, 8.1). Ersichtlich wird dies aufer-
dem auch bereits im Titel des Werks, denn die Bezeichnung ,schwarzer Glau-
be“ geht auf den mongolisch-buddhistischen pejorativen Terminus ,schwarze
Lehre® (gara sasin) zur Abgrenzung von der Selbstbenennung als ,gelbe Lehre®
(sira sasin) zurick.®”2 Neben dem zentralen Bezug auf Manuskripte als Primar-
quellen, die den philologischen Zugang begriinden, verorten auch als Sekun-
darliteratur verwendet Arbeiten von Fachkollegen wie Isaak Jakob Schmidt,

670 Vgl. die biografische Skizze in Banzarov, Dorzi: Sobranie solinenij. Moskva: Izd. Akad.
nauk SSSR 1955, S. 18-31.

671 Vgl. ebd., S. 48-51.

672 Vgl. Kollmar-Paulenz 2012a, S. 99f.

274

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vde/ - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aleksandr Kazem-Bek oder Nikita Bi¢urin (Vater Iakinf) die Untersuchung im
publizistischen Umfeld der Orientalistik.

Nachdem er seine Informationsgrundlage benannt hat, geht Banzarov zur
Behandlung der Frage der Herkunft des Schamanismus tiber, in deren Zuge er
eine religionstheoretische Position entwickelt. Zwar ist es zuallererst die alte
mongolische Religion, verstanden als mythologisches System, die die Untersu-
chung motiviert, doch gilt auch hier unbestritten, dass das ,,Schamanentum* als
Uberbegriff zahlreiche andere nordasiatische Volker mitumfasst. In diesem Sin-
ne unterscheidet sich Banzarov also nicht vom traditionellen Schamanismus-
bild. Hingegen grenzt er sich nun klar vom Aberglauben- und Betrugsparadig-
ma ab und weist Ursprungstheorien zurick, die den Schamanismus als Aus-
wuchs anderer Religionen, etwa des Brahmanismus, Buddhismus oder Zoroas-
trismus, verstehen. An die Stelle einer (historischen) Erklarung der Herkunft
tritt eine Theorie der eigenstindigen organischen Entstehung:

»Es besteht keine Notwendigkeit, den Ursprung des Schamanentums so weit entfernt
aufzuspiiren und zu versuchen, es aus Religionssystemen abzuleiten, die ihm vollig
fremd sind. Eine nidhere Bekanntschaft mit den Gegenstinden zeigt, dass die sogenann-
te schamanische Religion, wenigstens bei den Mongolen, nicht aus dem Buddhismus
oder irgendeinem anderen Glauben hervorgehen konnte, sondern dass sie eigenstindig
im Volk entstehen konnte und dass sie nicht aus bloffem Aberglauben und nur aus Ri-
tualen besteht, die lediglich auf der Scharlatanerie der Schamanen basieren. Der
schwarze Glaube der Mongolen ging aus der gleichen Quelle hervor, aus der sich viele
alte Religionssysteme gebildet haben; die duffere Welt, d.h. die Natur, die innere Welt,
d.h. der Geist des Menschen, und die Erscheinungen der einen wie der anderen — dies
war die Quelle des schwarzen Glaubens.“

»HET HyXIbl OTBICKMBATh TaK IAJ€KO HAYAJO [IAMAHCTBA M CTAPATHCSI BBIBOIHUTH €TI0 W3
PEIHMIHO3HBIX CUCTEM, BOBCE €My UyK/IbIX. Bimkaiiliiee 3HAKOMCTBO € MpeMEeTaMH OKa-
3bIBaeT, YTO TaK Ha3bIBaeMasl [IaMaHCKasi PeJIUIHs, 110 KpaifHeil Mepe y MOHIOJIOB, HE MOT-
Jla TIPOU30UTH OT OyAM3Ma WM JPYroi KaKoW-HUOY/Ib BEPhl, UTO OHA cama cOOO0K MOrJia
BO3HUKHYTB B Hapoje, ¥ COCTONT HE B OJHUX CYeBEpHUsIX U 00psax, OCHOBAaHHBIX TOJBKO
Ha IMIApJIaTaHCTBE MIaMaHOB. YepHas Bepa MOHTOJIOB ITPOM30IIIA U3 TOTO XK€ MCTOYHHKA,
U3 KOTOPOro 00pa3oBajvCh MHOTUE IPEBHUC PEIMIHMO3HBIC CHUCTEMbI; BHEUIHHHA MHP —
MPUPOJIa, BHYTPSHHUI MUP — IyX YeIOBEKa, M SBICHUS TOTO U JPYrOro — BOT YTO OBLIO
HCTOYHHKOM YepHOii Bepbr. “673

Banzarov vertritt also im Wesentlichen eine psychologisierende Theorie, die die
Genese der Religion an der Reaktion des Geistes einerseits auf auffere Einwir-
kung und andererseits auf innerpsychische Prozesse festmacht. Den ersten As-
pekt spezifiziert er mit einer in der Verehrung und Vergotterung von Natur-
kriften resultierenden ,,instinktiven Rezeptivitat® (instinktivnaja vospritmcivost’)
der Psyche, die er bei Alexander von Humboldt bezieht. Den zweiten Aspekt
ergibt eine ,Vorahnung® (pred¢ustvie) der Unsterblichkeit der Seele und des
Einflusses unsichtbarer Wesen auf das Schicksal des Menschen. Insgesamt zei-

673 Banzarov 1955, S. 52.

275

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vde/ - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tigt Banzarov zufolge die Natur die groffere Wirkung auf den ,kindlich verfass-
ten Menschen® (mladencestvujusciy celovek), weshalb der Himmel als machtigster
Vertreter der Naturkrafte den Rang der hochsten Gottheit der Mongolen erhal-
ten habe, vor der Erde und anderen Gestirnen oder Elementen wie Sonne,
Mond, Sterne, Lufterscheinungen, Berge und Flusse. Als Folge der ,,Aktivitit
des Geistes (dejatel’nost’ ducha), also des oben genannten zweiten Aspektes,
schliefe die ,Phantasie des Volkes“ (fantazija naroda) demgegentber auf die
Verehrung Verstorbener und bringe zweitrangige Gotter oder Genien hervor,
die als Repriasentanten menschlicher Begierden, Fahigkeiten und Handlungen
zu verstehen seien. Banzarov weist zum Schluss seiner religionstheoretischen
Ausfithrungen darauf hin, dass Ahnlichkeiten des Schamanimus mit den my-
thologischen Systemen alter europaischer oder asiatischer Volker nicht auf eine
gemeinsame Geschichte zuriickzufiihren seien, sondern sich den Gesetzmifig-
keiten des natirlichen Entstehungsvorgangs verdankten. Bemerkenswert ist an
dieser Stelle, dass dieser rein ,naturwissenschaftliche® Ansatz in den Anmerkun-
gen der hier verwendeten sowjetischen Werkausgabe unter Einbezug einiger
Prizisierungen als kompatibel mit der marxistisch-leninistischen Religionstheo-
rie eingestuft wird, deren Kernkonzept auf Engels’ Phantasiebegriff griindet.74
Allerdings, ist dem entgegenzuhalten, vermag Banzarovs Verweis auf die Phan-
tasie und den Einfluss der geografischen Gegebenheiten ebenso sehr einen An-
klang an Herder zu evozieren.®’s

Den Hauptteil der Abhandlung — etwa drei Funftel des Textvolumens — ver-
wendet Banzarov darauf, die konkrete mythologische Ausgestaltung dieser
theoretischen Ausgangslage zu illustrieren. Zwar konzipiert er die Entstehung
der schamanischen Religion wie gesehen als autonomen, einem Naturgesetz
entsprechenden Vorgang, doch in ihrer weiteren geschichtlichen Ausgestaltung
erweist sich die mongolische Mythologie als durchaus von anderen Kulturen
beeinflusst. Insbesondere betrifft dies die Aufnahme iranischer religioser Ele-
mente, die mehrfach zur Sprache gebracht wird.¢”¢ Erst gegen den Schluss hin
wendet sich Banzarov den Schamanen als den Priestern, Arzten und Zauberern
des ,schamanischen Glaubens® zu und hier gleicht sich die Darstellung an den
allgemeinen Schamanismusdiskurs an, indem die rituelle, medizinische und

674 Vgl. ebd., S. 52-54. Zur behaupteten Kompatibilitit mit der sowjetischen Theorie siche
Anm. 29 u. 30, S. 259f. Die sowjetische Herausgeberschaft prazisiert, Banzarovs Theorie
der Religionsentstehung sei grundsatzlich korrekt, insofern sie auf die ilteste Religions-
form (pervobytnaja religija) bezogen werde, was im Fall der Mongolen nicht der Schama-
nismus, sondern der noch éltere Totemismus sei. Zu Engels und zum sowjetischen Reli-
gionsverstindnis allgemein siche aufSerdem Kapitel 9.4.

%75 Vgl. z.B. in den Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschbeit: ,Kurz, die Mythologie
jedes Volks ist ein Abdruck der eigentlichen Art, wie es die Natur ansah, insonderheit
ob es, seinem Klima und Genius nach, mehr Gutes oder Uebel in derselben fand und
wie es sich etwa das Eine durch das Andre zu erkliren suchte® (Herder 1967, S. 307).

676 Vgl. z.B. Banzarov 1958, S. 59f., 72f., 76, 80.

276

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vde/ - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wahrsagende Funktion der Schamanen im Fokus steht. Entsprechend bezieht
Banzarov an dieser Stelle seine Informationen auch starker aus Reiseberichten,
als dies im ubrigen Teil des Werks der Fall ist, wobei sein Blick kritisch bleibt:
So gesteht er zwar ein, dass es betriigerische Schamanen gebe, hebt diese aber
von den ,echten Schamanen® ab, die nicht aus freier Entscheidung, sondern
durch Berufung und psychische Disposition zu ihrer Rolle gelangten und tat-
sachlich daran glaubten, tibernatirliche Fihigkeiten zu besitzen. Er schligt sich
damit zwar nicht auf die Seite der Schamanen, erklart sie aber in der Konse-
quenz seiner Theorie zur natiirlichen Erscheinung.””7 Die abschlieSenden Sei-
ten stellen den Schamanismus in eine Verfallsgeschichte unter dem Druck von
Buddhismus, Islam und Christentum. Banzarov prognostiziert ihm allerdings
kein baldiges Verschwinden (wenn er dies auch fiir positiv befinde), da die har-
schen klimatischen Bedingungen seines Verbreitungsgebietes den Unterneh-
mensgeist der ,,zivilisierten Volker hemmten.¢78

Mit Banzarovs religionstheoretisch untermauerter Verlagerung des Blickwin-
kels auf die Mythologie geht eine komparatistische Potentialitit und damit eine
prinzipielle Anschlussfihigkeit des Schamanismus an eine wissenschaftlich
konzipierte Religionsgeschichte einher. Auch altere oder anders ausgerichtete
Darstellungen begreifen den Schamanismus teilweise bereits als geschichtlich
herausgebildetes Phinomen und setzen ihn mit anderen Religionen (resp. Aus-
pragungen von Glauben oder Aberglauben) in einen Vergleich, doch erfolgt da-
bei keine so deutliche allgemeine Zuordnung zu einem generisch verstandenen
Phanomen ,Religion’, dessen Entwicklungsgeschichte gewissermaflen einer au-
tonomen Logik unterliegt.”? Mit anderen Worten: Indem Banzarov den Scha-
manismus in erster Linie als mythologischen Komplex untersucht und diesen
bisweilen mit anderen, im zeitgenossischen Diskurs der Orientalistik als religi-
onshistorisch relevant etablierten Zusammenhingen wie v.a. der altiranischen

677 Vgl. ebd., S. 85-96. Banzarovs Erliuterungen zur spezifischen Personlichkeitsstruktur der
Schamanen kommt der Beschreibung Ferdinand von Wrangels nahe (vgl. oben Fn. 662)
und liefSe sich abermals in einen Bezug zu Herder setzen.

678 Vgl. ebd., S. 96-100.

679 So luft z.B. eine 1815 in Moskau auf Franzésisch erschienene vergleichende Darstel-
lung auch unter dem Zeichen der Mythologie und behandelt neben der griechisch-ro-
mischen Antike und der slawischen Mythologie auch den Schamanismus, ,die alte Reli-
gion® verschiedener Volker Russlands sowie zum Schluss den ,Lamaismus®. Diese My-
thologickomparatistik steht allerdings nicht in einer gewissermafien autonomen religi-
onsgeschichtlichen Sequenz einer generisch verstandenen Kategorie ,Religion®, sondern
bildet eine Kontrastfolie zur Wahrheit des Christentums. Die Einleitung entkriftet denn
auch die Gultigkeit der Mythologie, indem sie ihr als Wesen ,I’explication de la Fable®
und damit letztlich nur einen Bildungs- und Unterhaltungswert zuweist. Der Schama-
nismus schlieflich erfihrt als ,religion fort ancienne® durchaus eine gewisse Wertschat-
zung, andererseits wird er aber auch dem Bereich der ,Idolatrie* zugeordnet, vgl. de
Fonvent: Mythologie grecque, latine et slavonne, suivie d’un traité sur le chamanisme, le la-
maisme, et ancienne religion des différens peuples soumis a la Russie. Moscou: De I'impri-
mérie N. S. Vsévolojsky 1815, S. 1 und 129-137.

277

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vde/ - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religion oder auch dem chinesischen Kontext in Beziehung setzt, tritt sein Un-
tersuchungsgegenstand aus der generalisierenden Verortung in einem als an-
dersartig konstruierten paganen Spektrum und aus der lokal gebundenen eth-
nografischen Erlebnisdimension heraus und reiht sich (an bestimmter Stelle) in
ein globalgeschichtliches Kontinuum der Entwicklung religiéser Vorstellungen
ein, in dem Religionen zwar hierarchisiert, aber doch alle einer ontologisch
gleichartigen Kategorie ,Religion® zugewiesen werden. Was schlieflich Banza-
rovs Theorie der Religionsentstehung anbelangt, so kann sie, ohne dass ein di-
rekter Kausalzusammenhang ersichtlich wire, in gewisser Weise auf Herders
Klimatheorie zurtickblicken (vgl. Kap. 8.2), insofern sie den Schamanismus in
seiner ,organischen‘ Herausbildung an den Einfluss der Natur riickbindet.

Banzarovs Studie und ihr Ansatz fanden bald zustimmende Aufnahme in der
Schamanismusforschung. Séukins zweiteiliger Aufsatz Das Schamanentum bei
den Volkern Nordasiens (Samanstvo u narodov severnoj Azii) von 1848/49 geht v.a.
im ersten Teil dhnlich an das Thema heran, indem die Mythologie der Mongo-
len grofSen Raum erhalt. Mehrfach weist der Autor dabei das Werk Der schwarze
Glaube oder das Schamanentum bei den Mongolen als Referenz aus. Zum Schluss
des zweiten Artikels kritisiert S¢ukin seine eigenen fritheren Veréffentlichun-
gen als ungentgend und appliziert dieses Urteil auch auf den allgemeinen
Kenntnisstand ,in ganz Europa, aber auch in Russland®. Banzarovs Untersu-
chung erscheint demgegeniiber als Wendepunkt, da sie den Schamanismus
»aus einer neuen Perspektive® zu betrachten erlaubt habe. S¢ukin meint damit
zum einen die Aufwertung des Schamanismus zur ,vollstindigen® Religion und
andererseits explizit die textbasierte Methodik in Abgrenzung von einer blofen
Beobachtung ,am Ort des Vollzugs der Rituale®. Die grofen Erwartungen, die
die letzten Zeilen des Textes an Banzarovs kunftige wissenschaftliche Leistun-
gen adressieren, mussten freilich durch dessen frithen Tod enttiuscht wer-
den.®® Ob allerdings ein lingeres Leben und eine fortgesetzte Vertiefung des
philologischen und religionstheoretischen Zugangs schulbildend hatten wirken
konnen, darf angesichts der Bestandigkeit der Attraktion des Rituellen bei der
Erforschung des Schamanismus bezweifelt werden, nebst dem, dass die schrift-
liche Quellenlage, wie schon Banzarov deutlich macht, als dirftig eingeschatzt
wurde. Dies zeigt sich, um nur einen exemplarischen Fall aus spaterer Zeit her-
auszugreifen, deutlich beim deutsch-russischen Turkologen Wilhelm Radloff
(1837-1918, russ. Vasilij Vasil’evi¢ Radlov). Zwar beginnt seine Darstellung, die
eine integrale Perspektive auf den Schamanimus werfen will, mit dem Versuch
einer Systematisierung der schamanischen ,,Weltanschauung® (wobei der Fokus
auf den ,Tirkstimmen des Altai“ liegt), doch Banzarovs Primat schriftlicher
Quellen weicht hier wieder der ethnografischen Beobachtung:

680 ygl. Stukin, N.: ,Samanstvo u narodov severnoj Azii“. In: Biblioteka dlja tenija 91
(1848), Otd. 111, S. 25-44, 92 (1849), Otd. 111, S. 23-42. Zu S¢ukins Lob auf Banzarov vgl.
den zweiten Teil (1849), S. 41f.

278

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vde/ - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Bevor ich den Beschworungskultus der Schamanen schildere, will ich versuchen, die
Weltanschauung des Schamanenthums darzulegen. Diese Aufgabe ist eine sehr schwie-
rige, sobald man sich daran macht, ein Gesammtbild zu entwerfen, weil das Ganze aus
widersprechenden Einzelnachrichten gewonnen werden muss. Hierbei werden wir bei
der Erforschung des Schamanismus durch keine Spur von schriftlichen Dokumenten
unterstiitzt. Um wie viel schwieriger muss also hier die Zusammenstellung eines Ge-
sammtbildes sein, wenn es schon schwer ist, schriftlich tberlieferte Mythen, z. B. des
griechischen Alterthums, zu einem Ganzen zu vereinigen.“68!

Nachdem Radloff also, so gut es ihm diese selbstgesetzten Grenzen erlauben,
eine Synopse der schamanischen Kosmogonie, des Weltaufbaus und der Gott-
heiten zusammengestellt hat, deutet er eine Aitiologie an, die in eine dhnliche
Richtung wie bei Banzarov weist, allerdings nicht zu einer religionstheoreti-
schen Verallgemeinerung weiterentfaltet wird:

»Schon dieses in kurzen Ziigen entworfene Bild beweist uns, dass wir es hier mit einer
Personificirung der Naturkrifte zu thun haben, die in ihrer phantastischen und oft ba-
rocken Darstellung durch die verschiedenartigen mythologischen Vorstellungen der
umwohnenden Volker beeinflusst ist.“682

Es ist fir den Rest der Untersuchung also wiederum der rituelle Aspekt des
Schamanismus — in Radloffs Worten: der Kultus —, der in den Vordergrund
rickt und mit groem Detailreichtum geschildert wird. Aufer von ihm aufge-
zeichneten schamanischen Gebeten, Liedern oder Beschworungsformeln sowie
einigen alttirkischen Dokumenten zitiert der Autor keine Literatur und veror-
tet das Studium des Schamanismus damit auch nicht mehr im Diskurs der Ori-
entalistik. Banzarovs Methode kommt also tber einen lingeren Zeitraum be-
trachtet eine Sonderstellung zu, die keine detaillierte Nachahmung erfahren
hat. Dennoch behauptet sein Werk als Klassiker und erste wissenschaftliche Ge-
samtdarstellung des Schamanismus einen prominenten Platz in der Fachlitera-
tur. Im Brokgauz-Efron ist es zu Beginn des 20. Jahrhunderts unter dem Lemma
Samanizm als eine von blof finf Literaturangaben aufgelistet und gar als einzi-
ge weiterfithrende Lektiire erscheint es einige Jahre frither im gleich lautenden
Eintrag des von II’ja Berezin herausgegebenen Russischen enzyklopddischen Wor-

681 Radloff, Wilhelm: Das Schamanenthum und sein Kultus (Sonderabdruck aus: Aus Sibirien.
Lose Blitter aus dem Tagebuche eines reisenden Linguisten). Leipzig: T. O. Weigel 1885, S. 2.

682 Ebd., S. 14. Radloff war von 1894 bis 1918 Direktor der St. Petersburger Kunstkammer
(Kunstkamera). Wie Marisa Franz mit der Analyse eines Museumsfiihrers von 1904 zeigt,
konstruierte die ethnografische Sammlung der Kunstkammer im spaten Zarenreich den
Schamanismus als Inbegriff der sibirischen Religion und sein Verbreitungsgebiet als re-
ligios-geografische Grofregion, die zusammen mit der ,,buddhistischen Welt eine bina-
re Zweiteilung der kulturellen Raumordnung Asiens konstituierte. Vgl. Franz, Marisa
Karyl: ,,A Visitor’s Guide to Shamans and Shamanism. The Kunstkamera’s Russian and
Asian Ethnographic Collections in the Late Imperial Era“. In: Sibirica 19 (2020), Nr. 1,
S. 41-56, hier 48f.

279

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vde/ - [ —


https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

terbuchs (Russkij énciklopediceskij slovar’).6®> Aber auch gegenwirtige Darstellun-
gen nennen Banzarov noch als Sekundarliteratur, so z.B. der Band Gotter und
Mythen in Zentralasien und Nordeurasien des von Schmalzriedt und Haussig her-
ausgegebenen Worterbuchs der Mythologie.*3

Wie deutlich geworden ist, steht Banzarov in wissenschaftsgeschichtlicher
Retrospektive eher fiir einen — abgesehen von Bicurins Vorahnung — singularen
Versuch einer Ausweitung des Interessengebietes der Orientalistik tber die gro-
Ben Schriftkulturen hinaus als fir eine nachhaltige konzeptuelle Wende in der
Ethnografie des Schamanismus.

683 Vgl. Enciklopediteskij slovar’ Brokgauza i Efrona, Bd. 39 (1903), S.119-121 und Russkij
énciklopediceskij slovar’, Abt. 1V, Bd. 4 (1879), S. 143.
684 Vgl. Schmalzriedt; Haussig 2004, S. 910f.

280

- am 23.01.2026, 05:17:06. Vde/ - [ —



https://doi.org/10.5771/9783956507847-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	8.1 Schamanismus zwischen lokaler Herkunft und Universalisierung
	8.2 „Die Burjaten küssen nicht!“ – Džulijanis unzeitgemäße Ethnografie Sibiriens
	8.3 Umdeutung im Zeichen der Mythologie: Banzarovs Philologisierung des Schamanismus

