
1. Einleitung

John Stuart Mill war ein außergewöhnlich guter Philosoph. Der
Rest der vorliegenden Arbeit kann als Versuch gesehen werden,
diesen Satz zu erläutern und verteidigen. Indem ich den Satz ver-
teidige, werde ich zwei philosophische Ideale, denen Mill explizit
(Teil I) und implizit (Teil II) verpflichtet ist, formulieren. Im Nach-
weis der Verpflichtung Mills auf diese Ideale, in der Bestimmung
des Grades, in dem Mill ihnen gerecht wird, und der systematischen
Verteidigung der Ideale wird letztlich der Beleg der Aussage, Mill
sei ein außergewöhnlich guter Philosoph gewesen, liegen. Die Arbeit
ist also eine Ausarbeitung und Verteidigung von Mills Philosophie
der praktischen Philosophie.

Dass eine solche Behauptung überhaupt einer Erläuterung und
Verteidigung bedarf, liegt nicht nur an der philosophischen Land-
schaft in Deutschland: Mill wird in Einführungswerken und Einfüh-
rungsseminaren in die Ethik gelegentlich als wohlmeinender Ver-
teidiger einer am Ende absurden moralphilosophischen Position –
des Utilitarismus – behandelt. Mill wird gebraucht, dieser Eindruck
könnte sich aufdrängen, um gute Philosophie von außen abzugren-
zen; er wird oft als das Paradigma eines schlechten Philosophen
behandelt. Auf der anderen Seite liegt natürlich die Tatsache, dass
die notwendig skizzenhaften Darstellungen in Überblickstexten und
die Rhetorik der Kontrastierung, die solchen Texten eigen ist, den
oft viel komplexeren Positionen nicht immer gerecht werden kann,
in der Natur der Sache und ist kaum Anlass für eine Richtigstellung.

Im Falle von Mill gibt es aber ein Problem über seine undankba-
re Rolle als Kontrastfolie in der für ihn unvorteilhaften Landschaft
der deutschen universitären Philosophie hinaus. Dieses Problem ist,
dass seine philosophischen Positionen, selbst wenn die Feinheiten,
die in Überblickstexten und Skizzen notwendig ignoriert werden,
berücksichtigt werden, oft immer noch entweder zweifelhaft oder
unklar zu sein scheinen. Und das bezieht sich nicht nur auf De-

1

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1 - am 13.01.2026, 02:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1. Einleitung

tails, meine ich.1 Natürlich freue ich mich, wenn diejenigen unter
den Leser*innen, die meinen Enthusiasmus für Mill teilen, mir an
den Stellen dieser Arbeit, an denen ich Mills Positionen letztlich als
unhaltbar darstellen werde, widersprechen; der Punkt, um den es
mir hier geht, ist ein anderer. Wie kann Mill von einer Person wie
mir, die das alles zugesteht, trotzdem für einen guten Philosophen
gehalten werden? Das, was ich meine, wenn ich Mill als außerge-
wöhnlich guten Philosophen bezeichne, ist jedenfalls nicht, dass Mill
außergewöhnlich gute philosophische Positionen vertreten hätte.

Wenn die Qualität Mills nicht in den inhaltlichen Ergebnissen
seines philosophischen Tuns liegt, so liegt es nahe, sie in der Art
und Weise zu suchen, wie Mill zu diesen Ergebnissen kommt. Folgt
Mill konsequent einer bestimmten philosophischen Methode? Ist es,
wo er einer solchen Methode folgt, die richtige (oder zumindest eine
gute) Methode? Argumentiert er besonders sauber? Ist seine Termi-
nologie klar? – Auch wenn „philosophische Methode“ vielleicht ein
etwas besserer Ausdruck für die Stärke von Mill als Philosoph ist,
als „philosophische Positionen“2, sind die meisten von uns, so den-
ke ich, nicht geneigt, außergewöhnlich viele der Fragen dieses Typs
affirmativ zu beantworten: Es ist nicht immer klar, ob es Mill ge-
lingt, seine Schlussfolgerungen aus der „Philosophie der Erfahrung“
– so eine der Bezeichnungen, die Mill für seine Methode wählt –
abzuleiten. Seine Argumente bedürfen oft umfangreicher Klarstel-
lungen, bevor sie überzeugend oder in manchen Fällen auch nur
verständlich werden, und seine Terminologie wird durch Eklekti-

1 Dies ist kompatibel mit der Aussage, der ich mich ebenfalls verschreibe, dass
Mills philosophische Positionen oft unterschätzt werden. Hier will ich lediglich
sagen, dass Mill nicht außergewöhnlich oft richtig liegt. Mill war aus anderen
Gründen ein außergewöhnlich guter Philosoph.

2 Mill selbst sagt zum Beispiel über Bentham, seine Hauptstärke seien nicht
seine Thesen, sondern die Art und Weise, wie er zu diesen Thesen komme.
(Siehe John Stuart Mill. „Bentham“. In: The Collected Works of John Stuart
Mill, Volume X – Essays on Ethics, Religion, and Society. Hrsg. von J. M.
Robson. Toronto und andere: University of Toronto Press und Routledge &
Kegan Paul, 1969, S. 78–115, S. 83.) Dieser Text ist auch für mich zentral
bei der Erarbeitung von Mills expliziten Idealen. Trotzdem ist „Methode“, so
meine ich wird es sich zeigen, (Abschnitt 4) auch im Falle Benthams eigentlich
nicht der richtige Ausdruck.

Dies hängt natürlich davon ab, was mit „Methode“ gemeint ist. Aber in
dem Sinne, in dem zum Beispiel Alltagssprachanalyse oder Phänomenologie
Methoden sind, handelt es sich nicht um Methoden.

2

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1 - am 13.01.2026, 02:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1. Einleitung

zismus und geschliffene Rhetorik oft so überlagert, dass klassische
philosophische Probleme weniger gelöst als dadurch verdeckt wer-
den. Dies alles ist nicht primär als Kritik gemeint. Von bestimmten
Vorgehensweisen der akademischen Philosophie (seiner Zeit) hat
sich Mill ganz bewusst abgegrenzt.3 Es zeigt aber, dass wir auch
in diesem Bereich nicht danach suchen können, was Mill zu einem
außergewöhnlich guten Philosophen macht.

Das im ersten Satz dieser Arbeit von mir implizierte philosophi-
sche Ideal ist nicht das Ideal, wahre philosophische Positionen zu
vertreten, und es ist auch nicht das Ideal beim Philosophieren, den
richtigen Regeln zu folgen. Freilich ist es ein Ideal, gute oder wah-
re philosophische Positionen zu formulieren, und genauso ist es ein
Ideal, guten oder den richtigen Regeln philosophischen Handelns zu
folgen – jeweils vorausgesetzt es gibt „wahre“ philosophische Posi-
tionen und „die richtigen“ Regeln des Philosophierens. Beide Idea-
le sind aber nicht diejenigen, welche im ersten Satz dieser Arbeit
impliziert werden; beide sind es nicht, welche Mill zu einem außer-
gewöhnlich guten Philosophen machen. Nach der üblichen Unter-
teilung von Ergebnisidealen (Werten), Prozessidealen (Prinzipien)
und Akteursidealen (Tugenden) bleiben Tugenden übrig. Mill wä-
re demnach ein guter Philosoph, weil er bestimmte philosophische
Tugenden besitzt.4

3 William Whewell ist für Mill ein paradigmatischer Vertreter der akademi-
schen Philosophie zu seiner Zeit in England und wird von Mill scharf kri-
tisiert. (Siehe John Stuart Mill. „Whewell on Moral Philosophy“. In: The
Collected Works of John Stuart Mill, Volume X – Essays on Ethics, Religion,
and Society. Hrsg. von J. M. Robson. Toronto und andere: University of To-
ronto Press und Routledge & Kegan Paul, 1969, S. 167–201, S. 167f.) Einer
der Kritikpunkte, die er auch andernorts gegen die Art und Weise vorbringt,
wie seiner Meinung nach in England philosophiert wird, ist, dass dort techni-
sche Terminologie und superfeine Argumente („superfine new arguments“) zur
Verteidigung dogmatischer Wahrheiten gesucht würden. (Siehe John Stuart
Mill. „Coleridge“. In: The Collected Works of John Stuart Mill, Volume X
– Essays on Ethics, Religion, and Society. Hrsg. von J. M. Robson. Toronto
und andere: University of Toronto Press und Routledge & Kegan Paul, 1969,
S. 119–164, S. 126.) Weder in sauberer Terminologie – zumindest nicht in
technischer –, noch in superfeinen Argumenten liegt nach Mill ein besonderer
Wert. Ich arbeite die hier angedeuteten Punkte weiter unten (Abschnitte 3
beziehungsweise 6.1.1) aus.

4 Sowohl in der Alltagssprache als auch in der Philosophie gibt es natürlich
mehr oder weniger erfolgreiche Übersetzungsstrategien für die verschiedenen

3

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1 - am 13.01.2026, 02:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1. Einleitung

In dieser Arbeit möchte ich behaupten, dass es zwei philosophi-
sche Tugenden sind, die Mill zu einem guten Philosophen machen.
Vereinfacht ausgedrückt besteht die erste dieser philosophischen
Tugenden darin, sich um einen sprachlichen Ausdruck dessen, was
der Witz unserer sozialen Praktiken ist, zu bemühen. Die zweite
dieser Tugenden besteht darin, sich um eine Möglichkeit des Hinter-
fragens unserer Praktiken zu bemühen vor dem Hintergrund, dass
wir die Dinge ganz anders machen könnten. Die erste dieser Tugen-
den werde ich „Coleridges Tugend“ nennen, die zweite „Benthams
Tugend“, weil ich sie an zwei Aufsätzen Mills5 John Stuart Mill.
„Preface to Dissertations and Discussions“. In: The Collected Works
of John Stuart Mill, Volume X – Essays on Ethics, Religion, and
Society. Hrsg. von J. M. Robson. Toronto und andere: University
of Toronto Press und Routledge & Kegan Paul, 1969, S. 493–494,
S. 493. über diese beiden Personen erarbeiten werde.6

Typen von Idealen: Eine Konsequentialist*in mag Fälle von deontologischen
Regelverstöße beispielsweise in ihre Konzeption integrieren, indem sie sagt,
es sei eine Ungerechtigkeit in die Welt gesetzt worden; das Gleiche gilt analog
für die anderen Fälle. Ich hoffe, es wird im Laufe der Arbeit deutlich, warum
ich von sozialphilosophischen Tugenden spreche. Sollte meine Leser*in dar-
an dennoch festhalten, dass sich alles, was ich sage, in der in dieser Fußnote
angedeuteten Weise umformulieren lässt, bitte ich sie die Redeweise von phi-
losophischen Tugenden einfach als harmlose Redeweise zu akzeptieren: Viele
der Thesen meiner Arbeit bleiben davon unberührt.

5 Mill, „Coleridge“ und Mill, „Bentham“. Ich beziehe mich während der ge-
samten Arbeit, außer an den Stellen, wo ich dies explizit mache, auf den
stellenweise von Mill inhaltlich korrigierten Text der Aufsätze, wie er in Dis-
sertations and Discussions 1867 erschienen ist. Mill schreibt zu seinen Ände-
rungen: „Every one whose mind is progressive, or even whose opinions keep up
with the changing facts that surround him, must necessarily, in looking back
to his own writings during a series of years, find many things which, if they
were to be written again, he would write differently, and some, even, which
he has altogether ceased to think true. From these last I have endeavoured
to clear the present pages.“

6 Streng genommen verleiten diese Bezeichnungen der Tugenden zu einem Miss-
verständnis. Ich habe nicht den Anspruch zu zeigen, dass Coleridge und Ben-
tham tatsächlich Träger der Tugenden sind, die Mill ihnen in den entspre-
chenden Aufsätzen zuschreibt. Statt von „Coleridges Tugend“ zu sprechen,
wäre es richtiger von „der Tugend, die Mill in Coleridge sieht“ zu sprechen –
und analog im Falle von „Benthams Tugend“. Da ich mich in dieser Arbeit
aber sehr oft auf die Tugenden beziehe, habe ich mich für die unpräzise, aber
leichter lesbare Kurzform entschieden.

4

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1 - am 13.01.2026, 02:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1. Einleitung

Nachdem Gegenstand und Ziel meiner Arbeit nun benannt sind,
hat diese Einleitung noch drei Aufgaben: Zunächst möchte ich das
Ziel meiner Arbeit vorläufig qualifizieren, um nicht zu viel Wider-
stand hervorzurufen. Die eigentliche Qualifizierung erfolgt dann in
Kapitel 2. Die zweite Aufgabe ist es, die Rolle, die die Koautorin-
nenschaft von Harriet Taylor Mill für diese Arbeit spielt, zu be-
leuchten. Und die dritte Aufgabe ist es, einen kurzen Überblick
über diese Arbeit zu geben. Ausführlichere Überblicke über das,
was in den einzelnen Teilen und Kapiteln im Detail geleistet wird,
finden sich in den Einleitungen und Zusammenfassungen zu den
entsprechenden Kapiteln und Teilen.

Qualifikation des Ziels der Arbeit. Eine, die über das Wesen
einer Praxis redet, provoziert Widerspruch, insbesondere wenn es
sich um die Praxis des Philosophierens handelt. Erstens möchte ich
aber nicht sagen, dass beide Tugenden das Wesen der Philosophie
vollständig erfassen. Es mag andere philosophische Tugenden ge-
ben, nach denen Mill vielleicht kein guter Philosoph ist. Es mag
auch andere Tugenden geben, nach denen er ein guter Philosoph
ist, die ich aber nicht erwähne: Mill schreibt sich selbst beispiels-
weise eine gewisse geistige Offenheit zu,7 die zwar vielleicht mit den
Tugenden, wie ich sie vorschlage, irgendwie zu tun hat,8 die aber
sicherlich nicht in ihnen aufgeht.

Zweitens möchte ich nicht sagen, dass jedes philosophische Ideal
die Form einer Tugend hat.

Drittens möchte ich mit meinem Hinweis auf Mills philosophi-
sche Tugenden nur sagen, dass Mill ein guter Philosoph war, nicht,
dass er ein tugendhafter Mensch war. Es gibt neben allem, was wir

7 Zum Beispiel in John Stuart Mill. The Collected Works of John Stuart Mill,
Volume I - Autobiography and Literary Essays. Hrsg. von John M. Robson
und Jack Stillinger. Toronto und andere: University of Toronto Press und
Routledge & Kegan Paul, 1981, S. 5. Inwieweit wir Mill diese auch zuschreiben
wollen, ist natürlich eine andere Frage. Vgl. Francis Sparshot. „Introduction
to Vol. XI“. In: The Collected Works of John Stuart Mill, Volume XI. Essays
on Philosophy and the Classics. Hrsg. von J. M. Robson. Toronto und andere:
University of Toronto Press und Routledge & Kegan Paul, 1978, S. vii–lxxv,
S. lxxiv.

8 Mill scheint in der Tat zu denken, dass von den beiden Paradigmen für die Tu-
genden Coleridge, aber nicht Bentham, eine solche geistige Offenheit besitzt.
Siehe Mill, „Coleridge“, S. 120.

5

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1 - am 13.01.2026, 02:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1. Einleitung

an ihm schätzen mögen, viele problematische Seiten an Mill, die
wir nicht ohne Weiteres ignorieren sollten: Es gibt Textstellen, die
sich apologetisch zum Kolonialismus und Imperialismus verhalten9;
vielleicht rationalisiert er damit auch seine eigene Anstellung in der
East India Company; seine Vorschläge zur Reform des Wahlrechts
von 1859 beinhaltet den Vorschlag, Stimmen nach Bildungsgrad
zu gewichten, was als Furcht vor der erstarkenden Arbeiterbewe-
gung und ihrem Ziel, wählen zu dürfen, gesehen werden kann;10

und schließlich gibt es auch berechtigte Kritik an seiner Spielart
des Feminismus.11

Der vierte Punkt, den ich hier erwähnen will, ist eigentlich be-
reits im ersten Punkt enthalten. Er ist mir aber so wichtig, dass
ich ihn eigens erwähnen will. John Stuart Mill hat die Gegenstän-
de seiner philosophischen Betrachtung insbesondere in der prak-
tischen Philosophie, aber auch in der theoretischen stets auch als
soziale Institutionen in den Blick genommen: Moral etwa ist eben
nicht nur praktische Orientierung für mich als philosophisch da-
nach Fragende*r, sondern auch eine gewachsene Institution u.s.w.
Dieser Blick wird insbesondere in seiner Auseinandersetzung mit Je-
remy Bentham und Samuel Taylor Coleridge deutlich, mit der ich
mich im ersten Teil beschäftigen werde: Grob übernimmt Mill von
Bentham, dass diese Sicht Anlass bietet, eine Reform der entspre-
chenden Institution, etwa der Institution der Moral, vorzuschlagen;
von Coleridge, dass sie Anlass bietet, ihrer Bedeutung für uns auf
den Grund zu gehen. Für eine philosophische Herangehensweise, die
die Gegenstände der eigenen Betrachtung in diesem Sinne zunächst

9 Siehe z. B. Eileen Sullivan. „Liberalism and Imperialism: J. S. Mill’s Defense
of the British Empire“. In: Journal of the History of Ideas 44.4 (1983), S. 599–
617.

10 John Stuart Mill. „Thoughts on Parliamentary Reform“. In: The Collected
Works of John Stuart Mill, Volume XIX – Essays on Politics and Society
Part 2. Hrsg. von J. M. Robson. Toronto und andere: University of Toronto
Press und Routledge & Kegan Paul, 1977, S. 311–340. Dies liegt insbesondere
nahe, da Mill in demselben Text darauf hinweist, dass er in jungen Jahren –
als die Arbeiterbewegung sehr viel schwächer war – dafür war, jeder Person
das gleiche Stimmgewicht zuzusprechen.

11 Ein Überblick über die heutige Rezeption findet sich in Mariana Szapuová.
„Mill’s Liberal Feminism: Its Legacy and Current Criticism“. In: Prolegomena
5.2 (2006), S. 179–191. Zu seinem Verhalten gegenüber Harriet Taylor Mill
siehe unten.

6

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1 - am 13.01.2026, 02:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1. Einleitung

als soziale Praktiken oder Institutionen in den Blick nimmt, wäre
das Wort Sozialphilosophie bestens geeignet, wenn es sich nicht im
allgemeinen philosophischen Jargon bereits mit einer bestimmten
philosophischen Tradition assoziiert wäre, der Mill natürlich nicht
einfach zugeordnet werden kann. Um keine Verwirrung zu stiften,
habe ich das Wort im Titel dieses Buches daher nicht verwendet.

Es geht aber trotzdem – und das ist die letzte Qualifikation – bei
den philosophischen Tugenden eigentlich um Sozialphilosophie im
obigen Sinne. Ich spreche daher im Folgenden von sozialphilosophi-
schen Tugenden. Dies ist als weitere Einschränkung des Skopus der
in dieser Arbeit getätigten Aussagen gemeint, in dem Sinne, dass
eine Einschränkung auf eine bestimmte Betrachtungsweise philoso-
phischer Fragen gemeint ist, nämlich unter ihrem sozialen Aspekt.
Der sozialphilosophische Blick ist also ein Blick auf die Gegenstände
philosophischer Tätigkeit, der die Rolle, die diese Gegenstände in
unseren Arten und Weisen, zusammen zu leben, spielen und spielen
sollten, in den Blick nimmt. Da Kommunikationsformen zweifellos
zu diesen philosophischen Gegenständen zählen, ist damit auch eine
bestimmte Form der Sprachphilosophie mitgemeint. In der obigen
skizzenhaften Formulierung der Tugenden ist dies bereits durch den
Verweis auf „unsere sozialen Praktiken“ angezeigt worden. Alter-
nativ kämen natürlich auch andere soziale Entitäten außer unseren
sozialen Praktiken in Frage: Der soziale Diskurs, Institutionen, Le-
bensformen u.s.w. In dieser Arbeit wird es weniger darum gehen,
welche soziale Entität wir wählen oder wählen sollten, als um das
in den beiden Tugenden ausgedrückte Ideal, dass gute Philosophie
einerseits dem Witz dieser sozialen Entitäten Ausdruck verleihen
soll und ihr Gut- oder Schlechtsein andererseits vor dem Hinter-
grund evaluieren soll, dass wir die Dinge auch ganz anders machen
könnten.

Damit wäre Sozialphilosophie, so wie ich sie hier verstehe, nicht
auf bestimmte Themenfelder beschränkt: Auch etwa die Mathema-
tik lässt sich als Institution betrachten; wir tun etwas auf eine be-
stimmte Weise, wenn wir mathematische Sätze beweisen, rechnen,
mathematische Forschung betreiben. Eine Philosophie der Mathe-
matik, die den in dieser Arbeit vertretenen Tugenden gerecht wird,
müsste sich einerseits der Frage stellen, was der Witz unserer Re-
de von mathematischen Wahrheiten, Ontologien, Begriffen und so
weiter ist; andererseits müsste sie deutlich machen, was gut daran

7

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1 - am 13.01.2026, 02:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1. Einleitung

ist, die Praxis der Mathematik und nicht zum Beispiel eine andere
Praxis mit anderen Institutionen u.s.w. anzunehmen.

Trotzdem stehen in dieser Arbeit Fragen, die auch thematisch
näher an der Sozialphilosophie im alltäglicheren Sinne liegen, im
Vordergrund. Um solche Fragen geht es in den Aufsätzen „Cole-
ridge“ und „Bentham“ im ersten Teil dieser Arbeit; und um solche
Fragen geht es auch in den Texten Mills, die ich im zweiten Teil
der Arbeit behandele. Es wird aber nicht immer möglich sein, Fra-
gen der theoretischen Philosophie auszuschließen. Um nur eines der
Beispiele zu nennen, die in dieser Arbeit wichtig werden: Mill ver-
gleicht das Verdienst Benthams in Bezug auf Sozial- und Moralphi-
losophie einerseits mit dem Verdienst Francis Bacons in Bezug auf
die Naturwissenschaften und spricht im Utilitarismus von so etwas
wie einer Wissenschaft der Moral. Andererseits ordnet er die Frage
letzter Zwecke der Kunst zu, die von der Wissenschaft verschie-
den sei. Um Mills Aussagen über die Institution der Moral und die
Moralphilosophie zu verstehen, ist es natürlich unumgänglich, auch
Mills wissenschaftstheoretische Vorstellungen und seine Auffassung
von der Institution der Wissenschaft – und den Veränderungen, die
diese seiner Ansicht nach seit Bacon durchlaufen hat – zu verstehen.

Harriet Taylor Mill. Natürlich kann eine Arbeit zu John Stuart
Mill nicht ohne Würdigung von Harriet Taylor Mill auskommen.
Für eine Arbeit wie diese ist dies in einer Hinsicht noch wichtiger.
Dadurch nämlich, dass ich behaupte, die philosophischen Ideale,
die ich anhand von Mill erarbeite, seien Person-Ideale, Tugenden,
werden die Personen in den Vordergrund gerückt: Wenn es sich
stattdessen um Text-Ideale handelte, dann wäre die Frage, wer die
entsprechenden Texte geschrieben hat, letztlich primär aus exter-
nen Gründen wichtig – um die Frage zu klären, wem Anerkennung
für die Autor*innenschaft zugesprochen werden sollte, beispielswei-
se – oder, um zu klären, wie bestimmte Textstellen zu verstehen
sind. Indem ich aber sage, es sei die philosophierende Person von
Bedeutung, die sich mitunter nicht nur in Texten zeige, die norma-
lerweise als philosophisch gelten, sondern zum Beispiel eben auch in
der Autobiographie, wird die Frage zusätzlich auf eine andere Weise
wichtig. Diese Weise kann in Form eines Zweifels ausgedrückt wer-
den: Angenommen nämlich, es gebe bei den Texten, die ich unter-

8

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1 - am 13.01.2026, 02:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1. Einleitung

suche, gar nicht eine philosophierende Person, sondern zwei, würde
das die Thesen dieser Arbeit zerstören? Ich glaube nicht.

Bevor ich dafür argumentiere, sei allerdings in Grundzügen das
Problem der Autor*innenschaft der Texte von Mill und Taylor Mill
skizziert. Mill schreibt in der Autobiography:

When two persons have their thoughts and speculations com-
pletely in common; when all subjects of intellectual or moral
interest are discussed between them in daily life, and probed
to much greater depths than are usually or conveniently
sounded in writings intended for general readers; when they
set out from the same principles and arrive at their conclu-
sions by processes pursued jointly, it is of little consequence in
respect to the question of originality which of them holds the
pen; the one who contributes least to the composition may
contribute most to the thought; the writings which result are
the joint product of both, and it must often be impossible
to disentangle their respective parts and affirm that this be-
longs to one and that to the other. In this wide sense, not
only during the years of our married life, but during many
of the years of confidential friendship which preceded, all my
published writings were as much her work as mine; her share
in them constantly increasing as years advanced.12

Was auf den ersten Blick wohlwollend klingt, ist aus heutiger Sicht
natürlich – auch gerade deshalb – höchst problematisch: Es ist
eben John Stuart Mills Name und nicht Harriet Taylor Mills Na-
me, der mit den Texten, die Mill hier meint, in Verbindung ge-
bracht wird. Und auch wenn Mill meint, es sei letztlich nicht wich-
tig, die Autor*innenschaft kenntlich zu machen, bleibt ein schaler
Beigeschmack angesichts dessen, dass er als Mann die Anerkennung
als Autor erhält, die Harriet Taylor Mill auf diese Weise verwehrt
bleibt.13 Tatsächlich ist ein kontroverser Forschungsbereich zu der
Frage entstanden, wie groß der Einfluss von Taylor Mill auf Mill
tatsächlich war, ohne dass allerdings die Frage endgültig geklärt
werden könnte. Denn, wie Dale Miller bemerkt, wir bräuchten dazu

12 Mill, Autobiography, S. 251.
13 Vgl. Jo Ellen Jacobs. The Voice of Harriet Taylor Mill. Bloomington: Indiana

University Press, 2002, z. B. S. 129–31. Der Fairness halber sei gesagt, dass
John Stuart Mill sich im Anschluss an die soeben zitierte Passage dennoch
bemüht, spezifischere Beiträge von Harriet Taylor Mill aufzuzählen.

9

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1 - am 13.01.2026, 02:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1. Einleitung

nicht nur Taylor Mills zerstörte Briefe, sondern auch die Inhalte
ihrer Gespräche und so weiter.14

Vor diesem Hintergrund wäre es vielleicht in einer Hinsicht am
korrektesten, das obige Zitat Mills beim Wort zu nehmen und kon-
sequente Koautor*innenschaft anzunehmen. Auch dies ist aber pro-
blematisch: Immerhin gibt es, wie bereits erwähnt, einige Stellen,
an denen Mill äußerst problematische Dinge sagt – oder zumindest
Dinge, die falsch sind oder die wir für falsch halten mögen. Sollen
wir auch die Schwächen Mills, wo wir es nicht genau wissen,15 Tay-
lor Mill zuschreiben? In diesem Zusammenhang stellt sich noch eine
zweite Frage, die geklärt werden müsste, unabhängig von einer bloß
quantitativen Einschätzung von Taylor Mills Einfluss auf Mill: Hat
Harriet Taylor Mill John Stuart Mills Philosophie eigentlich besser
oder schlechter gemacht?16

In Reaktion auf dieses Problem könnten wir auch hier eine Äuße-
rung Mills wörtlich nehmen, die Widmung von „On Liberty“ näm-
lich, nach der wir Taylor Mill als Mitautorin von „all that is best“
in den entsprechenden Texten sehen sollten.17 Einer Konvention
zu folgen, die das berücksichtigt, hieße, was wir für Stärken hal-
ten, beiden und, was wir für Schwächen halten, lediglich Mill zuzu-
schreiben. Dies hat natürlich erstens eine ganz eigene Problematik
– gerade vor dem Hintergrund des Tugendcharakters der Ideale,
um die es in dieser Arbeit geht: Nur von John Stuart Mill wür-

14 Siehe Dale E. Miller. „Harriet Taylor Mill“. In: The Stanford Encyclopedia of
Philosophy. Hrsg. von Edward N. Zalta. Metaphysics Research Lab, Stanford
University, 2018, Abschnitt 4.4.

15 Wir wissen es nur selten, da ihre Briefe nicht erhalten sind. Aus den Antwor-
ten Mills können wir es manchmal schließen: Beispielsweise hat sie imperia-
listische Tendenzen in seiner Rezension zu Grotes History of Greece kritisiert.
(Siehe John Stuart Mill. The Collected Works of John Stuart Mill, Volume
XIV - The Later Letters of John Stuart Mill 1849-1873 Part I. Hrsg. von
Francis E. Mineka und Dwight N. Lindley. Toronto: University of Toronto
Press, 1972, S. 17f) Dies könnten wir zum Anlass nehmen, anzunehmen, dass
sie auch solche Tendenzen in „On Liberty“ kritisiert hätte, hätte sie zum
Zeitpunkt der Veröffentlichung noch gelebt.

16 Gertrude Himmelfarb beispielsweise scheint, was sie für Harriet Taylor Mills
Einfluss auf „On Liberty“ hält, kritisch zu sehen. Siehe Gertrude Himmelfarb.
On Liberty & Liberalism: The Case of John Stuart Mill. New York: Knopf,
1974, S. 208–72.

17 John Stuart Mill. On Liberty/Über die Freiheit. Deutsch/Englisch. Stuttgart:
Reclam, 2009, S. 216.

10

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1 - am 13.01.2026, 02:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1. Einleitung

de das Bild einer wirklichen philosophierenden Person entstehen,
die Fehler macht, manchmal aus diesen Fehlern lernt, offen ist für
bestimmte neue Gedanken, aber einigen Gedanken auch keine Be-
rechtigung einräumt. Von Harriet Taylor Mill würde das Bild eines
seltsam abstrakten Ideals entstehen, das natürlich der wirklichen
Person auch nicht entsprochen haben kann. Der Fluchtpunkt ei-
ner auf solchen philosophischen Idealperson kann genauso wenig
im Besitz philosophischer Tugenden sein, wie der göttliche Wille
durch Imperative genötigt werden kann.18 Zweitens ist die Konven-
tion gar nicht so leicht umzusetzen: denn zwischen dem ausgespro-
chenen Für-Falsch-Halten einer Aussage in einem der Texte, um die
es geht, und dem ausgesprochenen Für-Wahr-Halten gibt es viele
Nuancen. Wem sollen wir eine Aussage zuschreiben, wenn wir uns
des Urteils über ihre Falschheit enthalten wollen; wem, wenn wir
unsicher sind; wem, wenn wir meinen, eine Aussage sei irrelevant?

Die Frage der Autor*innenschaft ist ein ernsthaftes Problem. Ich
glaube, was meine Arbeit angeht, kann ich mich trotz dieser Punkte
auf John Stuart Mill beziehen, ohne Harriet Taylor Mill explizit
oder implizit ihre philosophische Autorinnenschaft abzusprechen.
Das, was ich sage, scheint mir kompatibel zu sein damit, dass viele,
ja sogar die entscheidendsten der Gedanken aus dem reifem Werk
der beiden eigentlich ihr zugesprochen werden müssten – zumindest,
solange John Stuart Mill sie sich zu Herzen genommen hat und
nicht nur wiederholt hat. Dafür gibt es vier Gründe, die ich in
aufsteigender Wichtigkeit nun nennen werde:

1. Die in der Erarbeitung der Tugenden entscheidenden Texte
sind sehr viel früher entstanden als das, was die reife Philo-
sophie der Taylor-Mills genannt werden könnte. John Stuart
Mill selbst schreibt, dass Harriet Taylor Mills Einfluss auf sein
Denken mit der Zeit gestiegen ist, die früheren Texte also we-
niger von ihr enthalten.

18 Z. B. Immanuel Kant. Kritik der praktischen Vernunft. Hamburg: Meiner,
2003, S. AA 79. Anders als es Kant mit dem göttlichen Willen sieht, ist es,
so meine ich, eine Konsequenz dieser Arbeit, dass die Vorstellung von idealen
Philosophierenden nicht erhellend dafür ist, was es heißt, unter den beiden
hier vorgestellten philosophischen Tugenden zu philosophieren. Dies wird aus
dem vierten Punkt in der nun folgenden Aufzählung (Seite 13) deutlich.

11

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1 - am 13.01.2026, 02:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1. Einleitung

2. Für diese Texte gibt es andere Einflüsse, die wahrscheinlich
entscheidender sind: „Bentham“ ist sicherlich eine Auseinan-
dersetzung mit der Philosophie die Mills Erziehung und Ju-
gend prägte, mit der er sich aber nach seiner ersten großen
psychischen Krise nicht mehr identifizieren konnte und woll-
te. Der Aufsatz hat außerdem einen anonym veröffentlichten
Vorläufer, „Remarks on Bentham’s Philosophy“ von 1833, auf
den das noch mehr zutrifft, und der Benthams Philosophie in
vielen Hinsichten noch schärfer kritisiert. Auch die intellek-
tuellen Einflüsse, die zu „Coleridge“ führen, sind relativ klar:
Es ist Mills Auseinandersetzung mit Frederick Maurice und
John Sterling und anderen Anhängern der Philosophie Cole-
ridges, mit denen er sich im Debattierklub anfreundet. Bei-
des hängt natürlich zusammen und dies ist einer der Gründe,
die Aufsätze als Einheit zu betrachten: Dadurch, dass Mill
in seiner psychischen Krise den Glauben19 an die benthamiti-
sche Philosophie verliert, ist er offener für die Gegenseite im
Debattierklub. Und dadurch, dass er Sterling und Maurice
zu diesem Zeitpunkt auch als Personen überzeugend findet,
fühlt er sich in seiner Kritik an Bentham ermutigt. (Später
relativiert er dies etwas, siehe Abschnitt 3.4.)

3. Für das Spätwerk will ich Elizabeth Andersons Interpretati-
on (mit einer leichten Modifikation) verteidigen. (Siehe Ab-
schnitt 5.1.) Nach Anderson spielt Mills Autobiographie und
besonders seine psychische Krise eine entscheidende Begrün-
dungsrolle für wichtige Gedanken seiner späteren Philoso-
phie in „On Liberty“ und „Utilitarianism“. Die Autobiography
wird in dieser Interpretation zu einem genuin philosophischen
Text. Dies ist, so meine ich, vollständig kompatibel damit,
dass wir Harriet Taylor Mill als Miturheberin oder sogar al-
leinige Urheberin dieser Gedanken sehen. Was diese Arbeit
angeht, ist es nur entscheidend, dass Anderson damit Recht
hat, dass der Grund, warum Mill diese Gedanken wichtig sind,
und der Grund, sie für wahr zu halten, in seiner Biographie
und insbesondere in seinen psychischen Krisen liegt. Die Ori-

19 Mill spricht von einer Art „Religion“, die Benthams Philosophie in seiner
Jugend für ihn darstellt. Siehe Mill, Autobiography, S. 69.

12

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1 - am 13.01.2026, 02:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1. Einleitung

ginalität dieser Gedanken Mills muss dafür explizit nicht be-
hauptet werden.

4. Es ist ein entscheidender Teil von meiner These zu Mills so-
zialphilosophischen Tugenden, dass gute Philosophie aus der
Sicht einer in kontingente soziale Gepflogenheiten verwickel-
ten Person betrieben wird, die diese Gepflogenheiten für be-
deutsam hält, aber an deren Bedeutsamkeit zugleich zwei-
felt. Daraus ergibt sich Coleridges Tugend, sich um einen die-
ser Bedeutung adäquaten sprachlichen Ausdruck zu bemü-
hen, und Benthams Tugend, sich um ein objektives Hinter-
fragen dieser Bedeutung zu bemühen. Um das Gelingen guter
Philosophie entsprechend einschätzen zu können, ist eine Ge-
schichte des Lebens eine*r Philosoph*in nötig. Ich beschäftige
mich in dieser Arbeit mit John Stuart Mills diesbezüglicher
Geschichte – und das schließt natürlich nicht aus, dass sich
für Harriet Taylor Mill auch eine solche Geschichte erzählen
ließe, hätten wir die entsprechenden Quellen. Diese Geschich-
te ist für die Arbeit entscheidender, als die philosophischen
Thesen, die Mill aufgrund dieser Geschichte aufstellt. Tat-
sächlich werde ich mich von einigen der wichtigsten Thesen
Mills distanzieren, insbesondere, aber nicht ausschließlich, in
Kapitel 6.

Übersicht über die Arbeit. Im ersten Teil der Arbeit werde ich
die beiden komplementären philosophischen Ideale erarbeiten. Ka-
pitel 3 behandelt dabei Coleridges Tugend, Kapitel 4 Benthams
Tugend. Den beiden Kapiteln ist ein Kapitel vorangestellt, in dem
ich die Vorgehensweise der Arbeit methodisch begründe und eine
vorläufige Formulierung der beiden Tugenden anstrebe. Außerdem
werde ich in diesem Kapitel 2 etwas zum Status der beiden Tu-
genden sagen, um mögliche Missverständnisse zu vermeiden. Ich
werde die Tugenden dort als komplementäre, nicht-ableitbare, je-
doch nicht exklusive konstitutive Ideale von Philosophie bezeichnen
und erklären, was damit gemeint ist.

Nachdem im ersten Teil Mills Philosophie der Sozialphilosophie
in einem bestimmten Lebensabschnitt anhand der Aufsätze „Co-
leridge“ und „Bentham“ erarbeitet wurde, geht es im zweiten Teil
darum, zu zeigen, dass Mill sich in seiner eigenen praktischen Philo-

13

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1 - am 13.01.2026, 02:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1. Einleitung

sophie auch in seiner reifen Phase an den Tugenden orientiert. Ka-
pitel 5 soll dabei einen Grundzug von Mills Philosophie erarbeiten,
der den beiden Tugenden gerecht wird. Ich orientiere mich dabei an
Elizabeth Anderson, die für die Beschreibung dieses Grundzuges die
Phrase „experiments in living“ von Mill übernimmt. Experiments in
living sind aber möglicherweise nicht die einzige Art und Weise, den
Tugenden gerecht zu werden, und sie sind sicherlich nicht die einzi-
ge Art und Weise, in der Mill sich bemüht, den Tugenden gerecht
zu werden. In gewisser Weise scheinen mir Mills andere Versuche,
den Tugenden gerecht zu werden, weniger überzeugend. In dieser
Hinsicht kann gesagt werden, Mill scheitere an den Tugenden. Mit
dieser Formulierung wird natürlich impliziert, dass er sich trotz-
dem an den Tugenden orientiert. Dies nachzuweisen und zu zeigen,
inwiefern er trotzdem scheitert, ist Aufgabe von Kapitel 6.

Der dritte Teil hat zwei Aufgaben: Zum einen möchte ich einen
Gedanken herausarbeiten, der impliziert wird, wenn Mills philoso-
phische Tugenden auf einen Bereich unserer geteilten Praxis an-
gewendet werden. Ich erarbeite diesen am Beispiel unserer mora-
lischen Praxis. Es geht um Expertise und die Frage, inwiefern ei-
ne philosophische Beschäftigung, die sich an den beiden Tugenden
orientiert, eine solche Expertise über den Gegenstandsbereich er-
möglicht. Ich werde zeigen, dass eine bestimmte Art von Experti-
se dabei ausgeschlossen ist. Ausgehen werde ich dabei von einem
Missverständnis Mills der Frühdialoge Platons und zwar aus zwei
Hauptgründen: Erstens benutzt Mill auch seine Texte über Platon,
um sein Ideal von Philosophie zu erarbeiten; diese Auseinanderset-
zung sollte also nicht fehlen. Zweitens will ich behaupten, dass der
Grund, warum eine bestimmte Art der Expertise über einen Bereich
unserer geteilten Praxis durch eine an den beiden sozialphilosophi-
schen Tugenden orientierte Beschäftigung mit dieser Praxis nicht
erlangt werden kann, auch Gegenstand der Frühdialoge ist – zu-
mindest einer bestimmten Lesart dieser Dialoge, die ich mit Ursula
Wolf assoziiere. Dies geschieht in Kapitel 7.

Die zweite Aufgabe des dritten Teiles ist es, Mills Position abzu-
grenzen und ins Verhältnis zu anderen Positionen zu setzen sowie
offene Fragen und Probleme, die in der Arbeit nicht gelöst oder
nicht einmal angesprochen werden konnten, in Form eines Ausblicks
zu markieren. Dies geschieht in Kapitel 8.

14

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1 - am 13.01.2026, 02:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783828876095-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

