
»Mißhandele und mißbrauche nie ein Tier!«

Tierschutz- und Tierrechtsbildung

in geschichtsdidaktischer Perspektive

Andreas Hübner

1. Einführung

Tierschutz- und Tierrechtsbewegungen können mittlerweile auf eine lange Ge-

schichte zurückblicken. Bereits 1809 forderte der englische Lordkanzler Thomas

Erskine im Rahmen einer Gesetzesinitiative zur »Verhinderung von böswilliger

und gewollter Tierquälerei« die Einschreibung des Tierschutzes in den britischen

Gesetzeskörper.1 Zwar scheiterte das Vorhaben, der Grundstein für die organisier-

te Tierschutz- und Tierrechtsbewegung war jedoch gelegt. Schon wenig später, im

Jahr 1824, folgte die Gründung der britischen Society for the Prevention of Cruelty

to Animals, die dank Schirmherrin Queen Victoria ab 1840 in den Rang einer Royal

Society gehoben wurde.

Die Gründung der (Royal) Society befeuerte die Tierschutz- und Tierrechtsbe-

wegungen in unzähligen weiteren Ländern, sowohl in Kontinentaleuropa als auch

im außereuropäischen Raum. In deutschsprachigen Territorien stellte die Grün-

dung des Vaterländischen Vereins zur Verhütung von Tierquälerei durch den evan-

gelischen Pfarrer Alfred Knapp im Jahr 1837 die institutionelle Geburtsstunde der

Tierschutz- und Tierrechtsbewegung dar. Viele Länder in Kontinentaleuropa folg-

ten bis zum Ende des 19. Jahrhunderts und gründeten nationale Tierschutzorgani-

sationen. In der Vereinigten Staaten formierte sich die Tierschutzbewegung in der

American Society for the Prevention of Cruelty to Animals ab 1866.2

Ebenso wie die Tierschutz- und Tierrechtsbewegung lassen sich auch die mo-

derne Tierschutz- und Tierrechtsbildung in das 19. Jahrhundert zurückdatieren. In

deutschsprachigen Lehr- und Lesebüchern für ländliche Fortbildungsschulen fin-

den sich bis heute Spuren, die von der Bedeutung »der Pflege für Haustiere« zeug-

1 Vgl. Society for the Prevention of Cruelty to Animals (Hg.): Cruelty to Animals.

2 Vgl. M. Roscher: Geschichte des Tierschutzes, S. 176f.; sowie G. Bollinger/M. Richner: Tiere

schützen – Rechtliche Entwicklungen, S. 85f.; F. Uekötter/A. Zelinger: Die feinen Unterschie-

de: Die Tierschutzbewegung und die Gegenwart der Geschichte, S. 119-134.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


90 Andreas Hübner

ten und deutliche Warnungen aussprachen. »Mißhandele und mißbrauche nie ein

Tier!«3, hieß es beispielsweise in einem von Hugo Weber herausgegebenen Lehr-

werk von 1885, das zugleich die Normen und Werte der frühen Tierschutz- und

Tierrechtsbildung aufblätterte:

»Die Haustiere gewähren dem Menschen einen außerordentlichen Nutzen und

tragen einWesentliches zur Erhaltung und Annehmlichkeit seines Lebens bei, in-

dem sie ihmdie beste und kräftigste Speise, Stoff zu Kleidung und zu hunderterlei

nützlichen Gegenständen liefern. Der Mensch hat daher schon deshalb eine gro-

ße, sittliche Pflicht gegen die Tiere, die Pflicht, sie gut zu behandeln und zu pfle-

gen, – abgesehen davon, daß auch seine Religion und seine eigeneMenschenwür-

de ihm diese Pflicht auf das bestimmteste auferlegen.«4

Das Augenmerk der frühen Tierschutz- und Tierrechtsbildung lag, so zeigt der

Blick in das Lehrwerk zweifellos, auf der »Behandlung« und »Pflege« der soge-

nannten Haus-, Nutz- und Schlachttiere. Die damit einhergehenden Mensch-Tier-

Beziehungen wurden häufig über die sittlichen und religiösen Pflichten des Men-

schen definiert. Die »Pflicht gegen die Tiere« diente der Bildung und Entwicklung

der Menschwürde und sicherte den »außerordentlichen Nutzen« der Tiere ab.

Die frühe Tierschutz- und Tierrechtsbildung kam also einer anthropozentri-

schen Unternehmung gleich, die »das Interesse des Menschen am Tier über das

Interesse des Tieres an einem tiergerechten Leben« stellte.5 Im Zentrum stand

nicht das Wohl und der Schutz der Haus-, Nutz- und Schlachttiere, sondern die

Ausbildung des modernen, sittlich und religiös würdevoll handelnden Menschen.

Das Tier diente dem Menschen zur moralischen Verbesserung und Erhöhung, die

»Herrschaft« des Menschen über das Tier, seine paternalistische Haltung gegen-

über dem Tier wurde nicht infrage gestellt.6

Gegenwärtige Bildungs- und Lernprozesse, die die Ziele der Tierschutz-

und Tierrechtsbildung berücksichtigen, und den Standpunkt des Menschen

»Inter-Spezies« mitdenken, verlangen dementgegen freilich völlig neue Zielori-

entierungen und Grundlinien. Dennoch bieten die Lehr- und Lesebücher des 19.

Jahrhunderts einen hervorragenden Ausgangspunkt, um die derzeitigen Ansätze

der Tierschutz- und Tierrechtsbildung zu reflektieren und die Überlegungen

des Interspezies Lernens in die fachdidaktischen Konzeptionen zu integrie-

ren. In diesem Beitrag sind daher zunächst die Grundlinien einer historischen

Tierschutz- und Tierrechtsbildung zu entwickeln, vergangene, anthropozentrische

Zielorientierungen zu historisieren wie zu problematisieren und so Bildungs-

3 H. Weber (Hg.): Lehr- und Lesebuch, S. 84.

4 Ebd., S. 82.

5 M. Roscher: Tierschutzbewegung, S. 372.

6 Vgl. M. Roscher: Ein Königreich für Tiere, S. 77.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


»Mißhandele und mißbrauche nie ein Tier!« 91

und Lernprozesse anzustoßen, mit deren Hilfe konventionelle Mensch-Tier-

Dichotomien im Unterricht überwunden werden können. Daran anknüpfend gilt

es, fachspezifische Handlungs- und Reflexionsempfehlungen für eine künftige,

curriculare Integration von tierschutz- und tierrechtsrelevanten Themen und In-

halten vorzulegen, die die Bedeutung nichtmenschlicher Akteure in der Geschichte

anerkennen und herkömmliche, menschenzentrierte Narrative des historischen

Lernens hinterfragen.

2. Grundlinien einer historischen Tierschutz- und Tierrechtsbildung

2.1 Historizität und Animal Agency ergründen lernen

Die historische Tierforschung hat in den letzten Jahren wiederholt auf die

Historizität von Mensch-Tier-Beziehungen verwiesen und bei der Erkundung

dieser Beziehungen vor allem kulturwissenschaftlich-interdisziplinäre Zugänge

gewählt, die die Praktiken, die Materialität und die Räumlichkeit vonMensch-Tier-

Verhältnissen in das Zentrum der Untersuchungen gestellt haben.7 Desgleichen

sind die Grundlinien einer historischen Tierschutz- und Tierrechtsbildung entlang

dieser Prämissen zu formulieren, nicht zuletzt, weil auf diesem Wege nicht nur

die vergangenen Formen des Speziesismus seziert, sondern auch die fortwäh-

renden Diskriminierungen wie Ungleichbehandlungen von Tieren transparent im

Unterricht diskutiert werden können.

Es ist eines der Vermächtnisse der westlichen philosophischen und histori-

schen Traditionen, dass Bildungs- und Lernprozesse oft so gestaltet werden und

wurden, dass die Historizität des Tieres stets hinter die Vorstellungen von der His-

torizität des Menschen zurücktritt und -trat, Tieren im Gegensatz zu Menschen

selten der Status des Akteurs zugesprochen, historischer Wandel allein über den

Menschen verhandelt wurde undwird. Unlängst hat der Kulturwissenschaftler Do-

minik Ohrem festgehalten, dass das Tier in Opposition zum Menschen fortlau-

fend das ahistorische »Andere« verkörperte, dass die Historiografie der Erd- und

Menschheitsgeschichte maßgeblich auf der Ahistorizität des Tieres beruhe.8 Be-

reits in den Lehrwerken des 19. Jahrhunderts lassen sich solche Denktraditionen

nachweisen. Unter anderem vermerkte eine Weltkunde-Leitfaden für Mittel- und

Volksschulen von 1896 in seinen Notizen für das »Rind«: »Es ist wahrscheinlich das

älteste und jedenfalls das wichtigste Haustier des Menschen; denn es nützt ihm

nicht nur durch seine Arbeitskraft, sondern auch durch seine Milch, sein Fleisch,

7 Vgl. A. Hübner/M. Roscher: Pandadiplomatie, S. 116.

8 D. Ohrem: A Declaration of Interdependence, S. 23f.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


92 Andreas Hübner

seine Haut und seine Hörner.«9 Das Rind, so suggeriert der Lehrwerkstext, hat kei-

ne Geschichte, ist seit jeher auf seine Rolle als Haustier begrenzt und allein über

seinen Nutzen in das Verständnis der menschlichen Gesellschaften einzuordnen.

Am Beginn einer jeden Konzeption für eine historische Tierschutz- und Tier-

rechtsbildung ist die Historizität des Tieres mitzudenken. Die »Annahme, dass

Tiere auch Geschichte haben«, ist in den didaktischen und unterrichtlichen Über-

legungen zu berücksichtigen, biologischer Reduktionismus und die kulturelle Ein-

zigartigkeit des Menschen sind infrage zu stellen.10 Nur so ist der Weg in eine

Tiergeschichte als »Co-History« zu ebnen, die, wie mit Donna Haraway zu konsta-

tieren wäre, von den Transgressionen menschlicher und nichtmenschlicher Tiere

und ihrer Körper gekennzeichnet ist.11 Die kleinstmöglichen Analysepartikel die-

ser »Co-History« sind nicht die Mensch-Tier-Subjekte oder -Objekte, sondern die

Mensch-Tier-Beziehungen, beziehungsweise, wie Haraway definiert, die co-consti-

tutive relationships.12 Der geschichtslose wie auch der schutzlose und rechtsfreie

Körper der Tiere gehört demgemäß der Vergangenheit an. Künftig sind Tiere wie

Menschen im Sinne des Anthropozängedankens als geologische Faktoren in einem

Netzwerk von schutzfähigen und rechtsrelevanten Akteuren zu verstehen, das ne-

ben tierlichen und nicht-tierlichen Aktanten ebenso Pflanzen, Substanzen und Ge-

genstände einschließt.13

Tiere werden in der historischen Tierschutz- und Tierrechtsbildung somit zu

animal agents. Sie sind Akteure in der Geschichte, auch wenn sie »ihre Lebensge-

schichte meistens abseits der Wahrnehmung durch den Menschen entfalten«14.

Für Bildungs- und Lernprozesse empfiehlt es sich, die vielfältigen Forschungen um

das Handeln der Tiere in die didaktischen Überlegungen einzubeziehen, die durch-

aus konkurrierenden Agency-Konzepte im Unterricht zu operationalisieren und

so den bestehenden Mensch-Tier-Macht- und Gewaltverhältnissen zum Trotz tier-

liche Subjektivitäten zu denken.15 Die heterogenen Gruppen von Tieren berück-

sichtigend bieten sich drei Agency-Konzepte an: (1) Die relationale agency, die die

Interaktionen und deren Wirkung in den Mensch-Tier-Beziehungen in den Vor-

dergrund schiebt, (2) die entangled agency, die sich in der Verwobenheit der Aktan-

ten in Netzwerken manifestiert, und (3) die embodied agency, die die Leiblichkeit

der Mensch-Tier-Verhältnisse akzentuiert und als praxeologischer Ansatz beson-

ders vielversprechend für die Tierschutz- und Tierrechtsbildung erscheint.16

9 A. Renner/G. Feddeler/J. F. Hüttmann/H. Jastram/A. Marten (Hg.): Weltkunde, S. 312.

10 A. Hübner/M. Roscher: Pandadiplomatie, S. 116.

11 Vgl. D. Haraway: The Companion Species Manifesto, S. 12 und S. 31.

12 Vgl. P. Eitler/M. Möhring: Eine Tiergeschichte der Moderne, S. 92f.

13 A. Hübner/M. Roscher: Pandadiplomatie, S. 117.

14 Vgl. G. Kompatscher/R. Spannring/K. Schachinger: Human-Animal Studies, S. 187.

15 Vgl. M. Kurth/K. Dornenzweig/S. Wirth: Handeln nichtmenschliche Tiere?, S. 35.

16 Vgl. G. Kompatscher/R. Spannring/K. Schachinger: Human-Animal Studies, S. 188.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


»Mißhandele und mißbrauche nie ein Tier!« 93

2.2 Den Praktiken der Mensch-Tier-Beziehungen folgen lernen

In der jüngsten Vergangenheit hat die historische Tierforschung vermehrt auf

praxeologische wie wissenssoziologische Ansätze zurückgegriffen, um nicht in

die Verlegenheit zu geraten, das Handeln und die Handlungsabsichten der Tiere

nachweisen zu müssen. Abseits von Schrift und Sprache, so betonen die ver-

schiedenen Studien, hinterlassen vor allem die Praktiken der Interaktion von

Menschen und Tieren lesbare Zeichen, die das konkrete Tun der Tiere offenle-

gen, tierliche Akteure zu einem untersuchbaren »Gegenüber« machen und so

die soziale Praxis der Mensch-Tier-Interaktion als gesellschaftsformende und

alltagsbildende Prozesse abbilden. Ein solcher praxeologischer Zugriff ermöglicht

es der historischen Tierforschung zugleich, die dichotomischen Vorstellungen von

Mensch-Tier-Machtverhältnissen zu durchbrechen: Ebenso wie in den Praktiken

der Interaktion die Polaritäten von Vertrautheit und Fremdheit unter Menschen

und Tieren permanent ausverhandelt werden, so sind die Spannungen um Do-

minanz und Unterwerfung wie auch die Beschaffenheiten von Herrschafts-,

Gewalt- oder Ausbeutungsstrukturen als Teil ständiger Aushandlungsprozesse von

Menschen und Tieren zu begreifen.17

Die Praktiken der Interaktion von Menschen und Tieren sind niemals statisch,

sie sind einem steten historischen Wandel unterworfen. Sie ändern sich mit der

Zeit, wie sich auch die politischen Bedeutungen ändern, die durch diese Prakti-

ken erzeugt werden. Tiere sind und waren mit diesem historischen wie politischen

Wandel, der sie direkt betrifft, den sie aber auch beeinflussen, beständig in zwei-

erlei Maße verwoben: Zum einen spüren sie denWandel in Form normativer Maß-

nahmen als Teil politischer Entscheidungsprozesse wie im Falle von Tierschutzge-

setzen. Zum anderen gestalten sich die Rollen von Tieren im gesamtgesellschaftli-

chen Rahmen als Resultat wechselnder philosophischer und ethischer Vorstellun-

gen kontinuierlich neu.18

Die Praktiken der Interaktion von Menschen und Tieren bestimmten und be-

stimmen gleichfalls die gesellschaftliche Konstruktion und Klassifizierung von Tie-

ren, die für gewöhnlich nach ihren Beziehungen zumund ihrerNutzbarkeit für den

Menschen (und nicht nach biologischen Systematisierungen) vorgenommen wer-

den. Gesellschaftliche Konstruktionen und Klassifizierungen von Tieren sind hoch-

gradig anthropozentrisch. Die Sinnroutinen, die aus den Praktiken der Interakti-

on entstehen, führen vonmenschlicher Seite zu Einteilungen und Einordnungen in

Kategorien wie Haustiere, Nutztiere,Masttiere, Schlachttiere,Wildtiere, aber auch

17 Vgl. A. Steinbrecher: Tiere und Geschichte, S. 12, sowie A. Steinbrecher: They do something,

S. 29-52.

18 Vgl. M. Roscher: New Political History and the Writing of Animal Lives, S. 54.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


94 Andreas Hübner

in Raubtiere, Schädlinge oder Plagen.19 Solche Kategorisierungen sind zumeist das

Resultat emotionaler Beziehungen und intersubjektiv geteilter Tierbilder, die An-

nahmen über das »Wesen« bestimmter Tiere ausdrücken und gewissen Handlun-

gen gegenüber Tieren eine Legitimität verleihen.Grundlage für diese Zuschreibun-

gen sind kulturelle Praktiken und Ideen, die historisch und räumlich eingeschrie-

ben sind. Mit anderen Worten: In ihrer historischen und räumlichen Spezifität

bedingen die sozialen Praktiken der Interaktion – und nicht biologische Determi-

nanten –, ob ein Tier, beispielsweise ein Kaninchen, »legitimer Weise« als Haus-,

Versuchs- oder Wildtier beziehungsweise gar als Fleischlieferant oder Schädling

gesehen wird.20

Die historische Tierschutz- und Tierrechtsbildung muss willkürlich erschei-

nende Kategorisierungen dieser Art bei der Gestaltung künftiger Bildungs- und

Lernprozesse berücksichtigen. Schließlich erfolgen die Einteilungen und Einord-

nungen nicht in einem norm- und wertefreien Raum, vielmehr haben sie für die

Tiere oftmals rechtliche Konsequenzen, die mit der legalen Privilegierung oder

aber der legalen Aus- und Begrenzung einzelner Tierarten einhergehen. »Die ent-

scheidende Trennlinie« der Tierkategorisierungen, so vermerkten die Rechtswis-

senschaftlerinnen Margot Michel und Saskia Stucki jüngst, verläuft dabei »zwi-

schen den rechtlich und faktisch privilegierten Heimtieren, die aus Interesse am

Tier oder als Gefährten im Haushalt gehalten werden, und den entindividualisier-

ten Nutztieren, die aus ökonomischen oder wissenschaftlichen Interessen genutzt

werden«21. Aus historischer Perspektive wäre freilich zu ergänzen, dass auch die

Grenzen zwischen »privilegierten Heimtieren« und »entindividualisierten Nutz-

tieren« stets fließend verliefen. Noch im 19. Jahrhundert wurden beispielsweise

Hunde in urbanen Zentren wie New York »als Pferde des kleinen Mannes« von

Lumpenhändlern vor Karren gespannt und in sogenannten »Hundetretmühlen«

und Laufrädern zum Antrieb verschiedener Mechanismen eingesetzt, während der

Haus- und Schoßhund als Companion Animal der aufstrebenden Mittelklasse neu

erfunden und die Hundezucht diskursiv mit der humanen Behandlung des Tieres

verschränkt wurde.22 Im New Yorker Fall befeuerte die Gleichzeitigkeit von Hun-

den als Haus- undNutztier den Aufstieg der American Society for the Prevention of

Cruelty to Animals entscheidend. Unter ihrem Gründer Henry Bergh verfolgte die

Society nach 1866 jährlich hunderte von Tiermissbrauchsfällen strafrechtlich und

trug dazu bei, dass Mensch-Hund-Praktiken fortan auf die Rollenverteilung von

Halter und Haustier begrenzt und Haus- und Schoßhunde in ein humanistisches

Ideal der Haustierhaltung eingepasst wurden.23

19 Vgl. G. Kompatscher/R. Spannring/K. Schachinger: Human-Animal-Studies, S. 56ff.

20 Vgl. M. Sebastian: Subjekt oder Objekt?, S. 71f.

21 M. Michel/S. Stucki: Vom Recht über Tiere zu den Legal Animal Studies, S. 236.

22 Vgl. J. Homans: Warum Hunde?, S. 304.

23 Vgl. A. A. Robichaud: Animal City, S. 174f. und S. 195f.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


»Mißhandele und mißbrauche nie ein Tier!« 95

2.3 Materialität und Körperlichkeit von Mensch-Tier-Beziehungen

erfahren lernen

»Es ist die Verletzlichkeit der Körper und der Gefühle von Tieren, die sie in unseren

Augen so schützenswertmacht«24, notierte die Tierphilosophin und -ethikerin Ari-

anna Ferrari in ihren Überlegungen zur Verwundbarkeit von Tieren zuletzt im Jahr

2019. Ferrari akzentuierte damit die Komponente der Materialität von Mensch-

Tier-Beziehungen, die sich bereits in den Lehr- und Lesebüchern des 19. Jahrhun-

derts entdecken lässt. Nicht selten prangerten die Lehrwerke damals die körper-

lichen Kontakte von Menschen und Tieren an und warnten – mit dem üblichen

Verweis auf die Verrohung und Vertierlichung des Menschen – vor der Gewalt ge-

genüber dem Tier: »Wer sein Spannvieh, ohne ihm gehöriges Futter und die nötige

Ruhe zu gönnen, abquält, wer ihm übergroße Lasten zumutet und es durch ro-

he Schläge und Mißhandlung zum Anstrengen seiner letzten Kräfte zwingt, sinkt

selbst auf die Stufe des Tieres hinunter, und ein solcher ›Viehschinder‹ wird von

jedem ordentlichen Menschen verachtet.«25

In der historischen Tierforschung haben die Körperlichkeit und die Leiblichkeit

von Tieren seit jeher eine besondere Aufmerksamkeit erfahren, Tierhistoriker*in-

nen wiederholt darauf verwiesen, dass die körperlichen Kontakte von Menschen

und Tieren wesentliche Rückschlüsse über vergangene und aktuelle Gesellschaften

zulassen. Neben den Mensch-Tier-Kontakten erkundeten Historiker*innen, vor-

nehmlich jene mit einer Präferenz in der Medizingeschichte, in den letzten Jah-

ren die körperliche Unabgeschlossenheit von Menschen und Tieren. Insbesondere

die historischen Dimensionen der Praktiken des Heilens als auch der Wissenspro-

duktion durch medizinische Testlabore und Tierversuche wurden unter Rückgriff

auf posthumanistische Ansätze vermehrt diskutiert. Nicht zuletzt Donna Hara-

ways Vorstellungen von der »ko-konstitutiven« Beschaffenheit menschlicher und

tierlicher Körper wurden in der Tierforschung produktiv rezipiert und in der his-

torischen Pandemieforschung zur Anwendung gebracht.26 Ganz in diesem Sinne

hielten unter anderem die Medizinhistorikerin Daniela Haarmann und die Tier-

ethikerin Kerstin Weich in einem gemeinsamen Beitrag fest, dass etwa Tierseu-

chen im 19. Jahrhundert weniger als Störung in einem Organismus denn als Stö-

rung der nationalen Ordnung gelesen wurden: Tierseuchen galten »als Angriff auf

die Gesundheit des Volkskörpers«27.

24 A. Ferrari: Anthropozentrismus, S. 362.

25 H. Weber (Hg.): Lehr- und Lesebuch, S. 84.

26 Vgl. u.a. D.Merdes: Co-constitutiveRelationships inModernMedicine, S. 262f. Basis derÜber-

legungen hier: D. Haraway: Manifesto for Cyborgs, S. 65-108, sowie D. Haraway: Simians, Cy-

borgs and Women.

27 D. Haarmann/K. Weich: Geschichte der Tiermedizin, S. 154.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


96 Andreas Hübner

Auch die Zurschaustellung nicht-lebendiger Tierkörper sind im Rahmen von

Bildungs- und Lernprozessen um eine historische Tierschutz- und Tierrechtsbil-

dung zu problematisieren. Denn noch immer liegen die materiellen Überreste tier-

licher Körper nicht nur in den Kuriositätenkabinetten, Asservatenkammern und

Sammlungen von Museen oder in den Tierfriedhöfen und Denkmälern des öffent-

lichen Raumes vergraben, sondern werden in taxidermierter Gestalt auch in den

Biologiekabinetten der Schulen und Universitäten bewahrt.28 Die Exponierung

nicht-lebendiger Tierkörper spiegelt sich im verdinglichten Modus des alltäglichen

Sprachgebrauchs wider: Während Menschen sterben, verenden Tiere, »[i]hre toten

Körper sind keine ›Leichen‹, sondern ›Kadaver‹«29.

Schüler*innen des Geschichtsunterrichts begegnen Enthumanisierungen und

Versachlichungen dieser Form bei ihren Erkundungen der Jagd und Jagdkultur in

der Ur- und Frühgeschichte, im Frankreich des Ancien Régime oder in der Betrach-

tung des Kolonialismus und Imperialismus. Tiere werden hier nicht getötet, son-

dern »zur Strecke gebracht«, sie »bluten« nicht, sondern »schweißen«, ihre »Kada-

ver« werden nicht gezählt, sondern »auf Strecke gelegt«. Rechte und Schutz nicht-

lebendiger Tierkörper werden über diesen Sprachgebrauch unterminiert, das Spre-

chen über das Töten des Tieres wie auch das Vergeben des Aktes der Tötung selbst

emotional erleichtert.30

2.4 Mensch-Tier-Raumbeziehungen erkunden lernen

Im Jahr 1980 veröffentlichte der britische Kunsthistoriker John Peter Berger einen

Essay mit dem Titel »Why Look at Animals«. Hierin kritisierte er die Margina-

lisierung und Gefangennahme nichtmenschlicher Körper und bezeichnete insbe-

sondere die in Zoos eingesperrten Tiere als Sinnbild des westlichen Kapitalismus.

Während Tiere, so Berger, anderswo verschwänden, würden sie im Zoo zumDenk-

mal ihres eigenen Verschwindens stilisiert.31 Die materielle Zurschaustellung von

Tierkörpern verband Berger mit einer Kritik an ihrer räumlichen Begrenzung und

Entrechtung. Den Blick auf die tierlichen Körper gerichtet, entlarvte er jene li-

minalen Räume und Orte, die als den Tieren zugehörig gedacht wurden. Bergers

Überlegungen verbreiteten sich in den Folgejahren weitreichend und schlugen sich

nicht zuletzt in den Schriften von Kulturgeografen wie Chris Philo und Chris Wil-

bert nieder. Deren grundlegende Differenzierung zwischen den »Animal Spaces«,

also jenen Räumen, die den Tieren vom Menschen zugewiesen werden, und den

28 Vgl. A. Hübner/M. Roscher: Pandadiplomatie, S. 122.

29 R. Heuberger: Tiermetaphern und andere anthropozentrische Sprachphänomene, S. 369.

30 Vgl. ebd., S. 370.

31 Vgl. J. Berger: Why Look at Animals?

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


»Mißhandele und mißbrauche nie ein Tier!« 97

»Beastly Places«, jenen Orten, die die Tiere sich selbst aneignen, gehört mittler-

weile zum Common Sense der historischen Tierforschung.32

Der historischen Tierrechts- und Tierschutzbildung sind derartige Differenzie-

rungen aus den Studien der Lehrbücher des 19. Jahrhunderts nicht unbekannt. In

den einschlägigenWerken konnten die Leser*innen stets darauf hoffen, dass ihnen

die Erläuterungen der Verfasser die räumlichen Ordnungen der »Tierhaltung« na-

helegten. Im bereits erwähntenWeltkunde-Leitfaden für Mittel- und Volksschulen

unterschieden die Autoren zwischen »Haushunden und -katzen«, »Stubengenos-

sen« und den Tieren auf dem »Geflügelhofe« und »im Stalle« und nahmen präzise

räumliche Zuweisungen vor: Während ein »Stubengenosse« wie der »Goldfisch«

in ein »größeres Wassergefäß« zu setzen sei, gehörten Rinder, Schafe und Zie-

gen, so der Leitfaden, in den Stall.33 Jedoch konnten die Verfasser des Weltkunde-

Leitfadens nicht negieren, dass sich einige Tiere – gegen den Willen des Men-

schen – der guten Stube und des Schlafzimmers bemächtigten. Stubenfliegen, Flö-

he, Bettwanzen, aber auch Schaben und Motten wurden daher im Lehrbuch al-

lesamt zu »ungebetenen Gäste im Hause« erklärt, Küchen- und Speisekammern

gleichwie Schränke und Möbelritzen zu Orten der tierischen Unordnung ausgeru-

fen.34 Die Mensch-Tier-Raumbeziehungen waren, so schwer dieses Eingeständnis

den Lehrbuchautoren fallen mochte, Gegenstand ständiger Aushandlungen.

Neben einem grundlegenden Verständnis für vergangene Mensch-Tier-

Raumbeziehungen ist in der historischen Tierschutz- und Tierrechtsbildung künf-

tig das Verständnis für die Historizität von Räumlichkeit zu schulen. Schließlich

waren, um beim Beispiel des Hofes zu bleiben, die guten Stuben, Schlafzimmer

und Gehöfte keine statischen Produkte sozialer Raumpraktiken, sondern befanden

sich in einem steten Wandel. Der Hund, um nur ein Tier exemplarisch heraus-

zugreifen, wanderte im Laufe des 19. und 20. Jahrhunderts von den ländlichen

Gehöften in die Straßen der Metropolen, schlich sich von hieraus in die guten

Stuben des Bürgertums und fand sich am Ende des 20. Jahrhunderts nicht selten

am Fußende des Bettes seiner Halter wieder. Mit dieser räumlichen Rekonfigu-

ration der Mensch-Hund-Verhältnisse änderten sich nicht nur soziale Praktiken

menschlicher und tierlicher Akteure, auch die Schutz- und Rechtsverhältnisse von

Menschen und Hunden wandelten sich eklatant.35

Prinzipiell führten Industrialisierung, Mechanisierung und Urbanisierung

im 19. und 20. Jahrhundert zu einer radikalen Umgestaltung der Mensch-Tier-

Raumbeziehungen. Tiere wurden nunmehr über Zuweisungen lokal fixiert,

hierarchisiert und teils legal exkludiert. Ob Tiere an bestimmten Orten erwünscht

32 Vgl. C. Philo/C. Wilbert (Hg.): Animals Spaces, Beastly Places, insb. S. 1-35.

33 Vgl. A. Renner/G. Feddeler/J. F. Hüttmann/H. Jastram/A. Marten (Hg.): Weltkunde-Leitfaden,

S. 306-314.

34 Vgl. ebd., S. 309f.

35 Vgl. A. Robichaud: Animal City, S. 195.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


98 Andreas Hübner

oder erlaubt waren, hing nicht zuletzt von Diskursen des Räumlichen ab. So

wurde die Ratte mit Beginn des 20. Jahrhunderts domestiziert und in mancher

Hinsicht neu verortet: Die Wanderratte galt weiterhin zwar als Schädling des

öffentlichen Raumes, die Laborratte aber stieg zum unverzichtbaren Nutztier der

Tierversuchslabore auf. Die Farbratte wiederum erhielt Einzug in die Zimmer

städtischer Teenager.36 Unterdessen erklärten urbane Entscheidungsträger*innen

immer mehr Orte zu Verbotszonen für Tiere oder erschufen Räume, die dezidiert

durch die Abwesenheit von Tieren definiert waren. In der vermeintlich freien

Natur hingegen drang der Mensch langsam aber stetig in die letzten Rückzugs-

zonen »wilder Tiere« ein.37 Wohingegen Pferde und Kühe nicht nur aus den neu

geschaffenen Parks und Gärten von Metropolen wie New York und San Francisco

verschwanden38, beschränkte der Mensch durch die Einrichtung großflächiger

Wildschutzreservate und Nationalparks zugleich die verbliebenen Freiräume der

Tiere, »die als staatlich dekretierte und wissenschaftlich sanktionierte Räume des

wilden Tiers zu einem ständigen Konfliktfeld von Tier- und Menschenrechten

wurden«39.

Für die historische Tierschutz- und Tierrechtsbildung ergibt sich aus diesen

Überlegungen eine besondere Herausforderung: Sie muss eine Reflexion der

räumlichen Zuweisungen und Ordnungen von Mensch-Tier-Beziehungen initi-

ieren, die hierarchischen Strukturen des Räumlichen transparent machen und

daran anschließend die Konsequenzen spatialer Konfigurationen für Tierschutz

und Tierrecht diskutieren. Gelingen kann dies freilich nur, wenn die Beziehungen

des Räumlichen, Materiellen und Körperlichen im Rahmen einer kulturwissen-

schaftlichen Neuorientierung der Geschichtsdidaktik zusammengedacht und

die Einsicht von der Konstruktivität der Mensch-Tier-Geschichte/n in die Klas-

senzimmer der Schulen einzieht. Allein auf diesem Wege lässt sich das Projekt

des Interspezies Lernens im Geschichtsunterricht bewerkstelligen und in die

Geschichtsdidaktik einführen.

3. Leitlinien einer historischen Tierschutz- und Tierrechtsbildung

3.1 Reflexionsempfehlungen

Wie also lassen sich konkrete Bildungs- und Lernprozesse initiieren, die die Ge-

danken des Tierschutzes und Tierrechts nachhaltig in Geschichtsdidaktik und Ge-

36 Vgl. u.a. P. Eitler: Eine Tiergeschichte der Moderne, S. 207.

37 Vgl. J. Ullrich: Editorial, S. 7.

38 Vgl. A. Robichaud: Animal City, S. 13-46. Das Kapitel trägt bezeichnenderweise den Titel »Cow

Town«.

39 B. Gissibl: Das kolonisierte Tier, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


»Mißhandele und mißbrauche nie ein Tier!« 99

schichtsunterricht verankern? Welche Reflexions- und Handlungsempfehlungen

lassen sich aus den Grundlinien einer historischen Tierschutz- und Tierrechtsbil-

dung ableiten?

Auch im Zeitalter des Anthropozäns zeichnen sich Geschichtsdidaktik und

Geschichtsunterricht weiterhin durch einen ausgeprägten Anthropozentrismus

aus. Das Tier, wie bereits konstatiert, repräsentiert im Studien- und Klassenraum

weiterhin das nichtmenschliche »Andere« und »wird vom Menschlichen konse-

quent abgegrenzt«40. Diesem Anthropozentrismus ist zu begegnen. Stattdessen

sind posthumanistische Ansätze und Vorsätze in Didaktik und Unterricht zu

erproben. Das heißt, das Menschliche ist nicht zum Schluss- oder Schlüssel-

punkt einer historischen Tierrechts- und Tierschutzbildung zu machen, sondern

eine humanimalische Beziehungsgeschichte des Tierrechts und Tierschutzes zu

konzipieren.41 An deren Schlüssel- und Schlusspunkten steht, in Anknüpfung

an den Tierhistoriker Amir Zelinger, die Suche nach den »kleinen Geschichten

der Entstehung von partnerschaftlichen Beziehungen« zwischen Menschen und

Tieren und das Erkunden der kleinen Anekdoten, in denen »die Entstehung von

solchen Beziehungen geschildert wird«42.

Parallel ist eine Reflexion über die historischen Spielarten des Tierschutzes

und Tierrechts und deren Wandel anzustoßen. Für die Ursprünge der Tierschutz-

und Tierrechtsbewegung im 19. Jahrhundert hat nicht zuletzt Mieke Roscher auf

die schrittweise Emotionalisierung des Tierschutzdiskurses verwiesen und damit

den Übergang von der anthropozentrischen zum pathozentrischen Tierschutz be-

schrieben. Aufbauend auf den Ideen des Utilitarismus und der Rechtsentwick-

lung in England formte sich, so der Konsens in der historischen Tierforschung, im

deutschsprachigen Raum eine Tierschutzbewegung, die nicht mehr die Sittlich-

keit des Menschen, sondern die Leidensfähigkeit von Tieren in den Vordergrund

rückte. Für das 20. Jahrhundert wäre, und auch hierin besteht Konsens unter Tier-

historiker*innen, eine Ökonomisierung und Politisierung des Tierschutzdiskurses

zu konstatieren, ein Prozess, der sich in der Prägung einer Vielzahl neuer Begriffe

in den Tierschutz- und Tierrechtsdebatten widerspiegelte. Neben dem Begriff des

»Tierrechts« per se gehöhrten dazu unter anderem der Begriff der »›Tierbefreiung‹

sowie der sogenannte ›Speziesismus‹ als institutionalisierte Form der ›Tierunter-

drückung‹«.43

Eine Historisierung und Kontextualisierung der Begrifflichkeiten um Tier-

schutz und Tierrecht zum Ausgang von Bildungs- und Lernprozessen zu ma-

chen, eröffnet eine weitere Reflexionsperspektive für Geschichtsdidaktik und

40 Vgl. A. Hübner/M. Roscher: Pandadiplomatie, S. 126.

41 Vgl. A. Zelinger: Menschen und Haustiere im Deutschen Kaiserreich, S. 20.

42 Ebd., S. 24f.

43 M. Roscher: Geschichte des Tierschutzes, S. 180.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


100 Andreas Hübner

-unterricht: Begrifflichkeiten erstarken häufig im Rahmen gesellschaftlicher Kon-

flikte, die auch auf gesellschaftliche Transformations- und Wandlungsprozesse

verweisen. Tierschutz- und Tierrechtsfragen fungierten innerhalb solcher Kon-

flikte oftmals als Projektionsfläche, erlaubten politische Positionierungen und

trugen zur Durchsetzung bzw. Verwirklichung teils anders gelagerter Interessen

bei. Beispielsweise wurden Konflikte über Geschlechterbeziehungen im späten

19. Jahrhundert und frühen 20. Jahrhundert wiederholt über die Debatten um

Tierschutz und Tierrecht verhandelt. Insbesondere in Großbritannien, wo der

Anteil von Frauen in nahezu allen Tierschutzorganisationen hoch war, gelang es

Aktivist*innen ihr Engagement für Tierschutz und Tierrecht eng mit Fragen zur

eigenen Emanzipation zu verknüpfen. Ähnliche Tendenzen waren im deutsch-

sprachigen Raum zu beobachten. Allerdings agierten Frauenrechtler*innen hier

zurückhaltender, da sie ihre Ziele nicht dem Vorwurf der Hysterie, dem sich ihre

englischen Mitstreiter*innen ausgesetzt sahen, preisgeben wollten.44 Demnach

verlangt ein künftiges (historisches) Interspezies Lernen danach, die Verflechtun-

gen zentraler Transformations- und Wandlungsprozesse mit den Entwicklungen

von Mensch-Tier-Beziehungen zu reflektieren. Geschlechterkonflikte, Industriali-

sierung, Urbanisierung, Kolonialismus und viele andere Themenfelder sind unter

dem Brennglas der Tierschutz- und Tierrechtsgeschichte neu zu denken und für

Bildungs- und Lernprozesse produktiv macht.

3.2 Handlungsempfehlungen

Wenn aus diesen Reflexions- weiterführende Handlungsempfehlungen abzuleiten

sind, dann müssen diese Empfehlungen auch die aktuellen Diskussionen der Ge-

schichtsdidaktik und die curricularen Vorgaben für den Geschichtsunterricht be-

rücksichtigen. Allerdings sollte diese Einsicht nicht – wie so oft – dazu führen, an-

thropozentrische Überzeugungen, ahistorische Begriffsanwendungen und die ver-

meintlich unvermeidliche Trennung von historischen Themenfelder über die Hin-

tertür in Geschichtsdidaktik und Geschichtsunterricht erneut zu legitimieren und

zu reinstallieren. Vielmehr bietet die historische Tierschutz- und Tierrechtsbildung

eine Chance, gewachsene Setzungen und Vorgehensweisen herauszufordern und

Lehrer*innen wie Schüler*innen dazu zu ermutigen, den Unterricht in Zukunft

gegen den Strich zu bürsten. Dabei entspricht eine historische Tierschutz- und

Tierrechtsbildung den aktuellen Ansprüchen der Kompetenzorientierung, unter-

stützt aufgabenorientierte Ansätze und ist über fallanalytische, biographische und

längs- wie querschnittartige Konzeptionen problemlos in Geschichtsdidaktik und

-unterricht zu implementieren. Die curricularen Voraussetzungen hierfür sind in

allen Bundesländern geschaffen. Bei Lehrenden und Lerner*innen sind allein die

44 Vgl. M. Roscher: Geschichte des Tierschutzes, S. 43f.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


»Mißhandele und mißbrauche nie ein Tier!« 101

Bereitschaft für interdisziplinäre Verfahren zu wecken, um so bekannte Themen-

felder unter tierschutzrechtlichen Prämissen neu zu entdecken.

Einer besonderen Aufmerksamkeit in der geschichtsdidaktischen und -

unterrichtlichen Praxis bedürfen – aus thematischer Perspektive – die Trans-

formationen der Mensch-Tierschutz- und Tierrechtsverhältnisse in der Zeit

des Nationalsozialismus. Bereits am 24. November 1933 verabschiedete das

NS-Regime das Reichs-Tierschutzgesetz, das in seiner Novität zwar über die

bekannten Tierschutz- und Tierrechtsmaßnahmen weit hinausging, im Speziellen

Tierquälerei und Vivisektion unter Strafe stellte, jedoch konkrete Vorüberlegungen

aus den Tagen der Weimarer Republik aufgriff.45 Von Beginn an bildete das Gesetz

darüber hinaus einen integralen »Bestandteil der Neuordnung der Gesellschaft

auf völkisch-rassistischer Grundlage«46. Der organisierte und institutionalisierte

Tierschutz wurden gleichgeschaltet, radikal-progressive Tierschutzaktivist*innen

verdrängt und nahezu alle tierschutzrechtlichen Maßnahmen so konzipiert, dass

anstatt des Tierwohls rassistische und biologistische Motivationen den Leit-

faden für künftige NS-Politiken bilden konnten.47 Ferner blieben wesentliche

Inhaltspunkte, beispielsweise was die Durchführung von Tierversuchen betraf,

regelmäßig unberücksichtigt, weil sie unter anderem aufgrund »kriegsrelevanter

Forschung« ausgesetzt werden konnten. Die Historikerin Maren Möhring hat zu-

dem eindrucksvoll nachgewiesen, dass »der Einschluss von Tieren in eine Spezies

übergreifende nationalsozialistische ›Lebensgemeinschaft‹ […] konstitutiv mit

dem Ausschluss (und der Vernichtung) bestimmter Menschengruppen verknüpft«

war.48 Gerade das jüdische Leben wurde durch das Reichs-Tierschutzgesetz weiter

ausgegrenzt, eingeschränkt und diffamiert. Das Schächten nach jüdischem Ritus

stand fortan unter Strafe und in der Öffentlichkeit wurden Juden als gefühl-

lose Vivisektionisten oder »Viehjuden« gebrandmarkt, für die das Tier, so die

NS-Propaganda, nur eine Sache mit monetärem Wert darstellte.49

Das Reichs-Tierschutzgesetz war ferner unverkennbar mit den nationalsozia-

listischen Programmen der »Volks«- und »Lebensgemeinschaft« verschränkt. Dies

betraf auch die biopolitischen Konsequenzen des Gesetzes, wie wiederum Maren

Möhring aufzeigen konnte: Tiere wurden nach »niederen« und »höheren« Arten

klassifiziert, gesunde und nützliche Tiere dezidiert in die »Lebensgemeinschaft«

eingeschlossen und Maßnahmen gegen sogenannte »Schädlinge«, die Kollektiv-

körper wie »den deutschen Wald« oder das »deutsche Volk« bedrohten, veran-

lasst.50 Begleitet wurde dieser Prozess von einer »Aufartung« bestimmter Men-

45 Vgl. M. Möhring: ›Herrentiere‹ und ›Untermenschen‹, S. 230.

46 Ebd.

47 Vgl. M. Roscher: Tierschutz- und Tierschutzbewegung, S. 35.

48 M. Möhring: ›Herrentiere‹ und ›Untermenschen‹, S. 231.

49 Vgl. ebd.

50 Vgl. ebd., S. 235.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


102 Andreas Hübner

schen und Tiere, während andere zu »Ungeziefer« und »Schädlingen« degradiert

wurden. Tierschutz und Tierrecht waren nunmehr diskursivmit der nationalsozia-

listischen Ausgrenzung und Verfolgung von Menschen als »Volksschädlinge« und

»Untermenschen« verschränkt.51

Für die historische Tierschutz- und Tierrechtsbildung ist die Auseinanderset-

zung mit dem NS-Regime unvermeidlich. Nicht nur sind die Mythen von einer

»tierfreundlichen« NS-Politik zu dekonstruieren, auch der Mär von einer Verab-

schiedung des Reichs-Tierschutzgesetzes einzig aus propagandistischen Erwägun-

gen ist entgegenzutreten. Das Reichs-Tierschutzgesetz war von vornherein und

vollends in die antisemitischen, bio- und kulturrassistischen Ideologien des NS-

Systems eingebettet und zugleich ein Teil von deren Verwirklichung. Mit anderen

Worten: Ein Verständnis des Tierschutzes und Tierrechts im NS-Staat fördert un-

ser Verständnis für die nationalsozialistische Gesellschaft und Herrschaft als sol-

che.

4. Schlussbetrachtungen

»[T]he question is not, Can they reason? nor, Can they talk? but, Can they suffer?«,

notierte der britische Jurist, Philosoph und Sozialreformer Jeremy Bentham in

seiner Introduction to the Principles of Morals and Legislation im Jahr 1789.52 Wie vie-

le Utilitarist*innen rückte Bentham mit dieser Aussage die Empfindungs- und

Leidensfähigkeit der Tiere in den Vordergrund. Dabei verknüpfte er Fragen der

Empfindung und des Leidens mit Fragen um Tierrechte: »The day may come, when

the rest of the animal creation may acquire those rights which never could have

been withholden from them but by the hand of tyranny.«53 Während Benthams

Eingebungen sicherlich den Tenor der Zeit in den Jahren der Französischen Re-

volution trafen, lieferten sie für die moderne Tierschutz- und Tierrechtsbewegung

51 Vgl. ebd., S. 243.

52 J. Bentham: Introduction to the Principles of Morals and Legislation, S. 311: »The day may

come, when the rest of the animal creation may acquire those rights which never could have

been withholden from them but by the hand of tyranny. The French have already discovered

that the blackness of the skin is no reason why a human being should be abandoned without

redress to the caprice of a tormentor. It may come one day to be recognised, that the number

of the legs, the villosity of the skin, or the termination of the os sacrum, are reasons equally

insufficient for abandoning a sensitive being to the same fate. What else is it that should

trace the insuperable line? Is it the faculty of reason, or, perhaps, the faculty of discourse? But

a full-grownhorse or dog is beyond comparison amore rational, aswell as amore conversable

animal, than an infant of a day, or a week, or even a month, old. But suppose the case were

otherwise, what would it avail? the question is not, Can they reason? nor, Can they talk? but,

Can they suffer?«.

53 J. Bentham: Introduction to the Principles of Morals and Legislation.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


»Mißhandele und mißbrauche nie ein Tier!« 103

in den Folgejahren entscheidende Impulse – auch wenn der ihren Ideen innewoh-

nende Pathozentrismus von den modernen Tierschutz- und Tierrechtsbewegun-

gen zurecht kritisiert wurde. Retrospektiv scheint für die historische Tierschutz-

und Tierrechtsbildung insbesondere der Wortlaut seiner Notiz von Interesse: Mit

»the rest of the animal creation« umschrieb Bentham in seinen Principles of Morals

and Legislation die nichtmenschlichen Tiere und ließ den Speziesismus seiner Tage

gewissermaßen hinter sich.

Für eine künftige historische Tierschutz- und Tierrechtsbildung, die sich den

Ansätzen des Interspezies Lernens verpflichtet, bilden Benthams Anmerkungen

daher einen hervorragenden Ausgangspunkt. Vor allem der historischeWandel von

Tierschutz- und Tierrechtsdiskursen kann über eine Annäherung an seine Schrif-

ten und die seiner (vielen) Nachfolger*innen erkundet werden. Gleiches ist freilich

für die deutschsprachigen Lehr- und Lesebücher des 19. Jahrhunderts zu konstatie-

ren. Auch sie spiegeln den steten Wandel von Tierschutz- und Tierrechtsdiskursen

wider und erlauben so einen flüchtigen Blick in die anthropozentrischen Setzun-

gen der frühen Tierschutz- und Tierrechtsbildung. Von den Warnungen vor »reiz-

bare[m], jähzornige[m]Wesen« gegenüber Tieren bis hin zur Verurteilung von »ab-

scheulichen Schimpfworten und schändlicher Tierquälerei« wurden junge Schü-

ler*innen und künftige Landwirt*innen in den Lehrwerken nicht nur im Umgang

mit Tieren geschult, sondern auch in Diskurse um menschliche Moral, Sittlichkeit

und Religion eingeführt.54

Die historische Tierrechts- und Tierschutzbildung allein kann das Projekt des

Interspezies Lernens nicht realisieren, sie kann im Rahmen eines inter- und trans-

disziplinären Bildungsprozesses aber dazu beitragen, die Gedanken des Tierschut-

zes und Tierrechts nicht nur in Geschichtsdidaktik und Geschichtsunterricht, son-

dern ganz grundlegend in den Lernprozessen des Schulischen und Universitä-

ren zu verankern. Voraussetzung hierfür ist ein Verständnis für die historischen

Mensch-Tier-Beziehungen und deren Wandel, wie er sich in den Praktiken, der

Räumlichkeit, der Körperlichkeit und der Materialität dieser Beziehungen dar-

stellt und wie er sich über die skizzierten Reflexions- und Handlungsempfehlun-

gen nachvollziehen ließe. Vielleicht kann auf diesem Wege ein Bildungsprozess

Interspezies initiiert werden, der der böswilligen und gewollten Tierquälerei, die

Thomas Erskine vor über zweihundert Jahren anprangerte, früher oder später ein

Ende bereitet.

54 H. Weber: Lehr- und Lesebuch, S. 84.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


104 Andreas Hübner

Literaturverzeichnis

Bentham, Jeremy: Introduction to the Principles of Morals and Legislation, Oxford:

Clarendon Press 1823 [1879].

Berger, John Peter: Why Look at Animals?, London: Penguin Books 2009 [1980].

Bollinger, Gieri/Richner, Michelle: »Tiere schützen – Rechtliche Entwicklungen«,

in: Meret Fehlmann/Margot Michel/Rebecca Niederhauser (Hg.), Tierisch! Das

Tier und die Wissenschaft: Ein Streifzug durch die Disziplinen, Zürich: vdf

Hochschulverlag 2016, S. 83-96.

Diehl, Elke/Tuider, Jens (Hg.): Haben Tiere Rechte? Aspekte und Dimensionen der

Mensch-Tier-Beziehung, Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung 2019.

Eitler, Pascal/Möhring, Maren: »Eine Tiergeschichte der Moderne: Theoretische

Perspektiven«, in: Traverse 15 (2008), S. 91-105.

Ferrari, Arianna: Anthropozentrismus: Zur Problematisierung des Mensch-Tier-

Dualismus, in: Elke Diehl/Jens Tuider (Hg.), Haben Tiere Rechte? Aspekte und

Dimensionen derMensch-Tier-Beziehung,Bonn: Bundeszentrale für politische

Bildung 2019, S. 353-365.

Gissibl, Bernhard: »Das kolonisierte Tier: Zur Ökologie der Kontaktzonen des deut-

schen Kolonialismus«, in: WerkstattGeschichte 56 (2011), S. 7-28.

Haarmann, Daniela/Weich, Kerstin: »Geschichte der Tiermedizin«, in: Roland

Borgards (Hg.), Tiere: Kulturwissenschaftliches Handbuch, Stuttgart: Metzler

2016, S. 149-159.

Haraway, Donna:The Companion Species Manifesto: Dogs, People, and Significant

Otherness, Chicago: Prickly Paradigm Press 2003.

Haraway, Donna: Simians, Cyborgs and Women: The Reinvention of Nature, New

York: Routledge 1991.

Haraway, Donna: »Manifesto for Cyborgs: Science, Technology, and Socialist Fem-

inism in the 1980s«, in: Socialist Review 80 (1985), S. 65-108.

Heuberger, Reinhard: »Tiermetaphern und andere anthropozentrische Sprach-

phänomene: Was sie über das Mensch-Tier-Verhältnis aussagen«, in: Elke

Diehl/Jens Tuider (Hg.), Haben Tiere Rechte? Aspekte und Dimensionen der

Mensch-Tier-Beziehung, Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung 2019,

S. 366-378.

Homans, John: Warum Hunde? Die erstaunliche Geschichte des besten Freunds

des Menschen – ein historischer, wissenschaftlicher, philosophischer und po-

litischer Streifzug, Berlin/Heidelberg: Springer 2014.

Hübner, Andreas/Roscher, Mieke: »Pandadiplomatie im Klassenraum: Mensch-

Tier-Beziehungen als geschichtsdidaktische Aufgabe«, in: Zeitschrift für Ge-

schichtsdidaktik 18 (2019), S. 112-128.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


»Mißhandele und mißbrauche nie ein Tier!« 105

Kompatscher, Gabriela/Spannring, Reingard/Schachinger, Karin: Human-Animal

Studies: Eine Einführung für Studierende und Lehrende, Münster: Waxmann

2017.

Kurth, Markus/Dornenzweig, Katharina/Wirth, Sven: »Handeln nichtmenschli-

che Tiere? Eine Einführung in die Forschung zu tierlichen Agency«, in: Sven

Wirth/Anett Laue/Marlus Kurth/Katharina Dornenzweig/Leonie Bossert/Kars-

ten Balgar (Hg.),DasHandeln der Tiere: Tierliche Agency im Fokus derHuman-

Animal Studies, Bielefeld: transcript 2016, S. 7-42.

Merdes, Dominik: »Co-constitutive Relationships in Modern Medicine: Körper-

Werden um die Geburtsstunde der modernen Chemotherapie«, in: Body Po-

litics: Zeitschrift für Körpergeschichte 2,4 (2016), S. 329-364.

Michel, Margot/Stucki, Saskia: »Vom Recht über Tiere zu den Legal Animal Stu-

dies«, in: Reingard Spannring/Karin Schachinger/Gabriela Kompatscher/Ale-

jandro Boucabeille (Hg.), Disziplinierte Tiere: Perspektiven der Human-Animal

Studies für die wissenschaftlichen Disziplinen, Bielefeld: transcript 2015,

S. 229-255.

Möhring, Maren: »›Herrentiere‹ und ›Untermenschen‹: Zu den Transformatio-

nen des Mensch-Tier-Verhältnisses im nationalsozialistischen Deutschland«,

in: Historische Anthropologie 19,2 (2011), S. 229-244.

Ohrem, Dominik: »A Declaration of Interdependence. American History and the

Challenges of Postanthropocentric Historiography«, in: Dominik Ohrem (Hg.),

American Beasts: Perspectives on Animals, Animality and U. S. Culture, 1776-

1920, Berlin: Neofelis 2017, S. 9-48.

Philo, Chris/Wilbert, Chris (Hg.): Animals Spaces, Beastly Places: New Geographies

of Human Animal Relations, London: Taylor & Francis 2005.

Renner, August/Feddeler, Gustav/Hüttmann, J. F./Jastram, Heinrich/Marten, Adolf

(Hg.):Weltkunde: Leitfaden der Geographie, Geschichte,Naturgeschichte, Phy-

sik und Chemie für Mittelschulen und mehrklassige Volksschulen, Hannover:

Helwing 1896.

Robichaud, Andrew A.: Animal City: The Domestification of America, Cambridge,

MA: Harvard University Press 2019.

Roscher, Mieke: »New Political History and the Writing of Animal Lives«, in: Hilda

Kean/Philip Howell (Hg.), The Routledge Companion to Animal-Human His-

tory, London/New York: Routledge 2019, S. 53-75.

Roscher, Mieke: »Geschichte des Tierschutzes: Von der Aufklärung bis zur veganen

Revolution«, in: Elke Diehl/Jens Tuider (Hg.), Haben Tiere Rechte? Aspekte und

Dimensionen derMensch-Tier-Beziehung,Bonn: Bundeszentrale für politische

Bildung 2019, S. 39-52.

Roscher, Mieke: »Geschichte des Tierschutzes«, in: Roland Borgards (Hg.), Tiere:

Kulturwissenschaftliches Handbuch, Stuttgart: Metzler 2016, S. 173-182.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


106 Andreas Hübner

Roscher, Mieke: »Tierschutzbewegung«, in: Arianna Ferrari/Klaus Petrus (Hg.), Le-

xikon der Mensch-Tier-Beziehungen, Bielefeld: transcript 2015, S. 371-376.

Roscher, Mieke: »Tierschutz- und Tierschutzbewegung: Ein historischer Abriss«,

in: Aus Politik und Zeitgeschichte 62 8,9 (2012), S. 34-40.

Roscher, Mieke: Ein Königreich für Tiere: Die Geschichte der britischen Tierrechts-

bewegung, Marburg: Tectum 2009.

Sebastian, Marcel: »Subjekt oder Objekt? Ambivalente gesellschaftliche Mensch-

Tier-Beziehungen als Resultat kultureller Aushandlungs- und Wandlungspro-

zesse«, in: Elke Diehl/Jens Tuider (Hg.), Haben Tiere Rechte? Aspekte und Di-

mensionen der Mensch-Tier-Beziehung, Bonn: Bundeszentrale für politische

Bildung 2019, S. 70-81.

Society for the Prevention of Cruelty to Animals (Hg.): Cruelty to Animals: The

Speech of Lord Erskine in the House of Peers on 15th May 1809, on the Second

Reading of the Bill for Preventing Malicious and Wanton Cruelty to Animals,

London: Rivington u.a. 1824.

Steinbrecher, Aline: »Tiere und Geschichte«, in: Roland Borgards (Hg.), Tiere: Kul-

turwissenschaftliches Handbuch, Stuttgart: Metzler 2016, S. 7-16.

Steinbrecher, Aline: »›They do something‹ – Ein praxeologischer Blick auf Hunde

in der Vormoderne«, in: Frederike Elias/Albrecht Franz/HenningMurmann/Ul-

rich Wilhelm Weiser (Hg.), Praxeologie: Beiträge zur interdisziplinären Reich-

weite praxistheoretischer Ansätze in den Geistes- und Sozialwissenschaften,

Berlin: de Gruyter 2014, S. 29-52.

Uekötter, Frank/Zelinger, Amir: »Die feinen Unterschiede: Die Tierschutzbewe-

gung und die Gegenwart der Geschichte«, in: Herwig Grimm/Carola Otterstedt

(Hg.), Das Tier an sich: Disziplinenübergreifende Perspektiven für neue We-

ge im wissenschaftsbasierten Tierschutz, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht

2012, S. 119-134.

Ullrich, Jessica: »Editorial«, in: Tierstudien 6 (2014), S. 7-14.

Weber, Hugo (Hg.): Lehr- und Lesebuch für ländliche Fortbildungsschulen, 3.Aufl.,

Berlin/Leipzig: Verlag Julius Klinkhardt 1885.

Zelinger, Amir: Menschen und Haustiere im Deutschen Kaiserreich: Eine Bezie-

hungsgeschichte, Bielefeld: transcript 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

