»MiBhandele und miBbrauche nie ein Tier!«
Tierschutz- und Tierrechtsbildung
in geschichtsdidaktischer Perspektive

Andreas Hiibner

1. Einfiihrung

Tierschutz- und Tierrechtsbewegungen konnen mittlerweile auf eine lange Ge-
schichte zuriickblicken. Bereits 1809 forderte der englische Lordkanzler Thomas
Erskine im Rahmen einer Gesetzesinitiative zur »Verhinderung von boswilliger
und gewollter Tierquilerei« die Einschreibung des Tierschutzes in den britischen
Gesetzeskorper.! Zwar scheiterte das Vorhaben, der Grundstein fiir die organisier-
te Tierschutz- und Tierrechtsbewegung war jedoch gelegt. Schon wenig spiter, im
Jahr 1824, folgte die Griindung der britischen Society for the Prevention of Cruelty
to Animals, die dank Schirmherrin Queen Victoria ab 1840 in den Rang einer Royal
Society gehoben wurde.

Die Griindung der (Royal) Society befeuerte die Tierschutz- und Tierrechtsbe-
wegungen in unzihligen weiteren Lindern, sowohl in Kontinentaleuropa als auch
im auflereuropiischen Raum. In deutschsprachigen Territorien stellte die Griin-
dung des Vaterlindischen Vereins zur Verhiitung von Tierquilerei durch den evan-
gelischen Pfarrer Alfred Knapp im Jahr 1837 die institutionelle Geburtsstunde der
Tierschutz- und Tierrechtsbewegung dar. Viele Lander in Kontinentaleuropa folg-
ten bis zum Ende des 19. Jahrhunderts und griindeten nationale Tierschutzorgani-
sationen. In der Vereinigten Staaten formierte sich die Tierschutzbewegung in der
American Society for the Prevention of Cruelty to Animals ab 1866.%

Ebenso wie die Tierschutz- und Tierrechtsbewegung lassen sich auch die mo-
derne Tierschutz- und Tierrechtsbildung in das 19. Jahrhundert zuriickdatieren. In
deutschsprachigen Lehr- und Lesebiichern fiir lindliche Fortbildungsschulen fin-
den sich bis heute Spuren, die von der Bedeutung »der Pflege fiir Haustiere« zeug-

1 Vgl. Society for the Prevention of Cruelty to Animals (Hg.): Cruelty to Animals.

2 Vgl. M. Roscher: Geschichte des Tierschutzes, S.176f.; sowie G. Bollinger/M. Richner: Tiere
schiitzen — Rechtliche Entwicklungen, S. 85f.; F. Uekétter/A. Zelinger: Die feinen Unterschie-
de: Die Tierschutzbewegung und die Gegenwart der Ceschichte, S.119-134.

https://dolorg/10.14361/9783830455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) T


https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

90

Andreas Hiibner

ten und deutliche Warnungen aussprachen. »Mif$handele und mifbrauche nie ein
Tier!«3, hief§ es beispielsweise in einem von Hugo Weber herausgegebenen Lehr-
werk von 1885, das zugleich die Normen und Werte der frithen Tierschutz- und
Tierrechtsbildung aufblitterte:

»Die Haustiere gewdhren dem Menschen einen aufierordentlichen Nutzen und
tragen ein Wesentliches zur Erhaltung und Annehmlichkeit seines Lebens bei, in-
dem sie ihm die beste und kraftigste Speise, Stoff zu Kleidung und zu hunderterlei
niitzlichen Gegenstinden liefern. Der Mensch hat daher schon deshalb eine gro-
Re, sittliche Pflicht gegen die Tiere, die Pflicht, sie gut zu behandeln und zu pfle-
gen, —abgesehen davon, daR auch seine Religion und seine eigene Menschenwiir-
de ihm diese Pflicht auf das bestimmteste auferlegen.«*

Das Augenmerk der frithen Tierschutz- und Tierrechtsbildung lag, so zeigt der
Blick in das Lehrwerk zweifellos, auf der »Behandlung« und »Pflege« der soge-
nannten Haus-, Nutz- und Schlachttiere. Die damit einhergehenden Mensch-Tier-
Beziehungen wurden hiufig tiber die sittlichen und religisen Pflichten des Men-
schen definiert. Die »Pflicht gegen die Tiere« diente der Bildung und Entwicklung
der Menschwiirde und sicherte den »aulerordentlichen Nutzen« der Tiere ab.

Die frithe Tierschutz- und Tierrechtsbildung kam also einer anthropozentri-
schen Unternehmung gleich, die »das Interesse des Menschen am Tier iiber das
Interesse des Tieres an einem tiergerechten Leben« stellte.” Im Zentrum stand
nicht das Wohl und der Schutz der Haus-, Nutz- und Schlachttiere, sondern die
Ausbildung des modernen, sittlich und religios witrdevoll handelnden Menschen.
Das Tier diente dem Menschen zur moralischen Verbesserung und Erhéhung, die
»Herrschaft« des Menschen iiber das Tier, seine paternalistische Haltung gegen-
itber dem Tier wurde nicht infrage gestellt.®

Gegenwirtige Bildungs- und Lernprozesse, die die Ziele der Tierschutz-
und Tierrechtsbildung beriicksichtigen, und den Standpunkt des Menschen
»Inter-Spezies« mitdenken, verlangen dementgegen freilich véllig neue Zielori-
entierungen und Grundlinien. Dennoch bieten die Lehr- und Lesebiicher des 19.
Jahrhunderts einen hervorragenden Ausgangspunkt, um die derzeitigen Ansitze
der Tierschutz- und Tierrechtsbildung zu reflektieren und die Uberlegungen
des Interspezies Lernens in die fachdidaktischen Konzeptionen zu integrie-
ren. In diesem Beitrag sind daher zunichst die Grundlinien einer historischen
Tierschutz- und Tierrechtsbildung zu entwickeln, vergangene, anthropozentrische
Zielorientierungen zu historisieren wie zu problematisieren und so Bildungs-

H. Weber (Hg.): Lehr- und Lesebuch, S. 84.
Ebd., S. 82.

M. Roscher: Tierschutzbewegung, S. 372.

Vgl. M. Roscher: Ein Konigreich fur Tiere, S. 77.

oV AW

https://dolorg/10.14361/9783830455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) T


https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

»MiBhandele und miBbrauche nie ein Tier!«

und Lernprozesse anzustoflen, mit deren Hilfe konventionelle Mensch-Tier-
Dichotomien im Unterricht iberwunden werden kénnen. Daran ankniipfend gilt
es, fachspezifische Handlungs- und Reflexionsempfehlungen fir eine kiinftige,
curriculare Integration von tierschutz- und tierrechtsrelevanten Themen und In-
halten vorzulegen, die die Bedeutung nichtmenschlicher Akteure in der Geschichte
anerkennen und herkommliche, menschenzentrierte Narrative des historischen
Lernens hinterfragen.

2. Grundlinien einer historischen Tierschutz- und Tierrechtsbildung
2.1 Historizitat und Animal Agency ergriinden lernen

Die historische Tierforschung hat in den letzten Jahren wiederholt auf die
Historizitit von Mensch-Tier-Beziehungen verwiesen und bei der Erkundung
dieser Beziehungen vor allem kulturwissenschaftlich-interdisziplinire Zuginge
gewahlt, die die Praktiken, die Materialitit und die Riumlichkeit von Mensch-Tier-
Verhiltnissen in das Zentrum der Untersuchungen gestellt haben.” Desgleichen
sind die Grundlinien einer historischen Tierschutz- und Tierrechtsbildung entlang
dieser Primissen zu formulieren, nicht zuletzt, weil auf diesem Wege nicht nur
die vergangenen Formen des Speziesismus seziert, sondern auch die fortwih-
renden Diskriminierungen wie Ungleichbehandlungen von Tieren transparent im
Unterricht diskutiert werden konnen.

Es ist eines der Vermichtnisse der westlichen philosophischen und histori-
schen Traditionen, dass Bildungs- und Lernprozesse oft so gestaltet werden und
wurden, dass die Historizitit des Tieres stets hinter die Vorstellungen von der His-
torizitit des Menschen zuriicktritt und -trat, Tieren im Gegensatz zu Menschen
selten der Status des Akteurs zugesprochen, historischer Wandel allein itber den
Menschen verhandelt wurde und wird. Unlangst hat der Kulturwissenschaftler Do-
minik Ohrem festgehalten, dass das Tier in Opposition zum Menschen fortlau-
fend das ahistorische »Andere« verkérperte, dass die Historiografie der Erd- und
Menschheitsgeschichte mafgeblich auf der Ahistorizitit des Tieres beruhe.® Be-
reits in den Lehrwerken des 19. Jahrhunderts lassen sich solche Denktraditionen
nachweisen. Unter anderem vermerkte eine Weltkunde-Leitfaden fiir Mittel- und
Volksschulen von 1896 in seinen Notizen fiir das »Rind«: »Es ist wahrscheinlich das
ilteste und jedenfalls das wichtigste Haustier des Menschen; denn es niitzt ihm
nicht nur durch seine Arbeitskraft, sondern auch durch seine Milch, sein Fleisch,

7 Vgl. A. Hilbner/M. Roscher: Pandadiplomatie, S. 116.
8 D. Ohrem: A Declaration of Interdependence, S. 23f.

https://dolorg/10.14361/9783830455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) T


https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

92

Andreas Hiibner

seine Haut und seine Hérner.«® Das Rind, so suggeriert der Lehrwerkstext, hat kei-
ne Geschichte, ist seit jeher auf seine Rolle als Haustier begrenzt und allein iiber
seinen Nutzen in das Verstindnis der menschlichen Gesellschaften einzuordnen.

Am Beginn einer jeden Konzeption fiir eine historische Tierschutz- und Tier-
rechtsbildung ist die Historizitit des Tieres mitzudenken. Die »Annahme, dass
Tiere auch Geschichte habenx, ist in den didaktischen und unterrichtlichen Uber-
legungen zu beriicksichtigen, biologischer Reduktionismus und die kulturelle Ein-
zigartigkeit des Menschen sind infrage zu stellen.’® Nur so ist der Weg in eine
Tiergeschichte als »Co-History« zu ebnen, die, wie mit Donna Haraway zu konsta-
tieren wire, von den Transgressionen menschlicher und nichtmenschlicher Tiere
und ihrer Kérper gekennzeichnet ist."* Die kleinstmoglichen Analysepartikel die-
ser »Co-History« sind nicht die Mensch-Tier-Subjekte oder -Objekte, sondern die
Mensch-Tier-Beziehungen, beziehungsweise, wie Haraway definiert, die co-consti-
tutive relationships.”> Der geschichtslose wie auch der schutzlose und rechtsfreie
Korper der Tiere gehort demgemafd der Vergangenheit an. Kinftig sind Tiere wie
Menschen im Sinne des Anthropozingedankens als geologische Faktoren in einem
Netzwerk von schutzfihigen und rechtsrelevanten Akteuren zu verstehen, das ne-
ben tierlichen und nicht-tierlichen Aktanten ebenso Pflanzen, Substanzen und Ge-
genstinde einschliefit.”

Tiere werden in der historischen Tierschutz- und Tierrechtsbildung somit zu
animal agents. Sie sind Akteure in der Geschichte, auch wenn sie »ihre Lebensge-
schichte meistens abseits der Wahrnehmung durch den Menschen entfalten«*.
Fir Bildungs- und Lernprozesse empfiehlt es sich, die vielfiltigen Forschungen um
das Handeln der Tiere in die didaktischen Uberlegungen einzubeziehen, die durch-
aus konkurrierenden Agency-Konzepte im Unterricht zu operationalisieren und
so den bestehenden Mensch-Tier-Macht- und Gewaltverhiltnissen zum Trotz tier-
liche Subjektivititen zu denken.” Die heterogenen Gruppen von Tieren beriick-
sichtigend bieten sich drei Agency-Konzepte an: (1) Die relationale agency, die die
Interaktionen und deren Wirkung in den Mensch-Tier-Beziehungen in den Vor-
dergrund schiebt, (2) die entangled agency, die sich in der Verwobenheit der Aktan-
ten in Netzwerken manifestiert, und (3) die embodied agency, die die Leiblichkeit
der Mensch-Tier-Verhiltnisse akzentuiert und als praxeologischer Ansatz beson-
ders vielversprechend fiir die Tierschutz- und Tierrechtsbildung erscheint.'®

9 A. Renner/G. Feddeler/). F. Hittmann/H. Jastram/A. Marten (Hg.): Weltkunde, S. 312.
10  A.Hibner/M. Roscher: Pandadiplomatie, S.116.

11 Vgl. D. Haraway: The Companion Species Manifesto, S.12 und S. 31.

12 Vgl. P.Eitler/M. Méhring: Eine Tiergeschichte der Moderne, S. 92f.

13 A. Hiibner/M. Roscher: Pandadiplomatie, S.117.

14 Vgl. G. Kompatscher/R. Spannring/K. Schachinger: Human-Animal Studies, S.187.
15 Vgl. M. Kurth/K. Dornenzweig/S. Wirth: Handeln nichtmenschliche Tiere?, S. 35.

16 Vgl. G. Kompatscher/R. Spannring/K. Schachinger: Human-Animal Studies, S.188.

https://dolorg/10.14361/9783830455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) T


https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

»MiBhandele und miBbrauche nie ein Tier!«

2.2 Den Praktiken der Mensch-Tier-Beziehungen folgen lernen

In der jiingsten Vergangenheit hat die historische Tierforschung vermehrt auf
praxeologische wie wissenssoziologische Ansitze zuriickgegriffen, um nicht in
die Verlegenheit zu geraten, das Handeln und die Handlungsabsichten der Tiere
nachweisen zu miissen. Abseits von Schrift und Sprache, so betonen die ver-
schiedenen Studien, hinterlassen vor allem die Praktiken der Interaktion von
Menschen und Tieren lesbare Zeichen, die das konkrete Tun der Tiere offenle-
gen, tierliche Akteure zu einem untersuchbaren »Gegeniiber« machen und so
die soziale Praxis der Mensch-Tier-Interaktion als gesellschaftsformende und
alltagsbildende Prozesse abbilden. Ein solcher praxeologischer Zugriff ermoglicht
es der historischen Tierforschung zugleich, die dichotomischen Vorstellungen von
Mensch-Tier-Machtverhiltnissen zu durchbrechen: Ebenso wie in den Praktiken
der Interaktion die Polarititen von Vertrautheit und Fremdheit unter Menschen
und Tieren permanent ausverhandelt werden, so sind die Spannungen um Do-
minanz und Unterwerfung wie auch die Beschaffenheiten von Herrschafts-,
Gewalt- oder Ausbeutungsstrukturen als Teil stindiger Aushandlungsprozesse von
Menschen und Tieren zu begreifen.'”

Die Praktiken der Interaktion von Menschen und Tieren sind niemals statisch,
sie sind einem steten historischen Wandel unterworfen. Sie dndern sich mit der
Zeit, wie sich auch die politischen Bedeutungen dndern, die durch diese Prakti-
ken erzeugt werden. Tiere sind und waren mit diesem historischen wie politischen
Wandel, der sie direkt betrifft, den sie aber auch beeinflussen, bestindig in zwei-
erlei MafRe verwoben: Zum einen spiiren sie den Wandel in Form normativer Maf3-
nahmen als Teil politischer Entscheidungsprozesse wie im Falle von Tierschutzge-
setzen. Zum anderen gestalten sich die Rollen von Tieren im gesamtgesellschaftli-
chen Rahmen als Resultat wechselnder philosophischer und ethischer Vorstellun-
gen kontinuierlich neu.'®

Die Praktiken der Interaktion von Menschen und Tieren bestimmten und be-
stimmen gleichfalls die gesellschaftliche Konstruktion und Klassifizierung von Tie-
ren, die fur gewShnlich nach ihren Beziehungen zum und ihrer Nutzbarkeit fiir den
Menschen (und nicht nach biologischen Systematisierungen) vorgenommen wer-
den. Gesellschaftliche Konstruktionen und Klassifizierungen von Tieren sind hoch-
gradig anthropozentrisch. Die Sinnroutinen, die aus den Praktiken der Interakti-
on entstehen, fithren von menschlicher Seite zu Einteilungen und Einordnungen in
Kategorien wie Haustiere, Nutztiere, Masttiere, Schlachttiere, Wildtiere, aber auch

17 Vgl. A. Steinbrecher: Tiere und Ceschichte, S.12, sowie A. Steinbrecher: They do something,
S.29-52.
18  Vgl. M. Roscher: New Political History and the Writing of Animal Lives, S. 54.

https://dolorg/10.14361/9783830455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) T

93


https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

94

Andreas Hiibner

in Raubtiere, Schidlinge oder Plagen." Solche Kategorisierungen sind zumeist das
Resultat emotionaler Beziehungen und intersubjektiv geteilter Tierbilder, die An-
nahmen iiber das »Wesen« bestimmter Tiere ausdriicken und gewissen Handlun-
gen gegeniiber Tieren eine Legitimitit verleihen. Grundlage fiir diese Zuschreibun-
gen sind kulturelle Praktiken und Ideen, die historisch und riumlich eingeschrie-
ben sind. Mit anderen Worten: In ihrer historischen und riumlichen Spezifitit
bedingen die sozialen Praktiken der Interaktion — und nicht biologische Determi-
nanten —, ob ein Tier, beispielsweise ein Kaninchen, »legitimer Weise« als Haus-,
Versuchs- oder Wildtier beziehungsweise gar als Fleischlieferant oder Schidling
gesehen wird.2°

Die historische Tierschutz- und Tierrechtsbildung muss willkiirlich erschei-
nende Kategorisierungen dieser Art bei der Gestaltung kiinftiger Bildungs- und
Lernprozesse beriicksichtigen. Schliefilich erfolgen die Einteilungen und Einord-
nungen nicht in einem norm- und wertefreien Raum, vielmehr haben sie fir die
Tiere oftmals rechtliche Konsequenzen, die mit der legalen Privilegierung oder
aber der legalen Aus- und Begrenzung einzelner Tierarten einhergehen. »Die ent-
scheidende Trennlinie« der Tierkategorisierungen, so vermerkten die Rechtswis-
senschaftlerinnen Margot Michel und Saskia Stucki jingst, verliuft dabei »zwi-
schen den rechtlich und faktisch privilegierten Heimtieren, die aus Interesse am
Tier oder als Gefihrten im Haushalt gehalten werden, und den entindividualisier-
ten Nutztieren, die aus 6konomischen oder wissenschaftlichen Interessen genutzt
werden«*'. Aus historischer Perspektive wire freilich zu erginzen, dass auch die
Grenzen zwischen »privilegierten Heimtieren« und »entindividualisierten Nutz-
tieren« stets flieRend verliefen. Noch im 19. Jahrhundert wurden beispielsweise
Hunde in urbanen Zentren wie New York »als Pferde des kleinen Mannes« von
Lumpenhindlern vor Karren gespannt und in sogenannten »Hundetretmithlen«
und Laufridern zum Antrieb verschiedener Mechanismen eingesetzt, wihrend der
Haus- und Schofhund als Companion Animal der aufstrebenden Mittelklasse neu
erfunden und die Hundezucht diskursiv mit der humanen Behandlung des Tieres
verschrankt wurde.?* Im New Yorker Fall befeuerte die Gleichzeitigkeit von Hun-
den als Haus- und Nutztier den Aufstieg der American Society for the Prevention of
Cruelty to Animals entscheidend. Unter ihrem Griinder Henry Bergh verfolgte die
Society nach 1866 jahrlich hunderte von Tiermissbrauchsfillen strafrechtlich und
trug dazu bei, dass Mensch-Hund-Praktiken fortan auf die Rollenverteilung von
Halter und Haustier begrenzt und Haus- und Schohunde in ein humanistisches
Ideal der Haustierhaltung eingepasst wurden.?

19 Vgl. G. Kompatscher/R. Spannring/K. Schachinger: Human-Animal-Studies, S. 56ff.
20 Vgl. M. Sebastian: Subjekt oder Objekt?, S. 71f.

21 M. Michel/S. Stucki: Vom Recht iiber Tiere zu den Legal Animal Studies, S. 236.

22 Vgl.]). Homans: Warum Hunde?, S. 304.

23 Vgl. A. A. Robichaud: Animal City, S.174f. und S.195f.

https://dolorg/10.14361/9783830455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) T


https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

»MiBhandele und miBbrauche nie ein Tier!«

2.3 Materialitat und Korperlichkeit von Mensch-Tier-Beziehungen
erfahren lernen

»Es ist die Verletzlichkeit der Korper und der Gefiihle von Tieren, die sie in unseren
Augen so schiitzenswert macht«®, notierte die Tierphilosophin und -ethikerin Ari-
anna Ferrari in ihren Uberlegungen zur Verwundbarkeit von Tieren zuletzt im Jahr
2019. Ferrari akzentuierte damit die Komponente der Materialitit von Mensch-
Tier-Beziehungen, die sich bereits in den Lehr- und Lesebiichern des 19. Jahrhun-
derts entdecken lisst. Nicht selten prangerten die Lehrwerke damals die korper-
lichen Kontakte von Menschen und Tieren an und warnten — mit dem iiblichen
Verweis auf die Verrohung und Vertierlichung des Menschen — vor der Gewalt ge-
geniiber dem Tier: »Wer sein Spannvieh, ohne ihm gehéoriges Futter und die nétige
Ruhe zu génnen, abquilt, wer ihm iibergrofle Lasten zumutet und es durch ro-
he Schlige und Mifhandlung zum Anstrengen seiner letzten Krifte zwingt, sinkt
selbst auf die Stufe des Tieres hinunter, und ein solcher >Viehschinder< wird von
jedem ordentlichen Menschen verachtet.«*>

In der historischen Tierforschung haben die Korperlichkeit und die Leiblichkeit
von Tieren seit jeher eine besondere Aufmerksambkeit erfahren, Tierhistoriker*in-
nen wiederholt darauf verwiesen, dass die kérperlichen Kontakte von Menschen
und Tieren wesentliche Riickschliisse iiber vergangene und aktuelle Gesellschaften
zulassen. Neben den Mensch-Tier-Kontakten erkundeten Historiker*innen, vor-
nehmlich jene mit einer Priferenz in der Medizingeschichte, in den letzten Jah-
ren die korperliche Unabgeschlossenheit von Menschen und Tieren. Insbesondere
die historischen Dimensionen der Praktiken des Heilens als auch der Wissenspro-
duktion durch medizinische Testlabore und Tierversuche wurden unter Riickgriff
auf posthumanistische Ansitze vermehrt diskutiert. Nicht zuletzt Donna Hara-
ways Vorstellungen von der »ko-konstitutiven« Beschaffenheit menschlicher und
tierlicher Kérper wurden in der Tierforschung produktiv rezipiert und in der his-
torischen Pandemieforschung zur Anwendung gebracht.2® Ganz in diesem Sinne
hielten unter anderem die Medizinhistorikerin Daniela Haarmann und die Tier-
ethikerin Kerstin Weich in einem gemeinsamen Beitrag fest, dass etwa Tierseu-
chen im 19. Jahrhundert weniger als Stérung in einem Organismus denn als St6-
rung der nationalen Ordnung gelesen wurden: Tierseuchen galten »als Angriff auf

die Gesundheit des Volkskérpers«*7.

24 A. Ferrari: Anthropozentrismus, S. 362.

25  H.Weber (Hg.): Lehr- und Lesebuch, S. 84.

26  Vgl.u.a.D. Merdes: Co-constitutive Relationships in Modern Medicine, S. 262f. Basis der Uber-
legungen hier: D. Haraway: Manifesto for Cyborgs, S. 65-108, sowie D. Haraway: Simians, Cy-
borgs and Women.

27  D.Haarmann/K. Weich: Geschichte der Tiermedizin, S. 154.

https://dolorg/10.14361/9783830455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) T

95


https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

96

Andreas Hiibner

Auch die Zurschaustellung nicht-lebendiger Tierkdrper sind im Rahmen von
Bildungs- und Lernprozessen um eine historische Tierschutz- und Tierrechtsbil-
dung zu problematisieren. Denn noch immer liegen die materiellen Uberreste tier-
licher Kérper nicht nur in den Kuriosititenkabinetten, Asservatenkammern und
Sammlungen von Museen oder in den Tierfriedh6fen und Denkmailern des 6ffent-
lichen Raumes vergraben, sondern werden in taxidermierter Gestalt auch in den
Biologiekabinetten der Schulen und Universititen bewahrt.?® Die Exponierung
nicht-lebendiger Tierkorper spiegelt sich im verdinglichten Modus des alltiglichen
Sprachgebrauchs wider: Wahrend Menschen sterben, verenden Tiere, »[ilhre toten
Kérper sind keine >Leichens, sondern >Kadaver«®.

Schiller*innen des Geschichtsunterrichts begegnen Enthumanisierungen und
Versachlichungen dieser Form bei ihren Erkundungen der Jagd und Jagdkultur in
der Ur- und Frithgeschichte, im Frankreich des Ancien Régime oder in der Betrach-
tung des Kolonialismus und Imperialismus. Tiere werden hier nicht getétet, son-
dern »zur Strecke gebracht, sie »bluten« nicht, sondern »schweiflenc, ihre »Kada-
ver« werden nicht gezihlt, sondern »auf Strecke gelegt«. Rechte und Schutz nicht-
lebendiger Tierkorper werden iiber diesen Sprachgebrauch unterminiert, das Spre-
chen tiber das Toten des Tieres wie auch das Vergeben des Aktes der Totung selbst

emotional erleichtert.3®

2.4 Mensch-Tier-Raumbeziehungen erkunden lernen

Im Jahr 1980 verdffentlichte der britische Kunsthistoriker John Peter Berger einen
Essay mit dem Titel »Why Look at Animals«. Hierin kritisierte er die Margina-
lisierung und Gefangennahme nichtmenschlicher Kérper und bezeichnete insbe-
sondere die in Zoos eingesperrten Tiere als Sinnbild des westlichen Kapitalismus.
Wahrend Tiere, so Berger, anderswo verschwinden, wiirden sie im Zoo zum Denk-
mal ihres eigenen Verschwindens stilisiert.>’ Die materielle Zurschaustellung von
Tierkdrpern verband Berger mit einer Kritik an ihrer riumlichen Begrenzung und
Entrechtung. Den Blick auf die tierlichen Kérper gerichtet, entlarvte er jene li-
minalen Riume und Orte, die als den Tieren zugehorig gedacht wurden. Bergers
Uberlegungen verbreiteten sich in den Folgejahren weitreichend und schlugen sich
nicht zuletzt in den Schriften von Kulturgeografen wie Chris Philo und Chris Wil-
bert nieder. Deren grundlegende Differenzierung zwischen den »Animal Spaces«,
also jenen Riumen, die den Tieren vom Menschen zugewiesen werden, und den

28 Vgl. A. Hibner/M. Roscher: Pandadiplomatie, S. 122.

29 R.Heuberger: Tiermetaphern und andere anthropozentrische Sprachphianomene, S. 369.
30 Vgl.ebd, S.370.

31 Vgl.). Berger: Why Look at Animals?

https://dolorg/10.14361/9783830455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) T


https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

»MiBhandele und miBbrauche nie ein Tier!«

»Beastly Places«, jenen Orten, die die Tiere sich selbst aneignen, gehért mittler-
weile zum Common Sense der historischen Tierforschung.3*

Der historischen Tierrechts- und Tierschutzbildung sind derartige Differenzie-
rungen aus den Studien der Lehrbiicher des 19. Jahrhunderts nicht unbekannt. In
den einschligigen Werken konnten die Leser*innen stets darauf hoffen, dass ihnen
die Erliuterungen der Verfasser die riumlichen Ordnungen der »Tierhaltung« na-
helegten. Im bereits erwihnten Weltkunde-Leitfaden fiir Mittel- und Volksschulen
unterschieden die Autoren zwischen »Haushunden und -katzen«, »Stubengenos-
sen« und den Tieren auf dem »Gefliigelhofe« und »im Stalle« und nahmen prazise
riumliche Zuweisungen vor: Wihrend ein »Stubengenosse« wie der »Goldfisch«
in ein »grofleres Wassergefifl« zu setzen sei, gehorten Rinder, Schafe und Zie-
gen, so der Leitfaden, in den Stall.* Jedoch konnten die Verfasser des Weltkunde-
Leitfadens nicht negieren, dass sich einige Tiere — gegen den Willen des Men-
schen - der guten Stube und des Schlafzimmers bemichtigten. Stubenfliegen, F15-
he, Bettwanzen, aber auch Schaben und Motten wurden daher im Lehrbuch al-
lesamt zu »ungebetenen Giste im Hause« erklirt, Kiichen- und Speisekammern
gleichwie Schrinke und Mdébelritzen zu Orten der tierischen Unordnung ausgeru-
fen.3* Die Mensch-Tier-Raumbeziehungen waren, so schwer dieses Eingestindnis
den Lehrbuchautoren fallen mochte, Gegenstand stindiger Aushandlungen.

Neben einem grundlegenden Verstindnis fiir vergangene Mensch-Tier-
Raumbeziehungen ist in der historischen Tierschutz- und Tierrechtsbildung kiinf-
tig das Verstindnis fiir die Historizitit von Riumlichkeit zu schulen. SchlieRlich
waren, um beim Beispiel des Hofes zu bleiben, die guten Stuben, Schlafzimmer
und Gehofte keine statischen Produkte sozialer Raumpraktiken, sondern befanden
sich in einem steten Wandel. Der Hund, um nur ein Tier exemplarisch heraus-
zugreifen, wanderte im Laufe des 19. und 20. Jahrhunderts von den lindlichen
Gehoften in die Strafen der Metropolen, schlich sich von hieraus in die guten
Stuben des Biirgertums und fand sich am Ende des 20. Jahrhunderts nicht selten
am Fuflende des Bettes seiner Halter wieder. Mit dieser raumlichen Rekonfigu-
ration der Mensch-Hund-Verhiltnisse dnderten sich nicht nur soziale Praktiken
menschlicher und tierlicher Akteure, auch die Schutz- und Rechtsverhiltnisse von
Menschen und Hunden wandelten sich eklatant.?®

Prinzipiell fithrten Industrialisierung, Mechanisierung und Urbanisierung
im 19. und 20. Jahrhundert zu einer radikalen Umgestaltung der Mensch-Tier-
Raumbeziehungen. Tiere wurden nunmehr wber Zuweisungen lokal fixiert,
hierarchisiert und teils legal exkludiert. Ob Tiere an bestimmten Orten erwiinscht

32 Vgl. C. Philo/C. Wilbert (Hg.): Animals Spaces, Beastly Places, insb. S. 1-35.

33 Vgl. A.Renner/G. Feddeler/). F. Hiittmann/H. Jastram/A. Marten (Hg.): Weltkunde-Leitfaden,
S.306-314.

34 Vgl.ebd., S.309f.

35  Vgl. A. Robichaud: Animal City, S.195.

https://dolorg/10.14361/9783830455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) T

97


https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

98

Andreas Hiibner

oder erlaubt waren, hing nicht zuletzt von Diskursen des Riumlichen ab. So
wurde die Ratte mit Beginn des 20. Jahrhunderts domestiziert und in mancher
Hinsicht neu verortet: Die Wanderratte galt weiterhin zwar als Schidling des
oOffentlichen Raumes, die Laborratte aber stieg zum unverzichtbaren Nutztier der
Tierversuchslabore auf. Die Farbratte wiederum erhielt Einzug in die Zimmer
stidtischer Teenager.3® Unterdessen erklirten urbane Entscheidungstriger*innen
immer mehr Orte zu Verbotszonen fiir Tiere oder erschufen Riume, die dezidiert
durch die Abwesenheit von Tieren definiert waren. In der vermeintlich freien
Natur hingegen drang der Mensch langsam aber stetig in die letzten Riickzugs-
zonen »wilder Tiere« ein.?” Wohingegen Pferde und Kithe nicht nur aus den neu
geschaffenen Parks und Girten von Metropolen wie New York und San Francisco
verschwanden®®, beschrinkte der Mensch durch die Einrichtung grofflichiger
Wildschutzreservate und Nationalparks zugleich die verbliebenen Freiriume der
Tiere, »die als staatlich dekretierte und wissenschaftlich sanktionierte Raume des
wilden Tiers zu einem stindigen Konfliktfeld von Tier- und Menschenrechten
wurden<®®.

Fir die historische Tierschutz- und Tierrechtsbildung ergibt sich aus diesen
Uberlegungen eine besondere Herausforderung: Sie muss eine Reflexion der
riumlichen Zuweisungen und Ordnungen von Mensch-Tier-Beziehungen initi-
ieren, die hierarchischen Strukturen des Riumlichen transparent machen und
daran anschlieRend die Konsequenzen spatialer Konfigurationen fir Tierschutz
und Tierrecht diskutieren. Gelingen kann dies freilich nur, wenn die Beziehungen
des Riumlichen, Materiellen und Koérperlichen im Rahmen einer kulturwissen-
schaftlichen Neuorientierung der Geschichtsdidaktik zusammengedacht und
die Einsicht von der Konstruktivitit der Mensch-Tier-Geschichte/n in die Klas-
senzimmer der Schulen einzieht. Allein auf diesem Wege lisst sich das Projekt
des Interspezies Lernens im Geschichtsunterricht bewerkstelligen und in die
Geschichtsdidaktik einfithren.

3. Leitlinien einer historischen Tierschutz- und Tierrechtsbildung
3.1 Reflexionsempfehlungen

Wie also lassen sich konkrete Bildungs- und Lernprozesse initiieren, die die Ge-
danken des Tierschutzes und Tierrechts nachhaltig in Geschichtsdidaktik und Ge-

36  Vgl.u.a. P Eitler: Eine Tiergeschichte der Moderne, S. 207.

37  Vgl. ). Ullrich: Editorial, S. 7.

38  Vgl. A.Robichaud: Animal City, S. 13-46. Das Kapitel tragt bezeichnenderweise den Titel »Cow
Town«.

39  B.Gissibl: Das kolonisierte Tier, S.10.

https://dolorg/10.14361/9783830455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) T


https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

»MiBhandele und miBbrauche nie ein Tier!«

schichtsunterricht verankern? Welche Reflexions- und Handlungsempfehlungen
lassen sich aus den Grundlinien einer historischen Tierschutz- und Tierrechtsbil-
dung ableiten?

Auch im Zeitalter des Anthropozins zeichnen sich Geschichtsdidaktik und
Geschichtsunterricht weiterhin durch einen ausgeprigten Anthropozentrismus
aus. Das Tier, wie bereits konstatiert, reprisentiert im Studien- und Klassenraum
weiterhin das nichtmenschliche »Andere« und »wird vom Menschlichen konse-
quent abgegrenzt«*°. Diesem Anthropozentrismus ist zu begegnen. Stattdessen
sind posthumanistische Ansitze und Vorsitze in Didaktik und Unterricht zu
erproben. Das heifdt, das Menschliche ist nicht zum Schluss- oder Schliissel-
punkt einer historischen Tierrechts- und Tierschutzbildung zu machen, sondern
eine humanimalische Beziehungsgeschichte des Tierrechts und Tierschutzes zu
konzipieren.#* An deren Schliissel- und Schlusspunkten steht, in Ankniipfung
an den Tierhistoriker Amir Zelinger, die Suche nach den »kleinen Geschichten
der Entstehung von partnerschaftlichen Beziehungen« zwischen Menschen und
Tieren und das Erkunden der kleinen Anekdoten, in denen »die Entstehung von
solchen Beziehungen geschildert wird«**.

Parallel ist eine Reflexion tiber die historischen Spielarten des Tierschutzes
und Tierrechts und deren Wandel anzustofRen. Fiir die Urspriinge der Tierschutz-
und Tierrechtsbewegung im 19. Jahrhundert hat nicht zuletzt Mieke Roscher auf
die schrittweise Emotionalisierung des Tierschutzdiskurses verwiesen und damit
den Ubergang von der anthropozentrischen zum pathozentrischen Tierschutz be-
schrieben. Aufbauend auf den Ideen des Utilitarismus und der Rechtsentwick-
lung in England formte sich, so der Konsens in der historischen Tierforschung, im
deutschsprachigen Raum eine Tierschutzbewegung, die nicht mehr die Sittlich-
keit des Menschen, sondern die Leidensfihigkeit von Tieren in den Vordergrund
riickte. Fiir das 20. Jahrhundert wire, und auch hierin besteht Konsens unter Tier-
historiker*innen, eine Okonomisierung und Politisierung des Tierschutzdiskurses
zu konstatieren, ein Prozess, der sich in der Prigung einer Vielzahl neuer Begriffe
in den Tierschutz- und Tierrechtsdebatten widerspiegelte. Neben dem Begriff des
»Tierrechts« per se gehohrten dazu unter anderem der Begriff der »Tierbefreiung«
sowie der sogenannte >Speziesismus« als institutionalisierte Form der >Tierunter-
driickunge.?

Eine Historisierung und Kontextualisierung der Begrifflichkeiten um Tier-
schutz und Tierrecht zum Ausgang von Bildungs- und Lernprozessen zu ma-
chen, eroffnet eine weitere Reflexionsperspektive fiir Geschichtsdidaktik und

40 Vgl. A. Hibner/M. Roscher: Pandadiplomatie, S. 126.

41 Vgl. A. Zelinger: Menschen und Haustiere im Deutschen Kaiserreich, S. 20.
42 Ebd, S.24f.

43 M. Roscher: Geschichte des Tierschutzes, S.180.

https://dolorg/10.14361/9783830455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) T

99


https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

100

Andreas Hiibner

-unterricht: Begrifflichkeiten erstarken hiufig im Rahmen gesellschaftlicher Kon-
flikte, die auch auf gesellschaftliche Transformations- und Wandlungsprozesse
verweisen. Tierschutz- und Tierrechtsfragen fungierten innerhalb solcher Kon-
flikte oftmals als Projektionsfliche, erlaubten politische Positionierungen und
trugen zur Durchsetzung bzw. Verwirklichung teils anders gelagerter Interessen
bei. Beispielsweise wurden Konflikte tiber Geschlechterbeziehungen im spiten
19. Jahrhundert und frithen 20. Jahrhundert wiederholt iiber die Debatten um
Tierschutz und Tierrecht verhandelt. Insbesondere in Grof$britannien, wo der
Anteil von Frauen in nahezu allen Tierschutzorganisationen hoch war, gelang es
Aktivist“innen ihr Engagement fiir Tierschutz und Tierrecht eng mit Fragen zur
eigenen Emanzipation zu verkniipfen. Ahnliche Tendenzen waren im deutsch-
sprachigen Raum zu beobachten. Allerdings agierten Frauenrechtler*innen hier
zuriickhaltender, da sie ihre Ziele nicht dem Vorwurf der Hysterie, dem sich ihre
englischen Mitstreiter*innen ausgesetzt sahen, preisgeben wollten.** Demnach
verlangt ein kiinftiges (historisches) Interspezies Lernen danach, die Verflechtun-
gen zentraler Transformations- und Wandlungsprozesse mit den Entwicklungen
von Mensch-Tier-Beziehungen zu reflektieren. Geschlechterkonflikte, Industriali-
sierung, Urbanisierung, Kolonialismus und viele andere Themenfelder sind unter
dem Brennglas der Tierschutz- und Tierrechtsgeschichte neu zu denken und fiir
Bildungs- und Lernprozesse produktiv macht.

3.2 Handlungsempfehlungen

Wenn aus diesen Reflexions- weiterfithrende Handlungsempfehlungen abzuleiten
sind, dann miissen diese Empfehlungen auch die aktuellen Diskussionen der Ge-
schichtsdidaktik und die curricularen Vorgaben fir den Geschichtsunterricht be-
riicksichtigen. Allerdings sollte diese Einsicht nicht — wie so oft — dazu fithren, an-
thropozentrische Uberzeugungen, ahistorische Begriffsanwendungen und die ver-
meintlich unvermeidliche Trennung von historischen Themenfelder iiber die Hin-
tertiir in Geschichtsdidaktik und Geschichtsunterricht erneut zu legitimieren und
zu reinstallieren. Vielmehr bietet die historische Tierschutz- und Tierrechtsbildung
eine Chance, gewachsene Setzungen und Vorgehensweisen herauszufordern und
Lehrer*innen wie Schiiler*innen dazu zu ermutigen, den Unterricht in Zukunft
gegen den Strich zu biirsten. Dabei entspricht eine historische Tierschutz- und
Tierrechtsbildung den aktuellen Anspriichen der Kompetenzorientierung, unter-
stiitzt aufgabenorientierte Ansitze und ist iiber fallanalytische, biographische und
lings- wie querschnittartige Konzeptionen problemlos in Geschichtsdidaktik und
-unterricht zu implementieren. Die curricularen Voraussetzungen hierfiir sind in
allen Bundeslindern geschaffen. Bei Lehrenden und Lerner*innen sind allein die

44 Vgl. M. Roscher: Geschichte des Tierschutzes, S. 43f.

https://dolorg/10.14361/9783830455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) T


https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

»MiBhandele und miBbrauche nie ein Tier!«

Bereitschaft fiir interdisziplinire Verfahren zu wecken, um so bekannte Themen-
felder unter tierschutzrechtlichen Pramissen neu zu entdecken.

Einer besonderen Aufmerksambkeit in der geschichtsdidaktischen und -
unterrichtlichen Praxis bediirfen — aus thematischer Perspektive — die Trans-
formationen der Mensch-Tierschutz- und Tierrechtsverhdltnisse in der Zeit
des Nationalsozialismus. Bereits am 24. November 1933 verabschiedete das
NS-Regime das Reichs-Tierschutzgesetz, das in seiner Novitit zwar iiber die
bekannten Tierschutz- und Tierrechtsmafinahmen weit hinausging, im Speziellen
Tierqualerei und Vivisektion unter Strafe stellte, jedoch konkrete Voriiberlegungen
aus den Tagen der Weimarer Republik aufgriff.*> Von Beginn an bildete das Gesetz
dariiber hinaus einen integralen »Bestandteil der Neuordnung der Gesellschaft
auf volkisch-rassistischer Grundlage«*. Der organisierte und institutionalisierte
Tierschutz wurden gleichgeschaltet, radikal-progressive Tierschutzaktivist*innen
verdringt und nahezu alle tierschutzrechtlichen Mafinahmen so konzipiert, dass
anstatt des Tierwohls rassistische und biologistische Motivationen den Leit-
faden fiir kiinftige NS-Politiken bilden konnten.*’ Ferner blieben wesentliche
Inhaltspunkte, beispielsweise was die Durchfithrung von Tierversuchen betraf,
regelmiRig unberiicksichtigt, weil sie unter anderem aufgrund »kriegsrelevanter
Forschung« ausgesetzt werden konnten. Die Historikerin Maren Mohring hat zu-
dem eindrucksvoll nachgewiesen, dass »der Einschluss von Tieren in eine Spezies
ibergreifende nationalsozialistische >Lebensgemeinschaft< [..] konstitutiv mit
dem Ausschluss (und der Vernichtung) bestimmter Menschengruppen verkniipft«
war.* Gerade das jiidische Leben wurde durch das Reichs-Tierschutzgesetz weiter
ausgegrenzt, eingeschrinkt und diffamiert. Das Schichten nach jidischem Ritus
stand fortan unter Strafe und in der Offentlichkeit wurden Juden als gefiihl-
lose Vivisektionisten oder »Viehjuden« gebrandmarkt, fiir die das Tier, so die
NS-Propaganda, nur eine Sache mit monetirem Wert darstellte.’

Das Reichs-Tierschutzgesetz war ferner unverkennbar mit den nationalsozia-
listischen Programmen der »Volks«- und »Lebensgemeinschaft« verschrinkt. Dies
betraf auch die biopolitischen Konsequenzen des Gesetzes, wie wiederum Maren
Mohring aufzeigen konnte: Tiere wurden nach »niederen« und »héheren« Arten
klassifiziert, gesunde und nitzliche Tiere dezidiert in die »Lebensgemeinschaft«
eingeschlossen und Mafinahmen gegen sogenannte »Schidlinge«, die Kollektiv-
korper wie »den deutschen Wald« oder das »deutsche Volk« bedrohten, veran-
lasst.>° Begleitet wurde dieser Prozess von einer »Aufartung« bestimmter Men-

45 Vgl. M. Méhring: sHerrentiere<und >Untermenscheng, S. 230.
46  Ebd.

47  Vgl. M. Roscher: Tierschutz- und Tierschutzbewegung, S. 35.
48 M. Mohring:>Herrentierecund >Untermenschens, S. 231.

49 Vgl ebd.

50 Vgl.ebd,, S. 235.

https://dolorg/10.14361/9783830455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) T

101


https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

102

Andreas Hiibner

schen und Tiere, wihrend andere zu »Ungeziefer« und »Schidlingen« degradiert
wurden. Tierschutz und Tierrecht waren nunmehr diskursiv mit der nationalsozia-
listischen Ausgrenzung und Verfolgung von Menschen als »Volksschidlinge« und
»Untermenschen« verschrinke.>!

Fir die historische Tierschutz- und Tierrechtsbildung ist die Auseinanderset-
zung mit dem NS-Regime unvermeidlich. Nicht nur sind die Mythen von einer
»tierfreundlichen« NS-Politik zu dekonstruieren, auch der Mir von einer Verab-
schiedung des Reichs-Tierschutzgesetzes einzig aus propagandistischen Erwigun-
gen ist entgegenzutreten. Das Reichs-Tierschutzgesetz war von vornherein und
vollends in die antisemitischen, bio- und kulturrassistischen Ideologien des NS-
Systems eingebettet und zugleich ein Teil von deren Verwirklichung. Mit anderen
Worten: Ein Verstindnis des Tierschutzes und Tierrechts im NS-Staat férdert un-
ser Verstindnis fir die nationalsozialistische Gesellschaft und Herrschaft als sol-
che.

4. Schlusshetrachtungen

»[TThe question is not, Can they reason? nor, Can they talk? but, Can they suffer?«,
notierte der britische Jurist, Philosoph und Sozialreformer Jeremy Bentham in
seiner Introduction to the Principles of Morals and Legislation im Jahr 1789.°* Wie vie-
le Utilitarist*innen riickte Bentham mit dieser Aussage die Empfindungs- und
Leidensfihigkeit der Tiere in den Vordergrund. Dabei verkniipfte er Fragen der
Empfindung und des Leidens mit Fragen um Tierrechte: »The day may come, when
the rest of the animal creation may acquire those rights which never could have
been withholden from them but by the hand of tyranny.«’> Wihrend Benthams
Eingebungen sicherlich den Tenor der Zeit in den Jahren der Franzosischen Re-
volution trafen, lieferten sie fiir die moderne Tierschutz- und Tierrechtsbewegung

51 Vgl. ebd., S. 243.

52 ). Bentham: Introduction to the Principles of Morals and Legislation, S. 311: »The day may
come, when the rest of the animal creation may acquire those rights which never could have
been withholden from them but by the hand of tyranny. The French have already discovered
that the blackness of the skin is no reason why a human being should be abandoned without
redress to the caprice of a tormentor. It may come one day to be recognised, that the number
of the legs, the villosity of the skin, or the termination of the os sacrum, are reasons equally
insufficient for abandoning a sensitive being to the same fate. What else is it that should
trace the insuperable line? Is it the faculty of reason, or, perhaps, the faculty of discourse? But
a full-grown horse or dog is beyond comparison a more rational, as well asa more conversable
animal, than an infant of a day, or a week, or even a month, old. But suppose the case were
otherwise, what would it avail? the question is not, Can they reason? nor, Can they talk? but,
Can they suffer?«.

53 ]. Bentham: Introduction to the Principles of Morals and Legislation.

https://dolorg/10.14361/9783830455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) T


https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

»MiBhandele und miBbrauche nie ein Tier!«

in den Folgejahren entscheidende Impulse — auch wenn der ihren Ideen innewoh-
nende Pathozentrismus von den modernen Tierschutz- und Tierrechtsbewegun-
gen zurecht kritisiert wurde. Retrospektiv scheint fur die historische Tierschutz-
und Tierrechtsbildung insbesondere der Wortlaut seiner Notiz von Interesse: Mit
»the rest of the animal creation« umschrieb Bentham in seinen Principles of Morals
and Legislation die nichtmenschlichen Tiere und lief} den Speziesismus seiner Tage
gewissermafien hinter sich.

Fiir eine kiinftige historische Tierschutz- und Tierrechtsbildung, die sich den
Ansitzen des Interspezies Lernens verpflichtet, bilden Benthams Anmerkungen
daher einen hervorragenden Ausgangspunkt. Vor allem der historische Wandel von
Tierschutz- und Tierrechtsdiskursen kann iiber eine Anndherung an seine Schrif-
ten und die seiner (vielen) Nachfolger*innen erkundet werden. Gleiches ist freilich
fiir die deutschsprachigen Lehr- und Lesebiicher des 19. Jahrhunderts zu konstatie-
ren. Auch sie spiegeln den steten Wandel von Tierschutz- und Tierrechtsdiskursen
wider und erlauben so einen fliichtigen Blick in die anthropozentrischen Setzun-
gen der frithen Tierschutz- und Tierrechtsbildung. Von den Warnungen vor »reiz-
bare[m], jihzornige[m] Wesen« gegeniiber Tieren bis hin zur Verurteilung von »ab-
scheulichen Schimpfworten und schindlicher Tierquilerei« wurden junge Schii-
ler*innen und kiinftige Landwirt*innen in den Lehrwerken nicht nur im Umgang
mit Tieren geschult, sondern auch in Diskurse um menschliche Moral, Sittlichkeit
und Religion eingefithrt.5*

Die historische Tierrechts- und Tierschutzbildung allein kann das Projekt des
Interspezies Lernens nicht realisieren, sie kann im Rahmen eines inter- und trans-
disziplindren Bildungsprozesses aber dazu beitragen, die Gedanken des Tierschut-
zes und Tierrechts nicht nur in Geschichtsdidaktik und Geschichtsunterricht, son-
dern ganz grundlegend in den Lernprozessen des Schulischen und Universiti-
ren zu verankern. Voraussetzung hierfiir ist ein Verstindnis fiir die historischen
Mensch-Tier-Beziehungen und deren Wandel, wie er sich in den Praktiken, der
Riumlichkeit, der Korperlichkeit und der Materialitit dieser Beziehungen dar-
stellt und wie er sich tiber die skizzierten Reflexions- und Handlungsempfehlun-
gen nachvollziehen liefle. Vielleicht kann auf diesem Wege ein Bildungsprozess
Interspezies initiiert werden, der der boswilligen und gewollten Tierquilerei, die
Thomas Erskine vor itber zweihundert Jahren anprangerte, frither oder spiter ein
Ende bereitet.

54 H. Weber: Lehr- und Lesebuch, S. 84.

https://dolorg/10.14361/9783830455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) T

103


https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

104

Andreas Hiibner

Literaturverzeichnis

Bentham, Jeremy: Introduction to the Principles of Morals and Legislation, Oxford:
Clarendon Press 1823 [1879].

Berger, John Peter: Why Look at Animals?, London: Penguin Books 2009 [1980].

Bollinger, Gieri/Richner, Michelle: »Tiere schiitzen — Rechtliche Entwicklungen,
in: Meret Fehlmann/Margot Michel/Rebecca Niederhauser (Hg.), Tierisch! Das
Tier und die Wissenschaft: Ein Streifzug durch die Disziplinen, Ziirich: vdf
Hochschulverlag 2016, S. 83-96.

Diehl, Elke/Tuider, Jens (Hg.): Haben Tiere Rechte? Aspekte und Dimensionen der
Mensch-Tier-Beziehung, Bonn: Bundeszentrale fir politische Bildung 2019.
Eitler, Pascal/Mohring, Maren: »Eine Tiergeschichte der Moderne: Theoretische

Perspektivenc, in: Traverse 15 (2008), S. 91-105.

Ferrari, Arianna: Anthropozentrismus: Zur Problematisierung des Mensch-Tier-
Dualismus, in: Elke Diehl/Jens Tuider (Hg.), Haben Tiere Rechte? Aspekte und
Dimensionen der Mensch-Tier-Beziehung, Bonn: Bundeszentrale fiir politische
Bildung 2019, S. 353-365.

Gissibl, Bernhard: »Das kolonisierte Tier: Zur Okologie der Kontaktzonen des deut-
schen Kolonialismus, in: WerkstattGeschichte 56 (2011), S. 7-28.

Haarmann, Daniela/Weich, Kerstin: »Geschichte der Tiermedizin«, in: Roland
Borgards (Hg.), Tiere: Kulturwissenschaftliches Handbuch, Stuttgart: Metzler
2016, S. 149-159.

Haraway, Donna: The Companion Species Manifesto: Dogs, People, and Significant
Otherness, Chicago: Prickly Paradigm Press 2003.

Haraway, Donna: Simians, Cyborgs and Women: The Reinvention of Nature, New
York: Routledge 1991.

Haraway, Donna: »Manifesto for Cyborgs: Science, Technology, and Socialist Fem-
inism in the 1980s«, in: Socialist Review 80 (1985), S. 65-108.

Heuberger, Reinhard: »Tiermetaphern und andere anthropozentrische Sprach-
phinomene: Was sie itber das Mensch-Tier-Verhiltnis aussagens, in: Elke
Diehl/Jens Tuider (Hg.), Haben Tiere Rechte? Aspekte und Dimensionen der
Mensch-Tier-Beziehung, Bonn: Bundeszentrale fiir politische Bildung 2019,
S. 366-378.

Homans, John: Warum Hunde? Die erstaunliche Geschichte des besten Freunds
des Menschen - ein historischer, wissenschaftlicher, philosophischer und po-
litischer Streifzug, Berlin/Heidelberg: Springer 2014.

Hiibner, Andreas/Roscher, Mieke: »Pandadiplomatie im Klassenraum: Mensch-
Tier-Beziehungen als geschichtsdidaktische Aufgabe«, in: Zeitschrift fir Ge-
schichtsdidaktik 18 (2019), S. 112-128.

https://dolorg/10.14361/9783830455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) T


https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

»MiBhandele und miBbrauche nie ein Tier!«

Kompatscher, Gabriela/Spannring, Reingard/Schachinger, Karin: Human-Animal
Studies: Eine Einfiihrung fiir Studierende und Lehrende, Miinster: Waxmann
2017.

Kurth, Markus/Dornenzweig, Katharina/Wirth, Sven: »Handeln nichtmenschli-
che Tiere? Eine Einfithrung in die Forschung zu tierlichen Agencyx, in: Sven
Wirth/Anett Laue/Marlus Kurth/Katharina Dornenzweig/Leonie Bossert/Kars-
ten Balgar (Hg.), Das Handeln der Tiere: Tierliche Agency im Fokus der Human-
Animal Studies, Bielefeld: transcript 2016, S. 7-42.

Merdes, Dominik: »Co-constitutive Relationships in Modern Medicine: Korper-
Werden um die Geburtsstunde der modernen Chemotherapiex, in: Body Po-
litics: Zeitschrift fur Korpergeschichte 2,4 (2016), S. 329-364.

Michel, Margot/Stucki, Saskia: »Vom Recht iiber Tiere zu den Legal Animal Stu-
dies«, in: Reingard Spannring/Karin Schachinger/Gabriela Kompatscher/Ale-
jandro Boucabeille (Hg.), Disziplinierte Tiere: Perspektiven der Human-Animal
Studies fiir die wissenschaftlichen Disziplinen, Bielefeld: transcript 2015,
S. 229-255.

Mohring, Maren: »Herrentiere« und >Untermenschen« Zu den Transformatio-
nen des Mensch-Tier-Verhiltnisses im nationalsozialistischen Deutschlandx,
in: Historische Anthropologie 19,2 (2011), S. 229-244.

Ohrem, Dominik: »A Declaration of Interdependence. American History and the
Challenges of Postanthropocentric Historiography«, in: Dominik Ohrem (Hg.),
American Beasts: Perspectives on Animals, Animality and U. S. Culture, 1776-
1920, Berlin: Neofelis 2017, S. 9-48.

Philo, Chris/Wilbert, Chris (Hg.): Animals Spaces, Beastly Places: New Geographies
of Human Animal Relations, London: Taylor & Francis 2005.

Renner, August/Feddeler, Gustav/Hiittmann, J. F./Jastram, Heinrich/Marten, Adolf
(Hg.): Weltkunde: Leitfaden der Geographie, Geschichte, Naturgeschichte, Phy-
sik und Chemie fiir Mittelschulen und mehrklassige Volksschulen, Hannover:
Helwing 1896.

Robichaud, Andrew A.: Animal City: The Domestification of America, Cambridge,
MA: Harvard University Press 2019.

Roscher, Mieke: »New Political History and the Writing of Animal Lives«, in: Hilda
Kean/Philip Howell (Hg.), The Routledge Companion to Animal-Human His-
tory, London/New York: Routledge 2019, S. 53-75.

Roscher, Mieke: »Geschichte des Tierschutzes: Von der Aufklirung bis zur veganen
Revolutiong, in: Elke Diehl/Jens Tuider (Hg.), Haben Tiere Rechte? Aspekte und
Dimensionen der Mensch-Tier-Beziehung, Bonn: Bundeszentrale fiir politische
Bildung 2019, S. 39-52..

Roscher, Mieke: »Geschichte des Tierschutzes, in: Roland Borgards (Hg.), Tiere:
Kulturwissenschaftliches Handbuch, Stuttgart: Metzler 2016, S. 173-182.

https://dolorg/10.14361/9783830455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) T

105


https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

106  Andreas Hibner

Roscher, Mieke: »Tierschutzbewegungs, in: Arianna Ferrari/Klaus Petrus (Hg.), Le-
xikon der Mensch-Tier-Beziehungen, Bielefeld: transcript 2015, S. 371-376.
Roscher, Mieke: »Tierschutz- und Tierschutzbewegung: Ein historischer Abrissc,

in: Aus Politik und Zeitgeschichte 62 8,9 (2012), S. 34-40.

Roscher, Mieke: Ein Konigreich fiir Tiere: Die Geschichte der britischen Tierrechts-
bewegung, Marburg: Tectum 2009.

Sebastian, Marcel: »Subjekt oder Objekt? Ambivalente gesellschaftliche Mensch-
Tier-Beziehungen als Resultat kultureller Aushandlungs- und Wandlungspro-
zesse«, in: Elke Diehl/Jens Tuider (Hg.), Haben Tiere Rechte? Aspekte und Di-
mensionen der Mensch-Tier-Beziehung, Bonn: Bundeszentrale fiir politische
Bildung 2019, S. 70-81.

Society for the Prevention of Cruelty to Animals (Hg.): Cruelty to Animals: The
Speech of Lord Erskine in the House of Peers on 15th May 1809, on the Second
Reading of the Bill for Preventing Malicious and Wanton Cruelty to Animals,
London: Rivington u.a. 1824.

Steinbrecher, Aline: »Tiere und Geschichtex, in: Roland Borgards (Hg.), Tiere: Kul-
turwissenschaftliches Handbuch, Stuttgart: Metzler 2016, S. 7-16.

Steinbrecher, Aline: »They do something« — Ein praxeologischer Blick auf Hunde
in der Vormodernex, in: Frederike Elias/Albrecht Franz/Henning Murmann/Ul-
rich Wilhelm Weiser (Hg.), Praxeologie: Beitrige zur interdiszipliniren Reich-
weite praxistheoretischer Ansitze in den Geistes- und Sozialwissenschaften,
Berlin: de Gruyter 2014, S. 29-52.

Uekotter, Frank/Zelinger, Amir: »Die feinen Unterschiede: Die Tierschutzbewe-
gung und die Gegenwart der Geschichteg, in: Herwig Grimm/Carola Otterstedt
(Hg.), Das Tier an sich: Disziplineniibergreifende Perspektiven fiir neue We-
ge im wissenschaftsbasierten Tierschutz, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht
2012, S. 119-134.

Ullrich, Jessica: »Editorial«, in: Tierstudien 6 (2014), S. 7-14.

Weber, Hugo (Hg.): Lehr- und Lesebuch fiir lindliche Fortbildungsschulen, 3.Aufl.,
Berlin/Leipzig: Verlag Julius Klinkhardt 188s.

Zelinger, Amir: Menschen und Haustiere im Deutschen Kaiserreich: Eine Bezie-
hungsgeschichte, Bielefeld: transcript 2018.

https://dolorg/10.14361/9783830455227-004 - am 15.02.2026, 02:11:40. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) T


https://doi.org/10.14361/9783839455227-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

