
Vorwort

1.

Die vorliegenden Studien zur Existenzphilosophie Rosen­
zweigs gehen auf Vorträge zurück, die ich zwischen 1979 
und 1989 in unterschiedlichen Kontexten gehalten habe. Sie 
wurden für diesen Band zum Teil erheblich überarbeitet, 
trotzdem können und wollen sie nicht verleugnen, daß sie 
Einzelstudien sind, die von verschiedenen Problemstel­
lungen her an die Existenzphilosophie Franz Rosenzweigs 
heranzuführen versuchen.
Daraus ergeben sich zum einen, vor allem auf den Stern der 
Erlösung,1 das religionsphilosophische Hauptwerk Rosen­
zweigs, bezogen, einige unvermeidbare thematische Wieder­
holungen, die jedoch nicht nur - wie ich meine - auf ein 
erträgliches Minimum reduziert werden konnten, sondern 
die in ihrer unterschiedlichen Akzentuierung einzelner 
Problembereiche dem Gedankenreichtum des Stern der 
Erlösung sogar eher gerecht zu werden vermögen. Zum 
anderen können diese Studien, die allesamt immer nur 
erneute Annäherungen an Rosenzweigs "neues Denken" 
darstellen, eine monographische Darstellung des Werks 
Rosenzweigs nicht ersetzen. So werden einige Zentral­
probleme, durch die Franz Rosenzweig der philosophischen 
Diskussion des 20. Jahrhunderts ganz entscheidende, neue 
Impulse gegeben hat, wie etwa das Sprachproblem oder das 
Zeitproblem, nur am Rande gestreift.

1 Die in diesem Buch erwähnten und zitierten Schriften von Franz 
Rosenzweig sind im Siglenverzeichnis und in einer Auswahlbiblio­
graphie am Ende des Bandes erfaßt.

9

https://doi.org/10.5771/9783495993910-9 - am 24.01.2026, 19:50:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Trotzdem scheint es mir gerechtfertigt, diese Einzelstudien 
in einem Band gesammelt der Öffentlichkeit vorzulegen, 
denn noch immer ist der Philosoph Franz Rosenzweig ein 
Unbekannter bei uns in Deutschland, so daß solche Annähe­
rungen an sein Denken, wie die vorliegenden es sein wollen, 
keineswegs überflüssig erscheinen.2

2.

Daß Franz Rosenzweig bei uns noch so unbekannt ist, liegt 
zweifellos zunächst daran, daß die nationalsozialistische 
Zerstörung der deutsch-jüdischen Kultur in ihren Folge­
wirkungen noch keineswegs überwunden ist. Es wird noch 
Jahrzehnte dauern, bis wenigstens die wichtigsten in unsere 
Kultur gerissenen Erinnerungslücken einigermaßen ge­
schlossen sind - die Lebendigkeit der von den Juden meist 
selbst getragenen deutsch-jüdischen Symbiose wird jedoch 
niemals wieder erneuert werden können.
Es gibt aber noch andere Gründe, weshalb Franz Rosen­
zweig in der philosophischen Diskussion nicht in der Weise 
präsent ist, wie es das unerhört Neue seines Denkens 
verdient. Zunächst sind hier lebensgeschichtliche Gründe zu 
nennen: Seine Dissertation von 1912, die er bis zum Ersten 
Weltkrieg zu dem zweibändigen Werk Hegel und der Staat, 
der ersten großen Monographie zu Hegels Rechts- und 

2 Um dem Vergessen Franz Rosenzweigs entgegenzuwirken, veranstal­
tete die Gesamthochschule Kassel zum 100. Geburtstag von Rosenzweig 
im Dezember 1986 einen großen internationalen Kongreß in Kassel. Die 
über 70 Vorträge zu Leben und Werk von Rosenzweig erschienen in 
zwei Bänden: Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), I. Die 
Herausforderung jüdischen Lernens, II. Das neue Denken und seine 
Dimensionen, hg. v. Wolfdietrich Schmied-Kowarzik, Freiburg/München 
1988. Hinweise auf Beiträge dieser Bände werden in den Anmerkungen 
abgekürzt Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929) zitiert.

10

https://doi.org/10.5771/9783495993910-9 - am 24.01.2026, 19:50:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geschichtsphilosophie, ausgearbeitet hatte, konnte, bedingt 
durch seinen Fronteinsatz, erst nach dem Krieg 1920 
erscheinen. Inzwischen hatte sich Rosenzweig seinem 
jüdischen Glauben zugewandt - sein gegen Ende des Ersten 
Weltkriegs verfaßtes religionsphilosophisches Hauptwerk 
Der Stern der Erlösung erschien 1921 - und er hatte sich 
entschlossen, nicht mehr an die Universität zurückzukehren, 
sondern sich ausschließlich der jüdischen Bildungsarbeit zu 
widmen. 1920 gründete er das Freie Jüdisch Lehrhaus in 
Frankfurt am Main, aber bereits zwei Jahre später erkrankte 
Rosenzweig -gerade 35 Jahre alt -an einer unheilbaren Läh­
mungserkrankung. Zwar ist fast unglaublich, was sein 
schöpferischer Geist trotz des Verlusts der Schreib- und 
Sprechfähigkeiten noch vom Krankenlager aus bis zu seinem 
Tod 1929 vollbrachte - am bekanntesten ist wohl die mit 
Martin Buber zusammen begonnene Verdeutschung der 
Schrift -, aber nur wenig drang über den begrenzten Freun­
deskreis hinaus. Die Versuche der Freunde und Schüler, sein 
Werk nach seinem Tode bekannt zu machen,3 wurden in den 
folgenden Jahren unterdrückt, und schließlich sollte auch 
Rosenzweigs Name, wie alles Jüdische, aus der deutschen 
Geistesgeschichte getilgt werden.
Weitere Gründe sind wohl darin zu suchen, daß Rosen­
zweigs religionsphilosophisches Hauptwerk Der Stern der 
Erlösung bereits in den zwanziger und dreißiger Jahren fast 

3 Franz Rosenzweig. Eine Gedenkschrift, im Auftrag des Vorstandes der 
Israelitischen Gemeinde Frankfurt a. M., hg. v. Dr. Eugen Mayer, 
Frankfurt a. M. 1930; Franz Rosenzweig. Ein Buch des Gedenkens, für 
die Soncino-Gesellschaft hg. v. Herrmann Meyer, Berlin 1930; Emst 
Simon, "Franz Rosenzweig und das jüdische Bildungsproblem" (1930), 
in: Emst Simon, Brücken. Gesammelte Aufsätze, Heidelberg 1965; 
Martin Buber, "Franz Rosenzweig", in: Kantstudien XXXVI (1931); 
Gershom Schölern, "Zur Neuauflage des ’Stem der Erlösung’" (1931), 
in: Gershom Schölern, Judaica I, Frankfurt a. M. 1963; Leo Baeck, 
"Franz Rosenzweig. Über Bildung", in: Leo Baeck, Wege im Judentum, 
Berlin 1933.

11

https://doi.org/10.5771/9783495993910-9 - am 24.01.2026, 19:50:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur von jüdischen Denkern rezipiert wurde.4 Die Arroganz 
des christlich bestimmten Denkens glaubte, es als "jüdisches 
Buch" getrost beiseite schieben zu können, da es doch wohl 
nur Juden angehe. Soweit ich bisher feststellen konnte, hat 
mit Ausnahme des Niederländers Komelis Heiko Miskotte 
kein christlicher Theologe vor 1933 den Stern der Erlösung 
einer gründlichen Auseinandersetzung gewürdigt,5 und nach 
1933 war solches in Deutschland nicht opportun, gar 
karriereschädigend.
So kam erst nach dem Zweiten Weltkrieg, nachdem das 
ganze Ausmaß der deutschen Verbrechen an den euro­
päischen Juden bekannt und dabei sichtbar wurde, wie weit 
die christlichen Kirchen diesen Holocaust mit ermöglicht 
hatten, das ’große Erwachen und Erschrecken’, das leider 
doch nur ein kleines und vereinzeltes war. Neben vielen 
anderen jüdischen Stimmen wurde jetzt auch Franz Rosen­
zweigs Stern der Erlösung wahrgenommen und rezipiert. 
Große Verdienste kommen hierbei Bernhard Casper von der 
katholischen und Reinhold Mayer von der protestantischen 
Theologie zu, von ihnen gingen die ersten Impulse christ­
licher Auseinandersetzung mit Rosenzweig in Deutschland 
aus.6

4 Zu den ersten, die sich mit der Philosophie Rosenzweigs auseinander­
setzen, gehören: Else Freund, Die Existenzphilosophie Franz Rosen­
zweigs. Ein Beitrag zur Analyse seines Werkes "Der Stern der Erlösung” 
(1933), Hamburg 1959; siehe auch Alexander Altmann, Metaphysik und 
Religion. Das Problem der absoluten Transzendenz, Berlin 1931; Adolph 
Lichtigfeld, Philosophy and Revelation, London 1937.
5 Komelis Heiko Miskotte, Het wezen der joodsche religie (1932), 
Verzameld Werk, Bd. VI, Kämpen 1982; eine erste Besprechung des 
Stern der Erlösung von Otto Gründler, "Eine jüdisch-theistische Offen­
barungsphilosophie", findet sich in: Hochland XIX (1922) 621-632.
6 Bernhard Casper, Das dialogische Denken. Eine Untersuchung der 
religionsphilosophischen Bedeutung Franz Rosenzweigs, Ferdinand 
Ebners und Martin Bubers, Freiburg i. Br. 1967; Reinhold Mayer, Franz 
Rosenzweig. Eine Philosophie der dialogischen Erfahrung, München 
1973. Siehe auch: Alois Edmaier, Dialogische Ethik Perspektiven, 

12

https://doi.org/10.5771/9783495993910-9 - am 24.01.2026, 19:50:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Viel trister sieht es bisher mit der Rezeption Rosenzweigs in 
der Philosophie aus.7 Da die Religionsphilosophie seit dem 
Ende des Idealismus allein den christlichen Theologen über­
lassen wurde und dort meist zur konfessionellen Apologetik 
verkam, gab es kein Forum mehr, wo über Glaubensfragen 
philosophiert werden konnte. So fiel eine Religions- oder 
Glaubensphilosophie, die noch dazu ihren jüdischen Stand­
ort offen zu erkennen gab, aus dem Rahmen sämtlicher 
philosophischer Diskurse - zumal in Deutschland.
Erst in allerjüngster Zeit wird über die Rezeption der 
französischen Diskussion mit enormer Verzögerung nun 
auch bei uns das Werk des Philosophen Emmanuel Levinas 
aufgenommen, der im Vorwort zu seinem Buch Totalität 
und Unendlichkeit (1961) bekennt: "Der Widerstand gegen 
die Idee der Totalität hat uns im Stern der Erlösung von 
Franz Rosenzweig frappiert; diese Schrift ist zu häufig in 
diesem Buch gegenwärtig, um zitiert zu werden."8 In­
zwischen liegt mit Stephane Moses’ System und Offen­
barung nun auch die erste aus dieser Schule kommende 
Monographie zur Philosophie Rosenzweigs in deutscher 
Übersetzung vor.9
So kehrt Franz Rosenzweigs "neues Denken" 100 Jahre nach 
Rosenzweigs Geburt und 60 Jahre nach seinem Tode 
schrittweise wieder in das Erinnern der deutschen Philoso­

Prinzipien, Kevelaer 1969; R. Schaeffler/B. Casper/S. Talmon/Y. Amir, 
Offenbarung im Denken Franz Rosenzweigs, Essen 1979.
7 Zu den wichtigsten philosophischen Auseinandersetzungen mit 
Rosenzweig gehören: Hermann Lewin Goldschmidt, Dialogik Philoso­
phie auf dem Boden der Neuzeit, Frankfurt a. M. 1964; Joseph Tewes, 
Zum Existenzbegriff Franz Rosenzweigs, Meisenheim a. G. 1970.
8 Emmanuel Lövinas, Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die 
Exteriorität (franz. 1961), Freiburg/München 1987, 31; siehe auch: 
Emmanuel LSvinas, "Entre deux mondes (La voie de Franz Rosen­
zweig)’’, in: E. L6vinas, Difficile Liberte, Paris 1976.
9 Stephane Mosös, System und Offenbarung. Die Philosophie Franz 
Rosenzweigs (franz. 1982), München 1985.

13

https://doi.org/10.5771/9783495993910-9 - am 24.01.2026, 19:50:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


phie und Kultur zurück,10 aus denen es einst erwuchs und für 
die es einst formuliert worden war.

3.

Die meisten der vorliegenden Beiträge wurden in ihrer 
ursprünglichen Fassung auf Gedenksymposien für Franz 
Rosenzweig vorgetragen. Sie stellen kontextbezogen jeweils 
einen anderen Aspekt von Rosenzweigs Denken in den 
Mittelpunkt ihrer Betrachtung. Da es nicht erforderlich ist, 
sie in der vorgelegten Reihenfolge zu lesen, möchte ich sie 
im folgenden kurz in ihrer Thematik und Absicht charak­
terisieren und begrenzen, um so Leseorientierungen zu 
geben.
Der erste Beitrag Der Philosoph Franz Rosenzweig -Eine 
Vergegenwärtigung wurde anläßlich eines Gedenkseminars 
zum 50. Todestag von Franz Rosenzweig an der Gesamt­
hochschule Kassel am 10. Dezember 1979 vorgetragen.11 Er 
versucht zunächst über die Problemstellungen und die innere 
Struktur der beiden Hauptwerke Rosenzweigs Hegel und der 
Staat sowie Der Stern der Erlösung zu informieren und 
wurde deshalb an den Anfang dieses Bandes gestellt. Der 
Beitrag fragt jedoch darüber hinaus nach der inneren philo­

10 Siehe Heinz-Jürgen Görtz, Tod und Erfahrung. Rosenzweigs 
"erfahrende Philosophie " und Hegels "Wissenschaft der Erfahrung des 
Bewußtseins", Düsseldorf 1984; Adam Zak, Vom reinen Denken zur 
Sprachvernunft. Über die Grundmotive der Offenbarungsphilosophie 
Franz Rosenzweigs, Stuttgart 1987; Detlef Hauck, Fragen nach dem 
Anderen. Untersuchungen zum Denken von EmmanuelLevinas mit einem 
Vergleich zu Jean-Paul Sartre und Franz Rosenzweig, Essen 1990.
11 Wolfdietrich Schmied-Kowarzik, "Der Philosoph Franz Rosenzweig. 
Eine Vergegenwärtigung", in: Prisma. Zeitschrift der Gesamthochschule 
Kassel 25 (1980) 118-123 — wieder aufgenommen in: Juden in Kassel 
(1808-1933). Eine Dokumentation anläßlich des 100. Geburtstages von 
Franz Rosenzweig, Kassel 1986, 87-96.

14

https://doi.org/10.5771/9783495993910-9 - am 24.01.2026, 19:50:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sophischen Verknüpfung dieser beiden so unterschiedlichen 
Werke.
Der Vortrag Vom Totalexperiment des Glaubens. Kritisches 
zur positiven Philosophie Schellings und Rosenzweigs 
wurde auf dem Internationalen Franz-Rosenzweig-Kongreß 
gehalten, den wir vom 8. bis 11. Dezember 1986 an der 
Gesamthochschule Kassel veranstalteten.12 Da zu diesem 
Kongreß aus aller Welt über 70 Rosenzweig-Forscher als 
Referenten gekommen waren, konnte sich mein Beitrag 
zum einen auf die Herausarbeitung einer bisher nicht ge­
nügend gewürdigten Traditionslinie konzentrieren, die von 
Schellings später Idealismuskritik und Philosophie der 
Offenbarung zu Rosenzweigs existentieller Glaubensphilo­
sophie führt, und durfte zum anderen deutlicher als in den 
anderen einführenden Darstellungen meine kritische 
Abgrenzung von der Geschichtskonzeption Franz Rosen­
zweigs markieren.
Hierauf baut der nächste Vortrag Zur früh-existentialisti- 
schen Idealismuskritik der Vettern Hans Ehrenberg und 
Franz Rosenzweig auf, den ich zum Internationalen Franz 
Rosenzweig-Symposion vom 5. bis 7. Oktober 1987 in Paris 
hielt.13 Rosenzweig hat Hans Ehrenberg seinen eigentlichen 
philosophischen Lehrer genannt; auf Ehrenbergs frühe 
Hegel-Kritik baut sein Konzept eines neuen, existentiellen 
Denkens auf. Auch haben beide ähnlich radikale Konsequen­
zen aus ihrem auf die praktische Bewährung gerichteten 
Denken gezogen: Ehrenberg gab seine Philosophie-Professur 
auf und wurde evangelischer Pastor in einer Arbeitergemein­
de im Ruhrgebiet, Rosenzweig schlug eine akademische 

12 Wolfdietrich Schmied-Kowarzik, "Vom Totalexperiment des Glau­
bens. Kritisches zur positiven Philosophie Schellings und Rosenzweigs", 
in: Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 771-799.
13 Eine Veröffentlichung der Vorträge dieses Rosenzweig-Symposions 
in Paris ist in Vorbereitung.

15

https://doi.org/10.5771/9783495993910-9 - am 24.01.2026, 19:50:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Karriere aus und gründete das Freie Jüdische Lehrhaus in 
Frankfurt am Main.
Der nächste Beitrag Franz Rosenzweig und Eugen Rosen­
stock. Ein jüdisch-christlicher Dialog - und die Folgen von 
Auschwitz geht auf einen Vortrag zurück, den ich am 10. 
November 1988 zum dies academicus "Reichskristallnacht 
1938 - Spurensuche 1988” an der Universität Hamburg 
gehalten habe.14 Für diesen Band habe ich den Vortrag 
wesentlich erweitert und zu großen Teilen neu konzipiert. 
Vor allem rücke ich das briefliche Ringen zwischen Franz 
Rosenzweig und Eugen Rosenstock, dem christlichen 
Herausforderer, um Differenz und Bezug von Judentum und 
Christentum deutlicher in das Zentrum meiner Darstellung. 
Aber auch die uns darüber hinaus stärker betreffenden 
Fragen eines christlich-jüdischen Dialogs nach Auschwitz 
habe ich hier nochmals ausführlicher erörtert.
Das letzte hier mit aufgenommene Referat Ethik-Bestimmt­
sein vom Anderen her und auf ihn hin, das ich auf einer 
Tagung zur Dialogphilosophie und Gesellschaftsethik vom 
19. bis 21. Mai 1989 in Wien vortrug,15 kann zu den vorher­
gehenden Beiträgen als Anhang, aber auch als allgemeine 
Einleitung gelesen werden, denn diese Studie ist nicht 
ausschließlich Rosenzweig gewidmet, sondern sie versucht, 
Rosenzweig sowohl von den ihm nahestehenden Dialog­
denkern Martin Buber und Ferdinand Ebner abzugrenzen als 
auch seinen Ansatz mit den heutigen, um die Anerkennung 
des Anderen als Anderen ringenden D'enkbemühungen von 
Emmanuel Levinas und Franz Fischer in Beziehung zu 
setzen.

14 Wolfdietrich Schmied-Kowarzik, "Franz Rosenzweig — der jüdisch­
christliche Dialog und die Folgen von Auschwitz", in: Zeitschrift für 
Pädagogik35/4 (1989) 456-469.
15 Eine Veröffentlichung der Vorträge des Wiener Symposions "Dialog­
denken — Gesellschaftsethik" ist in Vorbereitung.

16

https://doi.org/10.5771/9783495993910-9 - am 24.01.2026, 19:50:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Existentielles Denken und gelebte Bewährungkönnen als die 
Leitlinien des Philosophierens und Wirkens von Franz 
Rosenzweig bezeichnet werden. Dies besagen auch die aus 
dem Buch hinausführenden letzten Worte des Stern der 
Erlösung: "Ins Leben". Mit ihnen verweist Rosenzweig 
darauf, daß das neue, existentielle Denken an sich als bloßes 
Philosophieren noch nicht am Ziel ist, sondern daß es sich 
aufzuheben und zu verwirklichen habe in dem von jedem 
von uns selbst zu bewährenden "Leben im Alltag". Durch 
alle Beiträge hindurch versuche ich dieses zentrale Doppel­
motiv der Existenzphilosophie Franz Rosenzweigs heraus­
zuarbeiten. Rosenzweig hat von der Bewährung nicht nur 
gesprochen, sondern er hat sie auch gelebt.

4.

Alle Rosenzweig-Zitate werden im Text mit den am Ende 
des Bandes aufgelisteten Siglen nachgewiesen, die weitere 
Literatur wird in den Anmerkungen - nach der ersten 
vollständigen Angabe - mit Kurztiteln vermerkt, die im 
Literaturverzeichnis nochmals ausführlich genannt werden. 
Ich danke Frau Ursula Toller und Herrn Heinz Eidam für die 
Erarbeitung dieser Verzeichnisse, der Register sowie für die 
redaktionelle Betreuung der Herstellung der Druckvorlage. 
Frau Sieghild Rasenberger danke ich für die Erstellung von 
Satz und Umbruch.

17

https://doi.org/10.5771/9783495993910-9 - am 24.01.2026, 19:50:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993910-9 - am 24.01.2026, 19:50:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

